Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 3

Artikel: Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart
Autor: Dantine, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krise der Lehre von der Rechtfertigung
in der Gegenwart

Gastvorlesung an der Universitdat Oslo, 23. 2. 66

Die doctrina de vustificatione gilt entweder iiberhaupt nicht mehr,
oder nur dem aulleren Scheine nach, als «articulus stantis et caden-
tis ecclesiae»; sie ist jedenfalls weithin, und nicht zuletzt im Raume
des Protestantismus, aus der Mitte geriickt, an den Rand geschoben.
Das gegenwirtige christliche Bewulltsein reagiert eher verlegen,
manchmal sogar ablehnend, wenn die « Rechtfertigung» zur Sprache
kommt. Wie schwierig es ist, diese Lage zu verschleiern und mit
etwas Aufwand von Gelehrsamkeit und Organisationsbetrieb den
alten Glanz dieses Herzstiickes der lutherischen Reformation wieder
zum Leuchten zu bringen, das haben eindriicklich die Ereignisse um
«Helsinki 1963» gezeigt. Es gibt daher nicht wenige Stimmen, die
die Rechtfertigungslehre fiir uninteressant und iiberlebt halten. Da3
wir hier nicht vom Absterben eines Problemes, sondern von dessen
«Krise» reden, laflt bereits erkennen, dall wir hier keine Toten-
ehrung halten wollen, sondern der Uberzeugung sind, es bestiinde
hier begriindete Hoffnung auf Gesundung. Aber das kann nicht etwa
bedeuten, dal} diese Krise in irgendeiner Weise bagatellisiert werden
diirfte — im Gegenteil, sie ist ohne Zweifel aulerordentlich bedroh-
lich, nur daf} sofort gesagt werden mul}, dafl die Gefahren weniger
der Lehre selbst gelten als unmittelbar dem christlichen Glauben,
wenn dieser nicht mehr zu sagen weil}, was Rechtfertigung ist. Wir
werden uns daher sehr griindlich mit dieser Krise beschéftigen miis-
sen, ehe wir dies mit der «Verheiffung in der Gegenwart» tun konnen.

Wir miissen davon ausgehen, dafl die doctrina de iustificatione
im Mittelpunkt der Heilslehre, also der Soteriologie, steht, und haben
iiberdies zu bedenken, dal} der christliche Glaube sich zu allen Zeiten
als «Heilsbringer» oder als «Heilstrager» verstanden hat. So ver-
schieden die einzelnen theologischen Aspekte oder Konzeptionen
gewesen sein mogen, so einheitlich war allezeit inmitten dieser



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertiqung in der Gegenwart 185

Pluralitiit theologischer Entwiirfe doch die Uberzeugung: das
Evangelium ist Frohbotschaft, vermittelt Rettung, schenkt Hoff-
nung. Dieser soteriologische Zug im christlichen Glaubensverstind-
nis implizierte daher von Anfang an, dafl die Verkiindigung von
Gott und seinem Handeln eine entscheidende Ausrichtung auf den
Menschen hin, auf dessen Heil und Zukunft hatte. Darum konnte
es nicht ausbleiben, dal} diese soteriologische Blickrichtung in be-
sonderer Weise jenen Fragenkomplex anreichern und intensivieren
mulite, der die Heilsvermittlung des Menschen zum Gegenstand hat
und dem Nachdenken gewidmet ist, in welcher Weise der Mensch
in das gottliche Heilsgeschehen hineingenommen wird.

Es ist daher zu unterstreichen, dall auch der mittelalterliche
Katholizismus in entscheidendem Malle um das Problem der Recht-
fertigung nicht nur wulite, sondern ihm auch eine zentrale Bedeu-
tung zumal}. Die konfessionelle Polemik hat uns Protestanten oft-
mals den Blick dafiir getriibt, dall der Artikel «de iustificatione» in
der katholischen Dogmatik seinen zentralen Platz hat. Wenn er
auch von der Lehre von der «sanctificatio» gleichsam iiberdeckt und
verschlungen wurde und die sakramentalistische Ausarbeitung der
Lehre von der «heiligmachenden Gnade» ebenso wie die traditionelle
katholische Lehre von der Rechtfertigung aus den Werken, genauer:
aus Glaube und Werken, mit guten Griinden als fragwiirdig zu be-
zeichnen ist, so darf doch nicht vergessen werden, daf3 es eben auch
hier um die iustificatio des Menschen ging und geht. Bekanntlich
ist auch die orientalische Lehre von der «Vergottung» trotz aller
Verschiedenheit der mit ihr verbundenen Anschauungen und Vor-
stellungen nichts anderes als ein Versuch, die in Christus erschienene
Versohnung des Menschen mit Gott dem Einzelnen zugénglich zu
machen. Das wird nicht nur dadurch unter Beweis gestellt, dal} eini-
ge moderne griechische Dogmatiker ohne grofle Schwierigkeiten den
Artikel von der Rechtfertigung in ihr System mitaufnehmen konn-
ten, sondern vor allem durch die Tatsache, daf3 die soteriologische
Grundintention mit ihrer anthropologischen Zuspitzung in der Ver-
gottungslehre nicht weniger angesetzt ist als im tiberlieferten Recht-
fertigungsschema des Protestantismus.

Die Aufdeckung dieser Zusammenhinge ist deshalb so wichtig,
weil wir durch sie einerseits davor bewahrt werden, die protestanti-
sche Sonderentwicklung als einen isolierten Spezialfall anzusehen,
und andererseits vor dem Aberglauben behiitet werden, als be-



186 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

schiitze uns unsere evangelische Besonderheit automatisch vor den
Versuchungen und Siindenfillen des katholischen und orthodoxen
Partners in dieser Sache. Es diirfte sehr heilsam fiir unser theologi-
sches Denken sein, daf3, mindestens im Blick auf die «Krise», der
Protestantismus es in einer, bei allem Abstand und aller Differenz
wichtigen und bedeutsamen. Solidaritdt mit den anderen Konfes-
sionen zu tun hat. Hier kommt freilich schon in bedeutsamer Weise
zum Ausdruck, dal der Begriff «Krise», der mit der neutestament-
lichen krisis zusammenhangt und von dieser gedeutet werden darf,
keineswegs blofl ein Negativum darstellt, sondern durchaus auch
etwas Positives bedeutet, insoferne wir hier in der Herausarbeitung
des dem gesamten Christentum gemeinsamen soteriologischen As-
pektes «Gott» und «Mensch» in einer gegenseitigen Relation ein-
sehen und begreifen, die typisch und charakteristisch fiir das Evan-
gelium selbst ist. Wir diirfen also mit Fug und Recht als erstes
urteilen, daf sich trotz aller Differenzierungen im einzelnen, die aus
der jeweiligen Sicht als verwirrend, verfithrend, irrefithrend und
darum als héretisch empfunden werden, das Evangelium in seinem
spezifischen Wahrheitsgehalt sich in all diesen Konzeptionen doch
durchzusetzen wullte. Freilich, gerade an dieser positiven Fest-
stellung sind auch die Einengungen, Schranken und Gebrechen der
einzelnen soteriologischen Lehrdarstellungen abzulesen und haben
uns so zu unserem eigenen kritischen Nachdenken zu fithren. Wenn
wir dabei die orientalisch-orthodoxe und die rémisch-katholische
Position nur fliichtig streifen und sie nur unter dem Aspekt des mit
uns Gemeinsamen auffiihren, so entspricht das guter protestanti-
scher Tradition, weniger vor fremden Tiiren zu kehren als Selbst-
kritik zu tiben. Das wird uns in die Lage versetzen, die Krise so zu
bedenken, dal3 sich auch schon Aspekte der Verheillung erdffnen,
so dafl die sduberliche Trennung in Teil I und 11, in erste und zweite
Stunde unserer Vorlesung, doch wieder nur als Arbeitsteilung dienen
kann. Wie Gericht und Gnade, so kann auch unser Nachdenken
iber Krise und Verheilung sich nicht als Trennung, sondern nur als
Unterscheidung innerhalb einer unteilbaren Einheit vollziehen.

In der Vergottungslehre, wie sie im Bereiche des griechisch-
orthodoxen Christentums entwickelt und ausgearbeitet worden ist,
sahen wir bereits zweifellos elementare Momente der urchristlichen
Soteriologie angesetzt und wirksam. Vielleicht darf in der hier ge-
botenen Kiirze etwas vereinfachend geurteilt werden: dall Ver-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechifertigung in der Gegenwart 187

sohnung zwischen Gott und Mensch zu unmittelbarer «unio» fiihrt,
die gegenseitige Verfremdung authebt und somit das Heil des Men-
schen in Anteilhabe an Gott selbst beruht, wird hier mit aller Ent-
schiedenheit vertreten und erschlieBt dementsprechend auch eine
oft groBartige und ergreifende Tiefe der Frommigkeit. Freilich ver-
mag das dort herrschende. und ontologisch fundierte, Substanz-
denken weder die Personhaftigkeit noch auch den Willenscharakter
der heilenden Konfrontation von Gott und Mensch in der Regel
festzuhalten und zur Darstellung zu bringen. Der Mensch kann dort
schlecht zu seiner Eigentlichkeit befreit werden, wird er doch durch
die Gott-Natur aufgesogen; er wird weder sich noch Gott «recht»,
sondern verschwindet als personale Individualitdt. Das hat seine
unabsehbaren Folgen fiir die Kthik; die Gestaltung des Diesseits
wird iiber der Jenseitserfiillung unwichtig. Die Frage der «Gerech-
tigkeit» sowohl des Einzelnen als auch des sozialen Lebens wird
bagatellisiert. Sowohl Gottes als auch des Menschen Handeln in der
Geschichte wird verfliichtigt, sublimiert, und in einer Weise spiri-
tualisiert, die das Heilsgeschehen der geschichtlichen Welt des Men-
schen entnimmt. Soteriologie wird hier zu reiner Religion in all
ihrer Schonheit, aber auch Kraftlosigkeit hinsichtlich des eigentlich
existentiellen Betroffenseins des Menschen. Wir werden sehen, wie
sich analoge Ziige eigentiimlicherweise auch im Protestantismus
zeigen.

Demgegeniiber muf} der Soteriologie des westlichen Katholizismus
das Zeugnis ausgestellt werden, dal} sie den geschichtlichen Bezug
in der Gott-Mensch-Konfrontation nie aus dem Auge verlor. Dal}
Gottes «Rettung» immer auch das Zurechtbringen des Menschen
und seiner Welt intentiert, ist hier nicht vergessen worden. Gottes
Heilschaffen vernichtet keineswegs menschliche Verantwortung,
sondern aktiviert diese, so daf3 das «Zurechtbringen» des Menschen
und seiner ihm anvertrauten geschichtlichen Welt im Horizont des
Glaubens bleibt. Die biblische Gleichung von Heil und Gerechtig-
keit wird auf diese Weise auch im Rahmen der Soteriologie festge-
halten. Es ist ebenso wichtig, daran zu erinnern, wie dies geschieht,
namlich durch das, was die «forensische Struktur» des Gottesver-
héltnisses genannt werden kann, wobei die Geschichte des Men-
schen und seiner Welt in das Forum, in den Zeit-Raum des gott-
lichen Handelns bewullt eingebaut bleibt. Das Richteramt des
Schopfers, Erhalters und Retters der Welt hat im Rahmen katholi-



188 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertiqung in der Gegenwart

schen Glaubens die Verantwortlichkeit des Menschen gerade im
Blick auf das soteriologische Moment entscheidend herausgestellt.

Erst wenn diese Zusammenhédnge positiv gesehen und beurteilt
werden, ist es sinnvoll, die hier aufgetretenen Gefahren deutlich zu
nennen. Bekanntlich verblaBte auch im Katholizismus das etwa bei
Augustinus so méchtig zum Durchbruch dringende geschichtliche
Denken zugunsten ontologischer Rechtsstrukturen, und damit ver-
siegte die Fruchtbarkeit des biblisch-forensischen Denkens weithin.
Eine «Verrechtlichung» des gesamten Heilsvollzuges setzte sich all-
gemein durch und beméchtigte sich wie der Kirchenlehre, so auch
der Gnadenlehre. Auf das metaphysische Fundament eines Natur-
rechtes, das dann positives Recht aus sich heraussetzt und bestimmt,
mullte es zu jener, von uns heute als typisch katholisch empfunde-
nen, heilspiddagogischen «Gerechtigkeitslehre» auch unter soterio-
logischem Aspekt kommen: Gottes-Recht und Menschen-Recht
standen und stehen sich ausgleichend und konkurrenzierend ein-
ander gegeniiber, und dies fiihrt bis heute, da man freilich mit
grofem Ernst um Neuansitze ringt, dazu, dal} die doctrina de
iustificatione nicht vom Zirkel Gottes-Gerechtigkeit und «Glaube»
bestimmt wird, sondern von der klassischen antiken «iustitia
distributativa», was unweigerlich den offiziell verurteilten Semi-
pelagianismus mit der Lehre von der Verdienbarkeit der Gnade am
Leben erhiilt.

Die Reformation stand ohne Zweifel entscheidend im Gefolge und
Gefille der katholischen Gerechtigkeitsidee. Wir diirfen voll Dank-
barkeit sagen, dafl durch die Reformatoren die biblischen Aspekte
vom forensischen Handeln Gottes durch Gnade und Glaube sich
wieder ernsthaft zu Worte meldeten. Das Heilsschaffen Gottes wur-
de als Gnadenhandeln verstanden, das die geschichtliche Verant-
wortung des Glaubens iiberhaupt erst ermdglicht, ohne daf3 es zu
einem falschen «Rechten» dariiber kommen kann, wem ein gré3eres
Verdienst dabei zukommt, Gottes Gnade oder des Menschen verant-
wortlichem Tun. Der Raum der Geschichte wurde weder ausge-
klammert noch vergessen, obwohl die Unmittelbarkeit der Begeg-
nung von Gott und Mensch in ein neues Licht geriickt werden
konnte. Die Gottesgerechtigkeit wurde nicht mehr als «iustitia



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 189

distributativa» im Sinne antiker Rechtsmetaphysik verstanden,
sondern im Horizont des Schaffens, Erwihlens und Rettens Gottes,
das dem Gottlosen eine Gerechtigkeit schenkt, die in der Kraft des
Glaubens neu gelebt werden kann. Es hat schon seine Richtigkeit,
daf die lutherische Reformation in der «iustificatio impii» nicht nur
ihr Herzstiick hatte, sondern ihre grofite Leistung in und fir die
Christenheit vollbrachte.

Es ist kein Geheimnis, dall diese Leistung nicht durchgehalten
wurde, sondern verlorenging, und zwar so grundlegend, daf} ihre
gutgemeinte simple Wiederholung heute nicht geniigen kann. So
interessant es wére, die Geschichte der Verwandlung, ja Auflésung
zu zeichnen, miissen wir aus Zeitgriinden darauf verzichten, um
besser in knappen Strichen die entscheidenden Schwerpunkte dar-
zustellen, an denen der Verfall und damit die Krise sichtbar wird.

a) Ahnlich wie im Katholizismus wurde der biblische Bezug von
«Geschichte» und «Gericht» nicht geniligend festgehalten, aber die
Entwicklung ging in eine andere Richtung als dort, obwohl auch
hier eine nach Luther unter Melanchthons Kinflul} wieder ein-
setzende ontologisierende Schulmetaphysik von bestimmendem Ein-
flull war. Aber sie setzte angesichts der reformatorischen Grund-
erkenntnis an anderen Punkten ein und fiihrte, grob gesagt, einer-
seits zu einer individualistischen Verfestigung der Person des Men-
schen wie andererseits zu einer Verjenseitigung des Rettungs-
werkes Gottes. Typisches Beispiel dafiir ist die forensische Imputa-
tionslehre, die sehr bald eine Preisgabe des geschichtlichen Existenz-
vollzuges des Menschen in der Schopfung mit sich brachte und das
Heilsereignis sowohl ganz ins Jenseits des Letzten Gerichtes als
auch in die Innerlichkeit des Glaubensvollzuges verlegte.

b) Im engsten Zusammenhang damit kam es zu dem, was man in
zugespitzter Weise als soteriologische Hypertrophie bezeichnen
kann. Die als solche durchaus richtige Strenge der evangelischen
Hamartiologie schuf mit dem geschérften Blick fir das Letzte Ge-
richt eine Weltfliichtigkeit, die sich infolge der Verwerfung des
Monchtums und einer dullerlichen Askese ganz in die Innerlichkeit
des Glaubens zuriickzog. Es kam hier in gewisser Hinsicht zur
schon erwihnten Analogie zu Erscheinungsformen ostlichen Chri-
stentums, zu einer Aufgabe der Weltverantwortung und Geschichts-
erfahrung, die doch recht eigentlich erst von der reformatorischen
Rechtfertigungslehre neu erschlossen worden war. Rechtfertigung



190 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

und Heiligung wurden zu religiosen Erlebnissen, die sicher hiufig
eine grofartige Frommigkeit verrieten, aber entweder die Welt als
Jammertal bagatellisierten, oder diese ihrer Kigengesetzlichkeit:
iiberlieBen. Bis heute sind die kirchlich-christlichen Reden erfiillt
von Vokabeln wie «Not» und «Hilfe», die zu monopolistischen Be-
griffmodellen wurden, die alles andere aus der Fiille des Lebens an
den Rand oder in das Unterbewulitsein verdringten. Diese hyper-
trophische Soteriologie verschlang gleichsam das Ganze der christ-
lichen Glaubenserfahrung und verkehrte sich damit in ihr Gegenteil.

¢) Es ist notig, diese soteriologische Uberfunktion der protestan-
tischen Gldubigkeit etwas genauer zu untersuchen, weil hier — wenn
ich recht sehe — die eigentlichen Wurzeln des Substanzverlustes des
«articulus stantis et cadentis ecclesiae» liegen und von hier aus die
Verfehlung der Wirklichkeit wie die geschichtliche Ohnmacht er-
kldrbar werden. Selbstverstindlich kann man schon unmittelbar
auf eine KFiille von Phinomenen verweisen, die die Problematik der
individualistischen Spiritualisierung aufzeigen und den katastro-
phalen Verlust von echter «Geschichte» demonstrieren. So etwa lat
sich die Wirklichkeitsblindheit und die durch diese hervorgerufene
Wirklichkeitsverfremdung nachweisen, die der extreme Heilsegois-
mus mit sich bringen multe. Dies gilt fiir alle seine Formen: ob es
dabei im extrem pietistisch-erwecklichen Sinne um die blofle
«Rettung der Seele» geht, oder nur mehr um das « Haben von Reli-
gion» im Sinne von Goethe und seiner Zeit, ist fiir unseren Aspekt
letztlich unerheblich ; wichtig daran ist nur, daf3 hier, im sogenann-
ten «Religionismus», die Religion als solche und fiir sich zum Zen-
trum wird. Diese Weltentfremdung, die zugleich auch wieder einen
Verlust der Kategorie der Schépfung mit sich brachte, fiihrte zu
einer selbstgefillicen und autarken Isolierung des «Glaubens» und
der Frommigkeit, auf die die alleingelassene «Welt» mit einer eigen-
stdndigen, als «Autarkie» sich verstehenden «Autonomie» reagierte,
ja geradezu reagieren mullte. Wer die Historie des «ordo salutis» in
der Hoch- und Spétorthodoxie des Luthertums verfolgt, sieht, wie
dort schon diese Entwicklung, bzw. dieser «Verfall», angelegt war
und sich unaufhaltsam durchsetzte.

Die Rechtfertigung wurde hier aus dem tragenden Fundament
der christlichen Glaubenserfahrung im Laufe der Entwicklung zu
einer psychologisch-pidagogisch auswertbaren Entwicklungsstufe
im religiosen Reifeprozel3, deren Betreuung weitgehend die Kon-



W. Dantine, Krise der Lelire von der Rechtfertigung in der Gegenwart 191

firmationspraxis auf sich nehmen sollte. Das Problem, wie ein
Mensch religios und damit ein Christ werden kénnte, beherrschte
das ganze Interesse. Bekanntlich hat aber gerade diese autonome
Isolierung der Religion sie nicht vor ihrer Verwandlung in reine
Weltlichkeit bewahren konnen;im Gegenteil, dieser Verwandlungs-
prozell wurde dadurch nur beschleunigt: vom Religionismus zur
religiosen Glorifizierung der menschlichen Personlichkeit, ja zu de-
ren Vergotzung, fithrte eine gerade Linie.

d) Wir stehen damit vor den uns heute mit gutem Recht so be-
wegenden Problemen der Sdkularisierung und des Sakularismus.
Hatte die reformatorische Rechtfertigungslehre einen begriilens-
werten und aulerordentlich wichtigen Trend zur Sékularisierung
ausgelost, weil der Glaube an die iustificatio impii den Weg zu einer
echten Weltlichkeit freilegte und dem Christen in Beruf, Familie,
Kultur, Wirtschaft und Staat eine Welterfahrung zumuten konnte,
die sich als Weltverantwortung des Glaubensgehorsams und damit
als echte «Heiligung» ausweisen konnte, so zog der Verfall der
Rechtfertigungslehre einen ausgesprochenen Sikularismus nach
sich, der nicht nur einen praktischen Glaubensverlust zur Folge
hatte, sondern sofort eine getihrliche Bereitschaft, ja Anféilligkeit
fiir Ideologien ausloste.

Man kann auch hier wieder auf sehr verschiedene Phénomene auf-
merksam machen. Wir greifen nur eines auf, weil es recht plastisch
und gleichsam modellartig die innere Struktur der geistigen Vor-
ginge erkennen laf3t. Im Bereich des deutschen Protestantismus
— der keineswegs isoliert betrachtet werden darf, weil es analoge
Erscheinungen auch sonst gab — ist zu beobachten, wie rasch und
beinahe unbemerkt schon im 18.Jahrhundert, mit seinen folgen-
schweren Ereignissen im 19. und 20.Jahrhundert, die pietistische
Blut- und Wundenchristologie in eine Blut- und Wundenverherr-
lichung patriotischer und spéter nationalistischer Art umschlug.
Literarische Untersuchungen haben diese Vorgidnge in einer be-
stiirzenden Weise klargemacht. Im Dichterkreis um Klopstock zum
Beispiel 13t sich dies einwandfrei verfolgen: die Ideologisierung
der frommen Hingabe an ein scheinbar christologisch fundiertes
Rechtfertigungsdenken, in dem aber das gliubige Bewegtsein ganz
in das Zentrum geriickt worden war, rief in verbliffender, oft
gleichzeitig sich vollziehender Umwandlung eine patriotische Gliu-
bigkeit des heroischen Menschen hervor. An die Stelle von Golgatha



192 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

traten die Schlachtfelder der Befreiungskriege gegen Napoleon, aus
dem Kreuz Christi erwuchs die Verherrlichung des Schwertes und
jener mystische Todestrieb, der fortan bis zum schauerlichen Ende
von 1945 die deutsche Geschichte bestimmte.

Selbstverstindlich vermischten sich hier eine Vielzahl von wirk-
samen Kriften, um solche Ergebnisse zu zeitigen, und es wére nicht
nur toricht, sondern auch tuberheblich, wollte man den Verfall der
Rechtfertigungslehre fiir dieses alles verantwortlich machen. Aber
es darf auch nicht iibersehen werden, wie in jenen anderen Wir-
kungskréften verwandte geistige Vollziige im Spiele waren. Auf zwei
Momente soll in diesem Zusammenhang noch aufmerksam gemacht
werden :

Evnmal wirkte die erwihnte Preisgabe der «Welt» an ihre eigene
selbstbewullte Autonomie, die auf eine Entlassung des gesamten
Bereiches der «iustitia civilis» aus theologischer Verantwortung und
Bestimmung hinauskommt, insoferne auf das religiose Bewul3tsein
zuriick, als damit dieses ganze Feld menschlich-geschichtlicher
Wirklichkeit als Bereich einer «theologia naturalis» erscheint. In
Verbindung mit einer Erstarrung und Aushéhlung der Lehre von
der Providentia Dei ergab sich eine «Theologie der Schopfung», die
diesen Namen kaum verdiente, weil sie von naturphilosophischen
wie geschichtsphilosophischen Tendenzen beherrscht war, die ihrer-
seits auf Verselbstindigung dringten. Hier konnte sich zum Beispiel
eine autarke «Ordnungstheologie» entfalten, die mit dem Namen
«Schopfungsordnung» nur mithsam ihren unevangelischen Charakter
und ihren Ursprung aus dem allgemeinen Naturrecht verhiillen
konnte. Eine statische, dualistisch-metaphysisch strukturierte
Zwei-Reiche-Lehre, die der Grundintention von Luthers Unter-
scheidung der beiden Reiche und Regimente keineswegs gerecht
wurde, tat das Ihrige, um die Relation der Rechtfertigung zur Welt
der Geschichte, zu Staat, Recht und Kultur zu schwichen, ja bei-
nahe ganz aufzuheben. Die Geschichtslosigkeit der Heilsgabe des
Evangeliums wurde auf diese Weise unterstrichen und die Welt-
losigkeit solcher Art von Soteriologie noch verstirkt unter Beweis
gestellt.

Zweitens aber mufl auch bedacht werden, wie sich der freigegebene
Raum von Natur und Geschichte verschiedenen metaphysischen
Antriebskriften zur Beméchtigung anbot. Ob wir dabei an den
Historismus denken, dessen neuplatonische Hintergriinde seit linge-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 193

rer Zeit erkannt sind, oder an die groflen geschichtsphilosophischen
Entwiirfe von Hegel oder Marx, ob an den Naturalismus und
Materialismus, immer handelt es sich darum, da3 Sinn und Ziel von
Natur und Geschichte in der Natur und in der Geschichte selbst
gesucht und gefunden werden miissen, weil Verséhnung und Recht-
fertigung dem «weltlichen» Leben weder Sinngebung noch irgend-
eine Teleologie vermitteln konnten. Die Selbsteingrenzung der
Soteriologie auf das religiose Erleben, auf Innerlichkeit, auf das
spezifisch «Geistliche», forderte geradezu die Sinngewinnung im
innerweltlichen Rahmen heraus. Das Scheitern dieser weltimma-
nenten Sinnsuche im bereits in der Romantik ansetzenden Nihilis-
mus kann fiir eine lutherische Rechtfertigungstheologie keinen billi-
gen Triumph auslosen, sondern nur die erschrockene und be-
schimende Selbstbefragung, wie es dazu kommen kann, dal das
anvertraute Evangelium von der «Gerechtmachung des Gottlosen»
die moderne Welt in ihrer ausweglosen Einsamkeit allein la3t.

Das 19.Jahrhundert hat uns im Zuge der Wiedererstarkung des
kirchlichen Bewul3tseins, insbesondere im Raum des Luthertums,
auch die Wiederentdeckung der zentralen evangelischen Glaubens-
lehren gebracht und damit eine erneute Liebe fiir die Rechtferti-
gungslehre, die z. B. als das evangelische «Realprinzip» dem
«Formalprinzip», der Lehre von der Heiligen Schrift, zur Seite ge-
stellt wurde. Der grolle Ernst, mit dem das geschehen ist, soll und
darf nicht in Frage gestellt werden; wir verdanken dieser Neu-
besinnung auf die Werte des reformatorischen Christentums die
wichtige Tatsache, dal die Rechtfertigung wieder in den Mittel-
punkt des theologischen Interesses geriickt wurde.

Fragt man jedoch nach dem Ertrag dieser Hinwendung zu dieser
evangelischen Zentrallehre, mufl man aufs Ganze urteilen, daf} diese
Lehre wohl ernsthaft im Repertoire der offiziésen Lehrinhalte er-
scheint, sich aber als bewegende und gestaltende Kraft kaum durch-
zusetzen wulite. Dies hingt nun offenbar mit einer Entwicklung zu-
sammen, die ihrerseits wieder mit zum Ergebnis der inneren
Schwichung der Rechtfertigungslehre zu rechnen ist. Es mul} jetzt
die Rede auf ein Phinomen gebracht werden, das wiederum be-

13



194 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung wn der Gegenwart

sonders im deutschen protestantischen Raum auftrat und diesem
so sehr eigentiimlich ist, dafl der hier bedeutsame Begriff in andere
Sprachen kaum tibersetzt werden kann. Das bedeutet freilich nicht,
dafl die Sache selbst auflerhalb des deutschen Sprachraumes unbe-
kannt wire; interessant ist iiberdies, dal3 dieses Phinomen beson-
ders auch den neueren Katholizismus kennzeichnet, und zwar so
sehr, daB} er dort kaum als belastende Problematik bis heute emp-
funden worden ist. Die Griinde fiir letzteres werden im nachfolgen-
den implizit aufscheinen.

Es handelt sich um die «Weltanschauung». Ohne dall wir jetzt
niher auf die innere Verwandtschaft und gleichzeitige Anders-
artigkeit von «Weltanschauung» und «Ideologie» eingehen kénnen,
sei doch daran erinnert, dal die Weltanschauung jedenfalls auch
von der modernen Ideologienkritik mitbetroffen wird. Strukturell
betrachtet unterliegt jedenfalls auch die «christliche Weltanschau-
ung» den gleichen kritischen Bedenken, die gegen die sikularisti-
schen Weltanschauungen (Marxismus, Faschismus usw.) angemel-
det werden, und zwar aus philosophischen wie aus theologischen
Griinden. Die Verwandlung von «Glaube» in «Weltanschauung» be-
deutet nidmlich auf jeden Fall, dal der Anspruch der Wahrheit eine
entscheidende Verkiirzung, ja Verzerrung, erfihrt. Zu einer Welt-
anschauung z. B. kann man sich bekennen, ohne in jene personale
Beziehung einzutreten, ohne welche Glaube nicht denkbar ist. Da-
her wird Weltanschauung typisch durch Fanatismus gekennzeich-
net, bei dem hiufig ein ganzes Biindel von einzelnen Wahrheiten
vertreten und deren Geltung in der Gesellschaft durchzusetzen ge-
trachtet wird, ohne dal} ein existentielles Betroffensein des Kinzel-
nen vorliegen muf}. Es ist zu vermuten, dafl z. B. Séren Kierkegaard
und seine existentialistischen Nachfahren ein richtiges Gefiihl dafiir
gehabt haben und noch haben, dafl ihnen auch und gerade in der
Kirche die christliche Wahrheit als ein solches Biindel von Uber-
zeugungen entgegengetreten ist, die der Struktur nach Welt-
anschauungsiiberzeugungen sind und denen gegeniiber darum das
existentielle Engagement des Einzelnen vertreten wurde.

Auch hier spielt eine Fiille anderweitiger historischer Prozesse mit.
So ist « Weltanschauung» das bezeichnende Schutzmittel, durch das
eine geschlossene soziologische Gruppe sich im Rahmen einer
pluralistischen Gesellschaft von anderen Gruppen abhebt. In jenem
Mafe, in dem die Kirche versucht, sich im Zuge des Auflésungs-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 195

prozesses des Corpus Christianum inmitten der werdenden plurali-
stischen Gesellschaft des 19.Jahrhunderts als eine «geschlossene
Gesellschaft» zu behaupten, im selben Maflle unterliegt sie der Ver-
suchung, die ihr noch verbliebenen Reste der allgemeinen Gesell-
schaft unter dem Symbol einer Weltanschauungswahrheit zu sam-
meln, die bei aller Treue im einzelnen die Wahrheitstrage des Glau-
bens nicht mehr stellen mufl. Ohne diese Wahrheitsfrage aber kann
weder erkannt noch verifiziert werden, was das Kvangelium unter
«Siindenvergebung» oder «Gerechtigkeit Gottes» versteht.

Das «Sola fide» als unverduBlerliches Vollzugsgeschehen der
«iustificatio impii» wird durch die weitverbreitete Umwandlung von
christlichem Glauben in Weltanschauung nicht nur ausgehohlt,
sondern geradezu pervertiert. Die offiziose Weitergeltung der «doc-
trina de iustificatione» im Rahmen christlichen Weltanschauungs-
denkens kommt ihrer praktischen Preisgabe bei Belassung einer
Lehrkulisse gleich. Hier vollendet sich der Prozel3 der Schwichung
und Auflésung der Rechtfertigung, so dall es heute nicht selten zu
der grotesken Optik kommt, daBl man manchmal in jenen christ-
lichen Feldern, in denen sie bislang nicht im Vordergrund stand,
auf ein tieferes Verstandnis von ihr stof3t als dort, wo sie als Zentral-
lehre auf Fahnen erscheint. Wir sehen also: die «Krise» ist keine
Bagatelle; sie geht an die Wurzeln der «fides christiana» selbst!

Wir werden in einem kommenden Artikel zu fragen haben, welche
Moglichkeiten bestehen, diese Krise zu iiberwinden.

Wilhelm Dantine, Wien



	Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

