
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 3

Artikel: Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krise der Lehre von der Rechtfertigung
in der Gegenwart

Gastvorlesung an der Universität Oslo, 23. 2. 66

Die doctrina de iustificatione gilt entweder überhaupt nicht mehr,
oder nur dem äußeren Scheine nach, als «articulus stantis et caden-
tis ecclesiae»; sie ist jedenfalls weithin, und nicht zuletzt im Räume
des Protestantismus, aus der Mitte gerückt, an den Rand geschoben.
Das gegenwärtige christliche Bewußtsein reagiert eher verlegen,
manchmal sogar ablehnend, wenn die «Rechtfertigung» zur Sprache
kommt. Wie schwierig es ist, diese Lage zu verschleiern und mit
etwas Aufwand von Gelehrsamkeit und Organisationsbetrieb den
alten Glanz dieses Herzstückes der lutherischen Reformation wieder
zum Leuchten zu bringen, das haben eindrücklich die Ereignisse um
«Helsinki 1963» gezeigt. Es gibt daher nicht wenige Stimmen, die
die Rechtfertigungslehre für uninteressant und überlebt halten. Daß
wir hier nicht vom Absterben eines Problèmes, sondern von dessen

«Krise» reden, läßt bereits erkennen, daß wir hier keine
Totenehrung halten wollen, sondern der Überzeugung sind, es bestünde
hier begründete Hoffnung auf Gesundung. Aber das kann nicht etwa
bedeuten, daß diese Krise in irgendeiner Weise bagatellisiert werden
dürfte - im Gegenteil, sie ist ohne Zweifel außerordentlich bedrohlich,

nur daß sofort gesagt werden muß, daß die Gefahren weniger
der Lehre selbst gelten als unmittelbar dem christlichen Glauben,
wenn dieser nicht mehr zu sagen weiß, was Rechtfertigung ist. Wir
werden uns daher sehr gründlich mit dieser Krise beschäftigen müssen,

ehe wir dies mit der «Verheißung in der Gegenwart» tun können.

1.

Wir müssen davon ausgehen, daß die doctrina de iustificatione
im Mittelpunkt der Heilslehre, also der Soteriologie, steht, und haben
überdies zu bedenken, daß der christliche Glaube sich zu allen Zeiten
als «Heilsbringer» oder als «Heilsträger» verstanden hat. So
verschieden die einzelnen theologischen Aspekte oder Konzeptionen
gewesen sein mögen, so einheitlich war allezeit inmitten dieser



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 185

Pluralität theologischer Entwürfe doch die Überzeugung : das

Evangelium ist Erohbotschaft, vermittelt Rettung, schenkt
Hoffnung. Dieser soteriologische Zug im christlichen Glaubensverständnis

implizierte daher von Anfang an, daß die Verkündigung von
Gott und seinem Handeln eine entscheidende Ausrichtung auf den
Menschen hin, auf dessen Heil und Zukunft hatte. Darum konnte
es nicht ausbleiben, daß diese soteriologische Blickrichtung in
besonderer Weise jenen Fragenkomplex anreichern und intensivieren
mußte, der die Heilsvermittlung des Menschen zum Gegenstand hat
und dem Nachdenken gewidmet ist, in welcher Weise der Mensch
in das göttliche Heilsgeschehen hineingenommen wird.

Es ist daher zu unterstreichen, daß auch der mittelalterliche
Katholizismus in entscheidendem Maße um das Problem der
Rechtfertigung nicht nur wußte, sondern ihm auch eine zentrale Bedeutung

zumaß. Die konfessionelle Polemik hat uns Protestanten
oftmals den Blick dafür getrübt, daß der Artikel «de iustificatione» in
der katholischen Dogmatik seinen zentralen Platz hat. Wenn er
auch von der Lehre von der «sanctificatio» gleichsam überdeckt und
verschlungen wurde und die sakramentalistische Ausarbeitung der
Lehre von der «heiligmachenden Gnade» ebenso wie die traditionelle
katholische Lehre von der Rechtfertigung aus den Werken, genauer:
aus Glaube und Werken, mit guten Gründen als fragwürdig zu
bezeichnen ist, so darf doch nicht vergessen werden, daß es eben auch
hier xim die iustificatio des Menschen ging und geht. Bekanntlich
ist auch die orientalische Lehre von der «Vergottung» trotz aller
Verschiedenheit der mit ihr verbundenen Anschauungen und
Vorstellungen nichts anderes als ein Versuch, die in Christus erschienene

Versöhnung des Menschen mit Gott dem Einzelnen zugänglich zu
machen. Das wird nicht nur dadurch unter Beweis gestellt, daß einige

moderne griechische Dogmatiker ohne große Schwierigkeiten den
Artikel von der Rechtfertigung in ihr System mitaufnehmen konnten,

sondern vor allem durch die Tatsache, daß die soteriologische
Grundintention mit ihrer anthropologischen Zuspitzung in der Ver-
gottungslehre nicht weniger angesetzt ist als im überlieferten
Rechtfertigungsschema des Protestantismus.

Die Aufdeckung dieser Zusammenhänge ist deshalb so wichtig,
weil wir durch sie einerseits davor bewahrt werden, die protestantische

Sonderentwicklung als einen isolierten Spezialfall anzusehen,
und andererseits vor dem Aberglauben behütet werden, als be-



186 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

schütze uns unsere evangelische Besonderheit automatisch vor den
Versuchungen und Sündenfällen des katholischen und orthodoxen
Partners in dieser Sache. Es dürfte sehr heilsam für unser theologisches

Denken sein, daß, mindestens im Blick auf die «Krise», der
Protestantismus es in einer, bei allem Abstand und aller Differenz
wichtigen und bedeutsamen» Solidarität mit den anderen Konfessionen

zu tun hat. Hier kommt freilich schon in bedeutsamer Weise

zum Ausdruck, daß der Begriff «Krise», der mit der neutestament-
lichen krlsis zusammenhängt und von dieser gedeutet werden darf,
keineswegs bloß ein Negativum darstellt, sondern durchaus auch
etwas Positives bedeutet, insoferne wir hier in der Herausarbeitung
des dem gesamten Christentum gemeinsamen soteriologischen
Aspektes «Gott» und «Mensch» in einer gegenseitigen Relation
einsehen und begreifen, die typisch und charakteristisch für das
Evangelium selbst ist. Wir dürfen also mit Fug und Recht als erstes

urteilen, daß sich trotz aller Differenzierungen im einzelnen, die aus
der jeweiligen Sicht als verwirrend, verführend, irreführend und
darum als häretisch empfunden werden, das Evangelium in seinem

spezifischen Wahrheitsgehalt sich in all diesen Konzeptionen doch
durchzusetzen wußte. Freilich, gerade an dieser positiven
Feststellung sind auch die Einengungen, Schranken und Gebrechen der
einzelnen soteriologischen Lehrdarstellungen abzulesen und haben
uns so zu unserem eigenen kritischen Nachdenken zu führen. Wenn
wir dabei die orientalisch-orthodoxe und die römisch-katholische
Position nur flüchtig streifen und sie nur unter dem Aspekt des mit
uns Gemeinsamen aufführen, so entspricht das guter protestantischer

Tradition, weniger vor fremden Türen zu kehren als Selbstkritik

zu üben. Das wird uns in die Lage versetzen, die Krise so zu
bedenken, daß sich auch schon Aspekte der Verheißung eröffnen,
so daß die säuberliche Trennung in Teil I und II, in erste und zweite
Stunde unserer Vorlesung, doch wieder nur als Arbeitsteilung dienen
kann. Wie Gericht und Gnade, so kann auch unser Nachdenken
über Krise und Verheißung sich nicht als Trennung, sondern nur als

Unterscheidung innerhalb einer unteilbaren Einheit vollziehen.
In der Vergottungslehre, wie sie im Bereiche des griechisch-

orthodoxen Christentums entwickelt und ausgearbeitet worden ist,
sahen wir bereits zweifellos elementare Momente der urchristlichen
Soteriologie angesetzt und wirksam. Vielleicht darf in der hier
gebotenen Kürze etwas vereinfachend geurteilt werden: daß Ver-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 187

söhnung zwischen Gott und Mensch zu unmittelbarer «unio» führt,
die gegenseitige Verfremdung aufhebt und somit das Heil des
Menschen in Anteilhabe an Gott selbst beruht, wird hier mit aller
Entschiedenheit vertreten und erschließt dementsprechend auch eine
oft großartige und ergreifende Tiefe der Frömmigkeit. Ereilich
vermag das dort herrschende, und ontologisch fundierte, Substanzdenken

weder die Personhaftigkeit noch auch den Willenscharakter
der heilenden Konfrontation von Gott und Mensch in der Regel
festzuhalten und zur Darstellung zu bringen. Der Mensch kann dort
schlecht zu seiner Eigentlichkeit befreit werden, wird er doch durch
die Gott-Natur aufgesogen; er wird weder sich noch Gott «recht»,
sondern verschwindet als personale Individualität. Das hat seine

unabsehbaren Folgen für die Ethik; die Gestaltung des Diesseits
wird über der Jenseitserfüllung unwichtig. Die Frage der «Gerechtigkeit»

sowohl des Einzelnen als auch des sozialen Lebens wird
bagatellisiert. Sowohl Gottes als auch des Menschen Handeln in der
Geschichte wird verflüchtigt, sublimiert, und in einer Weise spiri-
tualisiert, die das Heilsgeschehen der geschichtlichen Welt des
Menschen entnimmt. Soteriologie wird hier zu reiner Religion in all
ihrer Schönheit, aber auch Kraftlosigkeit hinsichtlich des eigentlich
existentiellen Betroffenseins des Menschen. Wir werden sehen, wie
sich analoge Züge eigentümlicherweise auch im Protestantismus
zeigen.

Demgegenüber muß der Soteriologie des westlichen Katholizismus
das Zeugnis ausgestellt werden, daß sie den geschichtlichen Bezug
in der Gott-Mensch-Konfrontation nie aus dem Auge verlor. Daß
Gottes «Rettung» immer auch das Zurechtbringen des Menschen
und seiner Welt intentiert, ist hier nicht vergessen worden. Gottes
Heilschaffen vernichtet keineswegs menschliche Verantwortung,
sondern aktiviert diese, so daß das «Zurechtbringen» des Menschen
und seiner ihm anvertrauten geschichtlichen Welt im Horizont des

Glaubens bleibt. Die biblische Gleichung von Heil und Gerechtigkeit

wird auf diese Weise auch im Rahmen der Soteriologie
festgehalten. Es ist ebenso wichtig, daran zu erinnern, wie dies geschieht,
nämlich durch das, was die «forensische Struktur» des Gottesverhältnisses

genannt werden kann, wobei die Geschichte des
Menschen und seiner Welt in das Forum, in den Zeit-Raum des
göttlichen Handelns bewußt eingebaut bleibt. Das Richteramt des

Schöpfers, Erhalters und Retters der Welt hat im Rahmen katholi-



188 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

sehen Glaubens die Verantwortlichkeit des Mensehen gerade im
Blick auf das soteriologisohe Moment entscheidend herausgestellt.

Erst wenn diese Zusammenhänge positiv gesehen und beurteilt
werden, ist es sinnvoll, die hier aufgetretenen Gefahren deutlich zu
nennen. Bekanntlich verblaßte auch im Katholizismus das etwa bei

Augustinus so mächtig zum Durchbruch drängende geschichtliche
Denken zugunsten ontologischer Rechtsstrukturen, und damit
versiegte die Fruchtbarkeit des biblisch-forensischen Denkens weithin.
Eine «Verrechtlichung» des gesamten Heilsvollzuges setzte sich
allgemein durch und bemächtigte sich wie der Kirchenlehre, so auch
der Gnadenlehre. Auf das metaphysische Fundament eines
Naturrechtes, das dann positives Recht aus sich heraussetzt und bestimmt,
mußte es zu jener, von uns heute als typisch katholisch empfundenen,

heilspädagogischen «Gerechtigkeitslehre» auch unter soterio-
logischem Aspekt kommen: Gottes-Recht und Menschen-Recht
standen und stehen sich ausgleichend und konkurrenzierend
einander gegenüber, und dies führt bis heute, da man freilich mit
großem Ernst um Neuansätze ringt, dazu, daß die doctrina de

iustificatione nicht vom Zirkel Gottes-Gerechtigkeit und «Glaube»
bestimmt wird, sondern von der klassischen antiken «iustitia
distributativa », was unweigerlich den offiziell verurteilten Semi-

pelagianismus mit der Lehre von der Verdienbarkeit der Gnade am
Leben erhält.

2.

Die Reformation stand ohne Zweifel entscheidend im Gefolge und
Gefälle der katholischen Gerechtigkeitsidee. Wir dürfen voll
Dankbarkeit sagen, daß durch die Reformatoren die biblischen Aspekte
vom forensischen Handeln Gottes durch Gnade und Glaube sich
wieder ernsthaft zu Worte meldeten. Das Heilsschaffen Gottes wurde

als Gnadenhandeln verstanden, das che geschichtliche
Verantwortung des Glaubens überhaupt erst ermöglicht, ohne daß es zu
einem falschen «Rechten» darüber kommen kann, wem ein größeres
Verdienst dabei zukommt, Gottes Gnade oder des Menschen
verantwortlichem Tun. Der Raum der Geschichte wurde weder
ausgeklammert noch vergessen, obwohl die Unmittelbarkeit der Begegnung

von Gott und Mensch in ein neues Licht gerückt werden
konnte. Die Gottesgerechtigkeit wurde nicht mehr als «iustitia



W. Dantim, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 189

distributativa» im Sinne antiker Rechtsmetaphysik verstanden,
sondern im Horizont des Schaffens, Erwählens und Rettens Gottes,
das dem Gottlosen eine Gerechtigkeit schenkt, die in der Kraft des

Glaubens neu gelebt werden kann. Es hat schon seine Richtigkeit,
daß die lutherische Reformation in der «iustificatio impii» nicht nur
ihr Herzstück hatte, sondern ihre größte Leistung in und für die
Christenheit vollbrachte.

Es ist kein Geheimnis, daß diese Leistung nicht durchgehalten
wurde, sondern verlorenging, und zwar so grundlegend, daß ihre
gutgemeinte simple Wiederholung heute nicht genügen kann. So

interessant es wäre, die Geschichte der Verwandlung, ja Auflösung
zu zeichnen, müssen wir aus Zeitgründen darauf verzichten, um
besser in knappen Strichen die entscheidenden Schwerpunkte
darzustellen, an denen der Verfall und damit die Krise sichtbar wird.

a) Ähnlich wie im Katholizismus wurde der biblische Bezug von
«Geschichte» und «Gericht» nicht genügend festgehalten, aber die

Entwicklung ging in eine andere Richtung als dort, obwohl auch
hier eine nach Luther unter Melanchthons Einfluß wieder
einsetzende ontologisierende Schulmetaphysik von bestimmendem Einfluß

war. Aber sie setzte angesichts der reformatorischen Grund-
erkenntnis an anderen Punkten ein und führte, grob gesagt, einerseits

zu einer individualistischen Verfestigung der Person des
Menschen wie andererseits zu einer Verjenseitigung des Rettungswerkes

Gottes. Typisches Beispiel dafür ist die forensische Imputa-
tionslehre, die sehr bald eine Preisgabe des geschichtlichen Existenzvollzuges

des Menschen in der Schöpfung mit sich brachte und das

Heilsereignis sowohl ganz ins Jenseits des Letzten Gerichtes als
auch in die Innerlichkeit des Glaubensvollzuges verlegte.

b) Im engsten Zusammenhang damit kam es zu dem, was man in
zugespitzter Weise als soteriologische Hypertrophie bezeichnen
kann. Die als solche durchaus richtige Strenge der evangelischen
Hamartiologie schuf mit dem geschärften Blick für das Letzte
Gericht eine Weltflüchtigkeit, die sich infolge der Verwerfung des

Mönchtums und einer äußerlichen Askese ganz in die Innerlichkeit
des Glaubens zurückzog. Es kam hier in gewisser Hinsicht zur
schon erwähnten Analogie zu Erscheinungsformen östlichen
Christentums, zu einer Aufgabe der WeltVerantwortung und Geschichtserfahrung,

die doch recht eigentlich erst von der reformatorischen
Rechtfertigungslehre neu erschlossen worden war. Rechtfertigung



190 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

und Heiligung wurden zu religiösen Erlebnissen, die sicher häufig
eine großartige Frömmigkeit verrieten, aber entweder die Welt als
Jammertal bagatellisierten, oder diese ihrer Eigengesetzlichkeit
überließen. Bis heute sind die kirchlich-christlichen Reden erfüllt
von Vokabeln wie «Not» und «Hilfe», die zu monopolistischen
Begriffmodellen wurden, die alles andere aus der Fülle des Lebens an
den Rand oder in das Unterbewußtsein verdrängten. Diese
hypertrophische Soteriologie verschlang gleichsam das Ganze der christlichen

Glaubenserfahrung und verkehrte sich damit in ihr Gegenteil.
c) Es ist nötig, diese soteriologische Überfunktion der protestantischen

Gläubigkeit etwas genauer zu untersuchen, weil hier - wenn
ich recht sehe - die eigentlichen Wurzeln des Substanzverlustes des

«articulus stantis et cadentis ecclesiae» hegen und von hier aus die
Verfehlung der Wirklichkeit wie die geschichtliche Ohnmacht
erklärbar werden. Selbstverständlich kann man schon unmittelbar
auf eine Fülle von Phänomenen verweisen, die die Problematik der
individualistischen Spiritualisierung aufzeigen und den katastrophalen

Verlust von echter «Geschichte» demonstrieren. So etwa läßt
sich die Wirklichkeitsblindheit und die durch diese hervorgerufene
Wirklichkeitsverfremdung nachweisen, die der extreme Heilsegoismus

mit sich bringen mußte. Dies gilt für alle seine Formen: ob es

dabei im extrem pietistisch-erwecklichen Sinne um die bloße

«Rettung der Seele» geht, oder nur mehr um das «Haben von
Religion» im Sinne von Goethe und seiner Zeit, ist für unseren Aspekt
letztlich unerheblich ; wichtig daran ist nur, daß hier, im sogenannten

«Religionismus», die Religion als solche und für sich zum
Zentrum wird. Diese Weltentfremdung, die zugleich auch wieder einen
Verlust der Kategorie der Schöpfung mit sich brachte, führte zu
einer selbstgefälligen und autarken Isolierung des «Glaubens» und
der Frömmigkeit, auf die die alleingelassene «Welt» mit einer
eigenständigen, als «Autarkie» sich verstehenden «Autonomie» reagierte,
ja geradezu reagieren mußte. Wer die Historie des «ordo salutis» in
der Hoch- und Spätorthodoxie des Luthertums verfolgt, sieht, wie
dort schon diese Entwicklung, bzw. dieser «Verfall», angelegt war
und sich unaufhaltsam durchsetzte.

Die Rechtfertigung wurde hier aus dem tragenden Fundament
der christlichen Glaubenserfahrung im Laufe der Entwicklung zu
einer psychologisch-pädagogisch auswertbaren Entwicklungsstufe
im religiösen Reifeprozeß, deren Betreuung weitgehend die Kon-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 191

firmationspraxis auf sich nehmen sollte. Das Problem, wie ein
Mensch religiös und damit ein Christ werden könnte, beherrschte
das ganze Interesse. Bekanntlich hat aber gerade diese autonome
Isolierung der Religion sie nicht vor ihrer Verwandlung in reine
Weltlichkeit bewahren können; im Gegenteil, dieser Verwandlungsprozeß

wurde dadurch nur beschleunigt: vom Religionismus zur
religiösen Glorifizierung der menschlichen Persönlichkeit, ja zu
deren Vergötzung, führte eine gerade Linie.

d) Wir stehen damit vor den uns heute mit gutem Recht so

bewegenden Problemen der Säkularisierung und des Säkularismus.
Hatte die reformatorische Rechtfertigungslehre einen begrüßenswerten

und außerordentlich wichtigen Trend zur Säkularisierung
ausgelöst, weil der Glaube an die iustificatio impii den Weg zu einer
echten Weltlichkeit freilegte und dem Christen in Beruf, Familie,
Kultur, Wirtschaft und Staat eine Welterfahrung zumuten konnte,
die sich als WeltVerantwortung des Glaubensgehorsams und damit
als echte «Heiligung» ausweisen konnte, so zog der Verfall der

Rechtfertigungslehre einen ausgesprochenen Säkularismus nach
sich, der nicht nur einen praktischen Glaubensverlust zur Folge
hatte, sondern sofort eine gefährliche Bereitschaft, ja Anfälligkeit
für Ideologien auslöste.

Man kann auch hier wieder auf sehr verschiedene Phänomene
aufmerksam machen. Wir greifen nur eines auf, weil es recht plastisch
und gleichsam modellartig die innere Struktur der geistigen
Vorgänge erkennen läßt. Im Bereich des deutschen Protestantismus

- der keineswegs isoliert betrachtet werden darf, weil es analoge
Erscheinungen auch sonst gab - ist zu beobachten, wie rasch und
beinahe unbemerkt schon im 18. Jahrhundert, mit seinen
folgenschweren Ereignissen im 19. und 20. Jahrhundert, die pietistische
Blut- und Wundenchristologie in eine Blut- und Wundenverherrlichung

patriotischer und später nationalistischer Art umschlug.
Literarische Untersuchungen haben diese Vorgänge in einer
bestürzenden Weise klargemacht. Im Dichterkreis um Klopstock zum
Beispiel läßt sich dies einwandfrei verfolgen: die Ideologisierung
der frommen Hingabe an ein scheinbar christologisch fundiertes
Rechtfertigungsdenken, in dem aber das gläubige Bewegtsein ganz
in das Zentrum gerückt worden war, rief in verblüffender, oft
gleichzeitig sich vollziehender Umwandlung eine patriotische
Gläubigkeit des heroischen Menschen hervor. An die Stelle von Golgatha



192 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

traten die Schlachtfelder der Befreiungskriege gegen Napoleon, aus
dem Kreuz Christi erwuchs die Verherrlichung des Schwertes und
jener mystische Todestrieb, der fortan bis zum schauerlichen Ende

von 1945 die deutsche Geschichte bestimmte.
Selbstverständlich vermischten sich hier eine Vielzahl von

wirksamen Kräften, um solche Ergebnisse zu zeitigen, und es wäre nicht
nur töricht, sondern auch überheblich, wollte man den Verfall der
Rechtfertigungslehre für dieses alles verantwortlich machen. Aber
es darf auch nicht übersehen werden, wie in jenen anderen
Wirkungskräften verwandte geistige Vollzüge im Spiele waren. Auf zwei
Momente soll in diesem Zusammenhang noch aufmerksam gemacht
werden :

Einmal wirkte die erwähnte Preisgabe der «Welt» an ihre eigene
selbstbewußte Autonomie, die auf eine Entlassung des gesamten
Bereiches der «iustitia civilis» aus theologischer Verantwortung und
Bestimmung hinauskommt, insoferne auf das religiöse Bewußtsein
zurück, als damit dieses ganze Feld menschlich-geschichtlicher
Wirklichkeit als Bereich einer «theologia naturalis» erscheint. In
Verbindung mit einer Erstarrung und Aushöhlung der Lehre von
der Providentia Dei ergab sich eine «Theologie der Schöpfung», die
diesen Namen kaum verdiente, weil sie von naturphilosophischen
wie geschichtsphilosophischen Tendenzen beherrscht war, die ihrerseits

auf Verselbständigung drängten. Hier konnte sich zum Beispiel
eine autarke «Ordnungstheologie» entfalten, die mit dem Namen
« Schöpfimgsordnung» nur mühsam ihren unevangelischen Charakter
und ihren Ursprung aus dem allgemeinen Naturrecht verhüllen
konnte. Eine statische, dualistisch-metaphysisch strukturierte
Zwei-Reiche-Lehre, die der Grundintention von Luthers
Unterscheidung der beiden Reiche und Regimente keineswegs gerecht
wurde, tat das Ihrige, um die Relation der Rechtfertigung zur Welt
der Geschichte, zu Staat, Recht und Kultur zu schwächen, ja
beinahe ganz aufzuheben. Die Geschichtslosigkeit der Heilsgabe des

Evangeliums wurde auf diese Weise unterstrichen und die Welt-
losigkeit solcher Art von Soteriologie noch verstärkt unter Beweis

gestellt.
Zweitens aber muß auch bedacht werden, wie sich der freigegebene

Raum von Natur und Geschichte verschiedenen metaphysischen
Antriebskräften zur Bemächtigung anbot. Ob wir dabei an den
Historismus denken, dessen neuplatonische Hintergründe seit länge-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 193

rer Zeit erkannt sind, oder an die großen geschichtsphilosophisehen
Entwürfe von Hegel oder Marx, ob an den Naturalismus und
Materialismus, immer handelt es sich darum, daß Sinn und Ziel von
Natur und Geschichte in der Natur und in der Geschichte selbst
gesucht und gefunden werden müssen, weil Versöhnung und
Rechtfertigung dem «weltlichen» Leben weder Sinngebung noch irgendeine

Teleologie vermitteln konnten. Die Selbsteingrenzung der
Soteriologie auf das religiöse Erleben, auf Innerlichkeit, auf das

spezifisch «Geistliche», forderte geradezu die Sinngewinnung im
innerweltlichen Rahmen heraus. Das Scheitern dieser weltimmanenten

Sinnsuche im bereits in der Romantik ansetzenden Nihilismus

kann für eine lutherische Rechtfertigungstheologie keinen billigen

Triumph auslösen, sondern nur die erschrockene und
beschämende Selbstbefragung, wie es dazu kommen kann, daß das

anvertraute Evangelium von der «Gerechtmachung des Gottlosen»
die moderne Welt in ihrer ausweglosen Einsamkeit allein läßt.

3.

Das 19. Jahrhundert hat uns im Zuge der Wiedererstarkung des

kirchlichen Bewußtseins, insbesondere im Raum des Luthertums,
auch die Wiederentdeckung der zentralen evangelischen Glaubenslehren

gebracht und damit eine erneute Liebe für die
Rechtfertigungslehre, die z. B. als das evangelische «Realprinzip» dem

«Eormalprinzip», der Lehre von der Heiligen Schrift, zur Seite
gestellt wurde. Der große Ernst, mit dem das geschehen ist, soll und
darf nicht in Frage gestellt werden; wir verdanken dieser
Neubesinnung auf die Werte des reformatorischen Christentums die
wichtige Tatsache, daß die Rechtfertigung wieder in den Mittelpunkt

des theologischen Interesses gerückt wurde.
Fragt man jedoch nach dem Ertrag dieser Hinwendung zu dieser

evangelischen Zentrallehre, muß man aufs Ganze urteilen, daß diese

Lehre wohl ernsthaft im Repertoire der offiziösen Lehrinhalte
erscheint, sich aber als bewegende und gestaltende Kraft kaum
durchzusetzen wußte. Dies hängt nun offenbar mit einer Entwicklung
zusammen, die ihrerseits wieder mit zum Ergebnis der inneren
Schwächung der Rechtfertigungslehre zu rechnen ist. Es muß jetzt
die Rede auf ein Phänomen gebracht werden, das wiederum be-

13



194 W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

sonders im deutschen protestantischen Raum auftrat und diesem

so sehr eigentümlich ist, daß der liier bedeutsame Begriff in andere

Sprachen kaum übersetzt werden kann. Das bedeutet freilich nicht,
daß die Sache selbst außerhalb des deutschen Sprachraumes
unbekannt wäre; interessant ist überdies, daß dieses Phänomen besonders

auch den neueren Katholizismus kennzeichnet, und zwar so

sehr, daß er dort kaum als belastende Problematik bis heute
empfunden worden ist. Die Gründe für letzteres werden im nachfolgenden

impüzit aufscheinen.
Es handelt sich um die «Weltanschauung». Ohne daß wir jetzt

näher auf die innere Verwandtschaft und gleichzeitige
Andersartigkeit von «Weltanschauung» und «Ideologie» eingehen können,
sei doch daran erinnert, daß die Weltanschauung jedenfalls auch

von der modernen Ideologienkritik mitbetroffen wird. Strukturell
betrachtet unterliegt jedenfalls auch die «christliche Weltanschauung»

den gleichen kritischen Bedenken, die gegen die säkularisti-
schen Weltanschauungen (Marxismus, Paschismus usw.) angemeldet

werden, und zwar aus philosophischen wie aus theologischen
Gründen. Die Verwandlung von «Glaube» in «Weltanschauung»
bedeutet nämlich auf jeden Fall, daß der Anspruch der Wahrheit eine
entscheidende Verkürzung, ja Verzerrung, erfährt. Zu einer
Weltanschauung z. B. kann man sich bekennen, ohne in jene personale
Beziehung einzutreten, ohne welche Glaube nicht denkbar ist. Daher

wird Weltanschauung typisch durch Fanatismus gekennzeichnet,

bei dem häufig ein ganzes Bündel von einzelnen Wahrheiten
vertreten und deren Geltung in der Gesellschaft durchzusetzen
getrachtet wird, ohne daß ein existentielles Betroffensein des Einzelnen

vorliegen muß. Es ist zu vermuten, daß z.B. Sören Kierkegaard
und seine existentialistischen Nachfahren ein richtiges Gefühl dafür
gehabt haben und noch haben, daß ihnen auch und gerade in der
Kirche die christliche Wahrheit als ein solches Bündel von
Überzeugungen entgegengetreten ist, die der Struktur nach
Weltanschauungsüberzeugungen sind und denen gegenüber darum das

existentielle Engagement des Einzelnen vertreten wurde.
Auch liier spielt eine Fülle anderweitiger historischer Prozesse mit.

So ist «Weltanschauung» das bezeichnende Schutzmittel, durch das

eine geschlossene soziologische Gruppe sich im Rahmen einer

pluralistischen Gesellschaft von anderen Gruppen abhebt. In jenem
Maße, in dem die Kirche versucht, sich im Zuge des Auflösungs-



W. Dantine, Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart 195

prozesses des Corpus Christianum inmitten der werdenden
pluralistischen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts als eine «geschlossene
Gesellschaft» zu behaupten, im selben Maße unterliegt sie der
Versuchung, die ihr noch verbliebenen Reste der allgemeinen Gesellschaft

unter dem Symbol einer Weltanschauungswahrheit zu
sammeln, die bei aller Treue im einzelnen die Wahrheitsfrage des Glaubens

nicht mehr stellen muß. Ohne diese Wahrheitsfrage aber kann
weder erkannt noch verifiziert werden, was das Evangelium unter
«Sündenvergebung» oder «Gerechtigkeit Gottes» versteht.

Das «Sola fide» als unveräußerliches Vollzugsgeschehen der
«iustißcatio imph» wird durch die weitverbreitete Umwandlung von
christlichem Glauben in Weltanschauung nicht nur ausgehöhlt,
sondern geradezu pervertiert. Die offiziöse Weitergeltung der «doc-

trina de iustificatione » im Rahmen christlichen Weltanschauungs-
denkens kommt ihrer praktischen Preisgabe bei Belassung einer
Lehrkuhsse gleich. Hier vollendet sich der Prozeß der Schwächung
und Auflösung der Rechtfertigung, so daß es heute nicht selten zu
der grotesken Optik kommt, daß man manchmal in jenen christlichen

Feldern, in denen sie bislang nicht im Vordergrund stand,
auf ein tieferes Verständnis von ihr stößt als dort, wo sie als Zentrallehre

auf Fahnen erscheint. Wir sehen also: die «Krise» ist keine
Bagatelle; sie geht an die Wurzeln der « fides christiana» selbst!

Wir werden in einem kommenden Artikel zu fragen haben, welche

Möglichkeiten bestehen, diese Krise zu überwinden.

Wilhelm Dantine, Wien


	Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

