
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 3

Artikel: Der Ort der Versöhnung nach Paulus : zu der Frage des "Sühnopfers
Jesu"

Autor: Fitzer, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 22 Heft 3 Mai-Juni 1966

Der Ort der Versöhnung nach Paulus

Zu der Frage des «Sühnopfers Jesu»

Paulus habe den Tod Jesu als ein Sühnopfer verstanden, das ist
weithin die Meinung der theologisch-wissenschaftlichen Exegese
der paulinischen Äußerungen über den Tod Jesu und ebenso die

Meinung der kirchlich-kerygmatischen Benutzung. Sie wird als

etwas Selbstverständliches weitergegeben. In der liturgischen Rede

- auch protestantischerseits, natürlich erst recht im
römischkatholischen Bereich - gilt der Tod Jesu als ein «vollgültiges
ewiges Opfer». Die folgenden Ausführungen wollen beweisen, daß
Paulus für diese Anschauung nicht als Kronzeuge angeführt werden
darf. Der Ausdruck «Opfer» wird dabei im Sinne des Opferkultus
ernst genommen und nicht als Metapher in irgendeinem
abgeblaßten Sinne verstanden.

1.

Wir gehen von der augenblicklichen Gesprächslage zu Rom. 3,

21-26 aus.
Ernst Käsemann hat in seinem Aufsatz «Zum Verständnis von

Rom. 3, 24-26» Rudolf Bultmanns vorsichtige Bemerkungen,
Paulus habe hier Traditionsgut übernommen, weitergeführt und
die Argumente Bultmanns zu verstärken gesucht h Ob Paulus wirklich

christologische Formulierungen der judenchristlichen Ur-
gemeinde in seine Argumentation einbaue, kann man - nach
Bultmann - wohl nicht mit Sicherheit sagen. Jedenfalls habe sich der
Apostel in Rom. 3, 23f. und 4, 25 sichtlich an traditionelle
Formulierungen angelehnt, ja vielleicht (jedenfalls teilweise) zitiert.

Dieses Traditionsgut in Rom. 3, 24f. sei:

1 R. Bultmann, Theologie des N. T. (1953), S. 47, vgl. S. 282; E.
Käsemann, Zs. ntl. Wiss. 43 (1950/51), S. 150-154, Exegetische Versuche und
Besinnungen, 1 (21960), S. 96-101.

il



162 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

biKcuoupevoi bià xrjç ôuroXuxpiljaeiuç xf|ç iv Xpiaxw 'lr|(K>û, ov irpoéGexo ô 9eôç

IXaaxripiov èv xûj aùxoû aïpaxi 6Îç evbeiEiv xr)ç biKaioffùvriç aùxoô bid xf|V uotpeaiv
xiùv irpoxTovöxu)V apapxrmàxcuv èv xfj dvox») xoû 0eoû.

In diesen übernommenen Satz habe Paulus die Worte
«geschenkweise durch seine Gnade» nach dem ersten Wort und «durch
den Glauben» nach Hilasterion eingefügt.

Bultmann führt für diese Annahme drei Gründe an: 1. Hilasterion
begegnet als Bezeichnung Christi bei Paulus nur hier. 2. Vom «Blut Christi»
redet Paulus nur in Sätzen, die er aus der Tradition übernommen habe, wie
1. Kor. 10, 16; 11, 25. 27 — außer in Rom. 5, 9. 3. Die Vorstellung von einer
Sühne für die vordem begangenen Sünden sei seinem Begriff von der biKcuo-

aùvr| 0oO fremd.
Es ist zu prüfen, ob diese Gründe stichhaltig sind. Die Tatsache des

einmaligen Vorkommens bei Paulus - außer dem Zitat in Hebr. 9, 5 kommt
das Wort Hilasterion ja überhaupt nur an dieser Stelle im N. T. vor - ist
an sich kein Grund, die Wendung Paulus abzusprechen. Es kommt auf den
Bedeutungsgehalt bei Paulus an, sofern er sich für dieses Wort erarbeiten
läßt.

Wenn die Blutformel in 5, 9 paulinisch ist, warum nicht auch in 3, 25?
Daß sie auch in der Abendmahlstradition vorkommt, läßt fragen, ob 3, 25

genetisch in dieser Tradition anzusetzen ist, ist aber noch kein Beweis dafür,
daß dort, wo die Blutformel vorkommt, der ganze Satz aus der Urgemeinde
stammt. Paulus könnte sie aus der Abendmahlstradition übernommen und
auf seine Weise verstanden haben. Dieses Verständnis wäre zu entfalten.

Die von Käsemann anerkannte These Bultmanns wird an diesen beiden
Punkten argumentativ nicht wesentlich verstärkt. Hingegen macht Käsemann

mit Recht auf die Schwierigkeit der parallel gebauten Wendungen zur
ëvbeiEiç der Gerechtigkeit Gottes aufmerksam, die weder stilistisch noch
sachlich zueinander passen. Indem Käsemann die Bultmannschen
Vermutungen bejaht, wird ihm die Parallele verständlich, da «Paulus einen
,judenzenden' Satz aufnimmt und korrigiert». Durch ein Sühnemittel
(iXaaxripiov) werde die Gerechtigkeit bzw. Bundestreue Gottes restituiert.
« Gott hat... in eschatologischem Handeln den befleckten und zerbrochenen
Bund durch das Mittel des Todes Jesu entsühnt und wieder hergestellt...
Vergebung ist die Gabe der Heilszeit» (S. 99). Paulus selbst freilich verstehe
den Neuen Bund nicht als Restitution, sondern als Antithese des Alten
Bundes. Paulus «kleidet seine Korrektur in die Form eines weiterführenden
Parallelsatzes und verklammert mit 26 b die beiden differierenden v 25 b und
v 26a». Käsemann schließt: «Paulus war die judenchristliche Vorlage
deshalb wichtig, weil sie das Heilsereignis als durch Christi Tod begründete
Rechtfertigung beschrieb» (S. 100).

Die scharfsinnige Analyse, in der Käsemann die stilistischen und
sachlichen Schwierigkeiten herausarbeitet, ist durchaus überzeugend. Indes die
Folgerungen Käsemanns sind durch die Prämisse bestimmt. Macht man
hingegen Bultmanns Vermutungen erneut zum Problem, so erweisen sich die
Folgerungen alsbald als brüchig.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 163

Die Schwierigkeiten, die Käsemann aufgedeckt hat, müssen dann
anders gelöst werden.

a) Stiluntersuchung zu Rom. 3, 25 b. Die formale Parallelität der
beiden ëvbeiEiç-Wendungen scheint offensichtlich:

eîç tvbeiEiv xfiç biKCuoffûvr|ç aÙTOû bià rr|v irdpemv tûiv Trpofe"fovÖTUJV âpaprri-
poiTuuv év rf| àvoxf) toO 9eoû

upôç rf]v ëvbeiHxv Tf|ç bu<aio(TÛvr|ç aùxoû év tô) vûv Kaipw eîç tô eîvai aù-rôv

bÎKaiov Kai biKaioûvra rôv Ik iriaTewç 'Irçaoû XpiaxoO

Es fällt auf, daß diese Parallelwendungen völlig unverbunden
nebeneinander stehen. Das ist für den partikelfreudigen Paulus
ungewöhnlich. Er verbindet mit koî, bé, *fâp, oijv. In Aufzählungen
werden um der rhetorischen Wirkung willen Fragesätze unverbunden

nebeneinander gestellt (vgl. Rom. 2, 21 f.); aber hier geht es

nicht um Aufzählung, sondern um einen Gegensatz. Hier hilft die
These Käsemanns nichts. Denn wenn Paulus einen (übernommenen)
Gedanken korrigiert, hätte er sicher mindestens ein bé eingefügt -
oder gar ein to Xomôv oder u\f|v (vgl. Phil. 3, 1 ; 4, 8; 1. Thess. 4, 1 ;

2. Kor. 13, 11). Schon von dieser Beobachtung her wird man gegen
eine von den beiden Wendungen skeptisch, und zwar gegen die
erste ; denn sie schließt in sich wiederum eine stilistische Schwierigkeit,

die man nicht einmal «einer judenzenden» christologischen
Aussage zutrauen darf. Gott hat Jesus Christus zum Hilasterion
gesetzt, zum Erweis seiner Gerechtigkeit wegen der Vergebung der

zuvor geschehenen Sünden in der Geduld Gottes. Daß zu dem

Subjekt 0eôç im selben Satz hei einer präpositionalen, auf das

Subjekt bezogenen Wendung das Subjekt wiederholt wird anstelle
eines aùioû wie bei biKatoöüvri, ist unwahrscheinlich und deutet
darauf hin, daß die Wendung dç ëvbeiStv bis àvoxfl toû 9eoû

ursprünglich nicht in den Zusammenhang gehört.
b) Sachuntersuchung zu v. 25b und 26a. Die durch die Literar-

analyse gewonnene Vermutung läßt sich durch sachliche
Überlegungen verstärken.

Stellt man die Frage nach dem sachlichen wie stilistischen
Zusammenhang, so ergibt sich unter Weglassung der als Einschub
vermuteten Wendung: «Gott hat Jesus Christus zum Hilasterion
gesetzt, zum Erweis seiner Gerechtigkeit in der jetzigen Zeit, auf daß

er gerecht sei und den gerecht mache, der auf Grund des

Jesusglaubens lebt.»
Dies erscheint als ein klarer Zusammenhang. Die Jetztzeit ent-



164 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

spricht dem vuvi bè... rrecpcivépujTcu (v. 21), das öfccuov aûièv eîvai

der biKcaoaûvr) 0eoö (v. 21).
Mit v. 27 beginnt stilistisch ein neuer Einsatz. V. 21 und 26

umschließen das Heilswerk Gottes, nämlich die Offenbarung seiner

Gerechtigkeit an der Gestalt Jesu.

Es wird von Lietzmann2, Käsemann u. a. mit Recht darauf aufmerksam
gemacht, daß der Inhalt der ersten ëvbeiEiç -Wendung sachlich nicht zu der
Argumentation paßt. Über den Sünden der Menschen steht die ôp-fij 0eoO,

nicht die Vergebung. Von einer rückwirkenden Vergebung kann keine Rede
sein, wie 5, 13 f. zeigen, zumindest steht diese Frage außerhalb der pau-
linischen Reflexion. Von der göttlichen Güte, Langmut und Geduld redet
Paulus dort, wo es um die göttliche Führung zur Umkehr der Lebenden
geht (vgl. 2, 4).

Wir finden nirgends im N. T. den Gedanken, daß die zuvor geschehenen
Sünden einfach vergeben werden. Wer behauptet, daß dieser Gedanke aus
der judenchristlichen Tradition stammt, müßte es belegen. Was sollte es
auch für eine judenchristliche Tradition sein? Sie müßte sich Gedanken
gemacht haben über die Vergebung der Sünden. Diese ist im Urchristentum
entweder im einzelnen an Jesus geknüpft worden (s. Mark. 2, 10) oder
allgemein mit der Taufe verbunden worden (to ßcurnapa peTavoiaç eîç âq>eaiv

âpapTiùùv, Mark. 1, 9, vgl. Apg. 2, 38). Soll es sich um Sünden der
Zeitgenossen handeln, bevor sie getauft wurden? Oder um Sünden der
Verstorbenen, der früheren Geschlechter? Sind damit die Juden gemeint? Oder
alle Menschen?

Anklingende Gedanken könnte man in Apg. 17, 30 finden: toùç pèv ouv

xpovouç Tf)ç àpvoiaç fimpibwv 6 0e6ç, aber hier geht es nicht um Vergebung,
sondern um ein Übersehen, ähnlich wie Paulus in Rom. 5, 13 davon spricht, daß
die Sünde nicht angerechnet wurde, da kein Gesetz da war. Man könnte auch
an 1. Petr. 3, 19; 4, 5 denken, aber auch da geht es nicht um Vergebung,
sondern um die Richtbarkeit.

Der Gedanke von der Vergebung der zuvor geschehenen Sünden ist nicht
von dem aus formuliert, was vorher steht, nämlich, daß Gott Jesus zum
Hilasterion gesetzt hat. Vielmehr ist er von dem zweiten itpoç ti)v ëvbtiEiv
her konstruiert. Er stellt die Glosse eines etwas primitiven Fragers dar, der
auf Grund der Feststellung des Paulus, daß die Heilsveranstaltung Gottes
zum Erweis seiner Gerechtigkeit in der Jetztzeit diene und zur
Rechtfertigung des Glaubenden führe, aus einem falschen Vollständigkeitsstreben
heraus fragt: und was ist mit den vor Christus geschehenen Sünden? Der
Glossator antwortet: Gott ist geduldig gewesen, als sie geschahen — das
entnahm er auf seine Weise aus 2, 4 - und Gott vergibt rückwirkend und
pauschal.

2 H. Lietzmann, An die Römer (31928), S. 50f., versucht einen Ausgleich
mit Hinweis auf die «bei genauem Zusehen auch hier schillernde Bedeutung

der Formel biKotiocrûvri 0eoû». Das Inconzinne der parallelen Wendungen
wird mit Lagrange respektiert.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 165

Lietzroann folgert denn auch : unter der Voraussetzung der Argumentation
von Lagrange, der den Parallelismus der beiden évbeiEiç -Wendungen leugnet,
wäre dann die genannte Wendung «ein mehr wie störender, eigentlich sinnloser

Zwischenschub» (S. 51).
Die Eintragung erfolgte aus einer ähnlichen theologischen Überlegung,

wie sie in Hebr. 9, 15 angedeutet ist: sein Tod diente zur Erlösung von den
im ersten Bunde geschehenen Übertretungen.

Daß der Gedanke durchaus unpaulinisch ist, ergibt sich auch daraus, daß
Paulus kein theologisches Interesse an der Sündenvergebung hat.
«Vergebung der Sünden» findet sich nur in Kol. 1, 14; hier steht es nach
Käsemann3 in einer Taufliturgie.

Für das theologische Denken des Paulus geht es um sehr viel mehr als

um Sündenvergebung, nämlich um die neue Schöpfung und um den Frieden
mit Gott.

c) Literaranalytische Fragen zu v. 24 und v. 25. Lassen sich die
Worte eiç ëvbei£ev bis dvoxb xoû Geoö als eine wenig sachgemäße
Glosse zum Paulustext erweisen, dann ist die Wendung irpôç xî|v ëv-

betEiv nicht mehr eine Korrektur des Paulus zu dem ersten ëvbeiEiv,

sondern die Fortsetzung zu v. 25 a.

Stilistisch scheint der Einsatz in v. 24 mit dem Partizip biKOtioùpevoi hart.
Das irdvxeç rnuaprov hat sicher seine Entsprechung in dem eiç Trdvxaç xoùç
mCTxeùovTaç. Wer diese «alle» sind, hat Paulus in cap. 1 und 2 ausgeführt:
Juden und Völker, die ganze Welt ist ûirobiKoç tûj 0eô) (3, 19) und über alle
gilt der Satz bid vöpou éuixvwaiç àpapxiaç.

Sicher hat O. Michel recht, daß das Partizip als Weiterführung von
v. 22 a gedacht ist und daß Paulus den Gedanken iravxeç r)pctpxov gewissermaßen

zur Verstärkung dazwischengeschoben habe4.
bujpedv, welches Bultmann für einen paulinischen Zusatz hält, empfindet

O. Michel (S. 91) als «bewußt feierlich und liturgisch», es «stammt wohl aus
einer älteren Vorlage».

diroXùxpuiaiç steht hier nicht im abgeschwächten Sinn von Heil cromipiop
meint Lietzmann (zur Stelle S. 49), wie in 8, 23; 1. Kor. 1, 30, sondern im
ursprünglichen Sinn von Loskaufung, wie Kol. 1, 14; Eph. 1, 7. Gleichwohl
stammen Ausdruck und Inhalt nicht erst aus der Zeit der Deuteropaulinen,
wie Käsemann andeutet, sondern der Ausdruck ist genuin paulinisch, wenn
man ihn im Sinne von Gal. 3, 13; 4, 5 sieht (vgl. 1. Kor. 6, 20; 7, 23).

Es ist der Loskauf vom Fluch des Gesetzes, von dem Gesetz der Sünde,
aus der Knechtschaft des Widergöttlichen. Der Preis für den Loskauf ist
sicher der Tod Jesu. Insofern ist der Tod Jesu, die Lebenshingabe, das Lösegeld,

das dvxiXuxpov von 1. Tim. 2, 6 und das Xùxpov aus Mark. 10, 45. Daß

3 E. Käsemann, Eine Taufliturgie : Festschrift für R. Bultmann (1949),
S. 135f. ; vgl. K. G. Eckart, Urchristliche Tauf- und Ordinationsliturgie :

Theologia viatorum 8 (1962), S. 23-38.
4 O. Michel, Der Römerbrief (101955), S. 91.



166 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

diese Stellen nichts mit Sühne oder gar Sühnopfer zu tun haben, wird später
im Zusammenhang zu zeigen sein.

TrpoéOexo : 0. Michel lehnt mit Recht die Deutung dieses umstrittenen
Wortes im Sinne von «einen Vorsatz fassen» ab, (S. 92 A. 2) und wählt die
zweite in der Geschichte der Exegese häufig vertretene Auffassung: «öffentlich

hinstellen, zur Schau stellen». Lietzmann variiert diese Bedeutung in das
ein wenig neutralere : hinstellen. Das Simplex ist ein Allerweltswort. Paulus
benutzt es öfter in ähnlichem Sinn wie in Rom. 3, 25 das Kompositum, etwa
1. Kor. 12, 18 Gott hat die Glieder am Leibe gesetzt zu... (vgl. 1. Kor. 12, 28 ;

1. Thess. 5, 9). Es ist zu beachten, daß Paulus eine gewisse Vorliebe für die
Vorsilbe trpo- hat: Rom. 3, 9 TtpoéxeffGou etwas voraus haben und TrpocuxiâaGai

im vorhinein beschuldigen, Rom. 12, 10 TrpopxetcrGai zuvorkommen im
Achten, 2. Kor. 9, 7 upoaipeia6ai zuvor im Herzen erwählen, Gal. 3, 8

irpoEuaxxeVZeaGai (2mal) zuvor verkündigen, 2. Kor. 9, 5 TrpoKaxapxlZeiv vorher

fertigstellen zusammen mit TTpoeiir|XYEM^vov (vgl. Rom. 1, 2) und upo-
^XGwcnv, 12, 21 und 13, 2 iTpoapapxciveiv vorher sündigen zusammen mit trpo-
eipr|Ka und TTpo\txuj> Gal. 3, 17 irpoKupoüöOai vorher rechtskräftig machen,
alles Hapaxlegomena im N. T. Dazu kommen die von irpoXfxuj gebildeten
Formen: Rom. 9, 29; 2. Kor. 7,3; 13,2; Gal. 1,9; 5,21; 1. Thess. 3,4; ferner
Wendungen wie 1. Kor. 11, 21 .upoXapßoivei év xw cpaxeîv, Rom. 12, 17 und
13, 14 upovogiv und upövoia, 2. Kor. 8,21 irpovoeîcrGm, Gal. 3, 8 irpoïboûcra... f]

Xpacpf], vor allem auch Rom. 8, 29 -irpo^xvuj und upodipiaev (2mal) (vgl. l.Kor.
2, 7). - Die meisten dieser mit Trpo- zusammengesetzten Worte bedeuten bei
Paulus: vorher, voraus, zuvor etwas tun. Die Häufigkeit dieser Wendungen
mit Trpo- macht wahrscheinlich, daß npoxiGecrGai in Rom. 3, 25 paulinischem
Sprachgebrauch zuzurechnen ist. Dann muß es die Bedeutung «zuvor setzen»
haben. Diese Beobachtung wird verstärkt, wenn man den Gebrauch des

zu dem Verbum -rrpoxiG^vai gehörigen Substantivs irpoGeaiç beachtet. Von
den zehn Stellen haben die zwei im Römerbrief, 8, 28 und 9, 11, typisch pau-
linische Bedeutung. Es geht um das zuvorkommende, voraussetzende Handeln

Gottes. Paulus bildet mit der trpôGecnç Kax' éKXoxf)v geradezu einen
Schlüsselbegriff, der ihm erlaubt, das Rätsel «Israel» zu lösen. Eine ähnliche
Bedeutung des Wortes ist in den Briefen aus der Schule des Paulus
festzustellen, Eph. 1, 11; 3, 11; 2. Tim. 1, 9. Es liegt auf der Hand, daß wegen der
deutlichen Prägung des Wortes in Rom. 9,11 Paulus und nicht den nach-
paulinischen Briefen das Prius im Gebrauch des Wortes zukommt. - irp6Geaiç

und rrpoxlGeaGai meinen das Handeln Gottes, und zwar das initiierende,
souveräne, von ihm aus setzende, jedem menschlichen Plandeln
vorausgehende, zuvor-kommende Handeln Gottes.

Von hier aus ergibt sich, daß Wortbedeutung und Wortgebrauch
eher die Hand des Paulus zeigen, als daß sie zu der Annahme
zwingen, daß ein anderer unpaulinische, ja geradezu die Meinung
des Paulus verändernde Wendungen in den Text des Rom. gebracht
habe.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 167

2.

Die schwierigste Frage, vor der die Exegese seit langem steht5,
ist die, wie das Wort Hilasterion zu deuten ist. Sowohl im griechischen

Sprachbereich wie im biblischen ist das Wort spärlich
bezeugt. Im N. T. selbst haben wir kaum Vergleichsmöglichkeiten.
Zwar kommt das Wort noch einmal vor, in Hebr. 9, 5; aber an
dieser Stelle ist es Zitat aus Ex. 26, 34 und beschreibt mit
Ausdrücken der LXX das Allerheiligste.

a) A. Deißmann hat vor sechs Jahrzehnten die lexikalischen und
methodischen Grundlagen geschaffen, die seitdem, soweit ich sehe,

weder wesentlich vermehrt noch entscheidend verändert wurden,
nur daß man nicht streng genug die Linien auszog6.

Die fünf Belege für l\acrxr|piov aus der antiken Welt weisen im wesentlichen

auf eine Bedeutung hin: Weihegabe, eine heilige Gabe an die Götter,
die sie zugunsten von jemandem, der dabei genannt werden kann, gnädig
stimmt. So heißt es in dem Faijûmfragment 3377 : xoîç 0eoîç eî\acrxr|[pîo]uç
0u<riaç à£m)[0é]vTeç ènTre\eîa0ai (2. Jh. n. Chr.). Es ist die einzige Stelle,
an der IXacrxtjpiov mit 0ucrla zusammengebracht ist; eine stilistische Härte
liegt in dem Dativ, wie sich an den anderen Stellen zeigt. Die Inschrift
von Cos (1. Jh. n. Chr.) ...Geoîç iXaaxtjpiov, in einer anderen als Widmung

5 W. Bauer, Wörterbuch zum N.T. (51958), 742; F. Büchsei, Theol.
Wörterb. 3 (1938), S. 321: «Die Entscheidung der Frage: was meint Paulus
Rom. 3, 25 mit iXccaxripiov, die rH33 im besonderen oder ein Sühnmittel im
allgemeinen? läßt sich nicht mit völliger Klarheit vollziehen.» O. Kuss, Der
Römerbrief (1957), S. 155: «Es ist umstritten, was Paulus präzis damit (sc.

Uaaxripiov) meint.»
6 A. Deißmann, IXaffxfipioç und IXacrxtjpiov. Eine lexikalische Studie: Zs.

ntl. Wiss. 4 (1903), S. 193-212.
7 B. P. Grenfell, A. S. Hunt and D. G. Hogarth, Fayûm Towns and their

Papyri (1900), S. 313, Nr. 337: «Parts of two incomplete columns of a

philosophical work concerning the gods.» Von den 29 Zeilen der ersten Spalte
sind außer den zitierten Worten noch spätere fünf Zeilen erhalten; aber auch
aus ihnen ist nichts für die Bedeutung unseres Wortes zu erschließen. Das
von W. Bauer genannte Vorkommen von IXaaxtjpiov in B. P. Grenfell and
A. S. Hunt, Oxyrhynchus Papyri 16 (1924), S. 231f. Nr. 1985 Z. 11, ergibt
überhaupt nichts. Der Papyrus aus dem Jahre 543 n. Chr. enthält eine

Empfangsbestätigung für eine Wasserschöpfmaschine zu landwirtschaftlichen
Zwecken ; zwischen zwei technischen Bezeichnungen steht l\acrxr|plou évoç —

die Herausgeber sagen zu dem Wort: obscure here. Wahrscheinlich ist das
Wort verschrieben oder verlesen aus éXaaxp[ri]ioç von êXacrxpéuu

«unablässig treiben».



168 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

an Zeus8, ähnlich in der Lindischen Tempelchronik9 für Athene zeigen, daß
es sich um eine Weihegabe an die Gottheit in der Form eines Males,
Malzeichens aus Stein handelt. Das wird bestätigt durch Jos. Ant. XVI, 182

(7, 1): aus Furcht errichtete Herodes am Eingang von Davids Grab, das er
plündern ließ, ein kostbares Denkmal (pvf|pa) aus weißem Stein als iXacmjpiov,
gnädigmachende Weihegabe. Die lexikalische Bestätigung gibt Dion Chry-
sostomus (Ende des 1. Jh. n. Chr.). In der Rede «über Troja, daß es nicht
fiel», läßt er Odysseus sagen: KaraXeupeiv yàp aiiToùç àvd0r|pa KoiXXicrrov Kai

pépiarov -ri) 'A0r)vâ Kai èmYpài|)6iv " 'IXaarppiov 'Axaioi -ri) 'A8r|vâ -ri) 'IXidbi. (XI,
121). Es ist iXaaxripiov die Widmung der Weihegabe an die Gottheit, um diese

gnädig zu stimmen aus Furcht oder aus Dankbarkeit. Immer scheint es um
die Errichtung eines Males zu gehen, ein sichtbarer Ort der Gnade wird
fixiert.

Merkwürdigerweise entwickelt sich gerade in diesem Sinn der
Sprachgebrauch weiter, wie Deißmann gezeigt hat10, wenn mit iXaa-njpiov die
Arche Noahs, die Umfriedung des Altars, dann der Altarraum, der Altar
selbst, das Kirchengebäude oder das Kloster bezeichnet wird. Deißmann
führt dafür acht Belege aus dem 3. bis 10. Jh. n. Chr. an. In beiden Fällen,
dem antikheidnischen Bereich und dem späteren christlichen bezeichnet
iXa<TTf|piov das Weihemal, den heiligen Ort, den Ort der Gnade und der
Bewahrung. Aber zugleich ist auch der Unterschied deutlich. In dem einen
Fall geht es um eine kultische Veranstaltung des Menschen, im anderen um
einen Gnade schenkenden, Bewahrung vermittelnden Ort Gottes. Der Unterschied

ist zu groß, als daß er sich ohne Einwirkung einer anderen Anschauung
erklären ließ. Die Zeugnisse der christlichen Zeit spiegeln eine Prägung des

Begriffs im Sinn des heiligen. Gott geweihten Ortes wider, der ein Ort der
Gnade und der Errettung ist.

Der antiken Auffassung liegt offenbar die nicht reflektierte Anschauung
zugrunde, daß die Votivgabe an sich schon die Gottheit gnädig stimmt. Ob
noch Sühneveranstaltungen oder Opfer notwendig sind, ist mit dem Wort
selbst nicht gesagt, vom Wort her jedenfalls nicht gefordert.

Deißmann stellt auf Grund des Befundes einen guten methodischen
Grundsatz auf: «Welches im einzelnen Falle das Versöhnende oder Sühnende
ist, ob ein Weihgeschenk oder Denkmal, ob ein Gnadenort wie die Arche
Xoah... oder ein Gebet, ein Almosen, eine Wallfahrt, ein Stuhl, ein Opfer

8 W. R. Paton and E. L. Hicks, The Inscriptions of Cos (1891), Nr. 81,
S. 126 und Nr. 347, S. 225f. Die Inschrift ist vollständig bei Deißmann (A. 6),
S. 195, wiedergegeben. Sie fand sich auf einer Säule «in a tank», in einer
Zisterne (Wasserbehälter) nicht weit vom Theater in Cos; sie wird von
Paton der Zeit des Augustus zugeschrieben (S. 389). Die andere Inschrift,
Nr. 347, mit einer Widmung an Zeùç a-rpd-noç ist trotz der namentlichen
Erwähnung eines hohen (römischen) Beamten nicht sicher zu datieren.

9 Chr. Blinkenberg, Die Tempelchronik von Lindos, Kl. Texte 131 (1915),
datiert 99 v. Chr. B VIII (49f.): eine Schale als Versöhnungsgabe.

10 Deißmann (A. 6), S. 196f.



Cr. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 169

(für diese Fälle haben wir bis jetzt noch keinen Beleg), das hat überall der
Zusammenhang zu entscheiden» (S. 198).

Vom griechischen Sprachgebrauch her gesehen ist also für Paulus
mit Hilasterion keinesfalls ohne weiteres der Opfergedanke
verbunden. Da für Paulus aber entscheidend ist, daß nicht der Mensch
der Gottheit ein Hilasterion weiht, sondern daß Gott selbst für die
Menschen ein Hilasterion setzt, ein Mal der Gnade, einen Ort als

Gnadenort markiert, muß eine ähnliche Vorstellung eingewirkt
haben, wie sie in den Belegen für Arche, Altar, Kirche, Kloster als

Gnadenort später maßgeblich wurde.
b) Dafür bietet sich die LXX. Auch hier ist die Exegese in den

Folgerungen unsicher. Das Material selber erscheint zunächst
durchaus eindeutig. Nach Ex. 25 und 26 ist i\aoxf|piov als hebr. n~iS3

der etwa 1,50 m lange und 0,75 m breite Deckel aus Gold, der auf
der Lade lag. Er ist nach unseren Texten nicht ein Kultgerät für die

Opferpraxis. Er ist vielmehr der Ort, von dem aus Jahwe im Zelt
der Begegnung spricht (Ex. 15, 22); er ist der Ort der Anwesenheit
Gottes, der mit Rauch verhüllt sein muß, wenn ihm der Priester
naht (Lev. 16, 13).

Ob die Lade bzw. der Deckel mit den Cheruben, der auf der Lade
lag, ursprünglich den Thronsitz Jahwes dargestellt hat, ist
umstritten11; auf jeden Fall aber repräsentiert er in Ex. 25, 22 und
Lev. 16, 2 und Num. 7, 89 die Gegenwart Jahwes. Auf keinen Fall
ist in diesem Zusammenhang der «Deckel» der Lade, das Hilasterion,
ein Sühnemittel oder Sühnegegenstand12. Das gilt im Grunde auch
für die spätere Opferpraxis, wie noch zu zeigen ist.

11 M. Dibelius, Die Lade Jahwes (1906); H. Greßmann (1920); vgl. M.
Noth, Geschichte Israels (1950), S. 79; J. Maier, Vom Kultus zur Gnosis.
Bundeslade, Gottesthron und Märkäbäh (1964). Die goldene Kapporät ist
auch in der priesterschriftlichen Kombination von Lade und Deckplatte
nicht Thron, sondern Epiphanicstätte (S. 88, vgl. S. 84). E. Kutsch, Lade
Jahwes: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 3 (31960), Sp. 197: «Außerhalb P nie
erwähnt, ist ihre Existenz für die salomonische Zeit (und damit überhaupt)
ausgeschlossen»; vgl. Art. Zelt: ebd. 6 (1962), Sp. 1893f. : «Im Zelt, über
der Deckplatte der Lade ,läßt sich treffen', .begegnet' hier wohnend Jahwe
dem Mose, um ihm seinen Willen kundzutun...»

12 Die Erklärung Deißmanns (A. 6), daß Kapporät nicht Deckel, sondern
«Verwischung» bedeute (vom pi. 1S3) und daher in einer Breviloquenz als

Sühnungsgegenstand zu betrachten sei, ist gezwungen; sie beachtet nicht die
Ortsgebundenheit der Epiphanie Jahwes, die besonders betont erscheint:
von der Kapporät her erfolgt die Offenbarungsrede Jahwes (Ex. 25, 22; Lev.



170 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

Zur Zeit des Paulus existierte das Hilasterion von Ex. 25

überhaupt nicht; denn es gab weder im Tempel Serubbabels noch im
herodianischen Tempel eine Kißuuxö? xoû juapxupiou, hns?n plN. Darum

geht es in der späteren Zeit bei diesem Wort nicht mehr
um einen kultischen Gegenstand, sondern allenfalls um ein vom
Gegenständlichen abgelöstes Theologumenon. Das gilt schon für
den Priesterkodex, zu dem diese Texte gehören, wenngleich das

Verhältnis von vorexilischem Traditionsgut und nachexilischer
literarischer Fixierung und Weiterbildung im einzelnen problematisch

ist.
Man muß annehmen, daß die Vorstellungen von Ex. 25f. und

Lev. 16 in dem Opferkultus, den der Hohepriester auch in der Zeit
des Paulus noch praktiziert, wirksam sind. Dann muß unter
Hilasterion der Ort verstanden werden, an dem sich die kultische
Heiligung vollzieht. Ein Kalb für den amtierenden Priester, zwei

Ziegenböcke für das Volk werden als Opfer dargebracht, wobei das

Blut der Opfertiere an die Kapporät und siebenmal vor sie

gesprengt wird; die geschlachteten Tiere werden «vor dem Lager»
verbrannt (Lev. 16). Dabei geht es um die Imltische Unreinheit,
die durch diese Opferzeremonien beseitigt wird, im wesentlichen
um «unbewußte Sünden». So versteht es auch Hebr. 10, 1-3. Am
«Versöhnungstag» wird die Sünde des Volkes dem Bock aufgeladen,
der in die Wüste getrieben wird. Dieser Vorgang wiederum hat
nichts mit der Kapporät, dem Hilasterion, zu tun, ebensowenig wie
bei der Blutsprengung die Kapporät das Sühnemittel ist ; allenfalls
kann das Blut so bezeichnet werden.

Man muß annehmen, daß derjenige, der den Ausdruck ô 0eôç

TtpoeOexo iXauxfipiov prägte oder ihn auf Jesus anwandte - ob es

nun Paulus war oder ein Judenchrist vor ihm - mit dem Zeremoniell
vertraut war, das zwischen 30 und 60 n. Chr. in Jerusalem prakti-

16, 2; Num. 7, 89). Natürlich könnte man fragen, ob nicht der Sühnungs-
vorgang im Zusammenhang mit der Opferdarbringung das Primäre gerade
für die Priesterschrift ist und dadurch die Qualifizierung des Ortes als Stätte
der Epiphanie erst in abgeleiteter Weise erfolgt. Da aber die kultisch-
priesterliche Form in Israel ohne Zweifel später ist als die charismatisch-
offenbarungsmäßige, muß man annehmen, daß es Stätten der Offenbarung
gegeben hat, die durch die Institutionalisierung im kultisch-priesterlichen
Bereich Fixierungen erfuhren, die dann kultisch immer mehr ausgestattet
wurden und die Opferbräuche an sich zogen.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 171

ziert wurde, und ebenso mit den entsprechenden Ausdrücken in der
LXX.

In jedem Fall müßte man die mit der LXX vertraute, also wohl
nicht palästinische, sondern eher die syrische Urgemeinde in
Betracht ziehen, zumal ja Antiochia für Paulus immer Missionszentrum

gewesen ist.
Fragt man, was die jüdischen Gelehrten von Alexandria

zweihundert Jahre vor Paulus unter der Kapporät verstanden haben,
als sie das Wort mit Hilasterion übersetzten, so ist es sicher das

Moment des «Gnädigmachenden», das für sie maßgeblich war. Daß
sie das Hilasterion als einen Deckel verstanden, zeigt Ex. 25, 1613.

Die Vorstellung vom Thronsitz scheint für die LXX an dieser Stelle
keine Rolle gespielt zu haben, denn dafür stand das Wort «Thron»
zur Verfügung (siehe Ps. 102, 19 oder als Gerichtsthron Ps. 9, 8);
in Hebr. 4, 16 wird der Ausdruck «Thron der Gnade» gebraucht.

Für Philo scheint es nicht zweifelhaft, daß die Kapporät nicht
einfach ein Sühnemittel ist, sondern daß der Ausdruck vom
«bedecken» her zu verstehen ist. Philo versucht auch die Übersetzung
ins Griechische zu erklären. Auf der Lade (KipujTÔç) sei ein Deckel
(èmOepa diaavei Ttujpa), der in den Heiligen Büchern Hilasterion
genannt werde. Dies sei im geschichtlichen Bereich (cpudtKihrepov)
ein Symbol der gnadenvollen Macht Gottes (Trjç ïXeiu toû 0eoû buvâ-

peuuç), im ethischen Bereich ein Sinnbild der Vernunft usw. (De vita
mosis II, 95-97). Ganz ähnlich erklärt er das Hilasterion als Deckel
auf der Lade, der die gnadenvolle Gewalt Gottes darstellt (De fuga
et invent. 100).

Weder von der LXX noch von Philo her ist Hilasterion Sühnopfer

oder Sühnmittel, sondern der Ort der Gegenwart Gottes, der
Gnade Gottes, an welchem durch die Manipulationen des Priesters,
nämlich durch die kultischen Heiligungsriten, die Gnade Gottes zur
Wirklichkeit wird.

In dem Ausdruck Rom. 3, 25 ov TtpoeOeto ö 0e6ç Aacrrfipiov wird
nun Jesus gerade nicht mit den Manipulationen des Priesters
verglichen, sondern ist gewissermaßen selbst schon der die Gnade
Gottes darstellende Ort der Gegenwart Gottes.

c) Zu iXacrrf|piov ist èv tiîj a'îuaxi aÛToû hinzugefügt. Die Blutformel
13 In Ex. 25, 17 dient die Hinzufügung von èiriGepa zu IXaffTppiov lediglich

zur Erklärung, wie v. 21 zeigt ëirtGpaeiç tô iXccaxripiov éui xpv Kißwxov ävwGev,

vgl. 31, 7. Dieser «Deckel» wurde also als Ort der Gnade verstanden.



172 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

weise, wie man sagt, auf den Blutritus hin und er gehöre zum Opfer ;

ohne Blut kein Opfer bzw. keine Vergebung (vgl. Hebr. 9, 22).
Dazu wäre zunächst festzustellen, daß dann das Blut Jesu das

Sühnemittel wäre, aber nicht das Hilasterion. Denkt man diese

Vorstellung durch, so ergäbe sich: Gott hat Jesus zum Ort seiner

gnadenvollen Gegenwart gemacht, zu dem dann Jesus selbst - etwa
als Priester, wie es der Hebr. mit seinen inkonsequenten Gedankengängen

versucht vorzuführen - sein Blut, nämlich als das Blut
des Opfers, als zu dem Hilasterion gebracht hat. Zu einem solchen
Unsinn kommt man, wenn man Paulus partout von der
Opfervorstellung her verstehen will.

Indes die Blutformel führt nicht einmal notwendig zur
Opfervorstellung. Sie kommt in den unbestrittenen Paulusbriefen nur
an fünf Stellen vor. Davon gehören drei in den Bereich der
Abendmahlstradition: 1. Kor. 10, 16 und 11, 25 und 27; genauer gesagt:
die auch bei den Synoptikern bezeugte Abendmahlsformel scheint
in 11, 25 auf ; v. 27 und 10,16 sind Kommentare bzw. Anwendungen.

In der Abendmahlstradition hat die Blutformel sicher ihren Sinn
vom Passalamm und Passamahl her. Paulus sagt in 1. Kor. 5, 7

wie mit einer geläufigen Formel tö u«crxu büwv è-rûOri Xpiaxôç. Ob
die Auffassung, daß Jesu Tod im Sinne der Passamahldogmatik zu
verstehen sei, auf Jesus selbst zurückgeht oder ein Theologumenon
der Urgemeinde ist, ist für die Auslegung der paulinischen
Auffassung gleichgültig (vgl. Joh. 1, 29. 36; 6, 53-56; 19, 14. 36). In
keinem Fall aber kann die Darbringung des Passalammes als Sühnopfer

verstanden werden, nicht einmal in strengem Sinn als Opfer.
Es geht um eine sakrale Schlachtung - diesen Sinn hat Gueiv auch
in 1. Kor. 5, 7 - es geht um ein sakrales Mahl und um die dadurch
gestiftete Mahlgemeinschaft. In diese Richtung weisen auch die
Ausführungen des Apostels in 1. Kor. 10 mit der Betonung der
Koivujvia. Natürlich stellt das Ausschütten oder Ausgießen des

Blutes des Passalammes eine Verbindung mit Gott her - das ist der
Sinn der sakralen Schlachtung; aber es bewirkt nicht wie das Blut
des Sündopfers eine Reinigung von den Sünden14.

Es ist ein durch den Hebr. und eine falsche Auffassung der Passa-

lammschlachtung herbeigeführtes Mißverständnis der traditionellen
14 Man kombiniert unerlaubt die Sühnopfervorstellung mit der Passa -

lammvorstellung. Die Schlachtung des Passalammes ist kein Sündopfer ;

vgl. P. Billerbeck, Kommentar, 4 (1928), S. 41ff.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 173

Exegese, daß die Blutformel unbedingt auf die Opfervorstellung
hinweise.

Vielmehr ist der Ausdruck «durch sein Blut» zu verstehen im
Sinne des Blutvergießens, d. h. der gewaltsamen Lebenswegnahme
bzw. der Lebenshingabe. So wird in Matth. 23, 30. 35 (Luk. 11, 50)

vom Blut der Propheten gesprochen, ähnlich in Apk. 16, 6; 17, 6;
18, 24; oder vom Blut der «Märtyrer», Apk. 6, 10; 19,2. Wenn in
Apg. 22, 20 vom Blut des Stephanus, des Gotteszeugen, gesagt wird,
daß es «ausgegossen» wurde, so wird niemand an die Opfervorstellung

denken, vgl. auch Rom. 3, 15. Auch die Wendung vom
Blutlohn und vom Blutacker (Matth. 27, 6. 8; Apg. 1, 19) meinen
das Blutvergießen im Sinne der gewaltsamen Lebenswegnahme.
Methodisch muß man es offen halten, ob dort, wo die Blutformel
vorkommt, die Opfervorstellung vorliegt oder eine andere, die das

Opfer ausschließt, aber doch aus einem sinnvollen größeren
Zusammenhang erklärt werden kann. Jedenfalls muß man endlich
aufhören, in der paulinischen Anschauung die Blutformel schematisch

mit der Opfervorstellung zu verbinden. Es ist nachweisbar,
daß sie im paulinischen System dieser Verbindung widerstrebt.

3.

Sieht man einmal von der eigentümlichen Konstruktion des

Hebr. ab, so wird im ganzen N. T. Jesus weder als Sühnopfer noch
als Sühnemittel bezeichnet15.

a) Eph. 5,2 ist nur scheinbar eine Ausnahme. Ttpoocpopà Kai Oucria

sind hier im metaphorischen Sinne gebraucht, wie v. 26 zeigt: als

Beispiel der Liebe, die sich selbst hingibt und «aufopfert», wird die

Lebenshingabe Jesu hier mit alttestamentlichem Wort als «Opfer»
bezeichnet; in keinem anderen Sinn, als wenn in Joh. 15, 13 von
der Lebenshingabe für die Freunde gesprochen wird. Zur
Interpretation von Eph. 5, 2 könnte man eher das von Hebr. 10, 5 zi-

15 Auch i\a0|aôç in 1. Joh. 2, 2 und 4, 10 darf nicht als Sühnopfer
verstanden oder mit Sühnemittel übersetzt werden, da weder ein Mensch noch
Jesus - nach Joh. - ein Opfer bringen, sondern Gott ist es, der durch Jesus
die Versöhnung schafft, wie in 4, 10 deutlich ist. Der Sinn des Todes Jesu
im Joh.ev. ergibt sich ebenfalls aus dem Anlaß: er erfolgt im Gegensatz zur
Welt.



174 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

tierte Psalmwort (40,7) benutzen : Oucfiav Kai Trpocrcpopàv oùk riGéXriaaç.

Die überlegungsarme Benutzung von Eph. 5, 2 zu einer Opfertod-
christologie übersah, daß das 2. Kap. im Eph. den Opfergedanken
geradezu ausschließt. Die Motive, infolge deren Eph. 5, 2 falsch
benutzt wurde, sind leicht zu durchschauen. Die Christologie des

Eph. steht Paulus näher als diese Exegese. Aus dem paulinischen
System aber läßt sich eine klare Ausgrenzung des
Opfertodgedankens gewinnen.

b) Nimmt man an, daß Paulus den umstrittenen Ausdruck
Hilasterion aus der antiochenischen Gemeinde übernommen hat,
so haben wir keine Vergleichsmöglichkeit, um herauszufinden, was
der Erfinder dieses Ausdruckes meinte - eben außer dem dargelegten

Verständnis der LXX; und eben dies schließt die
Übersetzung «Sühnemittel» oder «Sühnopfer» aus. Folgt man den

Beobachtungen, die wir zu dem Sprachgebrauch von npoéôeto

machten, und nimmt an, daß Paulus den Satz geformt hat, so

kann man aus der christologischen Konzeption des Paulus sehr

genau sagen, was für Paulus Hilasterion in Anwendung auf Jesus
bedeutet.

Ein methodischer Gesichtspunkt scheint mir zu beachten wichtig

: manche profilierten Wendungen des N. T. sind nicht einfach
auf lexikalischem Wege in ihrem Sinn bestimmbar, wie sich
besonders auch an den Prädikationen Jesu zeigt; die Wortgeschichte
kann Motive aufhellen, aber der Sinn des Ausdrucks ergibt sich
erst aus der besonderen, häufig komplexen Gesamtkonzeption.

Der Ausgangspunkt der paulinischen Theologie ist die Vorstellung :

Gott ist am Werk (Rom. 11, 33ff.), dementsprechend gilt als Ziel:
«bis daß Gott sei alles in allem» (1. Kor. 15, 28).

Die Gerechtigkeit wird nicht von Menschen gemacht, sie ist
offenbart (Rom. 1, 27 ; 3, 21). Auch der Zorn Gottes ist vom Himmel
her offenhart (Rom. 1, 18). Gott tut alles. «Als die Zeit erfüllet ward,
sandte Gott seinen Sohn» (Gal. 4, 4; Rom. 8, 3). «Gott war in
Christus und versöhnte die Welt mit ihm selber», «Gott hat den,
der von keiner Sünde wußte, für uns zur Sünde gemacht » (2. Kor.
5, 19. 21). Das Evangelium ist eine Kraft Gottes (Rom. 1, 16;
1. Kor. 1, 18). Dementsprechend gilt: Gott hat Jesus Christus in
zuvorkommendem Handeln zum Hilasterion gesetzt.

Die paulinische Christologie steht gleichsam in der Klammer
dieses göttlichen Handelns. Ihr System hat zwei Pole : der eine ist



Cr. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 175

der gewaltsame Tod Jesu, der andere die Auferweckung Jesu

(Rom. 4, 25; 6, 3ff. ; 8, 34; 1. Kor. 15 u. ö.).
Diese Doppelpoligkeit wird häufig außer acht gelassen, und ganz

unschuldig ist daran wohl nicht die reformatorische Überbetonung
der theologia crucis. Es ist immer die Gefahr, wenn die theologia
crucis und die theologia resurrectionis alternativ gegeneinander
gestellt werden, daß die Spannung, die in der Doppelpoligkeit liegt,
aufgelöst wird und ein statisches System an ihre Stelle tritt, so daß
der Sinn des Todes - nach geläufigem Schema - im opus operatum
gesehen und die Auferstehung zum ewigen Mirakel wird; allein das

Durchhalten der Spannung bewahrt davor, daß aus dem Kreuzestod

eine WeltVerneinung folgt und aus der Auferstehung eine

Weltverklärung oder eine Verklärung der hierarchisch etablierten
Weltkirche gefolgert wird.

Der gewaltsame Tod Jesu - das ist die Wirklichkeit dessen, was
Paulus mit dem Wort vom Kreuz bezeichnet - hat für den Apostel
seinen Sinn in der Sequenz «Gesetz - Sünde - Tod». Der Tod, der
den Menschen trifft, ist im Zusammenhang mit der Tat des
Menschen gesehen. Der Mensch ist primär als Handelnder verstanden.
Sinnvoll motiviertes Handeln sieht Paulus im «Gesetz» bestimmt.
Für ihn als Pharisäer ist es das durch Moses übermittelte Gottesgesetz.

Dieses von Gott gegebene Gesetz ist das von dem Menschen
übernommene Motiv des Handelns. In etwas mühsamen Gedankengängen

weist Paulus in Rom. 2 nach, daß auch die Nichtjuden, die
«Völker», ihr «Gesetz» haben. Im Gesetz hat der Jude die
Gestaltung der Wahrheit und Erkenntnis (Rom. 2, 20).

Der zweite Schlüsselsatz des Rom. über das Gesetz lautet : durch
das Gesetz kommt die Erkenntnis der Sünde (Rom. 3, 20). Der
Mensch lebt in einer Diastase von erkanntem Gesetz und
verwirklichendem Handeln; so verfehlt der Mensch Gott; mit anderen
Worten: die Gerechtigkeit Gottes, welche Leben mit Gott, Gottes
Leben mit uns bedeutet, wird gerade auf dem Wege des normativen
Handelns nicht erreicht. Es ist das Nicht-hören auf Gott, das An-
ihm-vorbeihören, welches das Handeln sein Ziel verfehlen läßt, es

zu einem verfehlten Handeln macht. Paulus zieht die Folgerung:
«Aus Werken des Gesetzes wird kein Mensch vor Gott gerechtfertigt»

(Rom. 3, 21). In der Folge «Gesetz - Sünde» ist der Tod der
notwendige Endpunkt. Der Mensch gehört, sofern er dieser
«Gesetzlichkeit» unterliegt, in die Adam-Reihe der Menschheit: Adam,



176 O. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

der Mensch überhaupt, hat seinen Charakter gewonnen im Selber-
wissen, was gut und böse ist; er wollte ,sein wie Gott' und verlor
das Paradies, die Gottesgemeinschaft und damit zugleich das
Leben. Der Tod wird hier primär unter theologischem Aspekt
gesehen.

Es gehört zu den «Säkularisierungserscheinungen» unserer
simplifizierenden Zeit, daß der Tod wesentlich als natürliches Vergehen
gesehen und mit dem Verwesen verwechselt oder sogar mit ihm
identifiziert wird.

Jesus ist Mensch, seiner geschichtlichen Abstammung nach Jude
(Rom. 1, 3; 9, 5), geboren von einer Frau und unter das Gesetz

getan (Gal. 4, 4), und das Gesetz führt zum Tode.
Es ist ein eklatanter Fall: durch das Gesetz ist Jesus zum Tode

verurteilt. Er ist unter dem Fluch des Gesetzes (Gal. 3, 13). Man
könnte die Anschauung des Paulus, der als Pharisäer von dem

Begriff des Gesetzes herkommt, durchaus mit dem Wort der Juden
interpretieren nach Joh. 19, 7: «Wir haben ein Gesetz, und nach
dem Gesetz muß er sterben.» Liegt hier ein Justizirrtum vor?
Sicher nicht! Für Paulus ist das keine Frage. Es scheint eine
unaufgelöste Inkonzinnität mit der Behauptung der Sündlosigkeit Jesu

vorzuliegen.
Zunächst ist etwas anderes festzustellen. Es trifft bei dem Tode

Jesu das Merkwürdige zusammen, daß einer legal wegen
Gotteslästerung - das ist paradoxerweise wegen des Zeugnisses für Gott -
zum Tode verurteilt wird, daß er, der am Holze hängt, nach dem
Gesetz der Verfluchte sein muß, und daß eben dieser in einer
repräsentativen und in einer stellvertretenden Weise genau den Tod
stirbt, den wegen des Zusammenhanges von Gesetz - Sünde - Tod
ein jeder sterben muß, «auf Grund dessen, daß er gesündigt hat»
(Rom. 5, 12).

Daß Jesus nicht gesündigt hat, ist an seinem Tode nicht ablesbar,
wie ja denn auch Paulus als Pharisäer niemals durch die Betrachtung

des Todes Jesu Christ geworden wäre. Sentimentale
Mitleidsregungen braucht man von einem Gesetzestreuen und Gesetzesstrengen

nicht zu erwarten. «Der Tod ist der Sünde Sold» (Rom. 6,

23). Daß dieser Satz im Sinne des paulinischen Systems auch für
den Tod Jesu gilt, sieht man an der unerhört harten Formulierung,
daß Gott Jesus zur Sünde gemacht hat, ihn, der mit der Sünde
keine (Liebes-)Gemeinschaft gehabt hat (2. Kor. 5, 21), und der an-



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 177

deren, daß Gott seinen Sohn in der «Gestalt des Sündenfleisches»
sandte (Rom. 8, 3).

Paulus hat begriffen, daß die Defizienz des handelnden Menschen
nicht in dem «Noch nicht gut» oder «Nicht ganz gut» oder «dem

Mangel an Liebe» liegt, sondern in der Defizienz des Lebens, dem
Verfehlen des Lebens. Der Balken des Todes liegt auf dem Leben,
das den Blick schon geöffnet bekommen hat für das ewige Leben,
für die Qualifizierung des Lebens als des Lebens Gottes.

Der Tod Jesu steht bei Paulus konkret und grundsätzlich in
kausalem Zusammenhang mit dem Gesetz; das eine, weil Jesus

legal zum Tode verurteilt und Ungerichtet worden ist;
grundsätzlich, weil der Tod des Menschen nicht anders als im Zusammenhang

mit der Sünde zu begreifen und die Sünde durch das Gesetz

aufgedeckt ist. Sünde ist letztlich nichts anderes als die Tat-sache,
daß der Mensch mit seinem Handeln Gott verfeUt. Das juristische
System von Gesetz - Verfehlung - Strafe wird hier theologisch
transcendiert ; insofern wäre es nicht ganz richtig, den Tod Jesu
bei Paulus als Strafleiden zu verstehen.

Ist erwiesen, daß der Tod Jesu von Paulus primär im Zusammenhang

mit dem «Gesetz» gesehen wird, dann ergibt sich eindeutig,
daß er nichts mit Opfer oder Sühnopfer zu tun hat. Die
Opfervorstellung entspricht nicht dem paulinischen System. Paulus hat
zum mindesten an dieser wesentlichen Stelle seine Konzeption
stilrein durchgeführt; es ist die pharisäische, nicht die saddukäische,
es ist die nomistische, nicht die kultisch-priesterliche. Man kann
noch weiter gehen. Es ist die personal-dynamische Konzeption, die

gescUchtliche, nicht die institutionelle und übergeschichtliche.
Jesus Christus ist bei Paulus der Anfänger einer Reihe, deren Fortgang

Geschichte bildet, nicht der Begründer einer hierarchischen
Institution, die in prächtiger Statutarik kultisch wiederholbarer
Zeremonien die Vergangenheit einsargt und die Geschichte steril macht.

c) Diese Betrachtung des Todes Jesu ist weder aus dem - dem
Pharisäer gegebenen - Begriff des Gesetzes ableitbar, noch aus der
Weise des Todes und aus der Art, wie Jesus sich bei seinem Leiden
und Sterben verhielt. Für Paulus ist der Tod Jesu nicht das Letzte
und das Entscheidende; er ist gleichsam das Vorletzte vor seiner

«Bekehrung». Die Entscheidung fällt im paulinischen System bei
der Auferweckung Jesu. Der lebendige Jesus Christus begegnet ihm.
Hier liegt für ihn der Beweis des Geistes und der Kraft.

12



178 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

Es ist leicht, die Stellen zusammenzustellen, an denen Paulus -
sei es der Tradition folgend wie in Rom. 1, 3f. oder 1. Kor. 15, 3,
sei es in eigenen Formulierungen - von der Auferstehung Jesu als
der durch Gott erfolgten Auferweckung spricht. Sie ist das eigentlich

Wendende, von hier beginnt das neue Leben (Rom. 4, 25; 5, 10;
6, 4f. ; 7, 4; 8, 11; 1. Kor. 15 passim). Von der Auferweckung her
läßt sich der Tod Jesu erst in seiner ganzen Bedeutung erfassen.
Vorher war er ein Tod durch und infolge des Gesetzes wie jeder Tod
des Menschen; jetzt ist er der Durchbruch ins Grundsätzliche, ins
Repräsentative, jetzt wird er zur Stellvertretung des Menschen,
jetzt wird er zum Auffangen und Zusammenfassen aller Fäden, die
den Tod des Menschen bestimmen - hier hat Jesus, um mit Lukas
zu sprechen, die «Wehen des Todes gelöst» (Apg. 2, 24); hier ist die
Anwartschaft darauf, daß der letzte Feind, der Tod, überwunden
wird; hier ist der Jubel jetzt schon - und nicht nur proleptisch
gegeben: «Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein
Stachel, Unterwelt, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den

Sieg gegeben hat durch Jesus Christus, unseren Herrn!» (1. Kor.
15, 55ff.). Es gibt keinen Tod mehr, «der uns scheiden kann von
der Liebe Gottes, die in Christus Jesus da ist, unserem Herrn»
(Rom. 8, 39).

Von der Auferstehung her bekommt der Tod seinen Sinn; er
wird «bestimmt», er ist nicht mehr ein Gespenst im Knochengerüst
und mit Sense und Stundenglas; nun ist ihm eine Grenze gesetzt
und darüber kommt er nicht. Denn die Auferweckung ist nichts
anderes als die Möglichkeit, «in einem neuen Leben zu wandeln»
(Rom. 6, 4f.). Beide - Tod und Auferstehung - sind, wenn man die
Spannung dieser Doppelpoligkeit durchzuhalten fähig ist,
Bestimmungsmomente, die das «neue Dasein» ermöglichen. In diesem
Sinne sind sie notwendig; sie sind «wirklich». Das System des

Paulus ist nicht wie ein schlechtes Theater, in dem die eigentliche
Wendung, die Wendung zum Besseren auf einen deus ex machina
zurückgeht. Das theologische System und das Leben kommen bei
Paulus zur Kongruenz. Die Auferweckung Jesu gibt nicht nur eine
Antwort auf eine Rätselfrage des Lebens, sondern sie bedarf des

Todes, um ihn zu bestimmen. Hier liegt das geheime Gleichgewicht
eines Systems, das die Welt nicht festnagelt, sondern in der Schwebe

läßt, daß sie sich bewegt.
Wenn Paulus nur den Tod Jesu gekannt hätte, wäre alles beim alten ge-



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 179

blieben. Jesus wäre der Gelehrte, der Rabbi, ein genialer Kollege, der mit
seiner Tiefsinnigkeit nicht ganz an der Lästerung vorbeigekommen ist. Erst
von der Auferweckung her wird das in und für Gott gelebte Leben zur
Bestimmung und Aufhebung des Todes. Die Auferstehung kommt nicht als
ein unbegreifliches Mirakel hinzu, sondern sie ist dieses Todes andere Seite;
der Auferstandene ist nicht ein heiliges Gespenst, sondern «Fleisch und
Bein», er ist Geschichte. Mit anderen Worten: die Doppelpoligkeit von Tod
und Auferweckung Jesu begründen den Fortgang der Geschichte als einer
Geschichte des Menschen in Gott, indem sie den Gestorbenen und Begrabenen

und nach drei Tagen Auferstandenen zum Anfänger und zum Anfang
eines neuen Lebens machen.

Hier erst bekommt die Rechtfertigung ihren Sinn: sie ist eine Erweisung
in der Jetztzeit, dem vûv Kcupôç, daß Gott gerecht sei und gerechtmache,
den der auf Grund dieses Jesus-Glaubens lebt. Es ist klar, daß der Hinweis
auf das Juristisch-Forensische längst nicht den gesamten Umfang dieser

Vorstellung trifft.
Von dem neuen durch Gott in Jesus Christus gegebenen Leben bekommt

auch die Voraussetzung der Rechtfertigung, nämlich daß auf Grund der
Gesetzeswerke kein Fleisch vor Gott gerecht wird, seinen Sinn.

In der theologischen Wissenschaft haben wir die paulinischen Briefe in
jeder Richtung durchsucht, jedes Wort umgedreht und seinen Feingehalt
geprüft, wir haben keinen Stein seines theologischen Gedankengebäudes auf
dem anderen gelassen, um die Struktur dieses monumentalen Werkes zu
erkennen. Es dürfte unter uns kein Zweifel sein, daß die Auferweckung Jesu
für das paulinische Denken der Inbegriff seines Christseins, des «In-Christo-
seins» ist.

Daß das ontologische Mißverständnis der Auferstehung, als sei sie ein
sogenannter objektiver Sachverhalt, uns allen naheliegt, sei nur angemerkt.
Die Schuld dafür liegt aber nicht im paulinischen System, sondern in einer
späteren Zeit.

Fragt man nun von der Beobachtung der Doppelpoligkeit von
Tod und Auferstehung Jesu bei Paulus nach Beziehungen zur
Opferanschauung, so muß man feststellen : in der Opferanschauung
hat die Auferstehung nichts zu suchen. Zugespitzt kann man sagen ;

die ganze Opfervorstellung wird zur Farce, wenn das Opfer wieder
aufersteht. Umgekehrt gilt auch: wäre che Opferanschauung für
Paulus in bezug auf den Tod Jesu maßgebend, so wäre die

Auferstehung eine sinnlose Arabeske.
d) Das Problem der Versöhnung ist für unseren Zusammenhang

insoweit wichtig, als es zur Bedeutung des Wortes Hilasterion als

Bezeichnung Jesu itnd zur historisch-sachlichen und literarkriti-
sclien Beurteilung von Rom. 3, 25 ff. beiträgt. Dazu kommt, daß

in unserem heutigen Sprachgebrauch Sühne, Sühnemittel, Sülmopfer

in nahen Zusammenhang mit Versöhnung gebracht werden.



180 G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

Der gewaltsame Tod Jesu (tv tlù aipcrri oaiioû) steht für Paulus,
wie wir sahen, unter einem doppelten Aspekt. Sofern er im Rahmen
des Gesetzes zu sehen ist, dokumentiert er das menschliche Schicksal,

daß der Tod der Sünde Sold ist. Sofern aber die Begegnung mit
Jesus Christus seine Lebendigkeit erweist und Gottes Ja zu dem

Hingerichteten - in der Auferweckung Jesu aus göttlicher
Souveränität - ein neues Dasein stiftet und schafft, bekommt der Tod
Jesu grundsätzliche Bedeutung und stellvertretenden Charakter;
er wird zum Tod für uns, zum «Sterben für unsere Sünden» (1. Kor.
15, 3; Rom. 5, 7).

Mit dem gewaltsamen, durch das Gesetz veranlaßten Tode Jesu
behält Gott recht, seine Gerechtigkeit wird erwiesen gerade an
diesem Tode - der Mensch Jesus wird nicht geschont, die ignominia
crucis bleibt ihm nicht erspart, er ist unter dem Fluch. Jesus hat
damit die «Feindschaft des Todes», die äußerste Gottferne auf sich

genommen - um Gottes willen, im Gottesgehorsam; mit den Synoptikern

gesprochen: um der Herrschaft Gottes willen. Diese Gottferne

des Todes fällt zusammen mit der Todfeindschaft des
Menschen gegen Gott im Menschen. Darum wird der «Gott im
Menschen» durch che todbesessenen Menschen umgebracht. Paulus
spricht diesen Gegensatz nie so deutlich aus; aber er leuchtet bei
allen Wendungen, die Paulus über den Tod und die Feindschaft,
über das Mitsterben, dem Tode Gleichgestaltet-werden formuliert,
durch (Rom. 5, 6. 8. 10; 1. Kor. 15, 26. 55; Rom. 6, 5; Phil. 3, 10

u. ö.).
Das Verhältnis der Feindschaft zwischen Gott und Mensch, zu

dessen Bestand Sünde und Tod als seine Bestandteile gehören, ist
geändert durch den gewaltsamen Tod Jesu, der um der Sünde
willen starb und um der Gerechtmachung willen auferweckt wurde
(Rom. 4, 25).

Für Paulus fallen die Herstellung der Gerechtigkeit durch Gott
als neue Gemeinschaft mit ihm - dokumentiert durch die
Auferweckung Jesu und seine Sohnschaft - und die Aufhebung der
Feindschaft zwischen Gott und Mensch - anfangend in Jesus
Christus - zusammen. Das bedeutet, daß Jesus Christus die
Versöhnung des Menschen mit Gott (im theologischen System)
darstellt und (im liturgischen Bereich) darbietet.

Im Jesus-Christus-Glauben hat der Mensch diese Versöhnung
empfangen und ist neue Schöpfung, wandelt in einem neuen Leben,



O. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 181

gewinnt eine neue Gestalt in der Erneuerung durch die neue
Erkenntnis.

Daß dieser Jesus-Christus-Glaube bei Paulus ein sehr komplexer
Sachverhalt ist, der das in Christus Sein, das Sterben und Leben
mit Christus - synoptisch gesprochen: die Nachfolge - einschließt
und Jesus als den Anfänger einer neuen Geschichte und als ihren
Vollender sieht, sei nur angedeutet.

Wie Gott bei der Rechtfertigung nach Paulus der Handelnde ist,
so auch bei der Versöhnung. Die klassische Formulierung dafür ist
der Satz: «Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich
selber» (2. Kor. 5, 19).

Bei der «Versöhnung» geht es um die Aufhebung der Feindschaft,
der Feindschaft zwischen Gott und dem Menschen, die ihren letzten
Ausdruck findet in der Tatsache, daß der Tod den Menschen
beherrscht, und als letzter Feind Gottes und des Menschen wird der
Tod aufgehoben. Es ist die Liebe Gottes, durch die letztlich diese

Feindschaft aufgehoben wird. Sie wird sichtbar in der Auferweckung
Jesu. Darum wird sein Tod zu einem Sterben für uns, die wir
Feinde waren. Der Tod im Rahmen dieser Versöhnung ist kein
Opfer und Opfertod, sondern Erfüllung des Gesetzes, unter dem
die Menschen stehen.

Es ist also auch bei der von Paulus in Rom. 5, 6-11 und 2. Kor. 5,

18-21 ins theologische System aufgenommenen «Versöhnung» jede
Opfertheorie auszuschalten. Gott kann nicht als Priester dargestellt
werden, der sich seinen Sohn selber zum Opfer bringt, schon gar
nicht in der Konzeption des Paulus, der nicht müde wird zu
betonen, daß Gott es ist, der die Rechtfertigung und der die
Versöhnung diu'ch Jesus Christus, in seinem Sterben und seiner
Erweckung, vollzog.

Auch die Konstruktion des Hehr., daß Jesus Hoherpriester und
Opfer zugleich sei, kann hier - abgesehen von den Ungereimtheiten,
in die sie notwendig gerät - nicht herangezogen werden; denn der
Tod Jesu ist nicht im Sinne des getöteten Opfertieres Substitution
für den Menschen; denn sie müssen alle «sterben». Ein Opfer macht
opere operato etwas gut; der Tod Jesu macht nicht durch sich
selber etwas gut ; denn er ist die Folge von Gesetz und Sünde. Erst
mit der Auferweckung Jesu hat Gott diesem Tod eine neue
ungeheure «todüberwindende» Bedeutung gegeben. Damit ist die
Einmaligkeit eines geschichtlichen Ereignisses gegeben. Dieser Tod ist



182 O. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus

nicht wiederholbar, nicht als kultisches Opfer ewig wiederholbar,
sondern mit Tod und Auferweckung ist der Anfang eines neuen
Lebens für den Menschen gegeben. Es öffnet sich der Weg des

Nachfolgers in die Geschichte, der unter den gleichen Bedingungen der
Gottfeindlichkeit der Weltmächte zu dem gleichen Leiden und dem
gleichen Sterben führt und zu einer «Erfüllung dessen, was noch

übrig geblieben ist von den Leiden Christi» (Kol. 1, 24).

*

Aus den Erwägungen über die Bedeutung von Tod und
Auferweckung Jesu für Rechtfertigung und Versöhnung hat sich
ergeben, daß der Tod Jesu nicht als Opfer oder als Sühnopfer
verstanden werden darf. Die Opfertheorie sollte definitiv als unbrauchbar

zur Erklärung der paulinischen Christologie und Theologie
beiseite getan werden.

Es ergibt sich für unsere Ausgangsfrage, daß Hilasterion nicht
mit Sühnemittel oder Sühnestätte übersetzt werden darf. Um
Sühne, Strafe, Strafleiden geht es bei dem Tod Jesu im paulinischen
Denken nicht - übrigens auch sonst nicht im N. T. Diese Begriffe
sind zu linear, als daß sie sachgemäß das Verständnis erschließen
können.

Luthers Übersetzung von rns? iXacnfipiov im A. T. und N. T.
mit «Gnadenstuhl» trifft sehr schön die beiden Momente, das des

«Gnädigmachenden» und das des «Thronsitzes», spiegelt aber
zugleich die Differenz, die zwischen dem hebräischen Wort und seiner
griechischen Übersetzung klafft. Es ist für uns nicht mehr geeignet,
zumal es paulinischer Vorstellung nicht entspricht, daß Jesus der
«Thron Gottes» sei.

Jesus ist für Paulus, um den alttestamentlichen Sprachgebrauch
aufzunehmen, der Ort, von dem aus Gott zu den Menschen spricht
und an dem in Tod und Auferweckung die «Gerechtigkeit Gottes»

wiederhergestellt und dargestellt wird, an dem die Versöhnung
geschieht und die neue Gemeinschaft des Menschen mit Gott eröffnet
wird.16

Man müßte also paraphrasierend übersetzen: Gott schafft und
erlöst jedem menschlichen Handeln voraus. In der Diastase des

16 Anders Nygren, Christus der Gnadenstuhl: In memoriam Ernst
Lohmeyer (1951) S. 89-93.



G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus 183

menschlichen Handelns zu ihm, das eine tödliche Feindschaft
bedeutet, hat Gott in souveränem, zuvorkommenden Handeln den
geschichtlichen Menschen Jesus zum «Ort» der Herstellung der
göttlichen Gerechtigkeit, damit zum Ort der Versöhnung für die
Menschen gemacht; in seinem gewaltsamen Tod erweist sich die

göttliche Gerechtigkeit, in seiner durch Gott vollzogenen Auf-
erweckung wird die Gnade Gottes zur neuen Lehensmöglichkeit
des Menschen. «Gott hat Jesus vorgreifend zum Ort der Gnade

gesetzt, im gewaltsamen Tod zum Erweis seiner Gerechtigkeit in
der Jetztzeit...»

Aus der paulinischen Christologie ist die Opfertheorie zu
verbannen. Daß sie in die christliche Anschauung eingezogen, in der

Theologie eine so starke und in der kirchlich-kultischen Praxis eine

so verkehrte Rolle gewinnen sollte, daran ist nicht Paulus schuld.
Ein mißverstandener Hebr., ferner die Verlockung durch den

israelitisch-jüdischen Opferkultus und die breite Streuung der
kultischen Opferpraxis in der Umwelt des ersten Christentums,
sowie der vielfältige Rückfall des Frühkatholizismus in das

juristisch-priesterlich-kultische Denken des starkwirkenden nach-
exilischen Judentums haben veranlaßt, daß der Tod Jesu als

Opfer verstanden wurde. Damit wurde die aktuelle Bedeutung des

Todes Jesu zum kultisch-institutionellen Wert. Für Paulus aber
sind Tod und Auferstehung Jesu etwas Bewegendes, daß sein Leben
davon ergriffen und er zum Beweger der Geschichte wurde.

Gottfried, Fitzer, Wien


	Der Ort der Versöhnung nach Paulus : zu der Frage des "Sühnopfers Jesu"

