
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Rudolf Schmid, Das Bundesopfer in Israel. Wesen, Ursprung und Bedeutung
der alttestamentlichen Schelamim. Studien zum Alten und Neuen Testament,

hg. von V. Hamp und J. Schmid, 9. München, Kösel-Verlag, 1964.
127 S.

An einer Tagung für Alttestamentler und Altorientalisten Ende Mai 1965

in Zürich hat Prof. W. Baumgartner über «die römisch-katholische alt-
testamentliche Forschung seit 1900» referiert und dabei dargetan, wie
intensiv auf katholischer Seite gearbeitet worden ist, so daß heute der frühere
Vorsprung protestantischer Forschung als aufgeholt gelten kann1. Ein
Zeichen dafür ist auch die hier zu besprechende Arbeit des Schweizer Alt-
testamentlers Rudolf Schmid, der als Schüler von Haag und de Vaux seine

Tübinger Inauguraldissertation vorlegt.
Schmid bewegt sich in den Bahnen der formgeschichtlichen Forschung,

die unter den katholischen Theologen guten Boden gefunden hat ; er ist aber
auch vertraut mit den Ergebnissen der Archäologie und der
Religionsgeschichte; mit diesem Rüstzeug gelingt es ihm, auf einem wichtigen
Teilgebiet des Alten Testamentes einen wesentlichen Beitrag zu leisten, der weitere

Perspektiven eröffnet.
Eine eingehende Untersuchung des Wortfeldes von selämim, seiner Wurzel

und seiner Bedeutung, der damit verbundenen Verba und Substantiva,
der Streuung und der Entwicklung führt zu der an sich nicht neuen Einsicht,
daß das Alte Testament Opfer kennt mit einem bestimmten Blutritus
(Ausblutenlassen) und solche mit einer Verbrennung von Opferteilen. Neben
profanen Schlachtungen gibt es Opferhandlungen, deren Verbindung mit dem
kultischen Bereiche betont wird; neben Einzeldarbringungen gibt es
gemeinschaftliche Mahlopfer, die von der Fröhlichkeit beherrscht sind. Im
zweiten Teil befragt Schmid die Urkunden über die Opferpraxis der Nachbarvölker

Israels und kommt dabei zum erstaunlichen Schluß, daß die
Beziehungen in der Darbringung und in der Wertung des Opfers entweder nicht
vorhanden oder doch bedeutungslos sind zwischen Israel einerseits und
Ägyptern, Babyloniern und Assyrern, den arabischen Nomaden, dem
kleinasiatischen Raum und den Hetitern andererseits, daß aber zwischen Israel
(besonders vor der Landnahme) und den Kanaanitern und Phöniziern und
dann auch den Griechen enge Verbindungen bestehen. Die Ausgrabungen
von Ras Schamra und die Beziehungen des alten Ugarit zu den Inseln der
Ägäis zeigen, daß die Kanaaniter einen Opfertypus gekannt haben mit
gleichem Namen und gleichem Opfertier, der auch mit dem Brandopfer in
gleicher Beziehung zu stehen scheint wie in Israel; das Mahlopfer entsprach
den israelitischen sdämim (S. 68. 70). «Die griechische thysia der Frühzeit,
wie sie Homer als geläufige Opferart schildert, zeigt einen Opfertypus, der
mit dem israelitischen Mahlopfer sehr nahe Beziehungen aufweist» (S. 74).
Die israelitischen sdämim-Opfer haben im Laufe der Zeit eine Wandlung er-

1 W. Baumgartner, Römisch-katholische Bibelwissenschaft im Wandel:
Theol. Rundschau 31 (1966), S. 1-14.



Rezensionen 149

fahren, wobei das Passah die alte Form des israelitischen Opfers aus der
Nomadenzeit beibehalten haben dürfte; es ist an kein Heiligtum und keinen
Amtspriester gebunden. Der fremde Einfluß macht sich dann bemerkbar im
Opfer mit Verbrennung. Auf dem Umweg über Ugarit beeinflußt die kretisch-
mykenische Kultur nicht nur den Profanbau, Kunst und Literatur, nicht
nur Bestattungsbräuche, Grabarchitektur, Idole und Kultgefäße, sondern
auch die Verbrennung beim Opfer (S. 92f.). Möglicherweise setzt die
prophetische Kritik gerade da ein. Im dritten und letzten Teil untersucht
Schmid die Bedeutung der sdämim-Opfer im Alten Testament und weist
nach, daß sie in besonderer Weise mit dem Bundesgedanken verknüpft sind
und die Beziehung zwischen Jahwe und dem Volk herstellen oder
wiederherstellen, das Volk zur Bundestreue verpflichten und anderseits die
Gemeinschaft der Volksglieder unter sich betonen (Mahlgemeinschaft).

So leistet die Dissertation von Schmid einen wichtigen Beitrag nicht nur
zu Opfer und Kult, sondern auch zum Volksbegriff imd zur Theologie des
Alten Testamentes. Darüber hinaus signalisiert sie eine Neuorientierung in
der Forschung: Nachdem die Probleme um «Babel und Bibel» zur Ruhe
gekommen sind, eröffnet sich eine neue Perspektive, die die Bibel der Ägäis
gegenüberstellt und sich etwa in Arbeiten des Lehrers von Schmid (Haag)
kundtut : Homer und das Alte Testament, oder mit dem Bindeglied : Homer,
Ugarit und das Alte Testament. Hier aber sind nicht nur viele Fragen offen,
sondern hier wartet noch ein reiches Arbeitsfeld.

Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau

Kurt Aland, Kurzgefaßte Liste der griechischen Handschriften des Neuen
Testaments. 1. Gesamtübersicht. Arbeiten zur Neutestamentlichen
Textforschung, herausgegeben vom Institut für Neutestamentliche
Textforschung an der Westfälischen Wilhelms-Universität, Münster/Westfalen,

1. Walter de Gruyter, Berlin 1963. vii + 431 pp.
Professor Aland has planned several Arbeiten zur Neutestamentlichen

Textforschung to be produced at the Institut für Neutestamentliche
Textforschung at the University of Münster. The first volume gives a summary
list of all Greek New Testament manuscripts known at the Institut
presumably at the date of the preface, 7. ii. 1962. An introduction includes an
informative survey of previous lists and catalogues from Gregory's Textkritik
(1900-1909) onwards and explains the symbols and listing of the
manuscripts. It is accompanied by a note of abbreviations and their explanations.

This is followed by the core of the book, the lists of manuscripts. First
come the papyri and we must remember that they include not all early
texts from Egypt but only those on papyrus. Next come the lists of uncials,
minuscules and lectionaries. For each item we are given the letter or number
in the Gregory system, a brief indication of contents, the date, the material
with an indication where the manuscript is palimpsest, the number of pages
extant, the number of columns to a page and of lines to a column, the size
of the format and the libraries where the manuscripts are to be found with
their catalogue numbers. Frequent footnotes give more precise details of
contents where a manuscript is fragmentary.



150 Rezensionen

Two conversion tables give the Gregory equivalents for Tischendorf's
and von Soden's symbols and a third gives the von Soden equivalents for
Gregory. Finally comes a list of libraries giving the manuscripts and their
catalogue numbers under each library.

Frequent use has shown what a valuable list this is. It is informative and
easy to use. It does not replace the fuller descriptions of Gregory's Textkritik
and other works of reference, but within its compass it could hardly be
bettered. If the other volumes are up to this standard, the study of the New
Testament text in years to come is going to be very well served from the
Münster Institut.

Corrigenda and addenda are few. The list of contents of 11(015) can be

supplemented from J.A.Robinson, Euthaliana, 48-71 (Texts and Studies

III. 3, 1895). The contents for N(022) will be found in Aland, Synopsis
Quattuor Evangeliorum, xvi, under the corresponding entry for N. The
footnote for 0139 should read not '013: Inhalt :L6, 17-6:' at the beginning
but '0139: Inhalt :L6, 17-26'. 677 is now in the possession of J. A. Spranger,
The Old Malthouse, Ashford Hill, near Newbury, England. The Bodleian ms.
Canon, gr. 38, Gospels, saec. xi-xii, seems to have escaped Gregory and
Aland. Misprints are few and usually easy to correct.

One valuable feature is the reassociation of disiecta membra of manuscripts.
Additional reassociations will be found in K. Treu, 'Remarks on Some Uncial
Fragments of the Greek New Testament', Texte und Untersuchungen,
lxxxviii (1964), p. 273-281. Where such reassociations may be accepted, the
disiecta membra could be put under one symbol. Thus need we go on describing

one manuscript as 070+ 0110+ 0124+0178+ 0179+0180+0190+ 0191 +
0202 The early papyrus fragments of Matthew are now known as P64 not
as p64+6'.

Another request is for the early reporting of new items. The Kurzgefaßte
Liste is now four years old. As is indicated by K. Treu, 'Ein Neues Neutesta-
mentliches Unzialfragment aus Damaskus 0253)', Zeitsch. ntl. Wiss. 55

(1964), p. 274—277, the series of uncials now runs on to 0253. What do 0251,
0252 stand for and is there now an 0254? There should be some regular
provision whereby new discoveries with the sigla ascribed could be reported
each year, for example, in some suitable periodical.

The standard of achievement of this volume encourages two more
requests. First, may we be given somewhere or other a short bibliography for
each manuscript giving references to facsimile editions, published collations,
specimen photographs and any other important discussion? Perhaps any
discussion of dates could be noted. For example the Beuron scholars date
D(05) and D(06) earlier than Aland does. 05 they would be ready to put in
the fourth century.

Secondly, we are promised as Band 3 of the Arbeiten a Vollständige
Konkordanz des Griechischen Neuen Testaments from Professors Aland and
Riesenfeld. This should be a most useful tool but we suggest that it should
not be restricted to the readings of the T. R. and the modern critical editions.
Blass's index to his edition of Acts and Yoder's supplementary concordance
for D(05) show the value of additional readings from the manuscripts.



Rezensionen 151

The planning, execution and production of this volume are admirable.
We thank Professor Aland, his fellow workers at the Institut, the publishers
and all who have contributed to this achievement for the service they have
rendered to New Testament and the study of manuscripts.

George D. Kilpatrick, Oxford

Ernst Staehelin, Die Verkündigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu
Christi. 1-7. Basel, Friedr. Reinhardt, 1951-1964. XII + 429; XI + 384;
X-f 548; X + 508; IX+ 532; IX+ 540; X+627 S. Fr. 27.-. 27.-. 39.-.
39.-. 43.20. 49.50. 54.-.

Ders., Sechsundfünfzig Thesen über das Reich Gottes. Basel, Friedr.
Reinhardt, 1965. 37 S.

Es gibt wohl kaum einen theologischen Entwurf, der in der Geschichte
der Theologie, der Kirche und des christlichen Staates eine so große
Ausstrahlungskraft entwickelt und solch eine kritische wie befruchtende Funktion

ausgeübt hat, wie der des Reiches Gottes. Die Vertreter fast aller
theologischen Schulen haben das Reich Gottes auf ihre Fahnen geschrieben, von
den säkularisierten Auswirkungen dieser Idee nicht zu reden. Darum ist
Ernst Staehelins umfassendes Sammelwerk eine erstrangige Quellensammlung

zur Theologie und Kirchengeschichte überhaupt. Dazu kommt die
besondere Aktualität der Reichgottesbotschaft in der neueren und neusten
protestantischen Theologie (religiöser Sozialismus, Rückgriff der sog.
dialektischen Theologie auf die beiden Blumhardt, Wiederentdeckung der Eschatologie

und der neutestamentlichen Apokalyptik bei Moltmann, Sauter,
Käsemann).

Bezeichnend für das Werk Staehelins ist die große Weite der Auswahl.
Das «in der Kirche Jesu Christi» ist im weitestmöglichen Sinne verstanden,
denn die Texte stammen von den großen theologischen Klassikern sowohl als

von unbekannten Außenseitern, von der Hochkirche sowohl als von
Revolutionären und Sektierern wie auch von noch lebenden Theologen jedes
Bekenntnisses. Und auch die Philosophen sind nicht vergessen (z. B. Kant,
Fichte, Schelling, Hegel).

Freilich zeigt sich beim Lesen bald, daß das «Reich Gottes» offenbar als

Aushängeschild für alles mögliche gedient hat und daß die von Staehelin
vorgelegten Zeugnisse theologisch oft sehr weit auseinanderliegen. Wäre es

nicht vielleicht fruchtbarer gewesen, wenn der Herausgeber kritischer
ausgewählt hätte Sodann gewinnt man den Eindruck, die ausgewählten Texte
seien, was bei der großen Zahl der Autoren begreiflich ist, trotz der sieben
Bände oft sehr kurz, allzu kurz ausgefallen.

Doch diese Fragen bzw. Wünsche schmälern die Leistung Staehelins in
keiner Weise. Unter entsagungsvoller Arbeit ist hier eine Riesenfülle von
Stoff zusammengetragen. Die Stärke der Sammlung liegt, wie gesagt, in der
großen Breite, wodurch erstmals vorgeführt wird, daß «das Reich Gottes in
der Theologie, in der Verkündigung und im Glauben der christlichen Kirche
eine bedeutendere Rolle, als man es sich wohl im allgemeinen bewußt war,
gespielt hat» (Bd. 7, S. V). Fritz Blanke, Zürich



152 Rezensionen

Nils Bloch-Hoell, The Pentecostal Movement. Its origin, development, and
distinctive character. Oslo, Universitetsforlaget, 1964. 256 S.

Dieser lutherische Theologe hat bereits 1956 in norwegischer Sprache ein
Buch über die Pflngstbewegung veröffentlicht. Anläßlich der Besprechung
wurde von amerikanischer und skandinavischer Seite eine Übersetzung jener
Schrift angeregt. Bloch-Hoell griff weiter und schuf aus großer Sachkenntnis
heraus ein neu durchdachtes, gründlich gearbeitetes Buch: The Pentecostal
Movement. Dafür gebührt ihm aus doppelter Erwägung unser Dank : Erstens
mangeln umfassende Darstellungen der Pflngstbewegung fast gänzlich
(P. Fleisch beschränkt sich in seinen Büchern zur Hauptsache auf Deutschland).

Zweitens hilft uns das Buch im heutigen Gespräch über die Beziehung
von Kirche bzw. ökumenischer Bewegung und Pflngstbewegung (s. u. a.
K. Hutten, Pflngstbewegung und Ökumene, und Lesslie Newbigin, Die
Pfingstler und die Ökumenische Bewegung, in Ök. Rundschau 1963/4 bzw.
1964/4) oder gar zur Stellungnahme gegenüber der aufbrechenden
Zungenbewegung in den USA (s. Trinity 1963/1).

Der Verfasser schildert eingangs Strömungen und Bewegungen im religiösen

Leben Amerikas, die den Aufbruch der pfingstlerischen Erweckung
begünstigten: die Verbreitung eines emotionalen Erweckungschristentums, die
Auswirkungen der Heiligungsbewegung und neben anderen Gegebenheiten
die geistige Entwurzelung vieler Einwanderer in den Großstädten. Den
eigentlichen Beginn der Pflngstbewegung datiert der Verfasser, im Unterschied

zu anderen Forschern, auf 1901 (in Kansas), während die rasche
Ausbreitung 1906 einsetzte. Diese Ausdehnung bestand darin, daß der Wunsch
nach der pfingstlerischen Geistestaufe samt der Erfüllung dieses Strebens
immer neue Kreise ergriff. Bewegimg und Versammlungen werden auf Grund
vieler Quellenangaben als erwecklich und «under God's power» charakterisiert,

als emotional, enthusiastisch und begleitet von ekstatischen Erscheinungen

(Zungenrede). Feuriges Gebet war wichtiger als die Wortauslegung.
Mit der Darlegung der weiteren Entwicklung der Pflngstbewegung in Amerika

(Zahlenangaben aus 27 Pfingstrichtungen) und in Norwegen sowie der
Tätigkeit T. B. Barrats in Europa, enden die geschichtlichen Teile.

Das umfangreiche Kapitel über «Doctrines, Organisation, and Ways of
Worship» beschreibt nicht nur das pflngstlerische Verständnis des Heiligen
Geistes («sometimes believed to be substantial», S. 129 u. ö.) und der Geistesgaben

(Bedeutung der Zungenrede), sondern auch deren Auswirkung auf die
weiteren Glaubenslehren. Gewisse Unterschiede sind durch Vergleiche mit
lutherischen, methodistischen und anderen Glaubensanschauungen
verdeutlicht. So wird gezeigt, daß die Rechtfertigung aus Glauben niemals die
entscheidende Stellung einnimmt wie im Luthertum. «Pentecostals emphasize

the necessity of individual sanctity to such a degree that the justification

by faith is claimed to be insufficient for salvation» (S. 125). Allerdings
bestehen auch an diesem Punkt zwischen den einzelnen Richtungen gewisse
Unterschiede. Den Hintergrund bildet ein optimistisches Menschenverständnis.

Der Verfasser läßt die innere Entwicklung der Pflngstbewegung nicht aus
dem Auge, besonders das Zurücktreten des Subjektivismus, eine gewisse
Verminderung des Enthusiasmus und des Puritanismus, die « doctrinization »



Rezensionen 153

der pftngstlerischen Botschaft sowie die Annahme fester Organisations -
formen. Die besondere Art und die Kraft der Pflngstbewegung bleiben
indessen ein schönes Stück weit bestehen.

Etwas knapp sind leider die Ausführungen über das Schriftverständnis
und die abschließenden Ausführungen über die soziologischen, psychologischen

und theologischen Aspekte der Pfingstbewegung ausgefallen. Allerdings

finden sich bereits in den vorangehenden Kapiteln entsprechende
Hinweise. Ist die Pfingstbewegung eine Sekte? Ein alle Richtungen umfassendes
Urteil ist nicht möglich. Bloch-Hoell stellt zusammenfassend die
Pfingstbewegung als eine Reaktionsbewegung dar. In diesem Sinne ist sie als Sekte
zu betrachten. Das Sektenhafte scheint aber schrittweise dem Wesen der
Freikirche Platz zu machen. Das Buch ist im Ton sachlicher Interessiertheit,
aber auch mit der nötigen Überlegenheit über den sehr verzweigten und oft
nur schwierig faßbaren Stoff geschrieben. Oswald Eggenberger, Mönchaltorf

Eberhard Jüngel, Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom. Sein
Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphrase. Tübingen, Mohr, 1965. 120 S.

Fr. 11.65.

Der Verfasser geht der Gotteslehre von K. Barth, Die kirchliche Dogmatik
(bes. I, 1. II) nach und stellt sich, zur Freude Barths, namentlich der Trini-
tätslehre. Dabei vereinigt er Nähe zu seinem Text («Eine Paraphrase») mit
dem von ihm zu erwartenden Selbstand (E. Fuehs: «mehr als eine
Paraphrase»). Es gilt ihm, mit Barth, «die Geschichtlichkeit Gottes aus Gott zu
denken» (S. 106). «Gottes Sein ist nicht als solches ein anthropologisches
Existential» (S. 69). Der Akzent liegt aber weniger als bei Barth auf der
Trinität als der Sprachgestalt von Gottes Freiheit, in der Seine Liebe gründet,
so daß Theologie zum überquellenden Lobpreis der Liebe Gottes wird. Das
Interesse ist mehr, «auf jeden Fall Gottes Geschichtlichkeit zu denken» (S. 106) —

Gott als Vater, Sohn und Geist «sozusagen im voraus der unsrige» (Die
kirchl. Dogmatik I, 1, S. 404; bei Jüngel mehrmals).

Jüngel will mit seinem Buch H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes im
Bekenntnis des Glaubens (1963) verbessern1. Gollwitzer habe seine Intention,
Gottes Sein geschichtlich zu denken, nicht hinreichend durchgeführt (S. 4),
so daß bei ihm ein «Gott an und für sich» und «Gott für uns» auseinanderfielen

(cf. S. 104f.), dies weil Gollwitzer darauf verzichtet hat, «den Begriff
des Seins Gottes sofort trinitarisch zu präzisieren» (S. 7). — Diese Präzisierung
ist sicher im Sinne Gollwitzers. Er selbst hatte ja erklärt: «Von Gottes
Personsein, abgesehen von und vor seiner Relation zu uns, könnte nur
gesprochen werden im Sinne der Relationen der immanenten Trinität, wie es

bei Barth geschieht» (S. 150, Anm.). Das kann nicht heißen, daß hinsichtlich
der Offenbarung ohne die Trinitätslehre auszukommen ist. M. E. hätte
Jüngel seine Arbeit noch mehr für und weniger gegen Gollwitzer schreiben
können. Es ist nicht gut, wenn der Eindruck entsteht, es werde eine Arche
gebaut, in der FI. Braun (S. V) fast eher Platz haben soll als Gollwitzer; es

werde das Anliegen Gollwitzers mit seinem Schlußsatz, «Gott ist an und für

1 Besprechung in Theol. Zs. 19 (1963), S. 338ff.



154 Rezensionen

sich» (und somit eine Theologie des «Unser Vater») irgendwie nicht
verstanden (S. lOlff.)2. Insofern als Jüngel im Namen des Denkens des Theologen

(z. B. S. 118, Anm.) sowohl H. Braun in Schutz nimmt und die Trini-
tätslehre buchstabiert, wäre Gollwitzer mehr bei der theologischen Sache.

Jüngel verfolgt auch das Anliegen, die Kluft zwischen Barth und
Bultmann einzuebnen. Wenn sein Buch dazu führt, daß in Bultmanns Gefolge
der Trinität neu nachgedacht wird, ist in der Sache Beträchtliches geschehen.
Man darf hier aber nicht zu früh am Ziel sein wollen. «Barth hat seiner
Trinitätslehre (1932) sachlich dieselbe Funktion zuerkannt, die in der
Theologie R. Bultmanns dessen Programm der Entmythologisierung
einnimmt» (S. 33). Ja, aber der gleiche thematische Ausgang besagt im
Entscheidenden wenig. Im gleichen Sinn genügt auch die Reduktion der
Bultmann-Kritik Barths auf seine Luther-Kritik (S. 71 f.) nicht. Das Problem des
Verhältnisses der Theologie K. Barths zu der R. Bultmanns werde «erst
durch das Gegenüber von 'Analogie' und 'paradoxer Identität' systematisch
hinreichend gestellt» (S. 72). «Paradoxe Identität» ist aber kein eindeutiger
Begriff und nicht in jedem Fall Alternative zu «Analogie».

«Gottes Sein ist im Werden» — der Verfasser ist sich bewußt, Barth rede
«explizit nicht so wie der Titel dieser Abhandlung» (S. VI; cf. etwa Die
kirchl. Dogmatik, I, 2, S. 176). Der Titel ist aber nicht: «Gottes Sein ist
Werden», oder: «Gottes Sein wird im Werden» (S. 114, Anm.; cf. S. V).
«Werden» hat hier verschiedene Aspekte. Sie wurzeln darin, daß auf dem
Grunde der Trinität sich Sein und Werden nicht ausschließen. «Werden»
meint dementsprechend Bewegung, Beziehung, Wirken, Offenbarung,
Menschwerdung, Leiden, Sterben: «der Gott, dessen Sein im Werden ist,
kann als Mensch sterben» (S. V; cf. S. 96ff.). Es ist das Geheimnis, das sich
zutiefst etwa im Gleichnis vom Senfkorn (Matth. 13, 31f.) ausspricht. Der
Begriff des Werdens empfiehlt sich nicht, indem er mißverständlich ist; er
empfiehlt sich, insofern er umfassend und leer ist - frei für die Botschaft, die
zum Lobe Gottes führt. Jürgen Fangmeier, Basel

Liselotte Höfer, Seelsorge und Ökumene. Freiburg i. Br., Seelsorge-Verlag,
1964. 185 S.

Grundvoraussetzung des Buches ist die Überzeugung, daß «Theologie
und Pastoral nicht isoliert nebeneinander herlaufen dürfen» (S. 11). Diese
alte Wahrheit, diese selbstverständlich anmutende Forderung wirkt in dem
Moment erregend frisch, wo — wie es bei Liselotte Höfer, der Mitarbeiterin
von Otto Karrer, geschieht - die (katholische) Theologie als «ökumenische»
verstanden wird. Ökumenische Theologie ist zunächst nicht als selbständige
Disziplin gedacht, obwohl der bloßen Tatsache, daß es heute innerhalb der
römisch-katholischen Kirche ökumenische Forschungsinstitute und
Fakultätslehrstühle gibt, als der Errungenschaft des katholischen Ökumenismus

2 Die Verkürzung der Trinitätslehre ist gar nicht der einzige Mangel, den
man Gollwitzers Buch ankreiden kann. Ebensogut könnte z. B. 0. Cullmann
der Heilsgeschichte, J. Moltmann der Eschatologie zu wenig Rechnung
getragen sehen. Gollwitzers Buch war eben keine Summa, sondern mehr ein
Schrei, wie er nach Rom. 8 erlaubt sein und verstanden werden sollte



Rezensionen 155

eine große Bedeutung beizumessen ist. Ökumenische Theologie sei - nach
der Auffassung der Autorin, bzw. ihrer Lehrer - vor allem der die Ganzheit
der Theologie durchdringende neue Stil des Denkens und des Redens, als
Frucht des neuen Geistes. Ihm, d. h. dem heutigen katholischen «Neuauf-
bruch» (S. 105), geht es in seiner «im Evangelium begründeten christlichen
Einheitsverantwortung » (S. 15) nicht nur um die präzise Formulierung und
Proklamation der eigenen Wahrheit als solcher, «sondern auch um die Art
und Weise ihrer Darlegung, um sie so den anderen verständlich zu machen»
(S. 112), wie es in den dem Konzil vom Bischof E.-J. de Smedt vorgelegten
Grundsätzen des ökumenischen Dialogs heißt.

Der eigentliche Beweggrund dieser theologischen Bemühung ist die

Erneuerung der eigenen Kirche, die aber ohne Selbstkritik und ohne die
Öffnung nach den «Getrennten» hin unmöglich ist. Die Selbstkritik trifft
nicht allein die bestehende kirchliche Praxis (volkstümliche Marienverehrung,

S. 31, 49f.; «Verdienstkrämerei», S. 35; Wundergeschichten:
«Lourdes und Fatima ziehen immer weit über Gebühr», S. 62; «der ganze
Wust von religiösem Sensationsbedürfnis, Verkitschung des Heiligen...
usw.», S. 86), die Indifferenten oder die Integralisten, diese ökumenisch
«schwierigen» Durchschnittstypen (S. 41 f. 18), sondern auch den sturen
Dogmatismus. Der erfreuliche Ton des Buches, auch oder vor allem da, wo
es um heikle Fragen, um die Konversion (S. 115 ff. und die Mischehe (S. 134ff.)
geht, dürfte keineswegs als durch die wachsende Diasporasituation der
Kirche in den mitteleuropäischen Ländern erforderter taktischer Zug
angesehen werden, wohl aber als Konsequenz dieser Kritik und der ihr
entsprechenden positiven Einsichten. Am wichtigsten darunter ist vielleicht
das im Anschluß an Newman erfolgte Bewußtwerden der Geschichtlichkeit
der Dogmen, demzufolge diese nicht zeitlos und unverändert gültige Größen,
sondern helfende, wegweisende Antworten auf Zeitfragen sind. Ihre Gültigkeit

und ihr Wesen selbst bleibt allein in der ständigen Neuinterpretation
bewahrt (S. 96ff.). — Diese Auffassung schafft die Basis für das theologische
Gespräch zwischen den Konfessionen. In der Frage der Kirche z. B., wo sich
heute die Geister scheiden (S. 89), kommt die Verfasserin zur Feststellung:
«So sehr wir die Sichtbarkeit der Einen Kirche Jesu Christi als wesensnotwendig

und als vorhanden betonen müssen, so wenig dürfen wir diese Kirche
auf den sichtbaren Aspekt einschränken.» Das Wirken des Geistes ist nicht
«auf die Reichweite des Codex Iuris Canonici beschränkt» (S. 93). - Die
Öffnung nach den nicht-katholischen Kirchen hin wird in einer neuen
Grundhaltung vollzogen, zu der man sich selbst erziehen muß (S. 28). Wichtige
Elemente dieser Grundhaltung sind das Sich-Fragen-Lassen, und der
Versuch, «die Antwort eigenständig zu erarbeiten» (S. 31 f.). Zu dieser Bereitschaft

wird die «Askese des Sprachgebrauchs» (O. Karrer) gehören, daß also
ein ökumenischer Christ manche Worte vermeiden, andere verlernen, etliche
aber — die zu festen Formeln geworden sind — erklären muß. Die
Aufgeschlossenheit bedeutet gleichzeitig, daß «auch wir Katholiken Anliegen,
große Anliegen (H. Küng) an die evangelische Christenheit haben» (S. 55). —

Die ökumenische Theologie ist bescheiden; sie weiß darum, daß in der
heutigen Lage nicht auf alle Fragen eine volle Antwort gegeben werden kann



156 Rezensionen

(S. 34), - unrl konzentriert sich daher - und zwar mit Hilfe der gebildeten
Laien (S. 79f.) - auf eine ganzheitliche Gewissensbildung (S. 145). Besonders
geglückt ist in diesem Zusammenhang die Feststellung, daß die Diaspora-
uncl Dialogfähigkeit, welche auch die Bereitschaft zur Zusammenarbeit
impliziert - zwei Seiten der einen Sache sind (S. 46. 58f.).

Ist nun die Theologie so verstanden, so nimmt es niemand wunder, daß
die Hauptfrage des Buches, ob nämlich für diejenigen Christen, die um die
Wahrheitsfrage wissen, also nicht von dogmatischer Verschwommenheit her
denken (S. 23), die «Verbindung von seelsorglicher und ökumenischer
Verantwortung überhaupt möglich» sei, mit einem klaren ,Ta beantwortet wird
(S. 2Iff.). Nach der Interpretation der Autorin wurde diese Vereinbarkeit,
ja sogar wechselseitige Bezogenheit des zweifachen Dienstes, vom II.
Vatikanischen Konzil indirekt bestätigt (S. 24). Auf Grund dieser Bejahung
erörtert sie dann die Frage, wie die ökumenische Verantwortung die
verschiedenen Lebensbereiche der Kirche durchdringen mag, angefangen vom
Alltag der Seelsorge (Einzelgespräche, Hausgemeinde) bis zum Gottesdienst
und zur Sakramentenspendung. Dem Religionsunterricht (S. 58f.) sowie
der «ökumenischen Erziehung der künftigen Seelsorger und Theologen»
(S. 73ff.) kommt dabei eine besonders wichtige Rolle zu. - Die «zwei
speziellen Probleme», Konversion und Mischehe (S. 115ff.), sind mit Takt, mit
Kritik (besonders des seit 1918 geltenden Mischeherechtes, S. 132) und mit
dem Bitten um Verständnis der Nichtkatholiken behandelt. Die wichtigste
Aufgabe der ökumenischen Seelsorge hüben und drüben sollte darin
bestehen, die konfessionelle Atmosphäre zu entgiften (S. 138).

Das Buch, welches eines der vordringlichsten Probleme des kirchlichen
Lebens klar formuliert und seinen weit verzweigten Implikationen einfach,
auf allgemein verständliche Weise und aus großer Sachkenntnis heraus nachgeht,

verdient alle Beachtung von Seiten der evangelischen Christen. Jene
unvermeidlichen Teile des Buches, die uns zum Widerspruch herausrufen
(z. B. die Aussprüche über vorhandene Einheit der Kirche und das Petrusamt,

oder den vorgeschlagenen, seltsamen «Mittelweg» für die Beurteilung
der Mischehe: «unerlaubt, aber nicht ungültig», S. 139), müssen wir als die
Andersartigkeit des anderen, des Gesprächspartners, annehmen, vor der uns
die Aufgabe obliegt, unsere Standpunkte klarer und im selben Geist zu
umreißen, in dem L. Höfer denkt. - Dem Buch ist eine ausgezeichnete «Literatur

zur Einführung in ökumenische Theologie imd Spiritualität» beigefügt,
wo auch die evangelische Theologie - wenn auch nicht immer die wichtigste -
weitgehend beachtet wird. Ervin Välyi Nagy, Budapest

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau
Schweiz. The Ecumenical Review 18, 1 (1966) : H. H. Wolf, Christ at Work

in History (1-20); N. A. Nissiotis, Types and Problems of Ecumenical
Dialogue (39-57); A. F. Carrillo de Albornoz, The Ecumenical and World


	Rezensionen

