
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 2

Artikel: Die humanistischen Vorbilder der Erziehungsschrift Zwinglis

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die humanistischen Vorbilder der Erziehungs¬
schrift Zwingiis

Als im Jahre 1523 das Chorherrenstift am Großmünster zu Zürich
in eine dem Evangelium und seiner Ausbreitung dienende
Ausbildungsstätte umgewandelt werden sollte, entwarf Zwingli in der
kleinen Schrift «Quo pacto ingenui adolescentes formandi sint prae-
ceptiones pauculae» seine Auffassung von Erziehung und Bildung1.
Obwohl das Büchlein, in seiner 1524 erschienenen deutschen
Übersetzung «Lehrbüchlein» genannt2, sicher im innern Zusammenhang
mit der reformatorischen Erneuerung des Stiftes steht, ist es kein
trockenes Schulprogramm geworden, sondern eine lebendige
Schilderung dessen, was Zwingli von einem jungen Christen erwartete.
Die Widmung an seinen Stiefsohn Gerold Meyer von Knonau
unterstreicht die persönliche Eärbung.

Das Lehrbüchlein war schon mehrfach der Gegenstand von
Zusammenfassungen und Erläuterungen3. Die folgende Studie bietet

1 Lateinischer Urtext nach den Erstdrucken in Z Kritische Ausgabe
der Werke Zwingiis im Corpus Reformatorum, 1905ff.), Bd. II, S. 526-551.
Deutsche Übersetzung von Zwingli selbst in Z V, S. 427-447. Neudeutscher
Text in: Huldrych Zwingli, An den jungen Mann, hrg. von E. G. Rüseh
(1957). Auszüge u. a. in: Ulrich Zwingli, eine Auswahl aus seinen Schriften
(1918), S. 367-378, und: Huldrych Zwingli, Auswahl seiner Schriften (1962),
S. 163—168. Den Zusammenhang mit der Stiftsreform legt E. Egli in Z II,
S. 527—529 überzeugend dar. Vgl. auch J. Figi, Die innere Reorganisation des

Großmünsterstiftes in Zürich von 1519-1531 (1951), S. 75; K. Spillmann,
Zwingli und die Zürcher Schulverhältnisse: Zwingliana 11, 7 (1962), S. 427-
448, und die dort angegebene Literatur.

2 «Herr Ulrich Zwingli leerbiechlin, wie man die Knaben christlich under -

weysen und erziehen soll, mit kurtzer anzayge eines gantzen christlichen
lebens (1924).» Diese erste, stark an Wortlaut und Satzgefüge des Lateins
haftende Übersetzung stammt wahrscheinlich von Jacobus Ceporinus.

3 Die beste Darstellung der Materie bietet trotz manchen Mängeln immer
noch O. Rückert, Ulrich Zwingiis Ideen zur Erziehung und Bildung (1900).
Vgl. ferner: E. G. Rüsch, Die Erziehungsgrundsätze Huldrych Zwingiis:
Vom Heiligen in der Welt (1959), S. 72-98; O. Farner, Huldrych Zwingli, 3

(1954), S. 396-407; W. Meister, Volksbildung und Volkserziehung in der
Reformation Huldrych Zwingiis (1939), S. 16-54; W. Gut, Zwingli als
Erzieher: Zwingliana 6, 6 (1936), S. 289-306; W. Köhler, Die Geisteswelt
Ulrich Zwingiis (1920), S. 61-63; E. Gundert in: Geschichte der Erziehung
vom Anfang bis auf unsere Zeit, hrg. von Georg Schmid, 2, 2 (1889), S. 229-



E. G. Büsch 123

daher keine neue Übersicht; sie setzt die Kenntnis der kleinen
Schrift voraus. Hingegen ist dieses Werk Zwingiis bisher noch nie
in die Reihe der humanistischen Erziehungslehren und Bildungsschriften,

die ihm zeitlich voraufgehen, gestellt worden.
Selbst die gründliche Darstellung der pädagogischen Gedanken Zwinglis

von Oskar Rückert vergleicht, abgesehen von einem flüchtigen Hinweis auf
die Adolescentia Jakob Wimphelings, nur die antiken Erziehungsschriften
Plutarchs und Quintilians4. Der Humanismus lebte aber nicht nur in einer
unmittelbaren Beziehung zur klassischen Antike. Er war im Vollsinn des
Wortes eine «Renaissance», eine Neugeburt, die vieles aus der Antike
übernahm, es aber in charakteristischer Weise mit den christlich-mittelalterlichen
Überlieferungen verband. In dieser Bewegung, die gerade in der Pädagogik
eine Reihe wesentlicher Erzeugnisse hervorgebracht hat, stand auch Zwinglis
Erziehungsschrift. Erst ein Vergleich mit diesen Humanistenschriften
ermöglicht es, sie in ihrer Eigenart zu würdigen und ihre besondere reformatorische

Kraft sichtbar zu machen.
Die Aufgabe der Untersuchung besteht daher nicht darin, alle Zitate und

Anspielungen aus der antiken Literatur, die sich im Lehrbüchlein finden,
nachzuweisen. Zur Hauptsache ist dies bereits in der Ausgabe im Corpus
Reformatorum geschehen, wenn auch einige Ergänzungen möglich sind. Es
geht vielmehr darum, die Verwandtschaft Zwinglis mit den humanistischen
Erziehungslehren wie auch ihren Unterschied ihnen gegenüber aufzuzeigen.
Zwingli denkt in vielen Punkten nicht selbständig; er übernimmt die
Anschauungen der humanistischen Pädagogik. In entscheidenden Zügen ist er
jedoch selbständiger als es bisher, ohne Vergleich mit dieser Literatur,
erscheinen mochte.

Der Nachweis von Ähnlichkeiten oder Gegensätzen bedeutet nicht
ohne weiteres, daß Zwingli die betreffenden Erziehungsschriften
gekannt haben muß. Es läßt sich zwar wahrscheinlich machen, daß
ihm gewisse Bücher vorlagen, aber erstens bleibt es zumeist bei der
Wahrscheinlichkeit, zweitens geht die Absicht der Untersuchung
über die Feststellung einer literarischen Abhängigkeit hinaus. In den
meisten Fällen handelt es sich um eine im ganzen Zeitalter
verbreitete Denkweise, um einen Topos, eine allgemeine Redeweise der
humanistischen Erziehungsauffassung, die Zwingli im freien geisti-
249. Außerdem sind zu vergleichen die Artikel Zwingli in: Lexikon der
Pädagogik, 3 (Bern 1952), S. 495; Lexikon der Pädagogik, 5 (Freiburg i. Br.
1917), Sp. 1059-1066; W. Rein, Enzyklopädisches Handbuch der Pädagogik,
10 (1910), S. 670-677; K. A. Schmid, Encyklopädie des gesamten Er-
ziehungs- und Unterrichtswesens, 10 (1875), S. 759-796.

4 Auch die für die damalige Quellenlage hervorragende Arbeit über
Zwingli als Pädagoge von H. Masius in Schmids Encyklopädie, 10 (1875),
verweist nur nebenbei auf die Verwandtschaft mit P. P. Vergerio.



124 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

gen Verkehr mit den Zeitgenossen ohne literarische Berührung
zugeflossen sein kann5. Indem er solche Anregungen aufnahm und
selbständig verarbeitete, entstand das ansprechende Werklein, das

gleichzeitig den Stempel seines starken Geistes trägt und ebenso

kräftig dem Humanismus verpflichtet ist. Daher sprechen wir
bewußt nicht von «Quellen» im literarischen Sinn, sondern von
«Vorbildern» im Sinne einzelner Ausprägungen des herrschenden
Zeitgeistes.

1.

Als solche Vorbilder kommen im wesentlichen die folgenden
Schriften in Frage :

A. Aus dem Altertum :

1. Isokrates, Rede an Demonikus. Diese (unechte) Rede erscheint im
Humanismus oft als pädagogische Quelle, meist in der Übersetzung des

Rudolf Agricola d. Ä. So hat sie ein Freund Zwingiis, Joachim Vadian,
1511 in Wien in einem Sammelband pädagogischer Schriften
herausgegeben 6.

2. Plutarch, De liberis educandis. Auch diese (wahrscheinlich pseudo-)plut-
archische Schrift war im Humanismus sehr geschätzt, sowohl in der
Übersetzung des Guarino von Verona als auch in der lateinischen Wiedergabe

des Erasmus'.
3. Quintilian, Institutio oratoria, besonders Buch 1 und 2, in denen von

der Erziehung der Knaben, der künftigen Redner, gesprochen wird8.
4. Basilius d. Gr., Rede an die Jünglinge über den rechten Gebrauch der

heidnischen Literatur. Diese Schrift, die dem Humanismus eine Recht-

5 Rückert (A. 3) nimmt S. 9 eine «Bekanntschaft mit Quintilian als sicher,
wahrscheinlich sogar eine nähere Bekanntschaft» an, sagt aber mit Recht
S. 98: «Die geringen und noch dazu unsicheren Spuren einer Beeinflussung
durch Quintilian und Plutarch wird man eben nur ganz allgemein deuten
können als einen Beweis dafür, daß der Humanismus die geistige Heimat
des Reformators gewesen ist. »

6 Die Rede wird hier zitiert nach: Ausgewählte Schriften des Isokrates,
übersetzt von A. H. Christian (1854). Zur Echtheitsfrage: Pauly-Wissowa,
Realenzykl. d. klass. Altertumswiss. 9 (1916), Sp. 2195-2197. Zur Ausgabe
durch Vadian: E. G. Rüsch, Ein unbekanntes pädagogisches Werk Vadians:
Zwingliana 12, 3 (1965), S. 181-190.

' Vollständige Ausgabe mit griechisch-deutschem Text in der Reihe
«Tusculum» (1947). Deutsche Auszüge in: H. Walsemann, Pädagogische
Quellenschriften, 3 (1910), S. 16-25. Zur Echtheit: Pauly-Wissowa, 21,
S. 810f.

8 Übersetzung von Chr. Bossler und F. F. Baur (1865). Auszüge bei
Walsemann, a. a. O., S. 44-60.



der Erziehungsschrift Zwingiis 125

fertigung seiner Vertiefung in die antike Literatur bedeutete, war in der
Übersetzung des Lionardo Bruno weit verbreitet und findet sich in
manchen Sammelwerken9.

B. Aus dem Humanismus :

5. Pier Paolo Vergerio (1370-1444), De ingenuis moribus et liberalibus
artibus adulescentulorum liber. Diese um 1402 entstandene Schrift
wurde bald sehr beliebt und ist seit 1472 in vielen Drucken nachweisbar10.

6. Maffeo Vegio (1406-1458), De educatione liberorum et eorum claris
moribus libri VI. Erstdruck Mailand 1491. Es ist die umfassendste und
bedeutendste Erziehungsschrift des Frühhumanismus11.

7. Enea Silvio Piccolomini (1405-1464), De liberorum educatione. Die dem
jungen König Ladislaus von Böhmen gewidmete Schrift ist 1449
entstanden12.

8. Jakob Wimpheling (1450-1528), Adolescentia. Das 1500 erstmals ge¬
druckte Werk ist in den folgenden Jahren mit Erweiterungen des Gal-
linarius mehrfach aufgelegt worden13.

9. Johann Ulrich Surgant (um 1450-1503, Pfarrer und Professor in Basel),
Regimen studiosorum. Die 1503 erschienene Schrift ist Bruno Amerbach
und seinem Freundeskreis gewidmet14.

9 Übersetzimg: Basilius, Ausgewählte Schriften, 2, Bibliothek der
Kirchenväter (1925), S. 445-468.

10 C. Bischoff, Studien zu P. P. Vergerio d. Ä. (1909); K. A. Kopp, P. P.
Vergerio, der erste humanistische Pädagoge (1893). — Vergerio ist nicht zu
verwechseln mit dem späteren Bischof und Reformator gleichen Namens,
um 1497-1564.

11 Zitiert nach der Übersetzung von K. A. Kopp in: Bibliothek der
katholischen Pädagogik, 2 (1889), S. 22-220. Auch die Überschriften und die
Kapiteleinteilung folgen dieser Ausgabe. Vegios Werk geht später zuweilen
unter dem Namen des Humanisten Francesco Philelpho, z. B. Stiftsbibliothek
St. Gallen, Inkunabel 1161.

12 Zitiert nach der Übersetzung von P. Galliker in: Bibliothek der kath.
Pädagogik, 2 (1889), S. 241-298. Zu dieser Schrift sowie zu Plutarch,
Vergerio und Basilius vgl. E. G. Rüsch, Ein pädagogisches Sammelwerk aus der
Humanistenzeit. Codex 120 der Ministerialbibliothek zu Schaffhausen: Beilage

zum Jahresbericht der Kantonsschule Schaffhausen 1963/1964.
13 Verglichen nach den Drucken Straßburg 1500 mid 1514 (Stadtbibliothek

Schaffhausen).
14 Verglichen nach dem Druck Basel 1503 (Universitätsbibliothek Basel).

Zur Lebensgeschichte Surgants und zu seinem Einfluß auf Zwingli vgl. F.
Schmidt-Clausing, Johann Ulrich Surgant, ein Wegweiser des jungen Zwingli:
Zwingliana, 11, 5 (1961), S. 287—320. Dort wird auf S. 297 die Frage
aufgeworfen, ob Zwingli bei der Abfassimg des Lehrbüchleins von Surgants
Regimen studiosorum angeregt gewesen sei. Die Untersuchung ergibt, daß zwar
zwischen den beiden Schriften manche Berührungspunkte bestehen, daß



126 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

10. Erasmus von Rotterdam (1466-1536), Institutio christiani principis.
Ausgabe 1516, Basel. Die späteren Erziehungsschriften des Erasmus
wurden nicht beigezogen, da sie für Zwingiis Erziehungsschrift nicht in
Betracht fallen15.

11. Otho Brunfels (gest. 1534 in Bern), Aphorismi institutionis puerorum,
Straßburg 1519. Brunfels schrieb diese Erziehungslehre noch als
Karthäusermönch in Mainz. Er wandte sich bald der Reformation zu und
wirkte zuletzt als Stadtarzt in Bern16.

Von diesen Schriften hat Zwingli sicher gekannt :

Nr. 3. Quintilian (Walther Köhler, Huldrych Zwingiis Bibliothek Nr. 276)17.
Nr. 4. Basilius d. Gr. (Köhler Nr. 21).
Nr. 10. Erasmus (Köhler Nr. 358/359).

Sehr wahrscheinlich kannte Zwingli auch die pädagogischen
Schriften, die Vadian 1511 herausgegeben hatte. Es ist kaum
anzunehmen, daß er, der sich für alle Neuerscheinungen auf dem Büchermarkt

interessierte und mit Vadian verkehrte (eben in jenem Jahre
widmete ihm Vadian das Gedenkbüchlein auf Arbogast Strub18),
dieses Werk nie gesehen habe. Dann wäre neben Basilius auch die
Bekanntschaft mit Isokrates und Vergerio wahrscheinlich. Da eine

Beziehung Zwingiis zu Surgant und dessen Basler Schüler und
Freundeskreis als sicher gelten darf19, war ihm das Regimen studio-
sorum wohl nicht unbekannt. Otho Brunfels schließlich stand in

aber das Lehrbüchlein nach Aufbau und Inhalt den andern erwähnten
Erziehungsschriften wesentlich nähersteht.

15 Verglichen nach der Ausgabe Basel 1518 (Stiftsbibl. St. Gallen, Ink.
508). Auszüge einer deutschen Übersetzung in: W. Köhler, Desiderius
Erasmus. Ein Lebensbild in Auszügen aus seinen Werken (1917), S. 123-140.

16 Verglichen nach der Ausgabe Straßburg 1519 (Stiftsbibl. St. Gallen,
Ink. 329). Die interessanten Werke Surgants und Brunfels' werden in der
Literatur zur Geschichte der Pädagogik kaum je erwähnt.

17 W. Köhler, 84. Neujahrsblatt zum Besten des Waisenhauses in Zürich
(1921).

18 Elisabeth Brandstätter & H. Trümpy, Arbogast Strub, Gedächtnisbüchlein,

übersetzt und kommentiert, Vadian-Studien, 5 (1955). - Ob das
auf der Zentralbibliothek Zürich liegende Exemplar der pädagogischen
Ausgabe Vadians schon Zwingli vorgelegen hat, ließ sich nicht mehr ausmachen.
Köhler führt es im Verzeichnis der Bibliothek Zwinglis nicht auf. - Die
drei Briefe Zwinglis an Vadian in dessen Wiener Zeit (Z VII, S. 16, 19, 54)
berühren alle, wenn auch z. T. nur am Rande, pädagogische Fragen.

19 Schmidt-Clausing (A. 14), S. 313-320.



der Erziehungsschrift Zwingiis 127

brieflicher Verbindung mit Zwingli20. Daß dieser seine Erziehungsschrift

gekannt hat, scheint durchaus möglich.
Diese wenigen Hinweise, die sich unabhängig von der inhaltlichen

Analyse der Erziehungsschriften ergeben, lassen es als sicher
erscheinen, daß das Lehrbüchlein nicht ohne Kenntnis der zeitgenössischen

pädagogischen Literatur entstanden ist.

2.

Die charakteristischen Unterschiede zwischen humanistischer und
reformatorischer Pädagogik sind aber zu berücksichtigen.

a) Sie zeigen sich bereits bei einem Vergleich des Aufbaus der
Erziehungsschriften.

Vergerio gliedert seine Schrift in drei Teile: die charakterliche, die
geistigintellektuelle, die körperliche Bildung. Zum Kreise der Charakterbildung
gehören die Kennzeichen der guten natürlichen Anlagen, zu denen u. a.
«Studium laudis, amor gloriae» gezählt werden, sodann der Anschluß an das Vorbild

des bewährten Erwachsenen, Erörterungen über die jugendlichen Fehler,
über Staats- und Familienerziehung, Warnung vor Übermaß in Speise und
Trank, vor allem heilige Scheu vor Gott, Abscheu gegen den Aberglauben,
gegen Fluchen und leichtsinniges Schwören, Ehrfurcht vor dem Alter,
Geselligkeit und Höflichkeit, auch Offenheit für den Tadel. Die geistig-intellektuelle

Bildung umfaßt Anweisungen für die frühe Erziehung durch den
Lehrer und durchwandert dann die wissenschaftlichen Fächer: Philosophie,
d. h. im wesentlichen Ethik, Geschichte, die sieben freien Künste mit
besonderer Betonung der rhetorischen Bildung. Es folgen Einsichten über die
Begabungsunterschiede und über die Förderung und Hemmung des Lernens.
Der dritte Teil handelt von der Leibesbildung, von den militärischen Übungen,

vom Spiel und von der würdigen Kleidung.
Die Erziehungslehre des Maffeo Vegio spricht im ersten Teil über die

Pflichten der Eltern, wobei die heilige Monika, die Mutter Augustins, als
größtes Vorbild gelobt wird. Der zweite Teil handelt vom Unterricht der
Kinder im Sinne der Ausbildung von Intelligenz und Gedächtnis. Der dritte
Teil führt in die einzelnen freien Künste ein. Im Unterschied zu Vergerio
wird die Philosophie an den Schluß gestellt. Die Erziehung der Töchter wird
wieder durch einen Hinweis auf Monika bekräftigt. Das vierte Buch «Von
den Pflichten der Jünglinge gegen Gott und die Mitmenschen» lehrt die
Ehrfurcht vor Gott, vor den Eltern, die Achtung vor Waisen und Gastfreunden,
Lehrern und Obrigkeiten, Armen und Unglücklichen, vor dem weiblichen
Geschlecht und schließlich vor sich selbst. Dies leitet zum fünften Buch über,

20 Z VIII, S. 25.



123 E. G. Büsch, Die humanistischen Vorbilder

das unter den «Pflichten der Jünglinge gegen sich selbst» zur Hauptsache
von der Keuschheit und Sittsamkeit spricht. Das sechste Buch ergänzt die
Lehre von der Sittsamkeit durch Anweisungen über die Züchtigkeit der
Sitte je nach Ort und Zeitumständen.

Der Traktat des Enea Silvio setzt mit der doppelten Erziehungsrichtung
Körper und Geist ein. Zunächst werden Nahrung und Mäßigkeit behandelt,
dann die übrigen leiblichen Dinge. Von den Dingen des Glaubens, dem
«vorzüglichsten Gegenstand für christliche Knaben», der aber nur kurz besprochen

wird, geht der Verfasser zum weitaus größten Teil seiner Schrift, zum
geistigen Studium über, wo der Ausbildung im sprachlichen und rhetorischen
Bereich sehr viel Platz eingeräumt wird. Nur noch kurz durchgeht er nachher

die übrigen freien Künste und schließt mit der Empfehlung der
philosophischen Ethik.

Die Adolescentia Wimphelings geht von der Notwendigkeit der frühen
und guten Ausbildung der Kinder der höheren Stände aus, beschreibt dann
im Anschluß an Vergerio die Zeichen eines guten Charakters und verlangt
gute Bildung in Religion und Sitten. Es folgen zwanzig einzelne « Leges »

einer guten Erziehung : zuerst Gottesfurcht, dann Ehrfurcht vor den Eltern,
den Priestern, Warnung vor schlechter Gesellschaft, vor Geschwätzigkeit,
Muße, Luxus, Putzsucht usw. bis zum letzten Gesetz, der Bereitschaft, Tadel
anzunehmen. Nach kurzer Schilderung der Gegenseite, der «vicia», folgen
Zitate aus der antiken Literatur und aus zeitgenössischen pädagogischmoralischen

Schriften.
Nach einem Prolog über das Lob der Wissenschaften stellt Surgant 33

«considerationes», Betrachtungen über das für einen Studenten schickliche
Verhalten, an. Er reiht sie an einem Gang durch eine Tagesarbeit auf, beginnt
mit Anweisungen zur morgendlichen Anrufung Gottes, Regeln über das
Aufstehen und die Körperpflege, die Organisation des Studiums ; er spricht von
der Wahl der richtigen Lehrer, von der rechten Nahrung, den geistigen und
leiblichen Feinden eines guten Studiums, über Zeiteinteilung, Gehorsamspflichten,

über den rechten Gebrauch der Bücher, die moralische und
leibliche Gesundheit der Studenten und ihre Sitten, über Gedächtnisschulung,
gute und schlechte Gesellschaft. Er empfiehlt kleine Abendmahlzeiten,
gesunden aber nicht zu langen Schlaf. Die notwendigen moralischen
Eigenschaften der Studenten höherer Grade werden hervorgehoben. Erst in der
dreißigsten Betrachtung spricht er kurz von den freien Künsten. Die letzten
Betrachtungen gelten dem Lob der Theologie als der Wurzel und Krone
aller Wissenschaften. Die Ausführungen sind ganz auf das Leben eines
Pariser Studenten zugeschnitten. Deutlich treten die beiden Schwerpunkte
von Surgants persönlichen Interessen hervor: einerseits eine innige
Gebetsfrömmigkeit, andererseits breite medizinisch-hygienische Erörterungen21.

Erasmus ordnet seine Erziehungsanweisungen, die dem Amt eines Fürsten
dienen sollen, nach den Gesichtspunkten der charakterlichen Entwicklung,
der geistigen Ausbildung, in welcher das Vorbild Christus in den Vorder -

21 Zu Surgants starken populär-medizinischen Interessen vgl. Schmidt-
Clausing (A. 14), S. 296f.



der Erziehungsschrift Zwingiis 129

grund gerückt wird, und der politischen Kunst, in der besonders das
Kriegsproblem behandelt wird. Die Gesichtspunkte erscheinen nicht streng
voneinander getrennt.

Brunfels spricht in den ersten vier der insgesamt 50 Kapitel von den
Voraussetzungen der besten Erziehung und von den Anforderungen an den
Lehrer, im fünften bis neunten von der Bildung zur Beredsamkeit, im zehnten
bis achtzehnten von den Studien in den freien Künsten, worauf einzelne
moralische Anweisungen folgen, deren Ordnimg teilweise mit den Leges der
Adolescentia Wimphelings übereinstimmt. Das Schlußkapitel bringt eine
Zusammenfassung in Sinnsprüchen aus antiken Schriftstellern, u. a. aus
Isokrates22.

Gemeinsam ist allen diesen humanistischen Erziehungslehren die

Orientierung am Menschen, sei es an der Entwicklung vom Kind his
zum Erwachsenen und ihren Stufen, sei es an den verschiedenen
Gebieten des menschlichen Lehens und Wesens, sei es an den
Erfordernissen der gesellschaftlichen Stellung oder an den Bedürfnissen

und Voraussetzungen eines fruchtbaren Studiums.
Tritt man von hier aus an die Schrift Zwingiis heran, so fällt

sogleich die klare, durchsichtige Anordnung der Praeceptiones auf.
In der Einleitung nennt er sein Einteilungsprinzip selbst: «Dreifach
sind diese meine Unterweisungen. Der erste Teil gibt Bericht, wie
das zarte und weiche Gemüt eines Jünglings in den Dingen, die
Gott betreffen, gelenkt und unterrichtet werden soll. Der zweite
Teil unterrichtet den Jüngling in den Dingen, die ihn seihst
betreffen. Die dritten Anweisungen gehen dahin, wie der Jüngling sich

gegenüber den andern verhalten soll.»23 Die Entfaltung dieser drei
Wesensrichtungen des Menschen im Hauptteil wird vom Wid-
mungsschreiben und von der Schlußermahnung eingerahmt. So

wird schon in der Anordnung erkennbar, worin nach Zwingli das
Wesen der Erziehung besteht : im unauflösbaren Ineinander der drei
Urbeziehungen des Menschen zu Gott, zu sich selbst und zum
Mitmenschen. Dies ist das «Muster» (formula), nach welchem sich der
junge Gerold als ein lebendiges Bild (spirans ac vivum exemplar)
gestalten soll. Zwingli verliert sich nicht im Gestrüpp aller
möglichen erzieherischen Weisheiten, wie es die vorausgehenden
Erziehungsbücher vielfach tun. Er greift das Wesentliche heraus, ohne
das Bild des Menschen zu verkürzen. Die Beziehung zu Gott er-

22 Im Druck von 1519 als «Socrates ad Demonicum» bezeichnet.
23 Lateinische Formulierimg der drei Beziehungen: «In his, quae ad Deum

attinent... in his quae ad se... in his, quae ad alios spectant», Z II, S. 538.

9



130 E. G. Büsch, Die humanistischen Vorbilder

scheint nicht als eine Möglichkeit unter anderen irgendwo im Laufe
der Darstellung, wenn auch mit der üblichen Versicherung, es handle

sich natürlich um das Wichtigste ; sie steht vielmehr hei ihm zum
vornherein als Ausgangspunkt fest. Aus ihr folgt das rechte Werden
des jungen Menschen in seiner inneren Ordnung, und mit dieser ist
die Zuwendung zum Nächsten ebenso eng verbunden.

Ein Blick von Zwingli aus nach rückwärts zeigt die offensichtliche
Verwandtschaft mit Maffeo Vegio. Dieser befolgt im vierten und
fünften Buch eine ähnliche Anordnung: Pflichten gegen Gott, gegen
den Nächsten, gegen sich selbst. Es ist jener Teil seines Werkes, der
sich an den jungen Menschen selbst wendet, da die ersten drei
Bücher an die Eltern gerichtet sind, wie er am Schluß des dritten
Buches sagt. Da Zwingli ausdrücklich nicht «Unterweisungen für
die Kinder von der Wiege an geben will, auch nicht für die Anfänger
in der Schule», kann er Vegios drei erste Teile weglassen. Um so

auffälliger erscheint dann die Parallele zwischen dem andern Teil
Vegios und seiner eigenen Schrift. Weniger ausgeprägt, aber in der
Reihenfolge ähnlich, lautet die Anordnung bei Wimpheling: erstes
Gesetz ist die Ehre Gottes, dann folgen die Ehrfurcht vor den
Eltern, den Priestern, den Alten usw. und schließlich die persönlichen
moralischen Anweisungen. Brunfels behält die Ordnung Gott-
Eltern usw. bei, fügt aber die persönlichen Anweisungen vorher und
nachher zu. Surgant beginnt zwar mit der Empfehlung der Anrufung

Gottes, schließt sich dann aber ganz dem Tageslauf des

Studenten an. Zwingli hält sich enger an die Grundordnung Vegios.
Immerhin verfährt er auch ihr gegenüber insofern frei, als er bewußt
die Dinge, die den Menschen selbst betreffen, vor die Beziehung
zum Nächsten setzt, denn «wo einer in sich selbst recht und wohl
geordnet ist, wird er andern leicht helfen und raten können». Während

Vegio die Reihe Gott-Nächster-Ich in eine umfassendere

Ordnung stellt, in die Sittsamkeit «in Rücksicht auf die Personen,
dann auf die Sache und endlich auf Ort und Zeit»24, beschränkt
sich Zwingli auf die Ordnung der Personen.

Angesichts einer so deutlichen Beziehung zu Maffeo Vegio hält es

schwer, anzunehmen, Zwingli habe dieses Werk nicht gekannt. Eine
literarische Abhängigkeit muß jedoch nicht vorhegen, da die
Betrachtung des Menschen in den drei Urbeziehungen allgemeines
christliches Gedankengut ist, das sich schon in vorhumanistischen

24 Buch IV, cap. 3.



der Erziehungsschrift Zwingiis 131

Erziehungsschriften findet. Nach Vincentius von Beauvais (t 1264)
soll man die Knaben in drei Stücken belehren : über den Gehorsam,
der zuhöchst gegen Gott geübt werden muß, über die moralische
Fassung, die eigene feste Ordnung, und über das gesellige Betragen25.

Nach Hrabanus Maurus (f 856) ist es viererlei, das wir heben
sollen, eines, das über uns ist, Gott, ein zweites, das wir selbst sind,
die Seele, die nach Gottes Bild geschaffen ist, ein drittes, das neben
uns ist, der Mitmensch, ein viertes, das unter uns ist, der Leib26.
Ihre klassische Formulierung fand die Freiheitsbeziehung bereits in
der im Mittelalter und im Humanismus überaus einflußreichen
Lehrschrift Augustins De doctrina Christiana, wo er in I, 16 die drei
Richtungen der Liebe, die im göttlichen Liebesgebot zusammengefaßt

sind, entwickelt: die Gottesliebe, die rechte Selbstliebe, die
Nächstenliebe27. In diese ins christliche Altertum und ins Neue
Testament (Matth. 22, 37-38) zurückreichende Überlieferung28 tritt
Zwingli mit seiner Erziehungsschrift ein.

Blickt man von Zwingli aus vorwärts, so stößt man in der christlichen
Erziehungslehre immer wieder auf die drei Urbeziehungen als Umschreibung
des der Erziehung zugrunde liegenden Menschenbildes. Es sei nur ein Beispiel,
gleich des höchsten Ranges, erwähnt. Pestalozzi beschreibt in seiner Schrift
«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines Zeitalters und
Vaterlandes» das Erziehungsziel mit den folgenden Worten: «Das Individuum, wie
es dasteht vor Gott, vor seinem Nächsten und vor sich selbst, von Wahrheit

und Liebe in sich selber gegen Gott und den Nächsten ergriffen, ist die
einzige reine Basis der wahren Veredlung der Menschennatur und der sie
bezweckenden wahren Nationalkultur.»29 Diese Formulierung schließt sich
so eng an Zwingiis Lehrbüchlein an, daß eine, wenn nicht literarische, so doch

25 Vgl. K. Schmidt, Die Geschichte der Pädagogik, 2 (1861), S. 306.
26 De institutione clericorum, cap. IV, formuliert im Anschluß an

Augustin. Text bei E. Garin, Geschichte und Dokumente der abendländischen
Pädagogik, 1 (1964), S. 118.

27 Texte der Kirchenväter, 2 (1963), S. 452. Ähnliche, wenn auch nicht
so deutlich ausgeprägte Denkstrukturen im Dreierschema finden sich bei
Erasmus, Inst, princ. christ. : Gott als höchste Autorität - Fürst als sein
lebendiges klares Bild unter den Menschen, der in sich selbst ein helles Licht
der Weisheit tragen soll -, um wie die Sonne zum allgemeinen Besten, für
die andern Menschen zu leuchten. Auch Wimpheling kennt eine Dreiheit:
die Erziehung fördert «non solum Dei honorem et animarum salutem», sie

ist auch für das Zeitliche, für Königreiche, Städte und Republiken nützlich.
28 Im Anschluß an Augustin legt das Mittelalter die Worte «wie dich

selbst» im Liebesgebot als Aufforderimg zur rechten Selbstliebe aus.
29 Pestalozzi, Werke in Auswahl, hrg. v. P. Baumgartner, 8 (1949), S. 122.



132 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

sachliche Beziehung zwischen Zwingli und Pestalozzi als gewiß erscheint30.
Bekannt ist auch die dreifache Ehrfurcht vor dem, was über uns, was neben

uns, was unter uns ist, von der Goethe in der Pädagogischen Provinz in
«Wilhelm Meisters Wanderjahren» spricht. Nur darf man nicht übersehen,
daß nach Goethe diese dreifache Ehrfurcht nicht das Letzte ist, sondern
ihrerseits im Dienste der höchsten, der Ehrfurcht vor sich selbst, steht, womit
freilich das christlich-zwinglische Motiv wesentlich verschoben und verändert
erscheint31.

Jede Überbetonung einer dieser Beziehungen oder ihre gänzliche
Streichung läßt das Menschenbild in seiner Tiefe und Weite
entscheidend verkümmern. In der Überbetonung der ersten Beziehung
entsteht das Zerrbild des mönchisch-asketischen, des extrem religiösen

Menschenbildes, das die Pflege der eigenen Persönlichkeit, etwa
in der ausgesprochenen Leibfeindlichkeit, und im strengen Einsied-
lertum auch die Beziehungen zum Mitmenschen ausfallen läßt. Die
Überbetonung der Pflege des eigenen Innern führt zum Persönlichkeitskult

des bürgerlichen Zeitalters, sei es in der idealistischen oder
in der materialistischen Variante. Die Überbetonung der dritten
Beziehung unter Streichung der ersten und Verkümmerung der
zweiten läßt die kollektivistische Schmälerung des Menschenbildes
entstehen; sie kann aber auch in gefährlicher Weise selbst in einer
evangelisch sein wollenden Erziehungslehre auftreten, die den
Menschen ausschließlich in seinem «Sein-vom-andern-her» und «Auf-
den-andern-hin» erfassen will32. Nur die spannungsreiche unver-

30 Eine umfassende Darstellung der geistesgeschichtlichen Zusammenhänge

zwischen Pestalozzi und der Reformation fehlt. Der Aufsatz von L. v.
Muralt, Von Zwingli zu Pestalozzi, in: Der Historiker und die Geschichte
(1960), S. 118-140, entwirft hiezu einige wesentliche Linien.

31 In seinem im übrigen ausgezeichneten Buch «Grundformen des
Gegenstandsbezugs im Unterricht» (1964) kommt E. Martin auf S. 11-20 auf die
Dreiheiten in den Dimensionen menschlichen Bezogenseins bei Zwingli,
Comenius, Rousseau, Pestalozzi, Goethe und Kerschensteiner zu reden und
faßt dann in die drei Dimensionen zusammen: die übermenschliche der
Transzendenz, die mitmenschliche des Personhaften, die untermenschliche
des Sachlichen. Dabei übersieht er, daß Zwingiis Dreiheit die Sachwelt nicht
einbezieht, auch die erwähnte Formel Pestalozzis nicht. Martin geht wesentlich

von Pestalozzis «Abendstunde eines Einsiedlers» aus, in welcher die
Dreiheiten Gott-Ich-Nächster und Gott-Mensch-Sachwelt nebeneinander
vorkommen. Zwingiis Ordnung ist also rein personal gedacht. Der formale
Dreidimensionen-Bezug darf nicht dazu verleiten, inhaltlich verschiedene
Ordnungen zusammenzustellen.

32 So bei Margarete von Tiling, Grundlagen pädagogischen Denkens
(1932).



der Erziehungsschrift Zwingiis 133

kürzte Zusammenschau aller drei Beziehungen läßt den Menschen

zum Ebenbild Gottes im Sinne der Heiligen Schrift heranwachsen.
b) Der Unterschied zwischen humanistischer und reformatorischer

Pädagogik zeigt sich weiter bei einer näheren Betrachtung der
ersten Beziehung zu Gott. Sie fehlt zwar in keiner der erwähnten
Schriften, aber sie erscheint dort zumeist als Aufforderung, als
moralische Anweisimg zur höchstnotwendigen Verehrung Gottes.
Enea Silvio ergänzt sie durch einen Katalog religiös-kirchlicher
Forderungen: «Wir glauben, daß du Kenntnis habest von allem, was
einem Christen geziemt: Vom Gebete des Herrn, vom Gruße an die

seligste Jungfrau, vom Evangelium des hl. Johannes, vom
Glaubensbekenntnisse und anderen Gebeten. Man wird dich auch
unterrichtet haben über die Todsünden, über die Gaben des Heiligen
Geistes, über die Gebote des Herrn und die Werke der Barmherzigkeit,

über den Weg zur Rettung deiner Seele und zur Erlangung der
ewigen Glückseligkeit.»33 Wimpheling erwartet von der rechten
Erziehung eine Erneuerung der christlichen Religion und Kirche34.

Surgant beginnt mit Anweisungen zur Anrufung Gottes, Mariens
und der heiligen Anna ; er spricht kräftige Worte von der hohen
Bedeutung des Weihwassers und empfiehlt im ganzen Regimen immer
wieder das innige Gebet35.

Zwingli setzt demgegenüber mit einer auffälligen Zurückhaltung
ein: «Vor allen Dingen merke: menschliche Kraft vermag keines
Menschen Herz zum Glauben an den einen Gott zu ziehen, wenngleich

einer den berühmten redegewandten Perikles im Reden
überträfe. Das vermag allein der himmlische Vater, der uns zu sich zieht.»
Der christlich-humanistische Optimismus, daß man durch wahre
Bildung zum Glauben erziehen könne, ist gedämpft. Wohl soll man
die Jugend in Gottes Wort unterrichten, aber die Predigt des Wortes,

die mit den reinen lauteren Worten, wie sie der Mund Gottes
braucht, also mit der Heiligen Schrift geschehen soll, kann den
Menschen nicht zu Gott ziehen, wenn nicht der Geist Gottes
inwendig spricht und zieht. Es bleibt nur die Zuflucht zum Gebet zu

33 Cap. 11, deutsche Ausgabe, S. 258.
34 Adolescentia, cap. 2: «Catholicae ecclesiae ad pristinos sanctos mores

reformatio a pueris inchoanda esset.»
35 Trotz der christlich-humanistischen Reformfrömmigkeit Surgants

(Schmidt-Clausing [A. 14], S. 299) tritt man, von seinem Regimen
herkommend, mit Zwingiis Lehrbüchlein in eine andere Welt ein.



134 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

dem, «der allein gläubig macht, daß er mit seinem Geist den
erleuchte, den wir mit dem Wort unterrichten und lehren».

Es ist der Lehre Christi nicht ungemäß, fährt Zwingli weiter,
wenn die Jugend auch durch das Sichtbare zur Erkenntnis Gottes
geführt wird. Aus der Betrachtung des Weltgebäudes, seiner Schönheit

und weisen Ordnung wird die Vorsehung Gottes und das
menschliche Vertrauen zu ihr abgeleitet. Es ist stoisch-erasmisches
Gedankengut, das liier verarbeitet wird, eine Vorstufe zu den späteren

Ausführungen in «De Providentia». Aber damit ist das
«Geheimnis des Evangeliums» noch nicht verstanden. Dazu braucht der
Jüngling die Erkenntnis seiner Sünde. Er erfährt sie aus dem
Vergleich mit dem ersten Zustand des Menschen und mit der
Vollkommenheit und Heiligkeit Gottes. Da aber der Mensch die geforderte

Unschuld und Gerechtigkeit nicht mehr besitzt und sie von
sich aus nicht erringen kann, «liegen wir nun zwischen Tür und
Angel», d. h. zwischen Gottes Gesetz und unserem Versagen. Hier
tritt Christus für uns ein. Es folgt die Botschaft von der «freimilden
Gabe, die dem armen menschlichen Geschlecht von Gott durch
Christus gegeben ist»: ein kurzer Abriß der paulinisch-anselmischen
Reclitfertigungs- und Satisfaktionslehre, wie er in dieser Eorm für
Zwingli bezeichnend ist36. Christus erscheint nicht nur als Vorbild
und Leitstern des Lebens, wie in ausgedehntem Maß bei Erasmus,
sondern im Sinne der lutherischen Auffassung als Grund des Heils
und der Erlösung.

Solches Vertrauen auf Christus macht aber nicht faul und trag,
denn «wo Gott wirkt, brauchst du nicht ängsthch zu sein, daß die
Sache nicht recht gehe oder daß keine guten Werke geschähen».
Dieser Abschnitt klingt wie eine Vorwegnähme des Streites zwischen
Erasmus und Luther, der sich zum Teil auch um diese Frage drehte.
Zwingli begegnet damit auch dem Einwand, der von jeher dein
reformatorischen Denken vom Humanismus aus gemacht wurde : die
reformatorische Menschenauffassung mache eine Erziehung, die an
die guten Kräfte appellieren müsse, unmöglich. Zwingli weiß, daß

in dieser Frage mit theoretischen Erörterungen nichts gewonnen
ist: «Diese Ansicht kann man zwar nicht beweisen, aber erfahren
und üben, und nur die Gläubigen erfahren und entdecken, wie
Christus die Seinen nicht müßiggehen läßt und wie fröhlich und

36 Vgl. G. Locher, Die Theologie Huldrych Zwingiis im Lichte seiner
Christologie, 1 (1952), S. 134—155, besonders 147.



der Erziehungsschrift Zwingiis 135

mutig sie in seinem Werk sind.» Gerade wer das Geheimnis des

Evangeliums recht erlernt und recht versteht, der befleißigt sich,
recht und wahrhaftig zu leben. Freilich bleibt es dabei: «Zu hoch
und schwer sind diese Dinge im Hinblick auf unsere Kräfte», aber
der erste Teil des Lehrbüchleins schließt, für Zwingh bezeichnend,
mit dem biblischen Hinweis: «Dem Gläubigen sind alle Dinge
möglich.»

So wird die erste Beziehung des Menschen zu Gott nicht nur als

Forderung nach einer Erhebung zum Göttlichen oder als Anweisung
zu fleißiger Übung des religiösen Brauchtums ausgelegt, sondern die

ganze menschliche Existenz wird im erlösenden Heilswerk Christi
begründet. Im folgenden weist Zwingh immer wieder auf Christus
als Vorbild und Beispiel hin. Manchmal wird Christus in überraschenden

Zusammenhängen berufen, so bei der Empfehlung des Schweigens,

bei der Ablehnung des Kleiderluxus, bei der Bekämpfung des

Geizes, der Erlaubnis sittsamer Geselligkeiten, bei der Forderung
nach Wahrhaftigkeit. Alle diese Verweise auf das Vorbild Christi
gewinnen aber nur auf dem Hintergrund des ersten Teils und seiner

Evangeliumsbotschaft Kraft und Bedeutung. Das darf bei der
Auslegung des Lehrbüchleins nicht übersehen werden.

Die ganz auf Christus bezogene Verwendung des Vorbild-Gedankens

wird durch einen Vergleich mit den humanistischen Schriften
bestätigt. Im Lehrhüchlein fehlt weitgehend die sehr breite Füllung
des Vorbild-Denkens durch die großen Männer und Frauen der
Antike, die in den meisten Humanistenschriften in oft ermüdendem
Ausmaß vorgeführt wird. Auch die christliche Heiligenwelt, die
nahegelegen hätte, wird nicht aufgerufen. Vegio z. B. weist immer
wieder auf Monika als mächtiges Vorbild der Erzieherschaft hin.
Zwingli richtet das ganze Vorbild-Denken auf Christus aus. Selbst
die «christlichste» der Erziehungslehren, das Regimen Surgants,
führt Christus nur ganz am Rande ein37.

Nicht nur der Ursprung, sondern auch das Ziel der Erziehungslehre

liegt nach Zwingli in Christus. Die Zusammenfassung am
Schluß des Lehrbüchleins führt auf ihn zurück: «Was soll man noch
viel sagen? Der Jüngling soll allen Fleiß daran wenden, daß er den
Herrn Christus rein und lauter in sich hineintrinke; wenn das

geschieht, wird Christus ihn wohl weisen zu leben, zu reden, zu
handeln.»

37 Z. B. Cons. 15: die sanitas morum ist am besten bei Christus zu finden.



136 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

In der soteriologischen und christozentrischen Vertiefung der
ersten Beziehung zu Gott liegt das Besondere der reformatorischen
Pädagogik. Damit ist das Büchlein in der Tat eine «kurze Anzeige
des ganzen christlichen Lebens» geworden, wie Ceporin in der
Überschrift zur ersten deutschen Übersetzung sagt.

c) Der Vergleich in den Einzelheiten zeigt Zwingiis Schrift
zunächst in einer Reihe mit Vergerio, Enea Silvio, Wimpheling und
Surgant, insofern sie alle ihren Schriften ein persönliches
Widmungsschreiben an einen jungen Mann voransetzen38. Eine genauere
Parallele ergibt sich zu Enea Silvio. Wie sein Widmungsbrief an
Ladislaus von Böhmen sagt, bringt Enea, der damals noch Bischof
von Triest war, sein Erziehungsbuch dem jungen Fürsten «auf das

Geburtsfest des Herrn nach dem Vorbild der Kirche zum Geschenke
dar». Er nennt es klein, eine Gabe der Armut, die der Fürst
wohlwollend aufnehmen, nicht verschmähen und nicht nach ihrem Wert,
sondern nach ihrem Nutzen schätzen möge39. Zwingli überreichte
das Lehrbüchlein dem jungen Gerold Meyer als eine «Badenschenke

», d. h. als ein Geschenk bei der Rückkehr aus einer Kur in
Baden, da es «allgemeiner Brauch unter guten Freunden ist, die,
welche von Baden zurückkommen und auch die, welche noch baden,
so zu ehren». Auch er entschuldigt sich nach Humanistenart wegen
des geringen Wertes seiner Gabe: «Diese Lehren sollst du nicht nach
der zierlichen Form, sondern nach dem Inhalt und nach dem Herzen,

aus dem sie kommen, schätzen und werten.»
Eine weitere Parallele besteht zu Brunfels. Dieser nennt sein

Werk «Aphorismi institutionis puerorum». Zwingli überschreibt die
einzelnen Teile seines Büchleins auch «Aphorismi». Brunfels weist
darauf hin, daß seine Anweisungen «pauculae quidem, sed bonae»
seien. Zwingli nennt sein Büchlein «Praeceptiones pauculae». Brnn-
fels hat sein Werk in einem, höchstens zwei Monaten zusammengerafft,

wie er sagt. Zwingli schrieb seine Anweisungen in der «sich
selbst abgestohlenen» Zeit.

Auf solche Ähnlichkeiten sei kein Gewicht gelegt. Sie sind in der
ähnlichen Lage der Verfasser begründet, doch ist eine literarische
Berührung nicht ausgeschlossen, da die humanistischen Schrift-

38 Vadian widmet die Ausgabe der drei pädagogischen Schriften von 1511

drei jungen österreichischen Adligen. Motivisch sind alle diese Schreiben
verwandt mit der Einleitung zu Isokrates ad Demonicum.

39 Deutsche Ausgabe, S. 244.



der Erziehungsschrift Zwingiis 137

steller keine Hemmungen kannten, Formen, die von andern
geschaffen worden waren, wörtlich zu übernehmen.

Unter den Einzelanweisungen des zweiten Teils steht die Forderung

nach sprachlicher Bildung an erster Stelle. Äußerlich gesehen
verbindet sie die Erziehungslehre Zwingiis am deutlichsten mit dem
Humanismus, denn solche Belehrungen nehmen dort immer einen
breiten Raum ein, besonders bei Enea Silvio40. Aber dieser
überlieferte Stoff der humanistischen Bildungslehre wird nun bei Zwingli
charakteristisch in den eigenen Bau eingefügt. Die sprachliche
Bildung dient ihm in erster Linie der Kenntnis des Wortes Gottes, und
diese bildet die Voraussetzung für die schöne Gestaltung des eigenen
Innern. Wenig später, im Jahre 1524, wird Luther im Sendschreiben

an die Ratsherren über die Errichtung von Schulen die Notwendigkeit

der Sprachenkenntnis genau gleich begründen. Beide Reformatoren

stellen die humanistische Rhetorik ganz in den Dienst am
Worte Gottes.

Im einzelnen ergeben sich manche fast wörtliche Übereinstimmungen

mit den Vorgängern. Zwingli: «Deshalb soll man den Jüngling

zu den Quellen weisen.» Erasmus : «Das muß vor allem dem Herzen

des Fürsten fest eingeprägt werden, daß er Christus recht zu
schätzen weiß... und zwar unmittelbar aus den Quellen.»41 Hier
zeichnet sich eine Wandlung innerhalb des Humanismus ab. Noch
Enea Silvio versteht den Ruf «Zurück zu den Quellen» nur als

Hinwendung zur Literatur des Altertums42, während Erasmus unter
«Quelle» schon zur Hauptsache das Neue Testament oder mindestens
das christliche Altertum versteht; ebenso Zwingli.

Unter den verschiedenen Sprachen steht das Latein bei Zwingli
nicht in so hohem Rang wie bei Enea Silvio oder Erasmus. Er zieht
das Griechische und das Hebräische als die Sprachen der Heiligen

40 Sie machen mehr als die Hälfte seiner Erziehungsschrift aus. Manche
humanistische Bildungslehren vor Zwingli, die hier nicht einbezogen wurden,
sind im Grunde nichts anderes als Anleitungen zur Rhetorik und zur
intellektuellen Bildung, so z. B. die «Epistola de formandis studiis» des Rudolf
Agricola d. Ä. oder «De ratione studii» und «De instituendis pueris» des
Erasmus. Auch Melanchthons reizende kleine Schrift «Elementa puerilia»,
die mehrmals mit Zwingiis Lehrbüchlein zusammen gedruckt wurde (Z II,
S. 532/33), ist im Grunde eine Beispielsammlung für Anfänger im
Lateinunterricht.

41 Köhler (A. 15), S. 125.
42 Kap. 16, S. 267.



138 E. G. Riisch, Die humanistischen Vorbilder

Schrift deutlich vor ; das Latein will er nur nicht ganz unterlassen,
weil es allgemein üblich ist und weil man die Sache Christi auch bei
Leuten betreiben muß, die Latein sprechen. Auch Enea Silvio
empfiehlt das Studium des Griechischen43, aber aus ästhetischen und
politischen Gründen, während für Zwingli die Kenntnis der
Ursprache des Neuen Testaments allein wichtig ist. Überhaupt ist
Zwingiis Stellung gegenüber der sprachlichen Erziehung freier als

diejenige Enea Silvios. Sie wird bei ihm nicht nur wesentlich kürzer
behandelt, während Enea sie - in einer Erziehungsschrift für einen
Fürsten! - in langweiliger Breite bis Inn zu Fragen der
Rechtschreibung vorführt. Zwingli wehrt sich gegen eine Überschätzung
an sich: «Die Sprachen nur zur Gewinnsucht und Ausnützung zu
mißbrauchen, davon soll ein Christenmensch weit entfernt sein;
denn die Sprachen sind Gaben des Heiligen Geistes.»

Die Warnung, man solle an den gefährlichen Dingen, die aus der
antiken Literatur geschöpft werden könnten, vorbeigehen wie
Odysseus an den Sirenen, ist ein verbreitetes Motiv. Es findet sich
u. a. bei Enea Silvio und Brunfels. Sein Ursprung liegt in der
Erziehungsschrift Basilius des Großen44.

Die meisten Humanisten rügen die Geschwätzigkeit, mit starker
Betonung besonders Vegio, Wimpheling, Brunfels und Surgant. Der
Hinweis, daß die Alten schreiben, einige hätten nicht nur die Sprachfehler,

sondern auch die unschönen äußerlichen Gebärden
übernommen, geht wohl auf Quintilian zurück45. Die Forderung nach
Übereinstimmung von Inhalt der Rede und Zucht im Mienenspiel
läuft weitgehend mit den entsprechenden Abschnitten bei Vegio
parallel46.

Die Bemerkungen über Weingenuß, Essen und Kleider sind
allgemeine Loci solcher Schriften, wenn auch in verschiedener Anordnung
und Betonung. Zwingiis Reihenfolge entspricht ungefähr Enea Silvio
und Wimpheling. Originell scheint seine Begründung der Ablehnung
des Kleiderluxus mit dem Hinweis darauf, daß «Gottes und der

Jungfrau Sohn in der Krippe weinte und nicht mehr Windeln hatte,
in die er gewickelt werden konnte, als die Jungfrau Maria, die sich

zu dieser Geburt noch nicht gerüstet hatte, gerade mit sich trug».

43 Kap. 24, S. 277.
44 Rede an die Jünglinge, S. 450; Enea Silvio, Kap. 14, S. 265; Brunfels,

cap. VII, 7 und 27.
45 Inst. or. I, 11. 46 Buch V, Kap. 2 u. 3.



der Erziehungsschrift Zwingiis 139

Im Abschnitt über die Liebe ist die Wandlung der Auffassung
deutlich sichtbar. In den Schriften von Vegio bis Brunfels steht die

Warnung vor Unkeuschheit und die Forderung nach strenger
Enthaltsamkeit im Vordergrund. Daß Surgant ein hohes Lob der
Jungfräulichkeit singt und Bruno Amerbach ermahnt, sich diesen Schatz

zu bewahren, um nicht den Tieren gleich zu werden47, ist für einen
Priester selbstverständlich. Aber selbst Brunfels, der bald nach der
Abfassung seiner Schrift zur Reformation überging, steht noch ganz
im Banne der mönchisch-asketischen Anschauung, wenn er in
beschwörenden Worten von jedem Umgang mit Frauen, ja nur schon

von ihrem Anblick, abrät18. Zwingli geht ganz unbefangen auf die

Lage des Jugendlichen ein. Will einer lieben, so fasse er das «Liebhaben

und Holdwerden» als Ritterschaft gegen die unsinnige
Buhlschaft auf. Er erwähle sich eine, deren Sitten er auch in der Ehe
allezeit gut leiden kann. Mit ihr darf er Umgang haben, doch unbefleckt

bis zur Ehe und in ganzer Treue. Hier ist die
mönchischmittelalterliche Zurückhaltung gegenüber der Frau verschwunden.
Frei und offen spricht Zwingli mit einem jungen Menschen über die
Liebe, aber er wehrt gleichzeitig die in der Renaissance weitverbreitete

Zuchtlosigkeit im Umgang der Geschlechter klar ab49.

Die Warnung vor Geldgier weist auf Erasmus zurück. Er verlangt
vom Fürsten weise Zurückhaltung sowohl im eigenen Besitz als in
der Ländergier60. Wie bei ihm, so ist die Warnung auch bei Zwingli
politisch mitbegründet, als Abwehr der Habgier, die das Gemeinwesen

zerstört. In der Zeit der ausländischen Soldzahlungen und
«Pensionengelder» gefährdete sie gerade die Eidgenossenschaft aufs
schwerste. Darum greift Zwingli hier zur höchsten Begründung einer
moralischen Forderung, zu Christus selbst: «Nur durch Christus
können wir dieses Laster töten, wenn wir mit großem Eifer immer

47 Regimen, cons. 8.
48 Cap. 35, De pudicitia et eastitate.
49 Wenn Rückert (A. 3), S. 49, von der «ängstlichen Sorgfalt, die in der

,Badenschenke' den Liebesdingen zugewendet wird», spricht, so hat er die
wirklichen Verhältnisse völlig verkannt. Im Vergleich zu allen andern
Humanistenerziehern erweist sich Zwingli im Gegenteil erstaunlich frei von
jeder Ängstlichkeit - es sei denn, man wolle die feste moralische Haltung,
die er an den Tag legt, schon als Ängstlichkeit betrachten. Hier wie auch
sonst zeigt sich der Mangel Rückerts, daß er die Humanistenerzieher nicht
zum Vergleich beizieht.

50 Köhler (A. 15), S. 125. 126. 130.



140 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

ihm nachfolgen, denn was hat er anderes getan als diesem Laster
wehren »

Von den in den meisten Humanistenschriften breit ausgeführten
Unterweisungen in den freien Künsten ist bei Zwingli nur der Hinweis

auf die mathematischen Wissenschaften stehengeblieben. Hierin

berührt er sich eng mit Surgant, der in einem einzigen Kapitel
wenigstens auf das Trivium, Grammatik, Dialektik, Rhetorik
hinweist und die übrigen Künste nur erwähnt. Für beide tritt die
formale Bildung in den Hintergrund; wichtiger ist die Bildung des

Charakters, für Zwingli besonders che Unterweisung in Gottes Wort
und die staatsbürgerliche Erziehung. Selbst die geliebte Musik
erwähnt er nur nebenbei, wahrscheinlich weil er ihr keinen eigentlichen

Bildungswert zumißt61. Der Inhalt des Hinweises - man soll
die mathematischen Wissenschaften nicht verachten, weil sie Nutzen

bringen, man soll aber nicht zu lange darin verweilen - stimmt
fast wörtlich mit Enea Silvio und Brunfels überein52. Die gemeinsame

Anschauung vom Unwert dieser Wissenschaften geht, worauf
Brunfels in einer Randbemerkung hinweist, auf den 28. Brief Sene-

cas an Lucilius zurück, der ausführlich von diesen «unnützen»
Wissenschaften spricht.

Der Abschnitt über das Fechten und den Krieg mit seiner strikten
Einschränkung des Krieges auf die reine Verteidigung ist stark von
Erasmus geprägt, dessen Pazifismus, wie er sich in der «Querela
pacis» von 1516 ausspricht, auch in der «Institutio principis christi -

ani» vom Fürsten Friedensliebe verlangt: «Ein guter Fürst soll
überhaupt keinen Krieg anfangen, es sei denn, er habe alles versucht
und der Krieg ist unvermeidlich geworden. Denkt man so, so wird
kaum je ein Krieg ausbrechen.»53

Der Abschluß des zweiten Teils, die Warnung vor Müßiggang, ist
wieder ein gebräuchlicher Locus der Erziehungslehren. Auch Vegio
bringt sie am Schluß des Teiles über die Pflichten des Jünglings
gegen sich selbst. Während er aber die rechte Zeitausfüllung im
Studium der Wissenschaften erblickt, fordert Zwingli «ein Handwerk,

womit er sich ernähren kann», mit deutlicher Spitze gegen

51 Die Belege hiezu bei Rückert (A. 3), S. 86-88.
52 Enea Silvio, Kap. 35, deutsche Ausgabe, S. 295; Brunfels, cap. 10, De

studio disciplinarum liberalium et mathematicarum.
53 Köhler (A. 15), S. 138.



der Erziehungsschrift Zwingiis 141

jenen Müßiggang, den er im zeitgenössischen Mönch- und Priester-
tum verkörpert sah54.

d) Der dritte Teil setzt mit einer kurzen christologischen Begründung

der Beziehung zum Nächsten ein: «Zuerst soll ein freies edles
Herz zu sich selbst sprechen : Christus hat sich seihst für uns in den
Tod gegeben und ist der Unsrige geworden, also mußt auch du dich
selbst allen Menschen zum Nutzen und zum Guten anerbieten und
dargehen, darfst nicht meinen, du seiest allein dein; vielmehr
gehörst du den andern an. Denn wir sind nicht dazu geboren, daß wir
uns selbst leben, sondern daß wir allen alles werden.»

Die erste Beziehung zum Nächsten erblickt Zwingli im Dienst an
der «Christenheit», am gemeinen Nutzen, am Vaterland. Hier klingt
die ganze Ausrichtung der humanistischen Pädagogik auf den Dienst
am Gemeinwohl an, da sie wesentlich Fürstenerziehung und damit
staatsbürgerliche Erziehung ist. Zwingli wendet diesen Dienst am
Gemeinwesen seiner Umwelt entsprechend ins Republikanisch-
Demokratische und legt besonderes Gewicht auf che echte Uneigen-
nützigkeit, in der Erkenntnis, daß gerade im scheinbar aufopfernden
Dienst für andere sich nur zu leicht die Ruhmsucht einschleicht.
Das ausgesprochene Renaissancemotiv der Ruhmbegierde als Grund
politischer Tätigkeit, bei Vergerio als «amor gloriae» auch auf die

Erziehung angewandt, wird bei Zwingli verneint. Schon Erasmus
hatte die Erziehung des Fürsten nicht anders aufgefaßt, wenn er
ihn nach Kräften vor der falschen Ruhmsucht und der Schmeichelei
warnt55.

Die Mahnung, Glück und Unglück der andern wie ein eigenes
Widerfahrnis zu betrachten, ist zwar auf eine Seneca-Stelle gegründet,

spielt aber auch auf manche Stellen des Neuen Testaments
an56. Echt antik ist die Eingrenzung, in diesen Gemütsbewegungen
Maß zu halten und alles mit Gleichmut zu ertragen. Das bekannte

54 Zwingiis Bemerkung über die Stadt Marseille, die keine Müßiggänger
duldete, hat ihr Vorbild bei Erasmus Inst, princ. ehrist., wo es mit deutlich
antiklerikaler Spitze heißt : « Sacrificulos qui ad questum sacra quaedam
circumferebant oppidatim, quo religionis praetextu sectarentur ocium ac
luxum, Massylienses in civitatem suam non recipiebant. »

55 Die Inst, princ. christ, hat einen eigenen Abschnitt «De adulatione
vitanda principi».

56 Die Seneca-Stelle, aus der Zwingli nicht wörtlich zitiert, wird Z II,
S. 548 Anm. 1 angeführt. Im Neuen Testament vgl. 1. Kor. 12, 26; Rom. 12,
15.



142 E. O. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

Motiv geht von Sokrates aus, wird von Plutarch aufgenommen und
von Vergerio der ganzen Humanistenpädagogik weitergegeben.

In der Frage der «zimlichen Fröuden», der Verwandtenfeste, der

jährlichen Spiele und Feiern, erweist sich Zwingli, ähnlich wie in der
Frage der Liebe, freier und unbefangener als Vegio, der die jugendlichen

Vergnügungen dieser Art nur in schlechtem Licht zu sehen

vermag57. Zwingli bekräftigt seine Haltung mit dem Hinweis auf
Christus, der eine Hochzeit nicht verachtet habe (Joh. 2, 1-10), er
verlangt aber, daß sich alles in geziemender Öffentlichkeit und nicht
in schamloser Heimlichkeit abspiele. Auch Surgant erlaubt dem
Studenten etwelche Vergnügungen in Gesellschaft, doch nur selten,
vorsichtig und nur mit Erlaubnis der Lehrer58.

Der Abschnitt über die Gemeindeversammlungen ist auf die
eidgenössischen Verhältnisse zugeschnitten. Die Zurückhaltung Zwing-
lis gegenüber der Teilnahme der Jugendlichen an den «publici con-

gressus» und «coetus», womit die Landsgemeinden gemeint sind, hat
ihren Grund in üblen Erfahrungen, die er in der «Göttlichen
Ermahnung an die Eidgenossen zu Schwyz» von 1522 beschreibt. Das
Hin und Her der Landsgemeindebeschlüsse in Schwyz über die
Beteiligung am französischen Soldbündnis im Jahre 1522, also ein Jahr
vor der Abfassung des Lehrbüchleins, bot in der Tat einen betrüblichen

Anschauungsunterricht59.
«Nächst Gott soll man die Eltern in hohen Ehren und wert halten,

wie es auch bei den Heiden und Ungläubigen Brauch ist.» Damit
spielt Zwingli wohl auf Isokrates an, der in cap. 4 seiner Erziehungsschrift

zweimal die Reihenfolge Goitesfurcht-Elternehrung
aufstellt, ebenso auf Plutarch, in dessen cap. 10 die Folge lautet : «Wie

wir uns gegen die Götter, gegen Eltern und Ältere, gegen Gesetze

usw. benehmen sollen.» Ähnliche Anordnungen sind seit Vergerio
und Vegio in den Humanistenschriften üblich. Zwingli trennt sich
insofern von ihr, als er die Gottesfurcht im ersten Teil, die Elternehrung

im dritten behandelt. Doch ist der Nachklang der
antikhumanistischen Ordnung in der Formulierung «Nächst Gott die

67 Buch I, Kap. 14, deutsche Ausgabe, 8. 40.
68 Regimen, cons. 10.
69 Über die demagogischen, durch die ausländischen Geldzahlungen

beeinflußten Umtriebe auf den Gemeindeversammlungen spricht er in Z I,
S. 180. Zu den Vorgängen in Schwyz vgl. die Einleitung zu «Eine göttliche
Vermahnung», Z I, S. 157.



der Erziehungsschrift Zwingiis 143

Eltern» vernehmbar60. Daß er gerade an dieser Stelle auf die
«Heiden und Ungläubigen» hinweist, macht die Kenntnis der Stellen
aus Isokrates und Plutarch höchst wahrscheinlich.

Die Reihenfolge Elternehrung-Meidung des Zorns-erlaubte Kurzweil

scheint etwas zufällig. Hier mag die Bemerkung im Schlußwort,
daß die Praeceptiones «ungeordnet zerstreut liegen», zutreffen. In
der Schrift von Brunfels findet sich in cap. 42 ein eigener Abschnitt
«De ira fugienda et refrenandis passionibus». Das Motiv ist antik.
Im Hintergrund steht die Abhandlung «De ira» von Seneca, in der
sich auch der Hinweis auf die «heiße Ursache» des Zornes findet61.

Die meisten Humanistenerzieher äußern sich ausführlich über die
erlaubten und verbotenen Spiele. Mit ihnen ist Zwingli der Ansicht,
daß gewisse Spiele gestattet werden können, wenn auch nur «im
Vorbeigehen». Ebenso einig ist er in der strengen Verwerfung aller
Glücksspiele, insbesondere der Würfelspiele, gegen welche sich auch
Vegio scharf wendet62. Zwingli unterscheidet zwischen Spielen, die
«entweder belehrend oder dann zur Leibesübung dienlich sind». Zu
den ersten gehören Zahlenspiele und das Schachspiel. Hier ist er
anderer Meinung als Vegio, der das Schachspiel als zu anstrengend
verwirft, während Zwingli ihm geradezu einen Schulungswert in
Strategie und Taktik zumißt, wie die Ausdrücke «auslaufen, an sich
halten, Vorhut stellen und Hinterhalt legen» zeigen63. Bei den Spielen,

die den Leib üben, erwähnt er Laufen, Springen, Steinstoßen,
Eechten und Ringen als alteidgenössische Übungen. Mit Ausnahme
des Fechtens sind es die Spiele, die auf dem Bild aus Diebold Schil-
ings Luzerner Chronik von 1513 vom Volksfest auf dem Brühl zu Ein-

60 Im Anhang zu Wimphelings Adolescentia ist ein Erziehungsgedicht
Hermanns von dem Busche «De institutione adolescentum ad bonos mores»
abgedruckt. Dieser humanistische Wanderlehrer, der sich später der
Reformation zugewandt hat, stellt in der Ehrfurcht die Reihe «Gott-Maria-
Tugend» auf. Nach der Marienpredigt von 1522 wäre diese Ordnung für
Zwingli nicht mehr denkbar gewesen.

61 De ira II, 19. Auch Surgant nennt die iracundia unter den sieben Feinden

des Studiums; consid. 8.
62 Buch III, Kap. 7, deutsche Ausgabe, S. 117. Zum Würfelspiel in der

Renaissance vgl. J. Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien
(Ges.-Ausg. 5), S. 312.

63 In seinem cap. 15 De ludis schildert Brunfels im Anschluß an die
Utopia des Thomas Morus ein Kampfspiel zwischen Tugend und Laster,
worin viele ähnliche Ausdrücke wie in Zwinglis Beschreibung des Schachspiels

vorkommen.



144 E. G. Büsch, Die humanistischen Vorbilder

siedeln erscheinen64. Vergleicht man mit den körperlichen Spielen,
die Vegio aufzählt (Reiten, Bogenschießen, Schleuderschwingen,
Speerwerfen, Ringen) oder Enea Silvio (Bogenschießen,
Schleuderschwingen, Lanzenwerfen, Pferdetummeln, Jagen, Schwimmen,
Ball- und Reifspiel)65, so tritt wieder die enge Beziehung der
Pädagogik Zwingiis zu den eidgenössischen Verhältnissen hervor. Über
das Schwimmen, in dem er keinen großen Nutzen findet, urteilt er
anders als Enea Silvio; er gibt auch selber zu, daß die von ihm
angeführten Beispiele aus dem Altertum das Schwimmen als nützlich

erweisen. Seine Meinung mag mit der weitverbreiteten Ablehnung

dieses Sportes im 16. Jahrhundert zusammenhängen66 und ist
vielleicht durch Erasmus beeinflußt, der einmal sagt : «Natandi artis
praestat spectatorem esse potius quam actorern.»67

Die letzte Praeceptio, die ausführliche Mahnung zur Wahrhaftigkeit

in Rede und Handeln, hat ihren Vorläufer bei Brunfels cap. 18

De mendacio fugiendo et dicenda veritate. Bei Zwingli steht Christus
im Mittelpunkt der Mahnung: «Einem Christenmenschen ist
geboten, die Wahrheit mit seinem Nächsten zu reden; Christus aber
ist die Wahrheit. Deshalb soll ein Christenmensch der Wahrheit
beständig anhangen.»

3.

Die vergleichende Untersuchung führt zu folgenden Schlüssen:
a) Zwingli hat sich zweifellos mit der pädagogischen Literatur des

Humanismus befaßt. Sowohl die Ähnlichkeit des Gesamtaufrisses
mit Vegio als auch manche einzelne Parallelen bezeugen, daß er seine

Praeceptiones nicht frei gestaltet, sondern auf der pädagogischen
Uberlieferung aufgebaut hat. Wenn er in der Einleitung zum
Lehrbüchlein sagt, er habe sich schon vorzeiten vorgenommen, eine
Erziehungsschrift zu schreiben, so hat er gewiß die entsprechenden
Vorarbeiten geleistet und die Literatur wenigstens im allgemeinen

64 Vgl. die Abbildung 2 in der Ausgabe des Lehrbüchleins von 1957. Im
Hintergrund dieser Spielreihe steht das antike Pentathlon.

65 Vegio: Buch III, Kap. 6, deutsche Ausgabe, S. 116. Enea Silvio:
deutsche Ausgabe, S. 248.

66 Die Belege hiezu bei Rückert (A. 3), S. 34.
67 Zitat bei Masius (A. 4), S. 778. Surgant hingegen gestattet seinen

Pariser Studenten ein gelegentliches Bad in der Seine: cons. 10.



der Erziehungsschrift Zwingiis 145

eingesehen, auch wenn er darin immer wieder durch den Drang der
Tagesgeschäfte gehindert worden ist. Sichere Bekanntschaft mit
Erasmus, Basilius und Quintilian darf man voraussetzen. Die
wahrscheinlich anzunehmende Kenntnis dehnt sich aber, wie die
Untersuchung zeigte, auf alle genannten Schriften aus.

b) Zwingli hat die überlieferten Lehrstücke der humanistischen
Pädagogik teilweise übernommen, vor allem die Betonung der
Beredsamkeit, der sprachlichen Bildung. Er hat aber diesen Stoff
selbständig gekürzt und nach seinen eigenen Gesichtspunkten gestaltet.
Die zahllosen wörtlichen Parallelen und Zitate aus Vorgängern, sei

es unter Quellenangabe, sei es stillschweigend, wie sie sich in den
meisten humanistischen Schriften finden, sind bei ihm sehr stark
eingeschränkt, nicht nur wegen der geplanten Kürze des

Lehrbüchleins, sondern auch weil hier ein überlegener kräftiger Geist sich
des vorhandenen Stoffes bemächtigt hat, ein Geist, der aus einer
Überfülle von Möglichkeiten die ihm zusagenden herausgreift.

c) Diese eigene Wahl geschieht nach klaren Gesichtspunkten. Die
reformatorische Erkenntnis, die Begründung der Ethik in der
Rechtfertigungslehre und in der Christozentrik führen, nach Ansätzen bei
Erasmus, über den christlichen Humanismus hinaus und lassen das
Lehrbüchlein als ausgesprochen reformatorische Pädagogik
erscheinen.

d) Im dritten Teil hat Zwingli die eidgenössischen Überlieferungen
(Verpflichtung des Einzelnen auf das öffentliche Wohl, vaterländischwehrhafte

Spiele) als Auswahlprinzip walten lassen. War die
frühhumanistische Pädagogik von Vergerio bis Erasmus wesentlich als

Eürstenerziehung gedacht, so hat Zwingli die Demokratisierung, die
sich bei Wimpbeling und Brunfels anbahnt, vollendet. Zwar wendet
sich sein Büchlein an einen Junker, aber der besondere gesellschaftliche

Stand des Zöglings spielt offensichtlich keine wesentliche Rolle
mehr. Trotz seiner ursprünglichen Verbindung mit der Reform des

Großmünsterstiftes ist es keine Schrift für Studenten geworden, wie
das Regimen Surgants, sondern ein Büchlein, das sich an den Jüngling

im allgemeinen wenden will.
e) Betrachtet man Zwingiis Erziehungslehre auf dem Hintergrund

der humanistischen und spätmittelalterlichen Pädagogik, so
beweist es sowohl in der theoretischen als in der praktischen Sicht
der Probleme die neue Welt der Reformation. Es bezeugt aber
zugleich, daß in der Reformation das vom Humanismus errungene

10



146 E. G. Rüsch, Die humanistischen Vorbilder

Gut weitgehend bewahrt und lebendig fortgepflanzt wurde. Humanismus

und Reformation widersprechen sich bei Zwingli nicht. Das
humanistische Erbe bildet den Stoff, den das reformatorische Denken

neu formt68.
Hieraus ergeben sich zwei Folgerungen für die Pädagogik der

Gegenwart. Die Ansicht, es gebe keine besondere evangelische
Pädagogik, da die Erziehung ein «weltlich Geschäft» sei, oder sie könne
höchstens darin bestehen, daß der Erzieher für sich ein evangelischer
Christ sei, kann sich nicht auf die Reformation berufen. Wenn die
evangelische Erkenntnis eine lebendige Kraft ist, so wird sie immer
den pädagogisch-psychologischen Stoff nach ihren Gesichtspunkten
bearbeiten und ordnen, wie es auch jede andere kraftvolle Welt- und
Menschenbetrachtung tut. Da die reformatorische Sicht des
Menschen eine durchaus klare, mit biblischen Horizonten umgrenzbare
Größe ist69, kann es nicht ausbleiben, daß sie heute wie zur Zeit
Zwingiis aktiv gestaltend in die pädagogische Arbeit eingreift70.

Auf der andern Seite wird die evangelische Erziehungslehre die
Welt der Pädagogik offen anerkennen und in ein sachliches
Gespräch mit ihr eintreten. Eine Verdächtigung oder gar Verneinung
pädagogischer und psychologischer Erkenntnisse als «weltlich» oder
«ungläubig» kommt nicht in Frage. Die evangelische Erziehungs-

68 Rückert (A. 3) sagt S. 27 : «An speziellen humanistischen Eigentümlichkeiten

im einzelnen ist in der ,Badenschenke' gewiß kein Mangel, aber
die Grundakkorde muten uns durchaus nicht an wie Klänge aus dem klassischen

Altertum. » Daran ist richtig, daß die Grundhaltung des Lehrbüchleins
eindeutig reformatorisch ist. Aber sein Humanismus besteht keineswegs nur
in der äußerlichen Übernahme einiger speziell-humanistischer Eigentümlichkeiten.

Vielmehr gehen gerade im Lehrbüchlein bei Zwingli Humanismus
und Reformation auch inhaltlich eine unauflösliche Verbindung ein, wobei
unter Humanismus nicht einfach das «klassische Altertum» verstanden werden

darf, sondern der christliche Humanismus, den die erwähnten
Erziehungsschriften vertreten. Die Geschichtschreibung der Reformation und
insbesondere die Zwingliforschung sollten nach einer Periode der scharfen
Sonderung von Humanismus und Reformation wieder versuchen, die beiden
geistesgeschichtlichen Strömungen gleichzeitig in ihrer Unterschiedenheit
und in ihrer Verwandtschaft zu sehen. Nur eine komplementäre
Blickrichtung wird dem Geist der Quellen gerecht.

69 Vgl. E. Brunners biblische Anthropologie: Der Mensch im Widerspruch
(4. Aufl. 1965).

70 Zum Problem der evangelischen Pädagogik vgl. J. Fangmeier,
Erziehung in Zeugenschaft (1964), besonders S. 318-335.



der Erziehungsschrift Zwingiis 147

lehre darf nicht mit der leider oft eingetretenen pietistischen oder
orthodoxen Verengerung des erzieherischen Gesichtsfeldes, die die

Erziehung auf ein paar Bibelzitate verkürzen möchte, verwechselt
werden. Sie wird sich die Freiheit bewahren, die in Zwingiis
Erziehungslehre in der unbefangenen, wenn auch nicht unkritischen
Aufnahme des pädagogischen Gutes seiner Zeit zutage tritt. Gerade
diese positive Freiheit ist an manchen Stellen der humanistischen
Freiheit sogar überlegen (Bereiche der Sprache, der Liebe, des

Politischen). Sie wird, um es mit den letzten Worten des Lehrbüchleins
zu sagen, fortfahren, «das Geschlecht, die schöne Gestalt, das väterliche

Erbe mit dem Schmuck des Evangeliums zu vermehren und
schöner zu machen».

Ernst Gerhard Büsch, Schaffhausen


	Die humanistischen Vorbilder der Erziehungsschrift Zwinglis

