
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 2

Artikel: Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

Autor: Sauer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 22

Theologische Zeitschrift
Heft 2 März—April 1966

Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung
in Israel

Angesichts der Fülle der Untersuchungen scheint es gewagt zu
sein, von neuem das Problem des Alters der hebräischen Psalmendichtung

aufzugreifen. Wenn der Versuch dennoch unternommen
wird, dann kann es sich im Rahmen dieser kurzen Ausführungen
nicht darum handeln, eine eingehende Kritik der bisherigen Theorien
zu bieten. Es wird vielmehr darauf ankommen, neue Hinweise ins
Feld zu führen zu suchen, die eine Neubehandlung rechtfertigen.

1.

Zuvor darf zur Kennzeichnung der Problemlage ein kurzer Überblick

über die Geschichte der Frage der Psalmendatierung gegeben
werden.

Die Angaben der Bibel selbst scheinen uns über jeden Zweifel zu
erheben. Es wird nicht nur in den historischen Büchern von
Gelegenheiten berichtet, bei denen kurze Lieder oder ausgeführte Psalmen

gesungen werden. So wird bereits - um nur ein Beispiel zu
nennen - Mose ein langer Psalm in den Mund gelegt, Deut. 32,
ebenso wie auch in historischen Berichten David als Verfasser und
Urheber von Psalmen und Liedern genannt ist1. Mehr noch scheint
in den poetischen Stücken des Alten Testaments die Situation klar
zu sein. Von den 150 erhaltenen Psalmen sind rund 100 mit genauen
Verfasserangaben versehen. Neben David mit 73 Psalmen werden
auch Salomo 2 Psalmen zugeschrieben, so wie für 12 Psalmen Asaph
und für 11 Psalmen die Korahsöhne als Verfasser genannt werden.
Je ein Psalm gilt als Psalm des Mose, des Etan, des Heman und des

Jeduthun.
1 1. Sam. 16, 18; 2. Sam. 1, 17ff.; 3, 33ff.; 23, Iff.

6



82 G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

Über diese vermeintlich eindeutigen Angaben erhoben sich schon
sehr früh Zweifel. Bereits die Übersetzungen des Alten Testaments
weichen von diesen Angaben zum Teil erheblich ab. So läßt die

griechische Übersetzung weitere 12 Psalmen von David gedichtet
sein, während die syrische Übersetzung alle Psalmen David
zuschreiben möchte.

Aber auch die kritische Beschäftigung mit dem Bibeltext setzte
schon sehr früh ein. Es sei hier nur an Theodor von Mopsuestia
erinnert, einen Gelehrten aus der antiochenischen Sehlde des
beginnenden 5. Jahrhunderts. Bereits auf ihn geht die Annahme zurück,
daß gewiße Psalmen entgegen ihrem Selbstzeugnis in die makka-
bäische Zeit, also in das 2. Jahrhundert v. Chr. zu setzen seien.

Die Reformationszeit war dagegen eher geneigt, David als
Verfasser aller Psalmen gelten zu lassen. So ist es insbesondere von
Calvin bekannt, daß er dem hebräischen Text gegenüber sehr frei
verfuhr, indem er über die bezeichneten Davids-Psalmen hinaus mit
weiteren Psalmen rechnete, die von David stammen.

In der Aufklärungszeit erwachte die rein historische Betrachtung
der Psalmen. Hier werden zum ersten Male systematisch alle
Argumente zusammengestellt, die gegen die von dem Bibelwort geforderte

Annahme der Verfasserschaft sprechen. Man betonte, daß
Psalmen, in denen ein Tempel erwähnt wird, unmöglich von David
stammen könnten, da ja zu jener Zeit noch gar kein Tempel
existierte. Weitere Argumente wurden in großer Zahl ins Feld geführt.
An einer Gestalt wie W. M. L. de Wette (1780-1849) ist zu ersehen,
wie ernst man mit diesem Stoff gerungen hat. Da die späte makka-
bäische Zeit verhältnismäßig gut bekannt ist, versuchte er vor allem
hier die Psalmen anzusetzen. «Wenn irgend etwas in der historischen
Interpretation der Psalmen sicher ist, so ist es dies, daß dieser
Psalm sich auf die von Antiochus Epiphanes über die Juden
verhängten Drangsale bezieht», schrieb er 1811 zu Psalm 743. Später
kam er von dieser Ansetzung ab, da gewichtige Argumente vorliegen,

nach denen der Psalter zu jener Zeit, aufs Ganze gesehen, schon
abgeschlossen vorgelegen haben muß. «Lieber wisse man etwas weniger,

das aber, was man weiß, mit größerer Gewißheit», sagte er
18293. Das ganze 19. Jahrhundert ist von diesem Bemühen
beherrscht. Ewald und Hitzig z. B. unterscheiden sich nur dadurch

2 W. M. L. de Wette, Commentar über die Psalmen (1811), S. 400.
3 Ders., ebd., 3. Aufl. (1829), S. 77.



G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 83

von de Wette, daß sie die Psalmen auf die ganze Geschichte Israels
verteilten und viele Psalmen auch der vorexilischen Zeit zuwiesen.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts war man im allgemeinen von
dem nachexilischen Ursprung der Psalmen überzeugt. Die bekannteste

Stellungnahme ist das Wort Wellhausens: «Da der Psalter das

Gesangbuch der Gemeinde des zweiten Tempels ist, so ist die Frage
nicht die, ob es auch nachexilische, sondern ob es auch vorexilische
Lieder gibt.»4 Oder ähnlich: «Von den Hagiographen ist bei weitem
der größte Teil erweislich nachexilisch, erweislich vorexilisch
dagegen nichts.»5 Ähnlich Reuß : «Die Propheten sind älter als das

Gesetz, und die Psalmen jünger als beide.»6

Eine grundsätzliche Wende bahnte sich an, als das außerisraelitische

literarische Material immer mehr entziffert und bekannt wurde
und zu einem Vergleich herausforderte. Die aus Mesopotamien und
Ägypten bekannt werdenden Texte konnten es nun nicht mehr
zweifelhaft erscheinen lassen, daß auch Israel eine alte Psalmendichtung

gekannt habe. Man stand jedoch anfangs zu sehr unter
dem Eindruck des überwältigenden Materials, als daß man neben
den Verwandtschaften auch die Unterschiede gesehen hätte.

Diesem Mangel suchte die formgeschichtliche Schule abzuhelfen.
Sie mühte sich um die genaue Erfassung der literarischen Form und
ihrer Geschichte. Die spezifische Eigenart der israelitischen Dichtung

wurde deutlich unterstrichen. Über das Alter der Psalmendichtung

urteilte man: «Die Anfänge der hebräischen Psalmendichtung

gehören der frühesten Zeit Israels an. Das älteste Beispiel
eines Hymnus reicht bis in die Tage vor den Königen hinauf, Jud.
5, 3-5.»7 Allerdings irrte man in der Annahme, daß die reine Form
am Anfang der Entwicklung gestanden habe, während eine Mischform

stets in spätere Zeit gehöre.
Den letzten Schritt tut die kultgeschichtliche Erklärung der Psalmen.

Während noch Gunkel, der klassische Vertreter der
formgeschichtlichen Schule, der Meinung war, die Psalmen seien zwar
ursprüngliche Kultlieder, in ihrer jetzigen Form aber dem Kultus ent-

4 Zitiert nach H. Gunkel, Die alttestamentliche Literaturgeschichte und
die Ansetzung der Psalmendichtung: Theol. Bl. 7 (1928), Sp. 87.

5 J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels (6. Aufl. 1905), 8. 1.
6 Zitiert nach Gunkel (A. 4), ebd.
7 J. Begrich in H. Gunkel-J. Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933),

S. 431.



84 G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

wachsen, betont die erwähnte kultgeschichtliche Betrachtungsweise

die kultischen Anspielungen in den Psalmen und läßt sie echte
Kultlieder sein. Auf diese Weise ist auch die Frage der Mischformen
gelöst. Heterogen erscheinende Teile eines Psalms gehören zu
verschiedenen Stadien eines Kultablaufs. So kommt Engneil zu der die
These Wellhausens gerade auf den Kopf stellende Behauptung, daß
alle Psalmen vorexilisch seien, mit einer Ausnahme: Psalm 1378.

Dieser kurze Uberblick muß zur Kennzeichnung der Lage
genügen. Er hat gezeigt, daß eine rein innerisraelitische Betrachtung
dieses Problems heute nicht mehr möglich ist. Angesichts des
überreichlich vorhandenen Materials aus der Uniwelt Israels, das z. T.
erheblich älter ist als das Volk Israel, ist es heute wieder möglich,
nach davidischen und sogar nach vordavidischen Psalmen zu
fragen. Dabei bleibt die Frage der Geschichte der Psalmendichtung
immer noch offen. Es kann sehr wohl sem, daß selbst bei hoher An-
setzung des Beginns der Psalmendichtung sehr spät noch Psalmen

eingeführt wurden.
Es kann nun nicht darum gehen, die Fülle des Materials, das zu

einem Vergleich herausfordert, auszubreiten. Viel ist hierin schon

geleistet worden - vieles bleibt noch zu tun, da immer wieder neue
Texte bekannt werden, die in mittelbarer oder unmittelbarer
Beziehung zur hebräischen Psalmendichtung stehen. Nur an zwei Stellen

soll versucht werden, erneut auf das hohe Alter der hebräischen
Psalmendichtung hinzuweisen. Ägypten und Kanaan stellen das

Material bereit, auf das hier eingegangen werden soll. Der meso-
potamische Kulturbereich ist zwar noch keineswegs durchgearbeitet.
Er soll aber hier übergangen werden, da für die Frühzeit Israels
Ägypten und für die Periode des Seßhaftwerdens Kanaan von
besonderer Bedeutung war, während Mesopotamiem stets nur mittelbar

auf Israel einwirken konnte.

2.

Seit der Arbeit Albrecht Alts9 ist allgemein anerkannt, daß die

Beziehungen Israels zu Ägypten weniger stark waren als zu den
8 I. Engneil, Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East (1943),

S. 176.
9 A. Alt, Israel und Ägypten. Die politischen Beziehungen der Könige

von Israel und Juda zu den Pharaonen, nach den Quellen untersucht (1909).



G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 85

östlichen und nördlichen Nachbarn. Dies gilt indes nur für die Zeit
der israelitischen Geschichte, in der ein König über den selbständigen

Staat herrschte. Seit der Zeit des babylonischen Exils wurden
die Verbindungen mit Ägypten enger (Elephantine).

Aber auch für die Erühzeit Kanaans lassen sich zahlreiche
Berührungspunkte nachweisen. Für die Amarna-Zeit, 15./14.
Jahrhundert v. Chr., ist dies seit dem Tontafelfund von 1887 zur Gewißheit

geworden10. In der Korrespondenz der kanaanäischen Vasallen
mit dem ägyptischen Pharao werden immer wieder Völkerschaften
erwähnt, die das Land beunruhigen. Sie können vielleicht mit einer
Stufe der israelitischen Wanderung gleichgesetzt werden. Aus jener
Zeit stammt der berühmte Sonnengesang des Pharao Echnaton
Amenophis IV, der seine Entsprechung in Ps. 104 gefunden hat.
Darauf ist schon oft hingewiesen worden, ohne daß der Weg der
Übernahme bisher befriedigend hätte erklärt werden können.
Neuerdings hat J. Vergüte11 auf Anklänge an ägyptische Bräuche
und Lebensgewohnheiten aufmerksam gemacht, die sich innerhalb
der Josephgeschichten finden (Gen. 37ff.)„ Schließlich ist bei Hiob
3812 ebenso wie bei Gen. I13 auf ägyptische Listentexte hingewiesen

worden.
Für die älteste Psalmendichtung ist noch nicht beachtet worden,

daß das Siegeslied vom Schilfmeer, Ex. 15, 20f., das man das erste
Lied des eben selbständig gewordenen Israel überhaupt nennen
könnte, aus dem ägyptischen Kultbrauch seiner Form und seiner
Intention nach unmittelbar herausgewachsen ist. Um die
Jahrhundertwende setzte man zwar auch dieses Lied samt dem ganzen
vorausgehenden Psalm Ex. 15, 1-18 in die späte nachexilische
Zeit14. Heute ist man jedoch von dem hohen Alter dieses Psalms

10 Vgl. die eingehende Untersuchung von K. Grzegorzewski, Elemente
vorderorientalischen Hofstils auf kanaanäischem Boden, Diss. Leipzig (1937).

11 J. Vergote, Israël en Egypte (1959).
12 G. v. Rad, Hiob 38 und die altägyptische Weisheit: Vet. Test. Suppl. 3

(1955), S. 293-301, Ges. St. S. 262-271.
13 S. Herrmann, Die Naturlehre des Schöpfungsberichts. Erwägungen

zur Vorgeschichte von Gen. 1: Theol. Lit.zeit. 86 (1961), Sp. 413-424.
14 A. Bender, Das Lied Exodus 15: Zs. atl. Wiss. 23 (1903), S. 1-48.

Typisch ist folgende Argumentation, S. 45: « Das Lied Ex 15, lb-18 ist
nach jeder Hinsicht ein Psalm. Schon allein diese Tatsache verweist es in
die nachexilische Zeit... und zwar als Ganzes. Denn der Rekurs auf Ex 15,
20f reicht u. E. nicht aus, einen mosaischen ,Kern' zu retten.»



86 G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

überzeugt, sei es, daß man das Stück Vers 1-18 als ursprünglich
ansieht, dem der Refrain Vers 21 angehängt wurde, sei es, was
wahrscheinlicher ist, daß das Lied der Mirjam den Kern bildet, aus
dem später der längere Psalm gebildet wurde15.

Vers 20f. lautet: «Da griff die Prophetin Mirjam, Aarons Schwester,

zur Handpauke, und alle Frauen zogen hinter ihr her mit
Handpauken und im Reigen. Und Mirjam sang ihnen vor: Singet
dem Herrn, denn hoch erhaben ist er; Roß und Wagen warf er ins
Meer.»

In Vers 1 wird dieser Vers wiederaufgenommen und zu einem

längeren erzählenden Psalm ausgestaltet, der uns im Augenblick
nicht so sehr interessiert.

Wenn auch das hohe Alter dieses kurzen Psalms heute allgemein
anerkannt ist, so ist doch noch nicht darauf hingewiesen worden,
daß es im ägyptischen Kult eine Stelle gibt, an der in ähnlicher
Weise und unter gleichen Begleitumständen gesungen und getanzt
wurde. Es handelt sich um die Feier des Sieges des Gottes Horus

gegen seinen Widersacher Seth. Er rächt damit den Tod seines

Vaters Osiris. Er wird als König begrüßt und gefeiert mit folgenden
Worten: «Das ganze Land ist in Jubel, wenn sie Horus, den Sohn
der Isis, sehen, wie ihm überwiesen ist das Amt seines Vaters
Osiris.»16 «Sehet doch den Horus, ihr Götter und ihr Menschen, und
jauchzet über seine Krone, ...er hat den Kopf seiner Feinde
zerschmettert.»17 Ein anderes Mal wird in Horus Osiris selbst gepriesen :

«Oh, mein Herr Osiris, o Gewaltiger des Himmels und der Erde... »18

Und: «Ich spiele deinem göttlichen Ka, der du erstrahlst als König
von Ober- und Unterägypten, während deine Feinde in Mengen
unter dir liegen.»19

Wenn daher Mirjam singt : « Singet dem Herrn, denn hoch erhaben
ist er; Roß und Wagen warf er ins Meer», dann singt sie ein
ebensolches Siegeshed. Die Übereinstimmung könnte noch nicht über-

15 Z. B. K. Budde, Geschichte der althebräischen Literatur (1906), S. 11.
16 D. Michel, Studien zu den sog. Thronbesteigungspsalmen: Vet. Test. 6

(1956), S. 41.
17 A. Erman, Die Religion der Ägypter (1934), S. 372.
18 G. Roeder, Mythen und Legenden um ägyptische Gottheiten und Pharaonen

(1960), S. 191.
19 Ebd., S. 137. Vgl. noch R. O. Faulkner, The Bremner Rhind Papyrus

I: Journ. Eg. Arch. 22 (1936), S. 121-140, allerdings erst aus dem Jahre
312/311 v. Chr.



O. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 87

zeugend genug sein. Es sei darum noch auf die äußeren
Begleitumstände mit Nachdruck hingewiesen. Bei den ägyptischen
Kultfeiern versahen stets Sängerinnen diese Funktion20. An den
ägyptischen Tempeln hielten sich seit alter Zeit weibliche Sängerinnen
auf, die in Phylenordnungen gegliedert waren21. Sicher sind sie seit
der 18. Dynastie nachweisbar, also wenig vor dem Auszug der
Israeliten unter Mose. Zu ihnen gehörten auch Frauen vornehmer
Abkunft, ja Prinzessinnen. Ein späterer Text nennt selbst Isis und
Nephthys als Vorsängerinnen, ja die Königin selbst begrüßt den

siegreichen Horus. Voraussetzungen, Haltung und Tracht dieser

Sängerinnen werden genau beschrieben. Neben dem Sistrum wird als

wichtigstes Instrument die runde Handpauke immer wieder
genannt. Aus Edfu ist eine - allerdings späte - Darstellung bekannt,
die den siegreichen Horus zeigt, der von der Königin und sechs
vornehmen Damen, die die Handpauke schlagen, empfangen wird22.
Dadurch wird die Handlungsweise Mirjams aufs beste verdeutlicht.
Sie nimmt zusammen mit weiteren Frauen die Handpauke zur
Hand und vollführt den Reigen und stimmt das Siegeslied an -
ganz wie es aus den ägyptischen Quellen für das Siegeslied für Horus
bekannt ist. Damit dürfte erwiesen sein, daß es sich auch hier um
ein altes Siegeslied handelt.

Bei allen Übereinstimmungen ist nun aber auch eine charakteristische

Umwandlung festzustellen. Während die ägyptischen Sängerinnen

den mythischen Sieg über die Chaosmacht feierten, ist in
Israel das Siegeslied auf ein innerweltliches Ereignis übertragen
worden, dessen Eintreten dem übermächtigen Handeln des die
Geschicke des Volkes lenkenden Jahwe zugeschrieben wird. Daß dieser
kurze Psalm einen längeren hervorbrachte, der die weitere
Geschichte Israels ins Auge faßt, wurde schon gesagt. Er berichtet von
der Wüstenwanderung und von der Erwählung des Zion. Das
bedeutet, daß er nicht vor dem 10. Jahrhundert anzusetzen ist, aber
auch kaum nach dem 8. Ein Jesaja war zu jener Zeit schon so sehr
mit diesem Theologumenon vertraut, daß kein Grund vorliegt, an
eine spätere Zeit zu denken. Noch in seinem Schluß: «Der Herr ist
König immer und ewig», zeigt der Psalm eine Verbindung mit dem

20 Auch bei den Arabern, vgl. Budde (A. 15), S. 10 Anm. 2.
21 H. Kees, Das Priestertum im ägyptischen Staat vom neuen Reich bis

zur Spätzeit (1953), S. 302.
22 Roeder (A. 18), S. 135.



88 O. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

Siegeshymnus auf Horus: «Du erstrahlst als König von Ober- und
Unterägypten.»23

Solche Siegeslieder, einmal angestimmt, wurden in der Geschichte
Israels immer wieder gesungen. Die Umstände zeigen, daß man sich

eng an die einmal überkommene Form anschloß. Aus der Richterzeit

wird berichtet, daß Jephtha das Gelübde ablegte, das, was aus
seinem Hause ihm als erstes entgegenkäme, Jahwe als Opfer
darzubringen, falls er den Kriegszug glücklich beenden könne (Ri. 11).
Es darf als sicher angenommen werden, daß er wußte, was er
versprach. Durch das Opfer eines Menschenlebens24 wollte er den Sieg
für sich erbitten26, denn als er nach glücklich vollendetem Kriegszug
nach Hause zurückkehrte, wurde er nach alter Sitte von dem Chor
und dem Reigentanz der Jungfrauen gefeiert, angeführt von der
vornehmsten Frau seines Stammes, seiner Tochter26. Auch hier
werden Reigentanz und Handpauken ausdrücklich erwähnt (Vers
34). Das dabei rezitierte Siegeslied ist leider nicht überliefert. Wie
es gelautet haben mag, kann man auf Grund des Liedes vermuten,
das die Frauen zu Ehren Davids aus gleichem Anlaß sangen. Nach
siegreichen Schlachten kehrt David heim. Die Frauen ziehen ihm
mit Gesang unter Begleitung des Rhythmus der Handpauke
entgegen : « Saul hat seine Tausende geschlagen. David aber seine
Zehntausende» (1. Sam. 18, 7). Daß hierüber der regierende König Saul

ergrimmte, ist begreiflich.
Ein archäologischer Fund bestätigt die Sitte, daß in Palästina

auch nach ägyptischem Ritus Siegeslieder gesungen wurden. Bei
den Ausgrabungen in Megiddo, am Südwestrand der Jezreel-
Ebene gelegen, heute Teil el-Mutesellim, wurde eine 12 cm hohe

23 S. oben Anm. 19.
24 Ähnlieh H. Gressmann, Die Anfänge Israels : Die Schriften des A.T., I, 2

(2. Aufl. 1922), S. 227f., jedoch ohne speziellen Bezug auf die Tochter
Jephtas.

25 Vgl. auch das Opfer des Königs von Moab in 2. Kön. 3, 27.
26 Die Deutung des Geschehens auf einen Trauerritus innerhalb eines

Vegetationskultes, die nach E. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme

(1906), S. 472. 535, H. Jahnow, Das hebräische Leichenlied im
Rahmen der Völkerdichtung (1923), S. 116-124, versuchte, wäre bei der
vorgetragenen Annahme immer noch möglich und könnte mit diesem
Geschehen verbunden worden sein. Siehe auch H. Gunkel, Jephta: Die Rel.
in Gesch. u. Geg., 1. Aufl., 3 (1912), Sp. 296f.



O. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 89

weibliche Terrakotta-Figur gefunden27, die vor der Brust eine Handpauke

hält. Ihre Haartracht zeigt ihre ägyptische Herkunft. Nach
dem Fundort im sogenannten «Palast» von Megiddo gehört sie in
die frühe Königszeit28, reicht also nahe an die zuletzt genannte
Bezeugung heran.

Damit dürfte es wahrscheinlich geworden sein, daß das unter
Reigentanz vorgetragene, von dem gleichmäßigen Rhythmus der
Handpauke begleitete Siegeslied aus dem ägyptischen Ritual
stammt. Außer an den genannten Stellen finden sich auch sonst
noch längere oder kürzere Hymnen im Alten Testament, die an die

ägyptische Praxis erinnern. Das Deboralied, Ri. 5, dürfte nach dem

Mirjamlied das nächstälteste Lied sein. Auch dieser Psalm wird
bezeichnenderweise von einer Frau angestimmt. In Ex. 15, 21

begann das Lied mit den Worten «Singet dem Herrn», in Ex. 15, 1

hieß es «Singen will ich dem Herrn». Ri. 5 leitet ein: «Ich, ja ich will
singen dem Herrn.»29

Ein weiterer Ring um diese Beobachtungen schließt sich durch
den Hinweis auf den äußerst altertümlichen und leider nur sehr
unvollkommen erklärbaren Ps. 68. Es kann hier bei weitem nicht auch

nur auf die wichtigsten Einzelheiten eingegangen werden. In unserem

Zusammenhang ist wichtig, daß stärkste Erinnerungen an die
Ereignisse beim Auszug aus Ägypten vorliegen. Und auch hier werden

Jungfrauen mit Handpauken erwähnt, die den Festzug zu
Ehren des siegreichen Jahwe bilden (Vers 26).

Die Verbindung Israels mit Ägypten konnte an diesem einen
Punkte verdeutlicht werden. Wurde an ihm das hohe Alter der
hebräischen Psalmendichtung sichtbar, so zeigt eine genauere
Betrachtung zugleich die kraftvolle Eigenständigkeit der israelitischen
Gedanken.

In all den genannten Psalmen werden Geschichtstatsachen

besungen. An ihnen wird die Größe des einen Herrn sichtbar, dem zu
dienen Israel auserlesen worden war.

27 G. Schuhmacher & C. Steuernagel, Tell el-mutesellim, 1, A (1908),
Abb. 156.

28 Genauer: nach dem Zug des Scheschonk und vor den assyrischen
Eroberungszügen.

29 Zu dieser Selbstaufforderung vgl. K. Koch, Was ist Formgeschichte?
(1964), S. 188f. Er spricht sich auf Grund dieser Einleitung für einen
Zusammenhang mit dem mesopotamischen Bereich aus, m. E. kaum zu Recht.



90 G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

3.

Schwieriger gestalten sich die Verhältnisse in bezug auf die
kanaanäische Literatur und Kultur. Lange Zeit hindurch war die

Forschung auf diesem Gebiet auf sekundäre und späte Zeugnisse
angewiesen. Das, was das Land selbst der Nachwelt hinterlassen
hat, ist gerade für die Zeit, in der Israel einwanderte und seßhaft
wurde, sehr dünn gesät. Die Art der Kultur, die Israel vorfand, war
aufs Ganze gesehen nur aus den polemischen Äußerungen des Alten
Testaments selbst zu erkennen.

Hierin ist aber seit dem Bekanntwerden der Funde von Ugarit
ein grundlegender Wandel eingetreten. Es kann hier nicht die ganze
Fülle der Anregungen entfaltet werden, die seit 1929 die Arbeit am
Alten Testament befruchtet haben. Jene Stadt, heute ein Ruinenhügel

mit dem Namen Ras esch-Schamra, liegt wenig mehr als
200 km von dem Wohngebiet Israels entfernt an der phönizischen
Küste. Sie vermag den schon lang als leer empfundenen Raum unserer

Kenntnis Kanaans bis zu einem gewissen Grade auszufüllen. Denn
in diesem bedeutenden Stadtstaat der späten Bronzezeit wurden
nicht nur stumme Bauten und kleinere Funde ausgegraben. Durch
ihn wurde vielmehr eine Literatur bekannt, die im palästinensisch-
phönizischen Raum nicht ihresgleichen hat. Sie reicht hinab bis ins
späte 13. Jahrhundert und vermittelt eine ungeahnte Fülle literarischer

Formen. Opferlisten, Verwaltungstexte, Briefe, lange Epen
und neuerdings auch Weisheitstexte30 zeigen das ungemein rege
Geistesleben dieser Stadt, die zudem ihre Sprache in einer eigenen,
bisher nicht bekannten Buchstabenschrift zu fixieren verstanden
hatte.

Leider fehlen noch Zeugnisse, die das Vorhandensein einer eigenen

Psalmendichtung nachweisen würden, wie sie z. B. aus
Mesopotamien bekannt ist. Die einfachste Erklärung für das Fehlen
solcher Texte wäre, wenn angenommen werden dürfte, daß sie in den
noch nicht ausgegrabenen Teilen der Stadt verborgen liegen. Weit
mehr als die Hälfte des Areals harrt noch des Spatens der
Ausgräber. Andererseits könnte vermutet werden, daß zu jener Zeit, als
die Stadt unterging, die schriftliche Fixierung der Literatur noch
nicht abgeschlossen war.

30 Vgl. J. Nougayrol, Dernières nouvelles d'il y a 3000 ans: Nouvelles
littéraires artistiques et scientifiques, Nr. 1718 vom 4. 8. 1960, S. If.



G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 91

Denn nicht allzulange vorher war erst jene alphabetische
Keilschrift erfunden worden. Bei der Bedeutung, die der mündlichen
Tradierung der Texte im Vorderen Orient zukam und zum Teil
heute noch zukommt, wäre es nicht verwunderlich, wenn gerade
dieser Teil der Literatur, der im täglichen kultischen Leben rezitiert
wurde, noch nicht aufgezeichnet worden wäre.

Dennoch reichen die bereits bekannten Texte schon aus, um
Verbindungslinien zur hebräischen Psalmendichtung zu ziehen. In den
zahlreich vorhandenen epischen Texten tauchen Stilelemente auf,
die aufs beste den Stil der hebräischen Psalmendichtung erläutern.
Der Inhalt dieser Epen offenbart jene reiche kanaanäische Mythologie,

die bisher nur durch die polemischen Äußerungen des Alten
Testaments bekannt war.

Bei dem Nachweis der Verwandtschaften sei es erlaubt, auf die
rein sprachlichen Übereinstimmungen nicht einzugehen. Gerade hier
wären allerdings viele Beispiele zu nennen. Ugaritische Formen und
Wendungen vermögen bisher dunkel gebliebene Psalmenstellen zu
erklären und beweisen damit die altertümliche Form der hebräischen

Psalmendichtung gerade an den Stellen, bei denen man bisher

gern TextVerderbnis anzunehmen gewillt war.
Es sei vielmehr ausführlicher auf den Parallelismus membrorum

hingewiesen. Dieser, auch Gedankenreim genannt, ist seit der
Untersuchung von Robert Lowth, De sacra poesi hebraeorum praelec-
tiones, 1753, als typisch hebräisches Stilelement bekannt. Er dient
dazu, einen Gedanken in leicht abgewandelter Form ein zweites Mal
auszudrücken (sog. synonymer Parallelismus) oder ihn im zweiten
Halbvers mit seinem Gegenteil zu kontrastieren (sog. antithetischer
Parallelismus) oder schließlich bei der Wiederholung des Gedankens
eine Weiterführung zu bieten (sog. synthetischer Parallelismus)31.

Ps. 1 bietet für den synonymen und für den antithetischen
Parallelismus gute Beispiele. Vers 1 bringt in dreifacher Abwandlung den
gleichen Gedanken:

Wohl dem Manne, der nicht wandelt im Rate der Gottlosen,
noch tritt auf den Weg der Sünder,
noch sitzt im Kreise der Spötter.

Vers 6 dagegen kontrastiert :

Denn der Herr kennt den Weg der Gerechten,
aber der Gottlosen Weg führt ins Verderben.
31 Vgl. zu dieser Einteilung Koch (A. 29), S. 101-104.



92 Gr. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

Dieser Parallelismus membrorum ist schon aus der mesopotami-
schen Literatur seit Anfang des Jahrhunderts bekannt. Nun findet
er seine nächste Entsprechung in den Texten von Ugarit. So kann
von El, dem höchsten Himmelsgott, gesagt werden: «El lacht im
Herzen, er lächelt im Innern.»32 Auch in Israels Psalmendichtung
werden Herz (leb) und Inneres (qereb) miteinander in Parallele
gesetzt. In Ps. 64, 7 wird von den Gottlosen gesagt: «Das Innere ist
heillos, das Herz ein Abgrund.»

Der synthetische Parallelismus ist in frappierender Weise sowohl
aus Ugarit als auch aus Israel zu belegen. Dem Eruchtbarkeitsgott
Baal rief man zu: «Ja, deine Feinde, o Baal, ja, deine Feinde wirst
du zerschmettern, ja, zerstreuen deine Widersacher.»33 Der Gott des

Alten Testaments wird in Ps. 92, 10 so apostrophiert: «Denn
fürwahr deine Feinde, Jahwe, deine Feinde müssen vergehen, alle
Übeltäter müssen sich zerstreuen.»

Die Reihe der Beispiele wäre leicht fortzusetzen. Neben dem
Parallelismus membrorum wäre der Kehrvers zu nennen. Das
Hebräische kennt mehrere solcher Kehrversgedichte. Das bekannteste
ist wohl Ps. 46, die Vorlage für Martin Luthers «Eine feste Burg».
Nach jeder Strophe, entgegen dem hebräischen Text also auch nach
Vers 4, wurde der Kehrvers gesprochen: «Der Herr Zebaoth ist mit
uns, der Gott Jakobs ist unser Schutz.» In Ugarit wird ein längerer
Kampf des Unterweltgottes Mot mit dem Fruchtbarkeitsgott Baal
geschildert; in dem Verlauf des Berichts kehrt monoton die Wendung

wieder : «Mot ist stark, Baal ist stark.»34
Über die genannten Stilelemente hinaus kann an einem Psalm des

biblischen Psalters eine besondere Nähe zu ugaritischen Vorstellungen

aufgewiesen werden. Es handelt sich, worauf schon verschiedentlich

aufmerksam gemacht wurde35, um den sogenannten
«Gewitterpsalm», Ps. 29. In seinem Mittelteil bietet er einen gewaltigen
Hymnus auf den Herrn der Natur, dessen Stimme die ganze
Schöpfung erbeben läßt. Der Text lautet in der Zürcher Bibel (Ps.
29, 1-11):

32 Ug. 75:1:12-13.
33 Ug. 68:8-9.
34 Ug. 49: VI: 16-20.
35 Th. H. Gaster, Thespis (1950), S. 69. 74-77; H. L. Ginsberg, A Phoenician

Hymn in the Psalter: Atti del XIX. Congr. Int. degli Orientalisti 1935

(1938), S. 472-476; Th. H. Gaster, Psalm 29: Jew. Quart. Rel. 37 (1946/47),
S. 55-65; anders R. Tournay, Rev. bibl. 63 (1956), S. 173-181.



G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 93

1. Bringet dar dem Herrn, ihr Himmlischen,
bringet dar dem Herrn Ehre und Stärke

2. Bringet dar dem Herrn die Ehre seines Namens,
betet den Herrn an in heiligem Schmuck

3. Die Stimme des Herrn ob den Wassern!
der Gott der Herrlichkeit donnert,
der Herr ob mächtigen Wassern!

4. Die Stimme des Herrn erschallt mit Macht,
die Stimme des Herrn dröhnt hehr!

5. Die Stimme des Herrn zerbricht Zedern,
die Zedern des Libanon zerschmettert der Herr.

6. Er macht den Libanon hüpfen wie ein Kälblein
und den Sirjon wie einen jungen Büffel.

7. Die Stimme des Herrn sprüht Feuerflammen.
8. Die Stimme dos Herrn macht die Wüste beben,

die Wüste von Kades macht beben der Herr.
9. Die Stimme des Herrn macht Eichen wirbeln,

ja er reißt Wälder kahl,
und in seinem Palast ruft alles : « Ehre »

10. Der Herr thront ob der Flut,
als König thront der Herr in Ewigkeit.

11. Der Herr gebe seinem Volke Kraft,
der Herr segne sein Volk mit Heil

Es ist längst erkannt, daß es sich ursprünglich um einen Hymnus
auf einen Gewittergott handelt. Aus der mesopotamischen Literatur
ist ein solcher Hymnus seit Anfang des Jahrhunderts bekannt. Er
lautet36 :

Der Herr, wenn er zürnt, zittern die Himmel vor ihm, Adad (der Gewittergott),

wenn er grollt, bebt die Erde vor ihm: große Berge werden vor ihm
niedergeworfen. Vor seinem Zürnen, vor seinem Grollen, vor seinem Brüllen,
vor seinem Donner steigen die Götter des Himmels zum Himmel hinauf,
gehen die Götter der Erde in die Erde hinein, geht die Sonne in des Himmels
Grund hinein, verschwindet der Mond in des Himmels Höhe.

Man wird die Ähnlichkeit sofort erkennen können. Nun weisen
aber die Ortsangaben in Ps. 29 (Libanon, Sirjon und vermutlich auch
Kadesch) in das nördliche Palästina. Der Libanon reicht mit seinen
nördlichen Ausläufern bis an Ugarit heran. So wiegt es doppelt,
wenn in ugaritischen Epen Sätze wie che folgenden begegnen37:

36 H. Zimmern, Babylonische Hymnen und Gebete in Auswahl (1905),
S. 12.

37 F. M. Cross, Jr., Notes on a Canaanite Psalm in the OT: Bull. Am.
Sch. Or. Res. 117 (1950), S. 19-21, möchte aus Ps. 29 sogar auch für Ugarit
gültige metrische Gesetze ableiten.



94 G. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

Es öffnet Baal die Spalten der Wolken,
seine heilige Stimme läßt Baal vernehmen...
seine heilige Stimme erschüttert die Erde...
die Berge beben.
Ost und West - die Höhen der Erde schwanken...
die Feinde Baals, ja, sie zittern...
ja, die Zedern zittern unter seiner Hand...38
Du wirst ewiglich König sein,
Deine Herrschaft währt von Geschlecht zu Geschlecht39.

Die ugaritische Literatur erlaubt eine genaue Datierung. Die
Stadt wurde im ausgehenden 13. Jahrhundert v. Chr. durch
eindringende Seevölker zerstört. Damit ist der terminus ante quem
gegeben. Um die gleiche Zeit ist Israel nach und nach in Palästina
seßhaft geworden. Die Annahme liegt nahe, daß Israel in dieser Frühzeit

mit jenen Vorstellungen bekannt wurde. Die Rolle der Vermittlung

haben dabei die kanaanäischen Heiligtümer gespielt, in denen
ebenso wie in Ugarit diese alten Texte bekannt und Teile des Kults
waren. Damit ist zwar einerseits die Abhängigkeit der hebräischen
Psalmendichtung von der älteren kanaanäischen ausgesprochen,
andererseits aber auch ein starker Hinweis auf ihr hohes Alter gegeben.

Entscheidend ist nun aber die Art der Übernahme. Im hebräischen

Psalm erinnert nichts mehr an einen selbständigen Gewittergott,

der sich gegen andere Götter behaupten müßte. Alles ist
konzentriert auf den einen Gott Jahwe. Ganz pointiert ist wiederholt
ausgesprochen, daß er über allem thront. Dabei wird diese Aussage
nur dazu benutzt, um die Größe des Gottes zu zeigen, der sich
seinem Volk zuwendet und ihm Segen und Frieden gibt (Ps. 29, 11).

Damit ist die Frage der Eigenständigkeit der hebräischen
Psalmendichtung aufgeworfen. Die Umwelt Israels lieferte die Materialien.

Sie reichen bis in die älteste Zeit Israels zurück. Die
übernommenen Stoffe erlebten dann aber ihre eigene Geschichte. Sie zu
verfolgen, wäre sehr lohnend. Es würde dabei zutage treten, daß
Israel eine Vielzahl verschiedener Stoffe zu verschiedenen Zeiten
aufnehmen konnte, sie aber kraft seines Gottesglaubens nicht als

disjecta membra liegen ließ, sondern um das Zentrum seiner religiösen

Vorstellungen und Glaubensaussagen zu gruppieren vermochte.
Die eigenständige Kraft des Jahwismus arbeitete auch die fremdesten

Stoffe um. Gelegentlich ahnt man noch den Kampf, der nötig
38 Ug. 51 : VII: 27 ff.
39 Ug. 68:10.



O. Sauer, Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel 95

war, fremde Vorstellungen zu assimilieren. In Synthese und
Diastase verlief der Weg Israels inmitten einer so völlig anders gearteten

Welt. Die Kraft dieses Gottesglaubens war so stark, daß am
Ende doch überall der Gott gesiegt hat, der sein Volk erwählt und
durch die Geschichte geführt hat, um mit ihm und an ihm seinen
Willen durchzusetzen zum Heile der Welt.

Georg Sauer, Erlangen


	Erwägungen zum Alter der Psalmendichtung in Israel

