
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Klaus-Dietrich Schunck, Benjamin. Untersuchungen zur Entstehung und
Geschichte eines israelitischen Stammes. Zeitschr. für die alttest. Wiss.,
Beih. 86. Berlin, Alfred Töpelmann, 1963. 188 S. DM 32.-.

Rudolf Smbnd, Jahwekrieg und Stämmebund. Erwägungen zur ältesten
Geschichte Israels. Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testamentes, 84. Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1963.
99 S. DM 9.80.

Beide Arbeiten versuchen, von verschiedenen Seiten her ein dunkles
Kapitel der israelitischen Frühgeschichte aufzuhellen. Es geht in beiden
Untersuchungen um die Aufschlüsselung der Überlieferungen von den
Geschicken der einzelnen Stämme, wobei freilich die Grenzen verschieden weit
gesteckt sind. So kann es nicht ausbleiben, daß an vielen Punkten gemeinsame

Probleme berührt werden, die aber eine sehr verschiedene Behandlung
erfahren. Doch zunächst das Trennende und damit Typische der beiden
Arbeiten.

Die Untersuchung von K.-D. Schunck verfolgt die Geschichte des Stammes
Benjamin in drei Etappen: 1. Die Frühzeit: Einwanderung und Seßhaft -

werdung im Lande Palästina. 2. Die wichtigste und bedeutungsvollste Zeit :

Saul1. 3. Die weiteren Geschicke des Stammes bis zur Auflösung des Reiches
nach der neubabylonischen Eroberung. In allen Teilen geht die
Beweisführung von der Untersuchung der Quellen aus. In oft diffizilen literarkriti-
schen Erörterungen wird der Grund für die nachfolgend dargestellten
historischen Zusammenhänge gewonnen. Es erscheint unmöglich, die Fülle der
Ergebnisse hier wiederzugeben (z. B. über die Art der Einwanderung des
Stammes im Zusammenhang mit Ephraim, S. 18ff. ; über die Regierungszeit

des Saul, S. 121ff. ; oder über Sauls Vorhaben in bezug auf eine zu
erwählende Hauptstadt, S. 131ff. u. a.). Hingegen soll auf das imponierende
Gesamtbild hingewiesen werden, das Schunck von der Geschichte des Stammes

entwirft, in der sich der Gesamtablauf der israelitischen Geschichte
spiegelt.

Ganz anders verfährt dagegen R. Smend. Sein Ausgangspunkt liegt nicht
bei der literarkritischen Analyse der Quellen, sondern bei den Thesen Noth's
(Das System der zwölf Stämme Israels, 1930) und v. Rad's (Der heilige
Krieg im alten Israel, 1951) über die Zusammengehörigkeit der beiden
Institutionen Jahwekrieg und Stämmebund. War bei Schunck gelegentlich der
hypothetische Charakter der Darlegungen sichtbar geworden, so wird von
Smend der oft nur vermutungsweise auszudrückende Sachverhalt deutlich
als solcher bezeichnet. Die Quellenlage gestattet aber keine andere Art der
Argumentation. Das Hauptergebnis der Arbeit Smend's ist dies: Jahwekrieg

1 Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Fûl vom Jahre 1964 scheinen der
durch Albright aufgestellten, von Schunck abgelehnten Besiedelungsfolge
recht zu geben; siehe Paul W. Lapp, The Bibl. Archaeologist 28 (1965), S. 2

bis 10.



Rezensionen 47

und Stämmebund haben von Haus aus nichts miteinander zu tun, da der
heilige Krieg nach Ausweis der Überlieferung nie Angelegenheit eines Kult-
verbandes gewesen ist. Er bildet vielmehr das konstitutive Element der
Rahelstämme, vielleicht schon vom Auszug aus Ägypten her, so daß auch
die Gestalt des Mose als die eines «charismatischen Helden» hier ihren Platz
hätte. Der Stämmebund hingegen ist mehr der Rahmen bereits im Kulturland

ansässiger Stämme, also wohl der Leastämme. Durch den Zusammenschluß

beider Stammesgruppen flössen die Traditionen ineinander und trugen
zu dem aus den Quellen bekannten und durch Noth und v. Rad gedeuteten
Gesamtbild bei.

Es wäre reizvoll, an Einzelergebnissen die Yerschiedenartigkeit der beiden
Untersuchungen aufzuweisen. Hier kann jedoch nur auf einige Punkte
hingewiesen werden. Eine eingehende Erörterimg muß einer Fachzeitschrift
vorbehalten bleiben. Kommt für Schunck Sichern als Aufenthaltsort der Lade
nicht in Frage (S. 48), so ist dies Smend auch fraglich (S. 70). Anders als für
Schunck jedoch, der der Überlieferung von Jos. 24 keinerlei historischen
Wert beimißt (S. 48), hält Smend an der Vermutung fest, daß auch dort für
eine bestimmte Zeit der Amphiktyonieverband einen Mittelpunkt gehabt
haben könnte (S. 65ff.), wobei er allerdings nicht näher ausführt, in welchem
Umfange der am Beginn seiner Untersuchung sehr in Frage gestellte
Amphiktyonieverband daran beteiligt gewesen ist. Bei der Gliederung der
Stämme rechnet Smend mit der Existenz des Stammes Joseph als einer
selbständigen Größe (S. 71 ff.), während Schunck im Gefolge von Täubler stärker
differenziert und erst von der frühköniglichen Zeit an mit dem «Haus Joseph»
als einer eigenen Einheit rechnet (S. 13ff.). Weitere Berührungspunkte der
beiden Arbeiten bei verschiedenen Antworten liegen bei der Behandlung der
Mitteilung über die Heimat der Debora in Ri. 4, 4f. (Schunck, S. 50, Smend,
S. 42), bei der Beantwortimg der Frage, ob Juda und Simeon z. Zt. der
Debora schon zum Stämmeverband gehörten oder nicht (Schunck, S. 5Iff.,
Smend, S. 12 f. und beim Eingehen auf die Bedeutung der Zwölfzahl der
Steine in Gilgal (Schunck, S. 46, Smend, S. 67).

In jedem Falle verdankt die alttestamentliche Wissenschaft beiden
Arbeiten eine gründliche Erhellung jener schwer zu durchleuchtenden
Jahrhunderte und gleichzeitig eine entschiedene Weiterführung und z. T.
Korrektur bisheriger Arbeiten. C. Sauer, Erlangen

R. Agge Caklson, David, the Chosen King. A Traditio-Historical Approach
to the Second Book of Samuel. Uppsala, Almquist & Wiksell, 1964. 304 S.

sKr. 30.-.

In diesem Werk, seiner Uppsalaer Dr.-Dissertation, demonstriert R. A.
Carlson die traditionshistorische Methode seines Lehrers Engneil1, dessen
Andenken die Darstellung gewidmet ist. Ihr Wesen wird (Prolegomena,
S. 9-19) in Absetzung von einseitiger Literarkritik, zugleich in sorgfältiger

1 Vgl. dazu die Aufforderung I. Engnells, Vet. Test. Suppl. 7 (1960),
S. 22; zur Sache außerdem Gamla Testamentet, en traditionshistorisk in-
ledning (1945), S. 39ff.



48 Rezensionen

Besprechung des Verhältnisses von mündlicher und schriftlicher Tradition
dargelegt. Sie geht analytisch vor, hat auf jedes a priori zu verzichten und
die sich unter verschiedenen Typen im Alten Testament darstellende
Überlieferung von ihrer Bildung an bis zu ihrer endgültigen Redaktion zu
verfolgen (Fragen nach dem Ursprung, Methoden der Überlieferung, Motive
tendentiöser Umformungen, Strukturformen des Aufbaus eines größeren
Komplexes oder einer Einheit). Dabei hat sie ebenso den geschichtlichen
Hintergrund der Einzelüberlieferung in thematischer, ideologischer wie
formkritischer Hinsicht zu beachten wie andererseits die Tatsache, daß die
alttestamentliche Literatur ihrerseits Ausdruck der Kultur des alten Orients
ist. Zugleich ist mit der Analyse ein Moment der Synthese damit gegeben,
daß die einzelne Einheit aus ihrer Beziehung zum Kontext verstanden und
erklärt werden muß.

Gegenstand der Untersuchung ist der Komplex der Davidgeschichte,
2. Sam. 2—24, der traditionsgeschichtlich betrachtet eine Einheit bildet.
Grundvoraussetzung ist die von Engnell und Noth unabhängig voneinander
erarbeitete These eines mit dem Deuteronomium beginnenden deuterono-
mistischen Geschichtswerkes (Engnell, Carlson: D-Gruppe). Carlson hält aber
die Feststellung Noths, daß der Deuteronomist, abgesehen von einzelnen
chronologischen Zusätzen und deuteronomistischen Akzentsetzungen in
1. Sam. 7—15, für die Samuelisbücher einen schon fest ausgeformten Komplex
unverändert übernommen habe, nicht für geeignet, die Divergenz zwischen
königtumsfreundlichem Material und königtumskritischer deuteronomisti-
stischer Ideologie zu erklären (S. 23), und verlegt auch hier die definitive
Fixierung des Materials in die abschließende redaktionelle Phase des
literarischen Prozesses. Die D-Gruppe hat ihre ideologische Absicht durch die
Art der Komposition und Assoziation der ihr vorliegenden Komplexe und
Einheiten (z. B. ein Davidsepos [Kap. 2-5]; die vorgegebene Ordnung der
Kap. 10-20, die mit dem deuteronomistischen Assoziationsschema - säkab -
übereinstimmte [S. 181]) wie durch die Einführungen von Schlüsselworten,
Einteilungsformeln und Stilelementen erreicht, die ihrem Denken gemäß
waren ; eine besondere Rolle spielt dabei die Siebenzahl. Damit ist aber auch
die Umformung mancher Stoffe nicht gänzlich von der Hand zu weisen. Die
ideologische Tendenz liegt darin, mahnend an der Gestalt Davids
aufzuweisen, daß der Unglaube Israels letzter Grund seines Schicksals ist, wahre
Umkehr neue Zuwendung des Segens bewirkt. So bildet das deuteronomische
Schema von Segen und Fluch (Deut. 28) den Angelpunkt der Darstellung,
von der her das Ganze zu verstehen ist (Segen Kap. 2-7; Fluch Kap. 9-24).

Die Untersuchung ist mit Sorgfalt, Gründlichkeit und bedachtsamer
Abwägung aller Möglichkeiten durchgeführt. Sie enthält in großer Zahl
erwägenswerte Beobachtungen und Fragestellungen, denen man es schuldet,
sie gründlich zu bedenken und sich mit ihnen ernsthaft auseinanderzusetzen.
Es ist darum auch schwer, angesichts der geschlossenen Konzeption auf
engem Raum etwas zu sagen. Doch mögen einige grundsätzliche
Überlegungen zum Ansatz erlaubt sein. Der Verzicht auf jedes a priori ist an sich
schon ein bestenfalls in schwacher Annäherung zu erreichendes Ideal. Hier
wäre zu überlegen, ob nicht die These von dem Werk der D-Gruppe zu einem



Rezensionen 49

starken a priori geworden ist, das nicht mehr erlaubt, dem Reichtum und
der eigentlichen und auch theologisch relevanten Absicht einzelner alt-
testamentlichen Aussagen gerecht zu werden. Mindestens die Bewertung der
Siebenzahl für die Konstituierung von sib'ataym Cyklen (S. 164) aber auch
das Gewicht von Schlüsselworten scheint mir zuweilen doch überlastet,
darum nicht zwingend. Das gilt ganz allgemein auch von der heute wohl zu
weitgehend gehandhabten Feststellung von Motiven. Man muß, meine ich,
dessen eingedenk bleiben, daß die Zahl der Motive, unter denen sich menschliches

Handeln verstehen und darstellen läßt, ohnehin sehr begrenzt ist, und
daß sich darum das meiste Geschehen auf einige Grundmotive zurückführen
läßt; das ist bei der Beurteilung des Wortgebrauchs zu berücksichtigen. So
scheint mir auch der Hinweis auf das Keret-Epos, abgesehen von den
tatsächlichen Verschiedenheiten, nicht notwendig die Annahme eines pattern
zu fordern, das sich auch auf die Darstellung der Geschichte Davids ausgewirkt

hat (S. 191). Jede geschichtliche Handlung hat eine Folge, die sich als
Segen oder als das Gegenteil erfahren läßt. Insofern erscheint das Segen-
Fluch-Schema, wenngleich in nuce immer mit enthalten, und auch richtig,
doch als zu eng, um die differenzierte Davidsüberlieferung zu erfassen; es

geht ja auch nicht ganz auf, denn es soll eben so gezeigt werden, wie David
trotz der gegen ihn angezettelten Revolten unter der Führung, also doch
unter dem Segen Jahwes bleibt. Wenn ich hier einem Theologumenon für
die Darstellung gestaltende Bedeutung zugestehe, wäre es das Theologumenon

vom Sündenfall und der strafenden, aber doch mitgehenden Gnade
Gottes2. Damit wird hier auf Fragen geantwortet, die mit der Entstehung
des Königtums und der Ausbildung einer Dynastie automatisch gegeben
waren. Die vordeuteronomische Daviderzählung ist ja doch wohl schon mehr
als eine einfache Heldenlegende gewesen, und der geschichtliche Hintergrund
der Einzelüberlieferung mehr als orientalische Königsideologie, bei der man
den Umfang ihres Vorliegens verschieden beurteilen kann, wie auch der
Verfasser hier sehr bedachtsam urteilt. Es ist sicher nicht abzulehnen, daß man
in späterer Zeit 2. Sam. 9-24 als (deuteronomischen Kommentar der zweiten
Hälfte der Epoche Davids ansehen konnte und angesehen hat (S. 139). Zu
fragen ist dann aber, ob dieser Kommentar richtig war und nicht
vereinfachend an wesentlichen Grundintentionen vorbeiging. Diese Fragen wenden
sich ganz allgemein an die traditionshistorische Methode; unabhängig von
ihnen besteht der aufrichtige Dank für das vorliegende Werk.

Hans Joachim Stoebe, Basel

Maktin A. Klopeenstein, Die Lüge nach dem Alten Testament. Zürich,
Gotthelf-Verlag, 1964. XVI + 517 S. Fr. 35.-.

Den Monographien über hebräische Wortwurzeln hat der Verfasser als
Berner Dissertation eine weitere beigefügt, welche den auch historisch imd
theologisch bedeutsamen Begriffsbereich der Lüge, des Meineides, des Be-

2 Etwa in der Richtung der Linien, die ich im Artikel Gut und Böse in
der Jahwistischen Quelle des Pentateuch : Zs. atl. Wiss. 65 (1953), S. 190-201,
auszuziehen suchte.

4



50 Rezensionen

truges, der List u. ä. umfaßt. Neben einer sorgfältigen philologischen Analyse
soll denn auch besonders der spezifisch theologische Gehalt einer Textstelle
ergründet und schließlich ganz allgemein das Wesen der Lüge und deren
Beurteilung im A.T. erfaßt werden, nicht zuletzt, um dadurch unserer eigenen,

gegenwärtigen Zeit, «da die Lüge zum System erhoben wird und alle
Begriffe verwirrt und jedes Vertrauen... zerstört» (S. VIIf.), Hilfe zu
schaffen.

In einem 1. Teil werden die Wurzeln sqr, kzb und khs samt ihren
Ableitungen untersucht, wobei gelegentlich auch außerbiblische Parallelen
einbezogen werden. Den größten Raum beansprucht dabei sqr, ein ursprünglich

juristischer Terminus in der Bedeutung «Vertrags-, bundesbrüchig
handeln», woraus in der Folge «die Treue brechen, sich treulos verhalten» wird.
Eine Ausweitung in den ethischen und religiösen Bereich erfährt die Wurzel
in den Psalmen, welche sie vornehmlich in den sog. «Gebeten der
Angeklagten» in Erscheinung treten lassen. Von großem Gewicht ist sie ferner in
den Äußerungen der Propheten gegen den Pseudoprophetismus, wo besonders
deutlich wird, daß sqr nicht nur den Inhalt des Redens, sondern das ganze
Gehaben falscher Propheten, ja überhaupt das Phänomen des Pseudoprophetismus

als solches meint. Es handelt sich bei diesem Wortstamm somit um
mehr, als was wir gemeinhin mit «lügen» ausdrücken, nämlich um ein
grundsätzlich aktives, aggressives, Vertrauen und Gemeinschaft zerstörendes
Verhalten, wobei sich solch treubrecherisches Tun sowohl gegen Gott wie gegen
den Nächsten wendet. Freilich ist daneben auch eine Verblassung der
Bedeutung bis hin zu «Trug, Schein, Nutzlosigkeit» festzustellen. - kzb andererseits

dürfte von Hause aus «Lügen reden» bedeuten, im Unterschied zu sqr
indessen stärker das bloß Negative «nicht die Wahrheit reden» ausdrücken,
weshalb sich daraus leicht «trügen, täuschen», ja «ausbleiben, eitel, nichtig
sein» entwickeln kann. — khs schließlich, dessen Heimat der Verfasser
wiederum im juridischen Bereich vermutet, beschlägt die beiden Bedeutungsbereiche

«sagen/machen, daß nicht» und «nicht sagen/machen, daß», wovon
sich «bestreiten, ver/ab/leugnen» und «verheimlichen, verhehlen, heucheln»
ableiten. «Im Unterschied zu sqr, das im Kern auf die Zerstörung eines...
Rechts- oder Treueverhältnisses geht, im Unterschied auch zu kzb, welches

von Haus aus eine der Wirklichkeit widersprechende oder ihrer überhaupt
ermangelnde Aussage meint, bezieht sich khs im Ursprung auf das
Entstellen und Verstellen, das Bestreiten oder Verhüllen eines... Tatbestandes
wider besseres Wissen» (S. 256).

Nach einigen wenigen Ausführungen über die begrifflich verwandten
Wurzeln rmh und sw' schließt sich ein im Vergleich mit dem Vorhergehenden
recht kurzer 2. Teil an, der die «Lüge im A.T. außerhalb der terminologischen
Begriffliehkeit » zum Gegenstand hat und an ausgewählten typischen
Beispielen die Stellungnahme des A.T. grundsätzlich zu erheben trachtet. In
sehr instruktiven und von tiefem theologischem Verständnis zeugenden
Ausführungen legt der Verfasser dar, daß «Wahrheit und Wahrhaftigkeit» nicht
«in einem idealistischen Sinn um ihrer selbst als eines in sich ruhenden
sittlichen Gutes oder um der geistigen Werte der Persönlichkeit willen erstrebt
werden, so wenig» wie «die Lüge um der Verletzung dieser Güter und Werte



Rezensionen 51

willen verworfen wird. Ihre Verurteilung geht vielmehr in erster Linie davon
aus, daß sie die Gemeinschaft zwischen Gott und seinem Volk, zwischen Gott
und Mensch, zwischen Volksglied und Volksglied, zwischen Mensch und
Mensch zerstört». Als Summa kann deshalb lapidar gesagt werden: «Lüge
ist gemeinschaftswidrig» (S. 353).

Der Verfasser hat überaus gewissenhaft und umsichtig gearbeitet. Vom
methodisch richtigen Grundsatz ausgehend, «daß ein Begriff nur vom Kontext

her in seinem Bedeutungsgehalt bestimmt werden kann» (S. 41), hat
er freilich des Guten etwas zuviel getan und die Arbeit allzu umfänglich
werden lassen. Sie hätte durch Straffung und Weglassung alles nicht streng
zum Thema Gehörenden nur gewonnen. Im Bestreben, den Aussagegehalt
einer Belegstelle möglichst präzis zu erfassen, ist der Autor ferner gelegentlich

der Versuchung einer Uberinterpretation nicht entgangen. Mit Bedauern
vermißt man des weitern eine übersichtliche Darstellung der chronologischen
Entwicklung der diversen Bedeutungsgehalte einer Wurzel. Und um noch
ein Detail anzuführen: die Herleitung von hebräischen 'af'al-Bildungen
aus dem ältesten Aramäisch, wie in der Nachfolge von M. Noth (S. 243ff.)
vorgeschlagen wird, bleibt unwahrscheinlich, da die Voraussetzungen für
einen derartigen Schluß einfach zu unsicher sind, insbesondere, was den
Stammesnamen Ahlamu betrifft1.

Trotz dieser Einwände liegt jedoch eine sehr anregende und fruchtbare,
durch die vielen Exegesen an manchen Punkten Klärung und neue
Erkenntnisse bringende Arbeit vor, für die man dankbar sein muß.

Max Wagner, Basel

Oscar Cullmann, Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen
Testament. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1965. XII + 328 S.

DM 31.-.

«Unser Gegenstand (ist) die Erforschung des Wesens der neutestament-
lichen Botschaft» (S. 1). Mit diesem Satz umschreibt Cullmann selbst das
Ziel dieses Buches. Es führt seine programmatische Untersuchung über
«Christus und die Zeit» (1946, 3. Aufl. 1962) einen wesentlichen Schritt weiter
und weist das hermeneutisehe Prinzip auf, von dem aus er in der beachtlichen

Reihe seiner Monographien und Aufsätze das Neue Testament
versteht. Daher fällt bei dieser Strukturanalyse des neutestamentlichen Denkens
Licht auf so ziemlich alle Grundprobleme der neutestamentlichen Theologie,
die heute zur Diskussion stehen. Die Frage nach der Einheit des Neuen
Testamentes wird ebenso angesprochen wie sein Verhältnis zu Mythos und
Geschichte, das Wesen des Glaubens ebenso wie das der Hoffnung und der
Sinn der Eschatologie. Die Behandlung dieser und vieler anderer
Grundprobleme ist um so aufschlußreicher, als Cullmann eine Auffassung
entwickelt, die sich von herrschenden Richtungen der Forschung im Ansatz
unterscheidet, "und diese Auffassung fortlaufend in eingehender Auseinandersetzung

mit ihnen, vor allem mit der « Bultmann-Schule », vertritt.

i D.O.Edzard, Zs. f. Assyr. 56 (1964), S. 142ff.



52 Rezensionen

Nach seiner Auffassung ist die Botschaft des Neuen Testaments durch
alle Uberlieferungsschichten hindurch in ihrer Struktur heilsgeschichtlich.
Dies zu sehen und anzuerkennen, ist, wie ein problemgeschichtlicher 1. Teil
ausführt, heute nicht weniger als im 2. Jahrhundert Schlüssel zu einem
sachgemäßen Verständnis des Neuen Testaments. «Es hat... nicht viel zu
bedeuten, wenn die existentialistische Auffassung des Kerygmas, wie
Bultmann sie vorträgt, jene antike Metaphysik, die hinter dem Gnostizismus
steht, ablehnt. Der Standort, von dem aus bei Bultmann diese Ablehnung
erfolgt, wäre von den ältesten Bestreitern des Gnostizismus wohl als genau so
lebensgefährlich für das Christentum angesehen worden wie der Gnostizismus.

Denn Bultmann gibt ja auf seine Weise die der Einverleibung des Alten
Testaments zugrundeliegende und sie theologisch rechtfertigende heils-
geschichtliche Grundlage auf, um eine ,Zeitlichkeit' und eine 'Geschichtlichkeit'

des Menschen im Sinne seiner punktuellen Entscheidungssituation zu
verkündigen, die zwar dem urchristlichen Glauben keineswegs fremd, aber
der heilsgeschichtlichen Sicht unter- und eingeordnet ist» (S. 9f.).

In der neueren Forschung wird der heilsgeschichtliche Charakter des neu-
testamentlichen Denkens vor allem von der Eschatologie her in Frage gestellt;
denn nach verbreiteten Auffassungen ließ die ursprüngliche Eschatologie,
wie sie Jesus und die älteste Gemeinde vertraten, für ein heilsgeschichtliches
Denken keinen Raum. Die ursprüngliche Eschatologie ist nämlich für die
Schulen A. Schweitzers und R. Bultmanns, wenn auch je in verschiedener
Weise, die Naherwartung, für C. H. Dodd die realized eschatology. Erst als
die Parusie verzog, füllten Lukas und andere schon im Neuen Testament
hervortretende frühkatholische Theologen nach Bultmanns Erklärung die
Zwischenzeit mit einer konstruierten Heilsgeschichte (vgl. S. 148f.), während
Paulus und vor allem Johannes den existential zu erschließenden Kern der
Naherwartung, die punktuelle Eschatologie, freilegten und so die eigentliche
Intention Jesu wahrten. Während Cullmann in den 50er Jahren im Räume
der deutschsprachigen neutestamentlichen Forschimg dieser Konzeption
gegenüber weithin einsam eine heilsgeschichtliche Sicht des ganzen Neuen
Testaments vertrat, melden sich nunmehr von verschiedenen Seiten, auch
aus der Reihe der von Bultmann herkommenden Forscher, Stimmen, die
diese Ablösung der Geschichte durch die Geschichtlichkeit der Existenz
und diese «'Eschatologie ohne Hoffnung'» (S. 159) als dem Neuen Testament
nicht gemäß empfinden und damit die Möglichkeit zu einer neuen Diskussion
über heilsgeschichtliches Denken im Neuen Testament öffnen. Cullmann
entwickelt seine Auffassung in diesem seit Jahren vorbereiteten Buch noch im
Gespräch mit der klassischen Konzeption Bultmanns. Er leistet durch diese

Auseinandersetzung auch für die weitere Diskussion den Dienst, Strukturelemente

der Konzeption Bultmanns nicht unversehens aus Hypothesen zu
nicht mehr diskutierten Voraussetzungen werden zu lassen. Es ist zu
wünschen, daß Cullmann in der nächsten Auflage auf die neue Gesprächssituation
eingehen kann, die sich gegenwärtig vor allem durch die Alttestamentliche
Theologie Gerhard von Rads und neue systematische Entwürfe (Pannenberg,
Moltmann) auch für die neutestamentliche Forschung ergibt.

Seinen eigenen Ansatz gewinnt Cullmann exegetisch von der m. E. zu-



Rezensionen 53

treffenden Einsicht aus, daß bereits Jesus ein Schon und Noch-nicht des

Eschatons ausprägt, d. h. das Reich Gottes gegenwärtig in seinem Wirken
und zugleich in naher Zukunft anbrechen sieht und dabei mit einer (wenn
auch kurzen) Fortdauer dieses Äons über sein Ende hinaus rechnet. Die
Naherwartung aber ergab sich für ihn wie weiterhin für die Gemeinde als

Folge aus der Spannung zwischen dem Schon und Noch-nicht. Zu zeigen,
daß das ganze Neue Testament dieses Schon und Noch-nicht Jesu aufnehme
und so in verschiedenen Stufen, aber doch als gemeinsame Grundlage eine
heilsgeschichtliche Sicht entwickle, ist das eigentliche Ziel des Buches:
«Der Nachweis der dem ganzen Neuen Testament zugrunde liegenden
Spannung zwischen ,Schon' und ,Noch-nicht' ist der eigentliche Nerv der
vorliegenden Arbeit» (S. 155, Anm. 2).

Diesen Nachweis sucht der 4. Teil durch Darstellung der «neutestament-
lichen Haupttypen» durchzuführen ; er schließt mit der Darstellung des

Johannes-Evangeliums: «Wie Bultmann seine Sicht des ganzen Neuen
Testaments durch das Johannes-Evangelium gerechtfertigt findet, so ich
diejenige, die ich in diesem Buch vortrage» (S. 247). Johannes «stellt die
Heilsgeschichte in der charakteristischen Zusammenschau eines Lebens Jesu
dar» (S. 260). Er versteht Jesu Erdenwirken streng als von Gott
vorhergesehenen zeitlichen Ablauf und setzt es zum vorhergehenden «göttlichen
Geschehen» ebenso in Beziehung, wie er andererseits «in jedem Ereignis und
in jedem Wort des historischen Lebens Jesu zugleich seine Auswirkung im
Handeln des Erhöhten in der Urgemeinde» angekündigt sieht (S. 255).
Deshalb vertritt auch Johannes den der heilsgeschichtlichen Struktur der
Offenbarung entsprechenden Glaubensbegriff: Gerade bei ihm ist «die
Entscheidungssituation ganz und gar heilsgeschichtlich fundiert», so daß es sich für
ihn nicht «um ein ,immer in der Entscheidung Stehen' handelt», sondern
um ein «in der Entscheidung Stehen auf Grund des Hineingestelltseins in
einen göttlichen Heilsplan, der die Zeiten und die Welten umfaßt» (S. 246f.).
Gerade weil Glaube für das ganze Neue Testament ein im Jetzt der Anrede
konkret zu vollziehender Akt ist, bedeutet er immer auch in einen
Geschehenszusammenhang eintreten, der von dem alttestamentlichen Er-
wählungshandeln und von der Erscheinung Jesu herkommt und der Vollendung

entgegensieht (S. 97. 104. 150).
Die sich auf diese Weise ergebenden Charakterzüge der heilsgeschichtlichen

Sicht des Neuen Testaments werden im 2. und 3. Teil systematisch
umschrieben. Sie entsteht, schematisch dargestellt, immer in drei Schritten: Der
Ausgangspunkt ist das Ereignis, das dem Propheten bzw. Apostel widerfährt,

das auch der Nichtgläubige wahrnimmt. In und mit diesem Ereignis
wird dem Zeugen ein göttlicher Plan erschlossen, in den er sich selbst im
Glauben einreiht. Er bringt diese heilsgeschichtliche Offenbarung mit den
ihm von der Tradition übermittelten früheren Offenbarungen in Zusammenhang

und interpretiert diese neu (S. 72). In dieser Weise hat sich Jesus selbst
«mit seinem gelebten und verkündigten Kerygma ins alttestamentliche
Kerygma eingereiht, aber so, daß er nunmehr an der entscheidenden Stelle
steht» (S. 94f.). Nur wenn Jesu Erdenwirken diese Struktur hatte, konnte
auf Grund des Ostergeschehens durch Neuinterpretation des Erdenwirkens



54 Rezensionen

wie des Alten Testaments und doch in echter Kontinuität mit ihnen das

apostolische Kerygma von Jesus dem Christus entstehen. Neue Ereignisse,
z. B. die Berufung des Paulus zum Heidenapostel, bewirkten auch nachher
noch einen Fortgang der Heilsgeschichte in diesem Dreischritt.

Insgesamt schreitet dabei die Ausführung von Gottes Heilsplan nicht gradlinig

fort, sondern in einer «Wellenlinie»; sie ist verbunden mit Kontingenz,
Rückschlägen und Umwegen (S. 104-108). Nun hat das Neue Testament
nirgends einen Gesamtaufriß der Heilsgeschichte dargestellt, sondern immer
nur Ausschnitte wie Rom. 4 und 5; aber diese Ausschnitte sind weder rab-
binische Schriftbeweise noch lediglich «punktuell-jeweilige» Beziehungen zur
Vergangenheit, sondern Teilaspekte einer heilsgeschichtlichen Gesamtschau
(S. 108-116).

Die Ereignisse, die die biblische Heilsgeschichte erzählt, sind für unser
Denken teils Mythen, so z. B. die Urgeschichte und die kosmische Vollendung,

teils Geschichte. Die Mythen wollen das historisch nicht mehr faßbare
Woher und Wohin der Heilsgeschichte wie ihren göttlichen Zusammenhang
deuten; sie sind von der historisch kontrollierbaren geschichtlichen Mitte
her entwickelt. Sie sind gemäß ihrer Entstehung nicht durch existentiale
Interpretation, sondern in der Weise zu entmythologisieren, daß ihre
Beziehung zu der Mitte, dem Christusgeschehen, im Rahmen der Heilsgeschichte
aufgewiesen wird (S. 130f.). Vergleicht man die Heilsgeschichte, abgesehen
von den in ihr enthaltenen Mythen, mit der Geschichte, dann haben beide
den Charakter der Abfolge gemein, aber die Heilsgeschichte ist lückenhaft
und unzusammenhängend; z. B. ist die ganze Periode zwischen dem letzten
alttestamentlichen Propheten und Johannes dem Täufer für das Neue Testament

nicht Heilsgeschichte. Die Hervorhebung der Ereignisse, deren Abfolge
die Heilsgeschichte bildet, und ihr Zusammenhang untereinander beruhen
allein auf Gottes Plan und Erwählung. Alle Epochen der Heilsgeschichte aber
sind an Kreuz und Auferstehung orientiert und sind deshalb einander
zugeordnet.

Wenn Heilsgeschichte in diesem Sinn der zentrale gemeinsame Inhalt des
Neuen Testamentes ist, dann ergeben sich von ihm aus weitgehende dogmatische

Folgerungen. Diese Folgerungen umreißt Cullmann andeutungsweise
in einem abschließenden 5. Teil. Aus der Art, wie die Heilsgeschichte in
nachapostolischer Zeit weitergeht, folgt der vom Neuen Testament selbst
gegebene Kanonshegriff: «Die Heilsgeschichte selbst geht, allerdings nur
noch als Entfaltung des Christusgeschehens, weiter; aber die durch Ereignis
und Deutung gebotene Offenbarung über den göttlichen Plan, nach dem
sich die Heilsgeschichte entwickelt hat und weiter bis zum Ende entwickeln
wird, ist abgeschlossen» - und mit ihr der Kanon (S. 270). Eben diesem
Umstand aber, daß sie «als Norm einer nicht abgeschlossenen Geschichte
über sich selbst in die nachbiblische Gegenwart hinausweist», verdankt die
Bibel «ihre bleibende Aktualität» (S. 300). Deshalb ist nämlich das Fortgehen
der Heilsgeschichte in unserer Zeit wahrzunehmen, wenn die Gegenwart an
der biblischen Heilsgeschichte als Norm gemessen wird (S. 280-288).
Daneben vergegenwärtigt sich Vergangenheit und Zukunft der Heilsgeschichte
im Gottesdienst der Kirche (S. 288-294). Wer heute «von der Heilsgeschichte



Rezensionen 55

als solcher so überwältigt» wird, daß er «nicht anders kann, als (sich) in sie
einbeschlossen zu sehen und (sich) deshalb bewußt in sie einzureihen» (S. 298),
d. h. wer glaubt, wird sich als Prediger und Exeget gleich den Zeugen der
Bibel zu ständiger Neuinterpretation der Heilsgeschichte verpflichtet wissen.
Ein letztes Kapitel dieses Ausblickes versucht anzudeuten, wie eine von der
heilsgeschichtlichen Schau geleitete Ethik normgebunden und situations-
bezogen zugleich sein müßte.

Dieser imponierende Entwurf einer heilsgeschichtlichen Theologie des
Neuen Testaments bringt zweifellos Strukturelemente seiner Botschaft wie
seines Glaubens zur Geltung, die in der weithin herrschenden Konzeption
Bultmanns verdeckt oder beiseitegeschoben wurden. Dies wird schon durch
eine ganze Reihe wichtiger Berührungen mit den Ausführungen über die
heilsgeschichtliche Struktur biblischen Denkens bestätigt, die Gerhard von
Rad im Schlußteil seiner Alttestamentlichen Theologie entwickelt - gerade
weil beide Entwürfe ganz unabhängig voneinander entstanden sind (vgl.
S. 35f.). Das Neue Testament denkt zweifellos gleich dem Alten Testament
«heilsgeschichtlich» - auch das Johannes-Evangelium, das sich formal weithin

der Sprache des «vertikal» orientierten Dualismus bedientGott bringt
das Heil durch aufeinanderbezogene Offenbarungen in der Geschichte
finden Glauben in der Geschichte. Das Verhältnis von Offenbarung und
Geschichte ist für uns angesichts des rein immanenten Geschichtsbegriffs des

Historismus, der uns umgibt, ein Problem, das der Spannung zwischen
Glaube und Ratio entspricht. Wir wollen hier nicht auf dieses systematische
Problem eingehen, sondern gemäß der Intention dieses Buches auf die
biblisch-theologische Frage, wie sich Heilsgeschichte für das Neue Testament
selbst darstellt.

Heilsgeschichte im Sinne des Neuen Testaments ist — darin kann man
Cullmann sicher zustimmen — nicht, wie für Theologen des 18. und 19.

Jahrhunderts, eine wundersame Geschichte, die sich von der allgemeinen
Geschichte abhebt und deren sinnvoll zielstrebiger Organismus aufweisbar ist.
Sie ist sicher auch nicht, wie neuerdings angenommen wurde, ein historisch
aufweisbarer Geschichtsablauf in seiner Bedeutsamkeit, nämlich ein
angeblieh vom Alten Testament über die jüdische Apokalyptik zu Jesus und
den ersten Zeugen verlaufender Strom geschichtlicher Ereignisse und
Traditionen, der von seinem Ziel her apokalyptisch gedeutet würde. Demgegenüber

ist für Cullmann Heilsgeschichte die von der Schöpfung bis zur Vollendung

laufende Wellenlinie, in der Gottes Heilsplan die Schöpfung zu seinem
Ziel führt. Die Linie bekundet sich in einer von der Schrift bezeugten, historisch

nicht zusammenhängenden Abfolge von Offenbarungsereignissen, deren
Höhe- und Angelpunkt die Erscheinung Christi ist. Diese Konzeption von
Heilsgeschichte steht m. E. dem Neuen Testament ungleich näher als die
vorher erwähnten.

Und doch drängen sich mir auch zu ihr vom Neuen Testament her einige
Fragen auf: 1) Ist es zufällig, daß auch Paulus und der Hebräerbrief, die
den heilsgeschichtlichen Aspekt am stärksten explizieren, keinen Gesamtaufriß

der Heilsgeschichte geben, sondern immer nur typologische
Gegenüberstellungen entwickeln? Folgt daraus nicht, daß sie in erster Linie von



56 Rezensionen

dem Gegenüber von Verheißungs- und Erfüllungsgeschehen aus denken, und
nicht von einem Gesamtaufriß der Heilsgeschiehte her? Die Abraham -

Typologie läßt sich m. E. nicht ohne weiteres in die Adam-Typologie
einschieben (Rom. 4f.). Das liegt an der Aussageweise; beide teilen nicht
Ausschnitte eines Gesamtgeschehens als Wissen mit, sondern wollen das Christus-
geschehen von der Verheißung her auf Glauben hin verkündigen. Aus all
dem ergibt sich die Anfrage: Liegt in Cullmanns Konzeption der Akzent
nicht noch zu stark auf dem Gesamtaufriß der Heilsgeschichte und ihrem
stetigen Fortschreiten, und zu wenig auf dem Gegenüber von Verheißung
und Erfüllung? - 2) Sicher fragt auch Paulus z. B. in Rom. 11 nach dem
Gesamtheilsplan Gottes, aber meint er damit im Grunde einen Gesamtaufriß,
und nicht vielmehr den Heilsratschluß, der die Verheißungen und die
erwählende Berufung zum Ziel führt (Rom. 8, 29f.; 11, 29; 2. Kor. 1, 20)? -
3) Wird das Bild von der Heilsgeschichte als Linie der Art gerecht, wie das

Erfüllungsgeschehen das Verheißungsgeschehen ablöst? Weil die Erfüllung,
wie Cullmann mit Recht betont, als Schon und Noch-nicht anbricht, enden
Verheißung und Gesetz für die Menschen nicht einfach chronologisch mit
dem Osterereignis ; sie werden nach Paulus (z. T. anders nach Lukas, vgl.
Luk. 16, 16 f.) zwischen Ostern und der Parusie immer nur durch das Christusereignis

in Verbindung mit der Verkündigung aufgehoben (2. Kor. 5, 18-20).
Christus ist z. B. «des Gesetzes Ende» immer nur «für jeden Glaubenden»
(Rom. 10, 4; Gal. 3, 23). Und auch der Glaubende kann es nie hinter sich,
sondern immer nur unter sich lassen, denn er lebt seinem Wesen nach «im
Fleisch», d. h. in der Geschichte, nicht nur in der «Zeitlichkeit». Christus
ist für den Glauben, wie Cullmann richtig herausarbeitet, gerade noch nicht
das Ende der Geschichte. Eben deshalb teilt Paulus in seinen heilsgeschichtlichen

Aufrissen Rom. 4f. usw. nicht Wissen über den Geschehensablauf mit,
sondern verkündigt die Erfüllung der Verheißung auf Glauben hin. Diese
Beobachtungen drängen die Frage auf : Sollte man angesichts dieser Art des

Erfüllungsgeschehens auf das Bild der Heilsgeschichte als einer Linie, das
Cullmann in diesem Buch selbst schon in das der «Wellenlinie» abgewandelt
hat, nicht ganz verzichten? — 4) Daß Glaube bedeutet: «überwältigt werden
vom Heilsgeschehen» und «nicht anders können», als sich in die
Heilsgeschichte einbeschlossen sehen und sich in sie einzureihen, scheint mir die
neutestamentliche Auffassung, gegenüber der billigen Reduktion des Glaubens

auf ein Sich-entscheiden und auf Selbstverständnis, treffend
wiederzugeben. Sollte jedoch nicht die mißverständliche Abbreviatur «Glaube an
die Heilsgeschichte», die mehrmals wiederkehrt (S. 97ff.), vermieden und
ausdrücklich ausgesprochen werden, was vorausgesetzt wird, nämlich, daß
Glaube immer Glaube an den Gott ist, der alle Heilsgeschichte wirkt (Rom.
4, 24)?

Diese Fragen zu der zentralen These dieses reifen Werkes mögen
stellvertretend den Dank für die Anregungen zum Ausdruck bringen, die es für
das Nachdenken über weitere Grundprobleme des Neuen Testaments
vermittelt, und vor allem versuchen, das Gespräch um sein Ziel, nämlich um
ein heilsgeschichtliches Verständnis des Neuen Testaments, weiterzuführen.

Leonhard Ooppelt, Hamburg



Rezensionen 57

P. N. Harrison, Paulines and, Pastorais. London, Villiers Publications Ltd.,
1964. 141 p. s. 25/-.
The late Dr. P. N. Harrison's book, The Problem of the Pastoral Epistles,

has become part of the standard literature on this subject. His new book in
chapters II, V and XII supplements his argument that these Epistles
contained fragments of the Apostle's correspondence, but were as a whole later
compositions. About 90 A.D. Onesimus wrote Ephesians and made
interpolations in Colossians (chapters vi, vii). Rom. i. 19-ii. 1 is an interpolation
about the time of the Pastorals (viii). Romans xvi. 24^27, following Harnack,
is a Marcionite supplement and Rom. xvi. 1-23 is an independent letter. One

or two other points in the Epistles are discussed, but Dr. Harrison's main
contribution is his treatment of the Pastorals. George D.Kilpatriclc, Oxford

Franz Mussner, Der Jakobusbrief. Herders theologischer Kommentar
zum Neuen Testament, 13, 1. Freiburg i. Br., Herder, 1964. xxix + 238 p.

Karl Hermann Schelkle, Die Petrusbriefe. Der Judasbrief. Herders
theologischer Kommentar zum Neuen Testament, 13, 2. 2., durchges. Aufl.
Freiburg i. Br., Herder, 1964. xxvi + 250 p.

Rudolf Schnackenburg, Die Johannesbriefe. Herders theologischer
Kommentar zum Neuen Testament, 13, 3. 2., neubearb. Aufl. Freiburg
i. Br., Herder, 1963. xxxi + 336 p.

Martin Dibelius, Der Brief des Jakobus. H. A. W. Meyers
Kritischexegetischer Kommentar über das Neue Testament, 15. 11. Aufl., ergänzt
von Heinrich Greeven. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1964. 310 p.

Bo Reicke, The Epistles of James, Peter, and Jude. The Anchor Bible, 37.
Garden City New York, Doubleday and Co., 1964. xxxviii • 221 p. $ 5.—.

Professor Mussner argues that the Epistle of James was written from
Jerusalem before A.D. 70 by James the Brother of the Lord. Whether other
scholars agree with him or not they will recognise that he has argued his
case carefully and competently. His section on language and style well
indicates the character of James' Greek, a good Koine influenced by Semitic
idiom. The pattern of the diatribe is duly recognised. There follow sections
on the canon with a discussion of Luther's opinion, on James' and Jesus'
ethical teaching, on the text and on the structure of the Epistle. — The
commentary is well informed and well balanced. Matters of fact, language, text
and thought are kept in due proportion. Among the excursuses, that on
"Die Armenfrömmigkeit" is particularly useful. When Professor Mussner
makes a new edition of the commentary perhaps he might discuss the
reading of P74 A at ii. 11. He is to be congratulated on his present work.

Professor Schelkle has made only slight changes in the second edition of
his commentary. His discussion of the authorship, date and place of 1 Peter
and Jude is well balanced. He leaves it open whether 1 Peter was written by
Silvanus for St. Peter and recognises that decisions on date and place
depend on authorship. Jude is probably a pseudepigraph written about A.D. 90.
2 Peter depends on Jude and may have been written about A.D. 100. - The
commentary and excursuses are clear and instructive though not all may



58 Rezensionen

accept the shorter text at Jude 22 f. Professor Schelkle's work is well
informed, judicious and instructive.

Professor Schnackenburg's commentary on 1, 2, 3 John, now in its second
revised edition, has a twofold interest. In addition to its own merits, here
and there it throws light on views which he will doubtless develop in his
commentary on John of which the first volume is announced. After a full
discussion of resemblances and differences he concludes that Gospel and
Epistles belong together and may have been written by a pupil of the
evangelist. He finds some difficulty in thinking of the son of Zebedee as the
author of the Epistles. He has made good use of the Qumran material and of
some of the early Gnostic texts in introduction and commentary. - The
commentary on the Epistles encourages us to look forward to that on the
Gospel with great expectations.

Herder's Theologischer Kommentar zum Neuen Testament has made a

very good beginning with three volumes which are a credit to German Roman
Catholic scholarship and should be of great service to students of the New
Testament in general. Competent and balanced introductions are followed
by the commentary proper, accompanied by a German translation paragraph
by paragraph. Each volume has good excursuses, a full bibliography and
serviceable indexes.

Dibelius' classic commentary has a new appearance being printed no
longer in Gothic but in Roman type. Professor H. Greeven has skilfully
inserted new material in footnotes in the body of the commentary instead of
in an appendix.

Professor Reicke's edition is one of the first volumes in the series of the
Anchor Bible aimed at making the Bible accessible to the modern reader.
It enlists the contributions of Jewish scholars and of Christian scholars of
various denominations. According to Dr. Reicke, James was written about
A.D. 90, not by the son of Zebedee for Christians in the Roman Empire.
1 Peter was composed before A.D. 64 by Silvanus writing for St. Peter for
Christians in Asia Minor. Jude belongs to the end of the first century A.D.
and can hardly have been written by Jude himself but perhaps by a disciple
of his for the churches as a whole with particular reference to Jewish Christians.

2 Peter may have been written by a disciple of Peter about A.D. 90. A
general introduction gives the historical background of the period and the
commentary on each epistle helps the general reader to study these letters
with profit and understanding. At the end of each commentary textual notes
take up points of interpretation in the Greek. - If we compare Professor
Reicke's conclusions with those of the Herder commentaries we note a striking

similarity. One cannot be said to be more conservative or more radical
than the others in its conclusions. There are differences in the opinions the
three scholars put forward, but more significant is the overall unity of
outlook and approach. It is this which gives the enterprise of the Anchor Bible
its justification. George D. Kilpatrick, Oxford

Joseph und Bernhard Prijs, Die Basler hebräischen Drucke 1492-1866.
Im Auftrag der Öffentlichen Bibliothek der Universität Basel, bearbeitet



Rezensionen 59

von Joseph Prijs, ergänzt und herausgegeben von Bernhard Prijs. Ölten
und Freiburg i. Br., Urs Graf-Verlag (Druck Friedrich Reinhardt, Basel),
1964. 648 S. Großformat, 171 Reproduktionen. Fr. 168.-.

Seit jeher hat die reiche Geschichte des Buchdrucks in Basel, das bald
nach der Erfindung der Buchdruckerkunst einen der rührigsten Orte (neben
Straßburg, Augsburg u. a.) dargestellt hat, in einer Reihe von Aufsätzen
und Einzeluntersuchungen Beachtung gefunden. Josef Benzing, als einer der
maßgeblichen Sachkenner dieses Gebietes, hat schon in seinem
«Buchdruckerlexikon» und nun auch in einer umfangreichen Erweiterung dieses
Standardwerkes die Basler Drucker ausführlich zu Wort kommen lassen1.
Dabei haben als besondere Eigenart der Basler Druckgeschichte noch stets
speziell die hebräischen Drucke gegolten, die in ununterbrochener Tradition
durch nunmehr fast fünf Jahrhunderte gerade aus Basler Druckereien
ihren Weg in die Literaturgeschichte angetreten haben.

Diesem höchst aufschlußreichen und in vieler Hinsicht einmaligen Zweig
der Basler Druckergeschichte hat sich in mehreren Aufsätzen seit 1934 (dem
Jahre seiner Übersiedlung in die Schweiz) der Gelehrte Dr. Joseph Prijs
(* zu Würzburg 1889, langjähriger Dozent für Thora-Wissenschaft und
Judentum an verschiedenen Lehranstalten, zuletzt in München) zugewandt,
der zur Feier des 500jährigen Bestehens der Basler Universität als erstes
großes Ergebnis eine Zusammenstellung der Basler Talmuddrucke aus dem
Zeitraum von 1578 bis 1580 erscheinen lassen konnte. Als Dr. Joseph Prijs
am 9. Oktober 1956 starb, übernahm sein Sohn Dr. Bernhard Prijs auf
Bitten der Basler Professoren Walter Baumgartner und Ernst Staehelin
die Fortführung des begonnenen Werkes seines Vaters. «Du bist zwar nicht
kompetent, die Arbeit zu vollenden; es steht dir aber auch nicht frei, dich
ihr zu entziehen» - diese Worte des Rabbi Tarfon (Aböt 2) zitiert Bernhard
Prijs, von Beruf Chemiker und Lektor an der Basler Universität, im
Vorwort des nun vorliegenden Werkes bei der Beschreibung des seinerzeit an
ihn ergangenen Auftrages. Daß es sich bei diesem Zitat nur um den höflichen
Gebrauch eines alten Exordialtopos handelt, daß also der Sohn durchaus
kompetent gewesen ist, das begonnene Werk des Vaters fortzuführen,
beweist das vorliegende Werk. Bernhard Prijs, der - mit Recht - alle Basler
Drucke in die Sammlung aufnahm, die hebräische Typen in größerer Anzahl
enthalten, hat die vom Vater begonnene Edition noch um rund die Hälfte
der schon vorhandenen Titel erweitert. Abgesehen von der Erstellung der
Manuskripte, der Überwachung des höchst diffizilen Druckes und der
Durchführung der Korrekturen hat der Sohn dem Werk des Vaters damit die
Gestalt gegeben, die dessen Intentionen einst vorschwebte, aber doch erst
nach jahrelanger, intensiver Weiterarbeit erreichbar werden konnte. Ein
solcher Fall, der nicht jedem begonnenen großen Werk der Literatur-

1 J. Benzing, Buchdruckerlexikon des 16. Jahrhunderts. Deutsches
Sprachgebiet (1952); ders., Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts
im deutschen Sprachgebiet, Beih. z. Buch- u. Bibliothekswesen, 12 (1963),
S. 28-44.



60 Rezensionen

geschichte zuteil wird, hat eine auffällige Parallele innerhalb der Geschichte
der Basler hebräischen Drucke im 17. Jahrhundert: Das berühmte «Lexicon
Chaldaicum» Johann Buxtorfs d. Ä. wurde erst von seinem Sohn (Johann
Buxtorf d. J.) auf Grund wesentlicher eigener Arbeiten an diesem Werk
im Jahre 1639 ediert (vgl. S. 368ff.).

Im vorliegenden Werk ist der Stoff der Basler hebräischen Drucke aus
dem Zeitraum 1492-1866 in sechs Perioden eingeteilt. Diese Periodisierung
ist ganz mit Recht nach den Druckerpersönlichkeiten vorgenommen worden,
denn sie sind maßgeblich die eigentlichen Initiatoren der Basler hebräischen
Drucke gewesen, haben diese nicht nur verlegt, sondern vielfach angeregt,
stets mit bewundernswerter Sorgfalt betreut und mit reichem künstlerischem
Buchschmuck von Meisterhand (so u. a. von Holbein d. J.) versehen lassen.
Welchen Mut die Basler Drucker mit der Edition hebräischer Werke
aufbrachten, welche finanziellen Risiken sie eingingen, können z. B. die
Schwierigkeiten verdeutlichen, die Ambrosius Proben mit der Talmudausgabe
hatte, die er 1578/1580 herausbrachte (vgl. Nr. 124 und besonders die große
Einführung des Herausgebers S. 175ff.). So ist die Einteilung des
vorliegenden Werkes nach den einzelnen bedeutenden Druckern mehr als
angebracht und illustriert die Funktion der Persönlichkeit in diesem Bereich
der Geistesgeschichte. In diesem Sinne markieren Johann Amerbach und
Adam Petri (1492-1516; S. 3ff.) die Periode der Vorläufer; Johann Froben,
seine Söhne und Enkel und außerdem Sebastian Henricpetri markieren die
erste (1516—1579; S. 9ff.) und zweite Periode (1578-1599; S. 175Pf.); Konrad
Waldkirch vor allem die dritte Periode (1593-1615; S. 245ff.); Ludwig
König die vierte (1617—1641; S. 331ff.); Ludwig Königs Erben, besonders
Georg Decker, die fünfte (1641-1787, S. 375ff.) und schließlich Wilhelm
Haas die sechste Periode (1789-1866, S. 435ff.).

Wie Bernhard Prijs in seiner instruktiven Einleitung (S. XV-XXI)
zutreffend darlegen kann, ist der Humanismus der eigentliche Quellort für das
neuerwachende Interesse zum Ende des 15. Jahrhunderts an der hebräischen
Sprache und Geisteswelt in Basel gewesen - und dieser humanistische Geist
hat unverkennbar die Basler hebräischen Drucker bis in das 19. Jahrhundert
hinein beseelt. Nicht zuletzt hatten ja die mittelalterlichen Reformkonzilien
(so schon Vienne im Jahre 1311) und auch das Basler Konzil immer wieder
die Errichtung von Lehrstühlen für die griechische, aber auch für die
hebräische Sprache gefordert — zum Teil im Hinblick auf die weitere
Ausbreitung des Christentums, aber primärer zur besseren Ausbildung des
Klerus und zur Hebung des Schriftstudiums. Vor allem die Reformation in
Basel hat stets angelegentlich den «Hebraismus» gepflegt. U. a. hat Wolfgang
Capito (anfangs in Basel, später in Straßburg) mit seinen « Institutiones »

der hebräischen Grammatik, die 1518 bei Johann Froben erschienen (Nr. 8,
S. 14 ff.), dieser Entwicklung vorgearbeitet, besonders aber Johannes
Oekolampad, der gelehrte Hebraist und Reformator Basels (vgl. im einzelnen
die Hinweise im Register, S. 573). Eine nicht mindere Bedeutung hat der
Drucker Johann Froben, dessen Name ja insbesondere im Zusammenhang
seiner Erasmus-Drucke (speziell der Ausgabe des griechischen Neuen
Testamentes von 1516) in die Geistesgeschichte eingegangen ist, auch als einer



Rezensionen 61

der ersten Verleger hebräischer Drucke in Basel ausgeübt. Frobens bewegliche

hebräische Quadrattype - typographisch die hebräische Schreibschrift
noch nachahmend (S. XVIf.) -, die erstmals in der Frobenschen Ausgabe
des Encomion Morias des Erasmus von 1515 verwandt wurde (Nr. 3* und
Nr. 6*), hat die Möglichkeiten und Verbreitungen des hebräischen Druckes
ungemein vergrößert und befruchtet. Thomas Anselm/Pforzheim mit Reuch-
lins «De rudimentis hebraicis» (1506) war hier vorangegangen; die eigentliche
Anwendung und Ausbreitimg der Idee blieb freilich Johann Froben und
den Basler Druckern vorbehalten.

Es läßt sich weiter erkennen, daß die hebräischen Drucke in Basel durch
die im Reformationszeitalter neu erwachende exegetische und bibeltheologische

Arbeit (Erasmus bereitet vor allem mit der Ausgabe seines Neuen
Testamentes von 1516 und den Einleitungen und unerschöpflichen Annota-
tiones dazu den Weg) einen hauptsächlichen Impuls empfangen haben. So
ließ Konrad Pellikan 1516 bei Froben das Buch der Psalmen erscheinen, d. h.
den hebräischen Text und dazu die Septuaginta-Übersetzung, die Itala und
die lat. Ubersetzung des Hieronymus (Nr. 5, S. 9ff.); Sebastian Münster
gab 1516 (ebenfalls bei Froben) einen hebräischen Psalter heraus (Nr. 6,
S. 11 ff.); dann folgten die hebräischen Lesefibeln (Nr. 9) - eine Übersetzung
lateinischer Gedichte ins Hebräische, von Mattheus Adriani angefertigt (von
Aldus Manutius erstmals gedruckt und von Froben 1518 nachgedruckt);
Oekolampads gründliches Register zu den hebräischen Ausdrücken der
Ausgabe des Hieronymus erschien im Jahre 1520 (Nr. 10). Der hebräischen
Grammatik Sebastian Münsters vom Jahre 1520 (Nr. 116) schlössen sich die
zahlreichen Textausgaben gerade dieses großen Hebraisten an. Sein Dic-
tionarium Hebraicum folgte dann 1523 (Nr. 14); im gleichen Jahre
erschienen seine großartigen Institutiones Grammaticae in Hebraeam linguam
(15a), in denen z. B. der interessante Versuch unternommen wurde, die
Akzente durch Noten wiederzugeben (Abb. 25, 26 und 27) ; Münsters Chal-
daica Grammatica kam 1526 heraus (Nr. 23), nicht zuletzt seine Biblia
Hebraica 1534 (Nr. 38). Oekolampads wertvolle Kommentarwerke dieser
Zeit (1525-1530) zu den Propheten dürfen nicht unerwähnt bleiben (Nr. 23

bis 32).
Daneben sind schon in der Reformationszeit nicht wenige Werke

nichttheologischen Inhaltes mit hebräischen Zitaten erschienen: Vor allem das
Encomion Morias des Erasmus, das Froben erstmals 1515 druckte (Nr. 3*)
und das noch 1780 in zehnter Auflage in Basel erschien (Nr. 292*).

Neben den biblischen Textausgaben und den für die weiteren Sprachstudien

wichtigen Grammatiken und Lexika wandte sich schon frühzeitig
bei den Basler hebräischen Druckern das Interesse der hebräischen Literatur
allgemein zu: So edierte Sebastian Münster ein «Kalendarium Hebraicum»
bei Froben im Jahre 1527 (Nr. 24), das Tabellen und Erklärungen für
kalendarische Berechnungen enthielt; Johann Buxtorf d. Ä. gab in zwei
Editionen im Jahre 1603 und 1610 «Friedens- oder Freundschaftsbriefe»
hebräischer Schriftsteller heraus (Nr. 185A und Nr. 204). Außerdem
erschienen vom 16. bis in das 19. Jahrhundert hinein in Basel eine Reihe von
Werken in jiddischer Sprache (für den Germanisten von speziellem Interesse),



62 Rezensionen

größtenteils Gebets- und Ritualbücher (vgl. im Sachregister S. 580 unter
«Jüdisch-deutsch») u. a. auch Anleitungen zum Erlernen des Jiddischen, so
«Der Lesefreund», 1812 bei Wilhelm Haas jun. gedruckt (Nr. 306). Höchst
bedeutsam für die Sagen- und Märchenforschung sind die Sammlungen
jüdischer Geschichten und Märchen, wie sie im « Sieben weisen Meinster-
Büchl» 1602 bei Konrad Waldkirch (Nr. 174) und im «Maase-Buch» im
gleichen Jahr beim selben Drucker herauskamen (Nr. 178). Besondere
Erwähnung verdient die große Ausgabe des Alten Testamentes mit einer
hochdeutschen Übersetzung in jiddischen Lettern, die Moses Dessau Mendelssohn)

und Salomon Coschelsberg 1822 bei Wilhelm Haas jun. herausgaben
(Nr. 313a-c). Derartige Ausgaben riefen schon zum Ende des 18. Jahrhunderts

heftige Kontroversen unter den zeitgenössischen Rabbinern hervor.
Coschelsberg verschaffte sich aber die Approbation des elsässischen Ober-
rabiners Naftali Hirsch Katzenellenbogen, so daß die Ausgabe erscheinen
konnte. Bei den Kleinen Propheten machten die Herausgeber darauf
aufmerksam, daß sie im Interesse der «Ungelehrten und Frauenzimmer»
«zuweilen ganze und öfters halbe Verse umgeändert» hatten (S. 459).

Der überaus reiche Inhalt des vorliegenden Werkes läßt sich mit solchen
Hinweisen nur andeutungsweise beschreiben. Der Herausgeber hat nicht
nur in seinen einleitenden und erklärenden Bemerkungen und umfassenden
Druckbeschreibungen (ständig werden Typenabbildungen geboten) eine
Fülle weiteren historischen Materials für den Philologen und Theologen
ausgebreitet, sondern zudem keine Mühe gescheut, das monumentale, fehlerlose
Werk durch insgesamt 10 Register (S. 545-583) aufzuschlüsseln und so die
Benutzung ungemein zu erleichtern. Hervorragend sind die 171 vielfach
ganzseitigen Reproduktionen ausgeführt, ebenfalls die zahllosen Original-
Wiedergaben hebräischer Zitate. In den Beilagen (S. 485-541) finden sich
die wichtigsten Vor- und Nachworte der im Werk behandelten hebräischen
Drucke in ihrem lateinischen oder hebräischen Text diplomatisch-getreu
wiedergegeben. Den Hebraisten mag nicht zuletzt das selbstverfaßte
hebräische Gedicht erfreuen, mit dem Bernhard Prijs am Schluß des Werkes
humorvoll auf seinen hebräischen Namen aufmerksam macht2.

2 Es sei erlaubt, den verdienstvollen Herausgeber in der Form einer
kleinen Fußnote auf eine Lücke hinzuweisen, die nur deshalb hier angeführt
werden soll (und deshalb sicherlich nicht ungern zur Kenntnis genommen
wird), weil es sich um die Ausgabe des griechischen Neuen Testamentes
handelt, die Erasmus im März 1516 bei Froben in Basel erscheinen ließ:
NOVUM IN- / strumentum omne, diligenter ab ERASMO ROTERODAMO /
recognitum et emendatum... ; 680 Blatt in folio. Wohl versehentlich ist
dieses bedeutende Werk nicht unter die Zahl jener Basler Drucke
aufgenommen, die Bernhard Prijs deshalb aufführte, weil sie in größerer Zahl
hebräische Zitate enthalten. In den berühmten «Annotationes» zu dieser
Ausgabe, die sich im Originaldruck auf S. 225ff. finden (in der verbesserten
2. Auflage von 1519 füllen sie schon einen gesonderten zweiten Band), sind
u. a. auch zahlreiche, z. T. sehr umfängliche Zitate aus dem Alten Testament

in hebräischen Lettern enthalten, so auf S. 239, 240, 241, 244, 245,



Rezensionen 63

Für die Basler und nicht minder für die allgemeine Druckgeschichte ist
mit diesem Monumentalwerk einer der bedeutsamsten Beiträge der letzten
Jahre geleistet worden. Im weiteren Hinblick auf die Geschichte der Judaistik
ist hier für den Basler Bereich ein Standardwerk geliefert, das als Ausschnitt
aus einem wesentlichen Bereich abendländischer Geistesgeschichte dem
gesamten Orbis academicus zahllose Anregungen und Einblicke vermitteln
kann. Faszinierend ist die Sorgfalt, die die Druckerei Friedrich Reinhardt
dem Druck und der Gesamtausstattung dieses Werkes gewidmet hat - den
besten Zeugnissen der hebräischen Basler Drucke nicht nur angemessen und
würdig, sondern selbst geradezu ein Monument des Basler hebräischen
Buchdrucks darstellend. Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Hebmann Buck, Die Anfänge der Konstanzer Reformationsprozesse. Öster¬

reich, Eidgenossenschaft und Schmalkaldischer Bund 1S10/22-1531.
Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg. von E. Fabian, 29/31.
Tübingen, Osiandersche Buchhandlung, 1964. 585 S. DM 44.40.

Das Buch beschreibt die Einführung der Reformation in Konstanz. Ein
1. Teil stellt die Trennung der evangelisch gewordenen Stadt von der
römischkatholischen Kirche dar. Da Konstanz Bischofssitz war, steht die
Auseinandersetzung mit der geistlichen Jurisdiktion des Bischofs im Mittelpunkt.
Im Jahre 1526 verließ die bischöfliche Kurie, ihrer Rechte beraubt, die Stadt.
Da dieser Prozeß nicht nur ein theologischer, sondern vornehmlich ein juristischer

war, kann es nur begrüßt werden, daß einmal ein Jurist ihn darstellt.

263, 279, 350, 357, 367, 377, 384, 390, 442, 529 u. ö. Erasmus selbst ist ja
kein perfekter «trilinguus» gewesen; er hat sich früh auf das Griechische
spezialisiert und deshalb das Hebräische weniger getrieben und später immer
mehr vernachlässigt, vgl. P. S. Allen, Opus epistolarum Des. Erasmis
Roterodami, 1 (1906), Nr. 181, 36-39: «Coeperam et Hebraicas attingere,
verum peregrinitate sermonis deterritus, simul quod nec aetas nec ingenium
hominis pluribus rebus pariter suiflcit, destiti...» Aus diesem Grunde sind
alle hebräischen Zitate der « Annotationes » von Johannes Oekolampad überprüft

und teilweise auch erstellt worden. Jedenfalls hat später Erasmus alle
Kritiker seiner «Annotationes», die sich speziell auf hebräische Zitate
bezogen, an Oekolampad direkt weiterverwiesen. Die Mitarbeit Oekolampads
an der Gesamtausgabe des Neuen Testamentes und insbesondere an den
«Annotationes» und vor allem deren hebräischen Teilen ist so bedeutsam
gewesen, daß Johann Froben selbst ein lesenswertes Vorwort auf der
Titelrückseite der Originalausgabe von 1516 abgedruckt hat, worin er besonders
die Verdienste Oekolampads um die betreffende Ausgabe dankbar und
lobend hervorhebt. - Nicht nur wegen des großen und genialen Druckers
Johann Froben und wegen des «Humanistenkönigs» Erasmus von Rotterdam,

sondern nicht minder Oekolampads wegen als dem verdienstvollen
Basler Hebraisten und Reformator des 16. Jahrhunderts verdiente also die
Ausgabe des Neuen Testamentes von 1516 in einer Geschichte der Basler
hebräischen Drucke eine Erwähnung - vielleicht kann das noch nachgeholt
werden.



64 Rezensionen

Im 2. Teil werden die zahlreichen gerichtlichen Verfahren vorgeführt, die die
Entmachtung des Bischofs in der Stadt vor Augen führen, aber auch die
Einbußen, die Konstanz um der Einführung der Reformation willen in den
benachbarten Gebieten hinnehmen mußte. Der 3. Teil schildert die politische
Abkehr von Osterreich und das Zustandekommen des Burgrechtes mit Zürich,
den übrigen reformierten Städten und Hessen. Er schließt mit dem Beitritt
der Stadt zum Schmalkaldischen Bund.

Das Buch zeichnet sich aus durch die Fülle archivalischer Belege, die —

soweit aus der Ferne zu erkennen ist - genau und vollständig beigebracht
sind. Eine Menge neuer Einzelheiten kommt zutage. Der Verfasser hat es

verstanden, die Darstellung trotzdem gut lesbar zu gestalten. Ein Mangel
zeigt sich nur in dem umständlichen Buchtitel und den ebenso umständlichen
Überschriften der Paragraphen.

Für den Reformationsgeschichtler geradezu spannend ist das Ringen der
Stadt mit dem Bischof. Der Konstanzer Rat gab den beschuldigten Predigern
freies Geleit und nutzte die Gelegenheit, den Nürnberger Reichstagsabschied
von 1523 über die Evangeliumsverkündigung im Sinne der Reformation
auszulegen (S. 89ff.). Überhaupt wurden alle möglichen juristischen und
politischen Winkelzüge geübt. Schließlich mußten die Stadtväter gegen
ihren Willen die geistliche Jurisdiktion übernehmen - ein revolutionärer
Schritt Zuerst sollte die geforderte Disputation über die reine Lehre nicht
der Bischof, sondern gelehrte Theologen leiten (S. 90). Norm sollte die Hl.
Schrift sein (S. 101). Das Nürnberger Mandat lieferte wieder die rechtliche
Rückendeckung, wie es auch half, sich formell von Luthers Lehre zu distanzieren

(S. 100). Im Jahre 1524 erbaten sich die evangelischen Prediger, vor
dem Rat zu disputieren (S. 105). Die Altgläubigen begegneten dem mit
dem Vorschlag, die Disputation zu Baden zu besuchen. Da dort die Päpstlichen

dominierten, lehnte der Rat ab (S. 107). Endlich verhörten im Jahre
1527 Ratsvertreter die Prediger der Stadt über ihre Lehre und übten damit
das geistliche Recht aus (S. 111 ff. Die katholischen Prediger erhielten
Predigtverbot (S. 116). In vielem wird man hierbei an die Entwicklung in
Zürich erinnert (Distanzierung von Luther aus politischen Gründen usw.).
Da auch Zwingli der Konstanzer Kurie unterstand, wäre es nützlich, einmal
die Züricher Vorgänge zum Vergleich heranzuziehen. - Ein einzelner
Gedankengang ist hiermit bloß skizziert. Viele andere wären der Erwähnung
wert.

Bei theologischen Urteilen hat der Verfasser eine weniger glückliche Hand.
War Thomas Blarer wirklich mehr Schüler Luthers, Konrad Zwick mehr
Melanchthonschüler? (S. 63). Alle Prediger von Konstanz werden
«Reformatoren» genannt; eine nicht übliche Bezeichnung. Der Verfasser ist dann
auch gezwungen, Ambrosius Blarer einen «Hauptreformator» zu nennen
(S. 191). Wohl stellt er richtig, daß in Konstanz kein Bildersturm
stattgefunden hat (S. 149). Warum übernimmt er aber das Urteil, die Konstanzer
Zuchtordnung sei theologisch ein grobes Mißverständnis der lutherischen
Rechtfertigungstheologie und habe zur Aufrichtung eines neuen «Papsttums»

geführt? (S. 134). Dies Urteil ist unsachlich, weil Luther das Reich
Christi, aber nicht die konkrete Gemeinde im Blick hatte (abgesehen von



Rezensionen 65

der Deutsehen Messe 1526). Quelle der Konstanzer Kirchenzucht war Öko-
lampads Versuch, die Eigenständigkeit und Eigenart der christlichen
Gemeinde gegenüber dem Staat zu sichern und zu wahren. Unglücklich wirken
auch die dauernden Anklagen bei der Darstellung des Hätzer-Prozesses
(S. 305ff.). Für einen Juristen sollte von untergeordneter Bedeutung sein,
ob im Neuen Testament eine Trinitätslehre zu finden ist und ob die Reformatoren

zu Recht den Vorwurf der Irrlehre erhoben (S. 320). Hingegen vermißt
man eine Bemerkung darüber, daß nach dem Reichsrecht die Leugnung
der Trinität verboten war und mit dem Tode bestraft werden mußte (Lex
Carolina Art. 106, Corp. Iur. Civ. I, 1, 1 usw.).

Aufs Ganze gesehen sind dieses geringfügige Mängel. Dem Verfasser ist
zu danken, daß er die Anfänge der Reformation in Konstanz so gründlich
und umfassend erforscht und dargestellt hat.

Wilhelm H. Neuser, Münster i. W.

Alexandbe Gaistoczy, Calvin, Théologien de l'Eglise et du Ministère. —

Unam Sanctam 48. Paris, Les Editions du Cerf, 1964. 445 p.

Voici un livre nouveau et un signe des temps. Un théologien catholique:
l'abbé Ganoczy, consacre sa thèse à l'étude de la pensée de Calvin, non pour
engager une polémique mais, au contraire, pour amorcer un dialogue
œcuménique. Nul doute qu'il n'atteigne son but.

L'auteur est bien informé; il a compulsé les Opera Calvini, comparé les
éditions successives de l'Institution de la Religion chrétienne, lu les calvino-
logues protestants. On regrette pourtant que la Correspondance des Réformateurs,

d'A. L. Herminjard, ne figure pas dans la liste des auteurs consultés.
Néanmoins, c'est avec compétence, et non sans une certaine sympathie, que
l'auteur analyse l'œuvre du réformateur et dépeint sa personnalité, à laquelle
il ne refuse pas l'épithète de génie (p. 60).

L'ouvrage comporte deux parties. La première présente la personne de
Calvin et les lignes maîtresses de sa théologie. La seconde traite en détail de

l'Eglise et du ministère, deux doctrines où la pensée du réformateur paraît
devoir heurter assez violemment les positions catholiques. Dans ses conclusions,

l'auteur indique les points de divergence et les points de rencontre
avec clarté et avec le souci constant de rester objectif.

Fidèle aux définitions du concile de Trente, l'abbé Ganoczy critique les

positions calviniennes sur des points importants.
La préoccupation constante de Calvin, dit-il, c'est le Soli Deo gloria,

c'est-à-dire la volonté de tellement distinguer le divin de l'humain, que,
malgré l'incarnation, il ne réussit plus à les souder en une véritable
communion. Il rabaisse l'homme excessivement: Dieu est tout, l'homme n'est
rien. «Seul l'Esprit relie ce qu'il ne peut unir» (p. 63).

D'autre part, l'œuvre tout entière de Calvin tend à tirer de la Bible (sola
Scriptura) une doctrine unique. Entreprise irréalisable sans le secours de
la Tradition, car la Bible présente les diverses faces de la vérité sans souci
de les systématiser, de manière telle que ces vérités partielles paraissent
s'opposer. Aussi le réformateur est-il contraint d'employer une méthode
dialectique : il pose une thèse qu'il fait suivre d'un «Et cependant...» inaugurant

5



66 Rezensionen

un nouvel exposé apparemment contradictoire. «Cette dialectique, cette
pensée paraissent inachevées» (p. 68). — Heureusement, dirons-nous.

Ces deux principes directeurs ont pour conséquences des erreurs graves
en ecclésiologie et dans la doctrine du ministère.

L'Eglise, selon Calvin, résulte du décret divin d'élection. La liberté de

l'homme, son choix d'appartenir au Corps de Christ ne joueraient aucun rôle.
L'élu est, il est vrai, incorporé à Christ par le baptême et la Cène, mais cette
incorporation se borne, en fait, à une juxtaposition. La Parole lui reste
extérieure, la grâce de Dieu la visite mais n'habite pas réellement en lui. Le
fidèle, le ministre même ne possèdent pas le Saint-Esprit; ils ne sont inspirés
que par intermittence, quand il plait à Dieu. - Alors que la vraie église
catholique est médiatrice (p. 408), possède des grâces d'état en sa qualité de

Corps de Christ et par communication des idiomes.
Au crédit de Calvin, il convient de noter que sa conception de l'Eglise a

évolué. En 1536, l'Institution chrétienne ne considère comme vraie église
que l'église invisible. A partir de 1539 et de plus en plus, l'importance de

l'église visible est accentuée. Elle est la mère des fidèles, son ministère voulu
de Dieu consiste à conserver la Parole, à en tirer l'aliment des âmes. Cette
Eglise visible et ce ministère, ordonnés par Dieu, institués par lui, sont
nécessaires; il est indispensable au salut de se faire membre de l'église
visible.

Cette ouverture vers la conception catholique permet de bien augurer
d'un dialogue avec les protestants, pense l'abbé Ganoczy. Quand ceux-ci
auront accepté le magistère infaillible, c'est-à-dire la présence réelle du
Saint-Esprit dans le chef de l'église, ex officio, nous serons près de nous
entendre.

Seulement, la doctrine calvinienne du ministère exclut tout sacerdoce
clérical. Les fidèles peuvent bien offrir à Dieu leur personne, leurs biens,
leurs prières et leurs louanges. Ni eux, ni leurs ministres ne peuvent concourir
à l'œuvre du salut en offrant le sacrifice propitiatoire du Calvaire. Jésus-Christ
est l'unique prêtre du sacrifice unique. De même que le prêtre excède ses
limites lorsqu'il prétend offrir le sacrifice rédempteur, revêtant en sa
personne la personne même du Christ (catéchisme de Trente, c. XX, § VIII), de
même, le pape excède ses limites lorsqu'il se dit revêtu ex officio de l'Esprit-
Saint. Jésus-Christ se réserve et le sacerdoce et la connaissance de la vérité
suprême. - C'est une lacune fâcheuse, estime l'auteur: «l'autorité est
imparfaitement incarnée» (p. 356).

Elle n'est pourtant pas absente, selon VInstitution: «La seule manière
d'édifier l'Eglise, c'est de garder à Jésus-Christ son autorité entière... qu'il
soit seul Maître en l'Eglise» (IV, VIII, 1). Le Seigneur a donné sa charte aux
fidèles, l'Ecriture Sainte, et des pasteurs qui sont comme ses lieutenants
pour dispenser les trésors de la révélation, exhorter, juger, consoler avec
l'aide des docteurs, anciens et diacres. - Pourquoi pas des évêques demande
l'auteur. Il constate que Calvin ne craint pas le terme ; qu'il conseille au roi de

Pologne de nommer des évêques et même un archevêque. Mais il refuse à

tout homme, quelle que soit sa fonction, l'imperium ou le dominium sur
l'Eglise, «pour préserver le domaine du Seigneur de la domination de l'hu-



Rezensionen 67

main» (p. 366). La marque de l'antéchrist, en effet, est de «ravir à Dieu son
honneur pour le tirer à lui» (Instit. IV, VII, 25).

Néanmoins, le goût de Calvin pour le bon-ordre, dont la hiérarchie est
garante, le bien qu'il dit de l'ancienne église de Rome, des papes Léon le

grand et Grégoire le grand, montrent que sa pensée n'est pas absolument
réfractaire à une structure hiérarchique. L'entente avec ses disciples n'est
pas exclue.

Peut être l'optimisme de l'auteur est-il excessif. A-t-il justement mesuré
la distance qui sépare les deux ecclésiologies

L'une a réalisé une synthèse impressionnante. L'institution ecclésiastique
y est achevée au point qu'on pourrait imaginer qu'elle fonctionne un temps
toute seule; sans Jésus-Christ: N'a-t-elle pas son grand Vicaire? Sans le

Saint-Esprit: n'a-t-elle pas son Magistère et son culte, producteur de grâces?

- L'autre montre la «povre Eglise» sous le jour d'un miracle permanent. Elle
ne subsiste que parce que Dieu le veut ; elle n'est en paix avec Dieu que par
l'action sacerdotale du Christ; elle ne connaît la vérité salutaire que par
révélation.

Il y a loin de l'une à l'autre. Pas si loin, cependant, qu'on ne puisse
dialoguer. Jean Daniel Burger, Neuchâtel

Karl Heinz Burmeister, Sebastian Munster. Versuch eines biographischen
Oesamtbildes. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 91. Basel und
Stuttgart, Helbing und Lichtenhahn, 1963. XIX + 211 S.

L'auteur termine son ouvrage par ces mots: «Die Beschäftigung mit der
Persönlichkeit Münsters kann unser Bild vom Zeitalter des Humanismus und
der Reformation, dem Leben der Menschen und der Geschichte der
Wissenschaften in vieler Hinsicht bereichern.» Et. c'est vrai. Il a bien mérité qu'on
ne l'oublie pas, ce grand travailleur, cet hébraïsant consciencieux, qui, sans
grades, occupa la chaire d'hébreu aux universités de Heidelberg, puis de Bâle,
de 1524 à 1552. Je suis troisième, dit-il, en se plaçant fièrement à la suite
de Jean Reuchlin et de Conrad Pellican.

Tout était encore à faire pour développer l'étude de l'hébreu. S. Münster
donnera aux étudiants les instruments indispensables : des dictionnaires, des

grammaires, qu'il perfectionne sans cesse; et surtout, il publie sa Bible
hébraïque (1534^1535) en deux volumes, avec traduction latine en synopse,
préfaces et notes. Elle sera, pendant un siècle, l'instrument de travail des

théologiens.
Dès sa jeunesse, il s'est passionné pour l'astronomie, les mathématiques et,

avant tout, pour la géographie. Il y revient dès 1537, comme à une discipline
qui complète l'étude de l'Ancien Testament: N'est-elle pas une description
de l'œuvre du Créateur - Dans l'espace, sans doute, et de très nombreux
correspondants renseignent Münster sur la configuration et les mœurs de leur
contrée; dans le temps aussi, et il fait large place aux écrivains antiques,
tenant à décrire le flux qui emporte toutes choses, qui est celui d'une marée
montante de la barbarie à la civilisation, vers le progrès. Il pense aussi à

notre génération, car, dit-il, dans 400 ans, les géographes seront bien aises de

pouvoir mesurer le chemin parcouru.



68 Rezensionen

Münster, qui dessine d'une main sûre, sculpte aussi avec art. Cet ancêtre
des horlogers est l'auteur d'une montre de poche de 13,5 cm de hauteur, à

cadran solaire, que Hans Holbein a décoré et qui est au musée de Bâle.
Fils de paysan rhénan, trapu, vigoureux, sobre, curieux de tout, il n'est

ni un théologien, ni un saint. On aimerait connaître les chemins par lesquels
ce franciscain est verru à la Réforme. Il n'en dit rien. Ce qu'on en sait n'a rien
d'héroïque. Tant qu'il professe à Heidelberg, il garde prudemment son froc,
bien que, dès 1520, il loue les opinions de Luther. Appelé à Bâle en 1529, au
lendemain de la réforme de la ville, il est tout à coup zwinglien; ce qui fait
dire à son collègue de Strasbourg: «Ita plerique nostrum Deo fidimus ut
vitae genus, ut cumque cum Illo puguet, non mutemus, nisi parata antea ubi
féliciter vivamus.» Münster reçoit à Bâle un traitement de 60 Gulden, il n'en
recevait que 25 à Heidelberg.

Tel quel, Münster s'est fait un nom célèbre dans toute l'Europe, le nom
d'un philoloque et d'un géographe très savant et probe qui avait le droit
d'affirmer: «Ich hab gantz onpartheisch mich gehalten, auff keine Seiten
meinen affeckt lassen laufen, sunder bin der thath stracks nachgangen.»

M. Burmeister lui a consacré un ouvrage digne de cette devise. Pas un
moment de cette vie, pas un jugement sur l'œuvre qui ne soient fondés sur
des témoignages dont la valeur est mûrement pesée. Ce travail soigné fait
honneur à la riche collection des Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft.

Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Geobg Roellenbleck, Offenbarung, Natur und jüdische Überlieferung bei
Jean Bodin. Eine Interpretation des Heptaplomeres. Gütersloh, Gütersloher
Yerlagshaus Gerd Mohn, 1964. 158 S.

Man kennt den Autor der «Six livres de la République» als Staatstheoretiker,

weniger als Verfasser philosophisch-theologischer Schriften. Doch sind
die letzteren von nicht geringerer Bedeutung. Spätestens seit der «Methodus
ad facilem historiarum cognitionem» von 1566 ist deutlich, daß sich Bodin
in ihnen zugleich um die geistige Grundlage seiner politischen Lehren
bemüht. Die Dissertation von Georg Roellenbleck hat sich die Interpretation
von Grundgedanken des «Colloqium Heptaplomeres» zur Aufgabe gemacht,
des religionsphilosophischen Hauptwerkes des französischen Humanisten.
Um 1593 abgeschlossen, war dieses — ein Religionsgespräch zwischen sieben

gelehrten Freunden über Gott und Welt, Engel und Geister und die Frage
nach der wahren Religion - im 17. Jahrhundert handschriftlich verbreitet
und wurde in vollständiger Fassung erst 1857 in Deutschland gedruckt.

Angeregt durch die Studien von Chauviré und v. Betzold bemüht sich
Roellenbleck in seiner Untersuchung darum, die Leitgedanken des Dialogs
systematisch herauszuarbeiten «und durch Betrachtung von Paralleltexten
zu zeigen, wie sie Zielsetzung und Aufbau auch der anderen Werke Bodins
bestimmen». Man hielt Bodin bislang einerseits für den Anwalt eines
universalen Theismus (W. Dilthey), anderseits für einen Ungläubigen oder
Skeptiker und Vorkämpfer der Toleranz aus Indifferenz gegenüber aller
positiven Religion. Der Verfasser zeigt auf Grund sorgfältiger Analysen, daß

vor allem der letztere Eindruck zu Unrecht besteht. Zwar hat sich Bodin



Rezensionen 69

in der Tat schon früh vom Christentum gelöst, indessen entspricht dieser
Abwendung keineswegs die Rückkehr zum Heidentum der Antike, sondern
seine Hinwendung zum Judentum. Gegenüber der sich in Frankreich
ausbreitenden Skepsis und einer Naturwissenschaft, die auf die Sinnfrage
verzichtet, sieht Bodin unter dem Einfluß von Philo und Maimonides in der
jüdischen als der ältesten Religion und ihren Überlieferungen darum die
religio vera naturalis, weil sich in ihr Offenbarung und Vernunft — noch nicht
im konfessionellen Antagonismus begriffen - wechselseitig durchdringen und
den Entwurf eines naturphilosophischen Systems ermöglichen, das die
natürlichen Weltabläufe nach ihrem Sinn zu erklären erlaubt. Wie im Grunde
mit seinem Staatsbegriff, so bleibt Bodin mit seiner ihn fundierenden,
religiös-kontemplativen Naturanschauung ein Denker zwischen den Zeiten,
der einerseits den Gegensatz der christlichen Konfessionen hinter sich hat,
anderseits - man denke an seine « Démonomanie » - sich gegen die atheistischen
Konsequenzen der Neutralisierung wehrt für eine metaphysisch bestimmte
Ordnung des Universums und ihre Arcana. Roellenblecks Interpretation
legt die Vermutung nahe, daß Bodin für religiöse Toleranz vor allem in
dem Maße eingetreten ist, «wie er es als unmöglich erkannte, sein Ideal einer
von der jüdischen Tradition bestimmten natürlichen Religion in einer Zeit
der konfessionellen Bürgerkriege und des Zerfalls der Zentralgewalt
auszubreiten». Man hätte sich zusätzlich eine Erhellung der Motive seiner Kritik
am Christentum gewünscht, die ja den breitesten Raum im « Heptaplomeres »

einnimmt. Welche Beziehungen bestehen zum Sozinianismus, zu Jacobus
Acontius? Wie laufen die Linien hinüber ins 17. Jahrhundert zu Herbert,
Hobbes und Spinoza? Doch das sind neue Fragestellungen und neue
Aufgaben.

Dem Verfasser kommt das Verdienst zu, in einer gelehrten und übrigens
glänzend geschriebenen, kleinen Studie einen bedeutsamen Beitrag zu einer
«schärferen Erfassung der religiösen Physiognomie Bodins» gegeben zu
haben, die jeder zur Kenntnis nehmen sollte, der sich mit den außerchristlichen,

religiösen Ursprüngen des neuzeitlichen Bewußtseins im 16.
Jahrhundert befaßt. Dietrich Braun, Berlin

Timothy Ware, Eustratios Argenti. A Study of the Creek Church under
Turkish Rule. Oxford, Clarendon Press, 1964. XII + 196 S. 45 sh.

Dieses Werk schildert einleitend die Lage der griechisch-orthodoxen Welt
unter türkisch-islamischer Herrschaft und gibt dann eine Darstellung des
Lebens und der Theologie des Eustratios Argenti, eines aus Chios stammenden
griechischen Arztes und Theologen (ca. 1687-ca. 1757), der in seiner Jugend
die Besetzimg von Chios durch die Venezianer (1694) und die damit
einhergehende bittere Feindschaft zwischen Katholiken und Orthodoxen erlebte.
Nach theologischen Studien in Chios und Konstantinopel und medizinischen
Studien in Padua und Halle ließ er sich 1720 in Chios als Arzt nieder und
verfaßte hier eine Reihe von theologischen Werken, in denen er die Unfehlbarkeit

des Papstes, die katholische Abendmahlspraxis und die katholischen
Lehren vom Fegefeuer und von der Taufe bekämpfte. Seine theologische
Schriftstellerei befaßte sich also ausschließlich mit antikatholischer Polemik



70 Rezensionen

und hatte nur die bekannten, zwischen Rom und Konstantinopel strittigen
theologischen Fragen zum Gegenstand. Eustratios Argenti gehört also ganz
in jene lange Reihe griechischer Theologen der Neuzeit, die durch Namen
wie Manuel Korinthios (gest. 1551), Maximos Hagiorites (gest. 1556), Meletios
Pigas (gest. 1601), Georgios Koresios (gest. 1641) und die Patriarchen
Nektarios von Jerusalem (gest. 1676) und Dositheos von Jerusalem (gest.
1717) gekennzeichnet ist. Allen diesen griechisch-orthodoxen Theologen ist
eine scharf antikatholische (und antiprotestantische) Haltung gemeinsam;
sie stehen in Abwehr sowohl gegen die latinisierende wie gegen die pro-
testantisierende Richtung innerhalb der neueren griechischen Orthodoxie.
Ihnen reiht sich Eustratios Argenti als strenger Traditionalist ein, der die
rein patristisch orientierte neugriechische Theologie vor der von Nikodemos
Hagiorites (1748-1809) eingeleitete hesychastischen Renaissance repräsentiert.

— Das Buch enthält im Anhang eine Liste der gedruckten und
ungedruckten Arbeiten von Eustratios Argenti sowie ein ausgezeichnetes
Literaturverzeichnis. Es ist eine sehr gründliche und begrüßenswerte Arbeit über
einen bei uns wenig bekannten Abschnitt der Kirchengeschichte des Ostens.

Peter Kawerau, Marburg

Friedbich Hertel, Das theologische Denken Schleiermachers, untersucht an
der ersten Auflage seiner «Reden über die Religion)). Studien zur
Dogmengeschichte und systematischen Theologie, 18. Zürich, Zwingli-Verlag,
1965. 334 S. Fr. 27.80.

Das Buch — im Hauptteil eines Dissertation bei G. Eßeling, dem auch
das Werk gewidmet ist — hält, was es verspricht. Es handelt sich nicht nur
um eine sorgfältige Interpretation der Reden über die Religion (§ 3-6),
sondern die Untersuchung ist umfassender, so wie es der Haupttitel verheißt.
Es wird danach geforscht, was Schleiermacher unter Theologie versteht
(S. 27). Deshalb werden die Ergebnisse der Untersuchungen der 1. und 2.

Rede (§ 3), der 3. und 4. Rede (§ 5) und schließlich der 5. Rede (§ 5) unter
der Fragestellung nach dem Verhältnis von Theologie und Philosophie in
Schleiermachers Reden in den Zusammenhang der Auseinandersetzung mit
der theologiegeschichtlichen und philosophiegeschichtlichen Tradition
gestellt (§ 7). Wie Hertel in der Interpretation der Reden über P. Seifert, Die
Theologie des jungen Schleiermacher (1960), der an sich dasselbe Thema
behandelte, hinausgeht, so auch in diesem Paragraphen und im folgenden:
«Ausblick auf das Verhältnis von Theologie und Philosophie in Schleiermachers

Weiterentwicklung» (§ 8, wohl dem eindrucksvollsten Teil der
Arbeit) über F. Flückigers Buch Philosophie und Theologie bei Schleiermacher
(1947). Hier erscheint die Kritik an Flückiger allerdings oft als zu hart. Das
eigene Verständnis der Sache - hier also des Verhältnisses von Theologie und
Philosophie - bestimmt ja immer auch die Interpretation und Beurteilung
des «Stoffes» zumindesten mit. Es wäre die Frage auch an Hertel zu stellen,
ob seine eigene Darstellung und Interpretation der Schleiermacherschen
Theologie nicht ebenso stark von G. Ebeling her bestimmt ist wie die Flük-
kigers von K. Barth. Man vergleiche: «Die Fraglichkeit des Menschen»
(S. 105f.), «Die Fraglichkeit im Sprachgeschehen» (S. 110f.), «Das theolo-



Rezensionen 71

gische Fragen» (S. 116f.). Allerdings besteht wohl eine größere Nähe der
Theologie Schleiermachers zu der von G. Ebeling, weshalb gerade diese
Untersuchung so erhellend ist. Die kenntnisreichen Übersichten im 7. und 8.

Paragraphen sind jedenfalls eindrucksvoll, einmal die philosophische
Einordnung und dann der Überblick über Schleiermachers Gesamtwerk. Es
folgt ein ganz schmaler Ansatz zur Kritik Schleiermachers (S. 253/254) — es

geht Hertel mehr um sachgemäßes Verstehen -, an den sich hermeneutische
Schlußbemerkungen (§ 9) anschließen. Die Hauptthese des Buches ist die,
daß man Schleiermachers Denken von seinen Reden her entwickeln und
verstehen muß (S. 255), zu denen Schleiermacher in der Glaubenslehre vor allem
auch in der 2. Auflage nach Hertel wieder stark zurücklenkt (S. 278f.).

Hertel gibt seiner Dissertation noch eine Ergänzung bei, die auf ein
Referat in einem Seminar von G. Ebeling zurückgeht: Die theologische
Entwicklung Schleiermachers bis zum Erscheinen seiner Glaubenslehre (§ 10).
Es folgen im Anhang aufschlußreiche Tabellen über Begriffe und ihre Häufigkeit

in den Reden und ein ausführliches Literaturverzeichnis.
Zur inhaltlichen Kritik und Auseinandersetzimg kann in der gebotenen

Kürze kaum etwas Stichhaltiges gesagt werden. Es können nur einige Fragen
gestellt werden. 1. Tut man gut daran, die Reden in drei Corpora
auseinanderzunehmen und den Ton vor allem auf die beiden ersten Reden zu legen?
Ist der Zeitraum der Entstehung der Reden nicht doch zu knapp für so
weitgehende Differenzierungen? 2. Ist die Grundthese, daß Schleiermacher am
besten von seinen Reden her zu verstehen ist, wirklich einleuchtend und
genügend belegt? Es ist nicht klar, wieweit Schleiermacher in der Glaubenslehre

zu den Grundpositionen der Reden zurückkehrt. Könnte die
Kontinuität des Werkes Schleiermachers von den Reden bis zur Glaubenslehre
nicht in der Sache liegen, die einmal als geistliche Reden, die begeistern wollen,

sodann aber in theologisch geklärter und auch «verbesserter» Form
dargeboten wird? 3. Wenn man Schleiermacher vor allem von seinen Reden
her versteht, bleibt fraglich, wie man gerade von hier aus dem Vorwurf,
Schleiermachers Theologie sei anthropologisch entworfen und die Christologie
sei nur ein Einschub in die Glaubenslehre, entgegentreten kann. «Von dem
hermeneutischen Ansatz Schleiermachers her gesehen, ist Gott Existential
des Menschenseins » (S. 223/224). Könnte man Schleiermacher nicht auch so
verstehen, daß es ihm im Grunde gerade um die Christologie geht als
Verkündigung im Gewände geistlicher Reden und als Dogmatik in der Glaubenslehre,

in der alles auf die in Jesus von Nazareth vollzogene Erlösung bezogen
ist?

Trotz dieser Fragen muß man sagen, daß dieses Buch eine besondere
Stelle innerhalb der anwachsenden Schleiermacher-Literatur verdient. Es
regt zu Fragen an und will zu Fragen anregen, die in die Mitte der Theologie
hineinführen. Ob man allerdings für die heutige Zeit die Antworten auch bei
Schleiermacher selber suchen soll, muß offen bleiben.

Klaus-Martin Beckmann, Bonn

Ansgae Ahlbkecht O.S.B., Tod und Unsterblichkeit in der evangelischen
Theologie der Gegenwart. Konfessionskundliche und kontroverstheolo-



72 Rezensionen

gische Studien, 10. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1964. 154 S.

DM 14.80.
Der Autor setzt sieh auf der Basis der Lehre von der Unsterblichkeit der

Seele in ihrer aristotelisch-thomistischen Gestalt mit der heutigen
protestantischen Auffassung vom Ganztod auseinander und bringt, im wesentlichen

bei C. Stange einsetzend, eine große Zahl evangelischer Autoren des
deutschen und französischen Sprachgebiets zu Gehör. Trotz einem gewissen
Mangel an Einfühlungsvermögen und Takt — Ahlbrecht sieht «dogmatischen
Systemzwang », wo evangelische Theologen nicht nur in echter Konsequenz
des reformatorischen Ansatzes, sondern um Gottes und der Frohbotschaft
willen nicht anders sprechen können; und er kann leichthin z. B. in einem
Gedankengang K. Barths «nichts als Wortspielerei» (S. 118), bei R. Mehl
liberale «Aushöhlung der Christologie» (S. 123) finden — ist gleichwohl die
Ausrichtung des Benediktiners von Niederaltaich ökumenisch. Bezüglich
der evangelischen Christen bekümmert ihn der Verlust «einer ganzen
Dimension, der Welt der schon jetzt im wesentlichen vollendeten Heiligen»
(S. 7), diese verstanden entsprechend Apk. 6, 9ff., in Ernstnahme der pau-
linischen Rede vom Angeld... Und er selbst sucht evangelischer Erkenntnis
(wenigstens am Schluß) dadurch zu entsprechen, daß er den katholischen
Seele-Begriff streng im Sinn theologischer Anthropologie zu fassen sucht : die
Definition des V. Laterankonzils ziele vielleicht letztlich nur dies an: «daß
das menschliche Ich als das einzeln von Gott gerufene und ihm einzeln
verantwortliche in bleibender Angelegtheit auf Leiblichkeit durch den Tod hin
das Objekt der Treue und Liebe Gottes bleibt» (S. 144). Dann sollte freilich
noch besser verstanden werden, wenn R. de Pury sagt: «Unsterblichkeit, zu
der wir den Keim in uns selber trügen, das wäre der ewige Tod» (zit. S. 97),
oder P. Althaus : « Ohne Christus ist alles Fortexistieren wie alle Existenz
überhaupt 'Tod' im biblischen Vollsinne» (zit. S. 127). Eine Unsterblichkeit
der Seele, psychologisch verstanden, entspricht doch wohl derjenigen (und
das heißt der Verwesung) des Leibes! Wir müssen wirklich soteriologisch
und von daher iÄeolo<;iscA-anthropologisch ansetzen, und zwar beim Zentrum
des Neuen Testaments, sollen wir es anders hören dürfen. Wir werden dann
zu Apk. 6, aber nicht ebensobald zur Anrufung der Heiligen geführt werden.

Jürgen Fangmeier, Basel

Lokenz Kardinal Jaeger, Das Konzilsdekret « Über den Ökumenismus».
Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung. Lateinischer und deutscher
Text mit Kommentar. Konfessionskundl. und kontroverstheolog.
Studien, 13. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1965. 173 S. DM 14.80.

Der seit langem um das Gespräch zwischen Katholiken und Protestanten
hochverdiente Erzbischof von Paderborn legt hier ein Werk vor, für das auch
die protestantische Theologie mit Grund dankbar sein darf. Wenn es auch
keine besonderen oder neuartigen Momente zum Verständnis des Okumenis-
mus-Schemas beibringt, so ist doch diese aus großer Sachkenntnis geschriebene

Arbeit im Blick auf ihre saubere und redliche Leistung ein wertvolles
historisches Dokument dafür, zu welchem Stande der katholisch-protestantische

Dialog heute bereits geführt hat.



Rezensionen 73

Ein erster Teil bringt die Entstehungsgeschichte des Dekretes, ein zweiter
das Dekret selbst, und zwar den lateinischen Text, dem die von den deutschen
Bischöfen genehmigte Übersetzung in einer Parallelkolumne zur Seite gestellt
ist, während der Kommentar, die Interpretation des Verfassers, abschnittsweise

zwischendurch eingeblendet ist. Diese Anordnung ist sehr schön und
hilfreich, gerne hätte man freilich nicht nur den lateinischen, sondern auch
den deutschen Dekretstext durch eine andere Drucktype vom Kommentar
abgehoben gesehen. Der Kommentar ist durch die Bemühung gekennzeichnet,
das Dekret gegenüber jener Minderheit unter den Konzilsvätern zu verteidigen,

die dieses als zu weitgehend und die römische Position aufweichend
beurteilten. Jaeger registriert übrigens gewissenhaft die neunzehn
Textveränderungen, die in der 126. Generalkongregation am 19. Nov. 1964 knapp
vor der Abstimmung «autoritativ» (S. 46) eingefügt wurden, und läßt
erkennen, wie in diesen manchem Bedenken jener Minderheit Rechnung
getragen wurde. Der Verfasser führt aufs Ganze gesehen gegenüber dieser
Opposition eine feste und klare Sprache (z. B. S. 84f.) und bekennt sich auch
auf diese Weise als warmherziger Vertreter des ökumenischen Gedankens.

Jaeger ist ebenso bemüht, das Dekret in seiner endgültigen Fassung
gegenüber der Kritik zu decken, die sich gegen die Einfügungen vom 19. Nov.
1964 gewendet hat. Zu der bekannten schwerwiegendsten Änderimg, im
Art. 21: «Sp. S. invocantes, in ipsis S. Scripturis Deum inquirunt quasi sibi
loquentem in Christo... », stellt er sehr genau den Werdegang dar, der offenbar

zu dieser Änderung führte, vor allem zur Auswechslung des ursprünglichen

«Findens» durch «Suchen». Jaegers Hinweis auf den sprachlichen Sinn
jenes viel beanstandeten «quasi», das bekanntlich von katholischer wie
protestantischer Seite bewußt polemisch vielfach mit «als ob» wiedergegeben
wurde, und zwar in der Bedeutung eines einfachen «wie», ist ihm zweifellos
abzunehmen (S. 139). Sein Argument jedoch, die Vokabel «finden» hätte
das Mißverständnis einer automatisch wirksamen irrtumslosen Offenbarungs-
erkenntnis durch subjektivistisch-willkürliches Bibellesen sanktionieren können,

vermag nicht zu überzeugen, und verstärkt den Verdacht, daß hinter
der Veränderung an dieser Stelle doch mehr steckt, als Jaeger zugeben
möchte. Ähnlich verhält es sich mit seinen Argumenten angesichts einer
Textveränderung in Art. 14. Diese gestattet nicht mehr, von den östlichen
Patriachalkirchen zu sagen: «ab ipsis Apostolis originem ducunt», und
formuliert nunmehr: «ortum habere gloriantur.» Damit sei nach Jaeger den
komplizierten historischen Ursprungsfragen über die direkte apostolische
Herkunft Rechnung getragen worden. Der Leser frägt sich unwillkürlich,
ob denn die Problematik der Historizät Roms in diesem Punkte so geartet
sei, daß sich jede Reflexion darüber erübrigt (S. 113). Was an diesem kleinen
Einzelfall deutlich wird, begegnet auch an wichtigerer Stelle. In Art. 3 wird
vom Verfasser deutlich zwischen einer «plena communio», in der alle
katholischen Einzelkirchen stehen, und einer «non plena communio», in der die
getrennten Kirchen mit der katholischen Kirche noch verbunden sind,
unterschieden (S. 65). Jedoch über die Bedeutung dieses Unterschiedes und die
daraus fließenden Folgen wird überhaupt nicht reflektiert, obwohl an dieser
Stelle das am 19. Nov. 1964 eingefügte «jure» vom Verfasser vermerkt wird.



74 Rezensionen

Dort wird aber gesagt, daß die bei den «getrennten» Kirchen vorhandenen
und anerkannten «visibilia elementa» (Verbum scriptum, vita, gratia, fides,
spes, Caritas...) «ad unicam Christi Ecclesiam iure pertinent». Hier wird
ein Rechtsanspruch durch die katholische Kirche erhoben, und zwar
begründet durch jene in den anderen Kirchen vorhandenen Elemente. Ausgesagt

wird nichts, wie es im einzelnen zu verstehen sei, aber gerade dieses

Schweigen des Kommentars ist beunruhigend, wie man auch angesichts
dieses Umstandes die (zwar freundliche) Polemik Jaegers gegen Lukas
Vischer nicht recht begreift, weil dieser behauptet hatte, Rom werte die
verschiedenen «Getrennten» je nach ihrem Gehalt an «ecclesialen Elementen»
(S. 103). Auch Jaegers Gegenbeweis verfängt nicht.

Um der nötigen Klarheit willen darf man an diesen Fragen nicht vorübergehen.

Eine gewisse und wohl auch gewollte Unklarheit schwebt um das

ganze Dekret, und begreiflicherweise auch um den Kommentar. Das kann
und darf nicht verwundern und soll auch nicht die anfangs gezollte
Anerkennung schmälern. Denn Dekret und Kommentar zeigen trotz allem einen
großen und bedeutenden Fortschritt im ökumenischen Dialog.

Wilhelm Dantine, Wien

Patjl Schütz, Freiheit - Hoffnung - Prophétie. Von der Gegenwärtigkeit des

Zukünftigen. Gesammelte Werke, 3. Hamburg, Furche-Verlag, 1963.
722 S. Fr. 61.-.

Der Band enthält das Hauptwerk des Autors, «Parusia - Hoffnung und
Prophétie», eingerahmt von zwei kurzen Arbeiten. Zu Beginn steht «Zur
Kritik der reformatorischen Grundlagen» (1951), sein Widerspruch gegen
sola scriptura, sola gratia, sola fide (S. 13ff.), wofür der Verfasser mit seinem
Lehrstuhl bezahlt hat (cf. S. 675); Ausführungen, bei denen wohl nicht ganz
deutlich wird, ob sie im Entscheidenden trinitätstheologisch oder
phänomenologisch konzipiert sind. Den Abschluß bildet «Das Wagnis des
Menschen im Offenen der Freiheit» (1963).

Für «Parusia - Hoffnung und Prophétie» muß wegen Raummangels auch
auf vorliegende Besprechungen verwiesen werden1, ebenfalls auf unsere
frühere Besprechung des inhaltlich verwandten Bandes II2. Der Hauptteil,
«Parusia», steht unter dem Motto: «Die Philosophie hat die Möglichkeit, zu
verstehen. Die Künste haben die Möglichkeit, darzustellen, was nicht
verstanden werden kann. Die Theologie hat die Möglichkeit, als Sein zu
erschließen, was weder verstanden noch dargestellt werden kann» (S. 159).
Das aber versäumt die theologia crucis (als das Kreuz für sich in Anspruch
nehmende natürliche Theologie, S. 347ff.): «Unterstehe dich nicht, etwas
anderes zu sein als der Gekreuzigte! Etwa auferstanden zu sein oder gar
wiederzukommen am Ende der Zeit!» (S. 376). «Die Christenheit ist der Welt
die Hoffnung schuldig geblieben. Ist Gott Mensch geworden, damit sich
einige Sünder mit ihm versöhnt wissen? Dazu ist das Unternehmen zu groß»

1 W.Hammer, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz, 117 (1961), S. 53ff. ; O.A.
Dilschneider, Theol. Lit.-zeit. 83 (1963), S. 62ff.

2 Theol. Zeitschr. 21, 5 (1965), S. 468-70.



Rezensionen 75

(S. 630). Vielmehr: «Die Offenbarung ist unabgeschlossen. Pfingsten geht
weiter. Bs gibt Parusie» (S. 96).

Nun ist «Parusia» insofern doch kein hoffnungs-volles Buch, als der
Verfasser wenig loskommt von dem Hader mit der Pathologie der Zeit3. Dadurch
gewinnt das Buch der Hoffnung selbst etwas Acherontisches. Dabei will
doch der Verfasser auf etwas anderes hinaus (S. 639): «Als Hoffender
erkennt er im Minus das Plus, ...im Wie-Gott-sein-Wollen die Bestimmung
des Ebenbildes, ...in der Vermessenheit des Menschgottes die Verheißung
des Gottmenschen.» Und die Diagnose der Hoffnung riefe der Diakonia der
Liebe (ib.).

Das gleiche theologische Anliegen wird jetzt geschlossener und theologisch
eindeutiger vertreten in J. Moltmanns «Theologie der Hoffnung» (1964), der
nun allerdings P. Schütz mehr schulden dürfte, als dessen einmalige Nennung
ersichtlich macht. Jürgen Fangmeier, Basel

Walteb Dignath, Weihnachtstexte im Unterricht. Gütersloh, Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1965. 192 S. DM 19.80.

Die katechetische Literatur zu den Weihnachtstexten, über die der
Verfasser im ersten Teil ausführlich referiert, behandelt das Problem der Historizität

dieser Erzählungen meistens in naiv-positivem oder
konservativapologetischem Sinn und interessiert sich wenig für ihren Zeugnischarakter.
Dignath bietet dann selber eine Exegese, die in historischen Belangen radikal
kritisch und im Theologischen existential ist. Die Auseinandersetzung mit
seiner Auslegung ist auch für den anregend, der nicht wie er der Theologie
von H. Braun nahesteht, zwingt er doch ständig zur Überprüfung von
Anschauungen, die man bisher vielleicht unreflektiert aus der Tradition
übernommen hat. Was Dignath schließlich zur Gestaltung von Lektionen über
diesen Stoff vorschlägt, ist für die Mittel- und Oberstufe hilfreich, sofern
man seinem Textverständnis zustimmt. Seine methodischen Hinweise für
die Unterstufe befriedigen jedoch nicht, weil er weder der Eigenart des

Kindes, seiner Phantasie und seinem Geschichtenhunger, noch seiner Umwelt,
die im Dezember mit Bildern aus der Weihnachtsgeschichte übersättigt ist,
Rechnung trägt. Aus der abstrakten These, daß der Religionsunterricht in
späteren Jahren nichts zurücknehmen dürfe, was früher anders gesagt wurde,
fordert er (freilich, ohne es deutlich auszusprechen), daß der
Religionsunterricht und der Kindergottesdienst der Unterstufe auf die Weihnachtstexte

verzichten, weil das Kind ihren Legendencharakter noch nicht
verstehen könne. Walter Neidhart, Basel

3 Z. B. Kierkegaard, dem «Bauchredner par excellence» (S. 189f.), dem
Dialektiker als «Narziß in Verzweiflung» (S. 190). K. Barth bedeutet keinen
Unterschied zu G. Ebeling (cf. etwa S. 398). Wieviel mit dem «soli deo

gloria» (S. 316!) bachab geht, ich meine vom Alten Testament, sei
dahingestellt (cf. S. 380: Camus, S. 721: Bibelstellenverzeichnis).


	Rezensionen

