Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 22 (1966)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Kraus-DIETRICHE SCHUNCK, Benjamin. Untersuchungen zur Entstehung und
Geschichte eines israelitischen Stammes. = Zeitschr. fur die alttest. Wiss.,
Beih. 86. Berlin, Alfred Tépelmann, 1963. 188 S. DM 32.—.

Ruporr SMEND, Jahwekrieg und Stimmebund. Erwdigungen zur dltesten Ge-
schichte Israels. = Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testamentes, 84. Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1963.
99 S. DM 9.80.

Beide Arbeiten versuchen, von verschiedenen Seiten her ein dunkles
Kapitel der israelitischen Friithgeschichte aufzuhellen. Es geht in beiden
Untersuchungen um die Aufschliisselung der Uberlieferungen von den Ge-
schicken der einzelnen Stdmme, wobei freilich die Grenzen verschieden weit
gesteckt sind. So kann es nicht ausbleiben, daB3 an vielen Punkten gemein-
same Probleme beriihrt werden, die aber eine sehr verschiedene Behandlung
erfahren. Doch zunidchst das Trennende und damit Typische der beiden
Arbeiten.

Die Untersuchung von K.-D. Schunck verfolgt die Geschichte des Stammes
Benjamin in drei Etappen: 1. Die Friithzeit: Einwanderung und SeBhaft-
werdung im Lande Paldstina. 2. Die wichtigste und bedeutungsvollste Zeit:
Saull. 3. Die weiteren Geschicke des Stammes bis zur Auflésung des Reiches
nach der neubabylonischen Eroberung. In allen Teilen geht die Beweis-
fihrung von der Untersuchung der Quellen aus. In oft diffizilen literarkriti-
schen Erérterungen wird der Grund fiir die nachfolgend dargestellten histo-
rischen Zusammenhénge gewonnen. Es erscheint unmdglich, die Fiille der
Ergebnisse hier wiederzugeben (z. B. tiber die Art der Einwanderung des
Stammes im Zusammenhang mit Ephraim, S. 18ff.; iiber die Regierungs-
zeit des Saul, S. 1211f.; oder iiber Sauls Vorhaben in bezug auf eine zu er-
wihlende Hauptstadt, S. 131ff. u. a.). Hingegen soll auf das imponierende
Gesamtbild hingewiesen werden, das Schunck von der Geschichte des Stam-
mes entwirft, in der sich der Gesamtablauf der israelitischen Geschichte
spiegelt.

Ganz anders verfihrt dagegen R. Smend. Sein Ausgangspunkt liegt nicht
bei der literarkritischen Analyse der Quellen, sondern bei den Thesen Noth'’s
(Das System der zwolf Stémme Israels, 1930) und v. Rad’s (Der heilige
Krieg im alten Israel, 1951) tiber die Zusammengehérigkeit der beiden In-
stitutionen Jahwekrieg und Stémmebund. War bei Schunck gelegentlich der
hypothetische Charakter der Darlegungen sichtbar geworden, so wird von
Smend der oft nur vermutungsweise auszudriickende Sachverhalt deutlich
als solcher bezeichnet. Die Quellenlage gestattet aber keine andere Art der
Argumentation. Das Hauptergebnis der Arbeit Smend’s ist dies: Jahwekrieg

1 Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Fil vom Jahre 1964 scheinen der
durch Albright aufgestellten, von Schunck abgelehnten Besiedelungsfolge
recht zu geben; siehe Paul W. Lapp, The Bibl. Archaeologist 28 (1965), S. 2
bis 10.



Rezensionen 47

und Stémmebund haben von Haus aus nichts miteinander zu tun, da der
heilige Krieg nach Ausweis der Uberlieferung nie Angelegenheit eines Kult-
verbandes gewesen ist. Er bildet vielmehr das konstitutive Element der
Rahelstdmme, vielleicht schon vom Auszug aus Agypten her, so daB auch
die Gestalt des Mose als die eines «charismatischen Helden» hier ihren Platz
hatte. Der Stdmmebund hingegen ist mehr der Rahmen bereits im Kultur-
land anséssiger Stdmme, also wohl der Leastdmme. Durch den Zusammen-
schluB3 beider Stammesgruppen flossen die Traditionen ineinander und trugen
zu dem aus den Quellen bekannten und durch Noth und v. Rad gedeuteten
Gesamtbild bei.

Es wire reizvoll, an Einzelergebnissen die Verschiedenartigkeit der beiden
Untersuchungen aufzuweisen. Hier kann jedoch nur auf einige Punkte hin-
gewiesen werden. Eine eingehende Erdrterung mull einer Fachzeitschrift vor-
behalten bleiben. Kommt fiir Schunck Sichem als Aufenthaltsort der Lade
nicht in Frage (S. 48), so ist dies Smend auch fraglich (S. 70). Anders als fiir
Schunck jedoch, der der Uberlieferung von Jos. 24 keinerlei historischen
Wert beimil3t (S. 48), hialt Smend an der Vermutung fest, da3 auch dort fir
eine bestimmte Zeit der Amphiktyonieverband einen Mittelpunkt gehabt
haben koénnte (S. 65ff.), wobei er allerdings nicht ndher ausfithrt, in welchem
Umfange der am Beginn seiner Untersuchung sehr in Frage gestellte Am-
phiktyonieverband daran beteiligt gewesen ist. Bei der Gliederung der
Stdmme rechnet Smend mit der Existenz des Stammes Joseph als einer selb-
sténdigen Grée (S. 711f.), wiahrend Schunck im Gefolge von Téubler stérker
differenziert und erst von der frithkéniglichen Zeit an mit dem « Haus Joseph»
als einer eigenen Einheit rechnet (S. 13ff.). Weitere Bertthrungspunkte der
beiden Arbeiten bei verschiedenen Antworten liegen bei der Behandlung der
Mitteilung tiber die Heimat der Debora in Ri. 4, 4f. (Schunck, S. 50, Smend,
S. 42), bei der Beantwortung der Frage, ob Juda und Simeon z. Zt. der
Debora schon zum Stammeverband gehérten oder nicht (Schunck, S. 51f1f.,
Smend, S. 12f.) und beim Eingehen auf die Bedeutung der Zwoélfzahl der
Steine in Gilgal (Schunck, S. 46, Smend, S. 67).

In jedem Falle verdankt die alttestamentliche Wissenschaft beiden Ar-
beiten eine griindliche Erhellung jener schwer zu durchleuchtenden Jahr-
hunderte und gleichzeitig eine entschiedene Weiterfithrung und z. T. Kor-
rektur bisheriger Arbeiten. G. Sauer, Erlangen

R. AceeE CarrsoN, Dawvid, the Chosen King. A Traditio-Historical Approach
to the Second Book of Samuel. Uppsala, Almquist & Wiksell, 1964, 304 S.
sKr. 30.—.

In diesem Werk, seiner Uppsalaer Dr.-Dissertation, demonstriert R. A.
Carlson die traditionshistorische Methode seines Lehrers Engnell!, dessen
Andenken die Darstellung gewidmet ist. Thr Wesen wird (Prolegomena,
S. 9-19) in Absetzung von einseitiger Literarkritik, zugleich in sorgféltiger

1 Vgl. dazu die Aufforderung I. Engnells, Vet. Test. Suppl. 7 (1960),
S. 22; zur Sache auBerdem Gamla Testamentet, en traditionshistorisk in-
ledning (1945), S. 39ff.



48 Rezensionen

Besprechung des Verhéltnisses von miindlicher und schriftlicher Tradition
dargelegt. Sie geht analytisch vor, hat auf jedes a priori zu verzichten und
die sich unter verschiedenen Typen im Alten Testament darstellende Uber-
lieferung von ihrer Bildung an bis zu ihrer endgiiltigen Redaktion zu ver-
folgen (Fragen nach dem Ursprung, Methoden der Uberlieferung, Motive
tendentioser Umformungen, Strukturformen des Aufbaus eines gréferen
Komplexes oder einer Einheit). Dabei hat sie ebenso den geschichtlichen
Hintergrund der Einzeliiberlieferung in thematischer, ideologischer wie
formkritischer Hinsicht zu beachten wie andererseits die Tatsache, daB die
alttestamentliche Literatur ihrerseits Ausdruck der Kultur des alten Orients
ist. Zugleich ist mit der Analyse ein Moment der Synthese damit gegeben,
daB3 die einzelne Einheit aus ihrer Beziehung zum Kontext verstanden und
erklédrt werden mub.

Gegenstand der Untersuchung ist der Komplex der Davidgeschichte,
2. Sam. 2-24, der traditionsgeschichtlich betrachtet eine Einheit bildet.
Grundvoraussetzung ist die von Engnell und Noth unabhéngig voneinander
erarbeitete These eines mit dem Deuteronomium beginnenden deuterono-
mistischen Geschichtswerkes (Engnell, Carlson: D-Gruppe). Carlson hilt aber
die Feststellung Noths, daf3 der Deuteronomist, abgesehen von einzelnen
chronologischen Zusédtzen und deuteronomistischen Akzentsetzungen in
1. Sam. 7-15, fir die Samuelisbiicher einen schon fest ausgeformten Komplex
unveridndert itbernommen habe, nicht fiir geeignet, die Divergenz zwischen
kénigtumsfreundlichem Material und kénigtumskritischer deuteronomisti-
stischer Ideologie zu erkldren (S. 23), und verlegt auch hier die definitive
Fixierung des Materials in die abschlieBende redaktionelle Phase des litera-
rischen Prozesses. Die D-Gruppe hat ihre ideologische Absicht durch die
Art der Komposition und Assoziation der ihr vorliegenden Komplexe und
Einheiten (z. B. ein Davidsepos [Kap. 2-5]; die vorgegebene Ordnung der
Kap. 10-20, die mit dem deuteronomistischen Assoziationsschema — sakab —
ubereinstimmte [S. 181]) wie durch die Einfithrungen von Schliisselworten,
Einteilungsformeln und Stilelementen erreicht, die ihrem Denken gemif
waren ; eine besondere Rolle spielt dabei die Siebenzahl. Damit ist aber auch
die Umformung mancher Stoffe nicht génzlich von der Hand zu weisen. Die
ideologische Tendenz liegt darin, mahnend an der Gestalt Davids aufzu-
weisen, dall der Unglaube Israels letzter Grund seines Schicksals ist, wahre
Umkehr neue Zuwendung des Segens bewirkt. So bildet das deuteronomische
Schema von Segen und Fluch (Deut. 28) den Angelpunkt der Darstellung,
von der her das Ganze zu verstehen ist (Segen Kap. 2-7; Fluch Kap. 9-24).

Die Untersuchung ist mit Sorgfalt, Griindlichkeit und bedachtsamer Ab-
wigung aller Méglichkeiten durchgefiithrt. Sie enthélt in groBler Zahl er-
wigenswerte Beobachtungen und Fragestellungen, denen man es schuldet,
sie griundlich zu bedenken und sich mit ihnen ernsthaft auseinanderzusetzen.
Es ist darum auch schwer, angesichts der geschlossenen Konzeption auf
engem Raum etwas zu sagen. Doch mégen einige grundsiitzliche Uber-
legungen zum Ansatz erlaubt sein. Der Verzicht auf jedes a priori ist an sich
schon ein bestenfalls in schwacher Annéherung zu erreichendes Ideal. Hier
wire zu liberlegen, ob nicht die These von dem Werk der D-Gruppe zu einem



Rezensionen 49

starken a priori geworden ist, das nicht mehr erlaubt, dem Reichtum und
der eigentlichen und auch theologisch relevanten Absicht einzelner alt-
testamentlichen Aussagen gerecht zu werden. Mindestens die Bewertung der
Siebenzahl fir die Konstituierung von sib’ataym Cyklen (S. 164) aber auch
das Gewicht von Schliisselworten scheint mir zuweilen doch {iberlastet,
darum nicht zwingend. Das gilt ganz allgemein auch von der heute wohl zu
weitgehend gehandhabten Feststellung von Motiven. Man muf}, meine ich,
dessen eingedenk bleiben, daf die Zahl der Motive, unter denen sich mensch-
liches Handeln verstehen und darstellen 148t, ohnehin sehr begrenzt ist, und
daB sich darum das meiste Geschehen auf einige Grundmotive zuriickfithren
laBt; das ist bei der Beurteilung des Wortgebrauchs zu beriicksichtigen. So
scheint mir auch der Hinweis auf das Keret-Epos, abgesehen von den tat-
sichlichen Verschiedenheiten, nicht notwendig die Annahme eines pattern
zu fordern, das sich auch auf die Darstellung der Geschichte Davids ausge-
wirkt hat (S. 191). Jede geschichtliche Handlung hat eine Folge, die sich als
Segen oder als das Gegenteil erfahren 1483t. Insofern erscheint das Segen-
Fluch-Schema, wenngleich in nuce immer mit enthalten, und auch richtig,
doch als zu eng, um die differenzierte Davidsiiberlieferung zu erfassen; es
geht ja auch nicht ganz auf, denn es goll eben so gezeigt werden, wie David
trotz der gegen ihn angezettelten Revolten unter der Fiihrung, also doch
unter dem Segen Jahwes bleibt. Wenn ich hier einem Theologumenon fiir
die Darstellung gestaltende Bedeutung zugestehe, ware es das Theologu-
menon vom Sindenfall und der strafenden, aber doch mitgehenden Gnade
Gottes?. Damit wird hier auf Fragen geantwortet, die mit der Entstehung
des Konigtums und der Ausbildung einer Dymastie automatisch gegeben
waren. Die vordeuteronomische Daviderziahlung ist ja doch wohl schon mehr
als eine einfache Heldenlegende gewesen, und der geschichtliche Hintergrund
der Einzeltiberlieferung mehr als orientalische Koénigsideologie, bei der man
den Umfang ihres Vorliegens verschieden beurteilen kann, wie auch der Ver-
fasser hier sehr bedachtsam urteilt. Es ist sicher nicht abzulehnen, da3 man
in spaterer Zeit 2. Sam. 9-24 als (deuteronomischen ?) Kommentar der zweiten
Halfte der Epoche Davids ansehen konnte und angesehen hat (S. 139). Zu
fragen ist dann aber, ob dieser Kommentar richtig war und nicht verein-
fachend an wesentlichen Grundintentionen vorbeiging. Diese Fragen wenden
sich ganz allgemein an die traditionshistorische Methode; unabhingig von
ihnen besteht der aufrichtige Dank fiir das vorliegende Werk.

Hans Joachim Stoebe, Basel

MarTiN A. KLOPFENSTEIN, Die Liige nach dem Alten Testament. Zirich,
Gotthelf-Verlag, 1964. XVI + 517 S. Fr. 35.—.

Den Monographien iiber hebriische Wortwurzeln hat der Verfasser als
Berner Dissertation eine weitere beigefiigt, welche den auch historisch und
theologisch bedeutsamen Begriffsbereich der Liige, des Meineides, des Be-

? Etwa in der Richtung der Linien, die ich im Artikel Gut und Bose in
der Jahwistischen Quelle des Pentateuch: Zs. atl. Wiss, 65 (1953), S. 190-201,
auszuziehen suchte.



50 Rezensionen

truges, der List u. &. umfaft. Neben einer sorgfiltigen philologischen Analyse
soll denn auch besonders der spezifisch theologische Gehalt einer Textstelle
ergriindet und schlieBlich ganz allgemein das Wesen der Liige und deren
Beurteilung im A.T. erfa3t werden, nicht zuletzt, um dadurch unserer eige-
nen, gegenwartigen Zeit, «da die Liige zum System erhoben wird und alle
Begriffe verwirrt und jedes Vertrauen... zerstort» (S. VIIf.), Hilfe zu
schaffen.

In einem 1. Teil werden die Wurzeln sqr, kzb und khs samt ihren Ab-
leitungen untersucht, wobei gelegentlich auch auflerbiblische Parallelen
einbezogen werden. Den grof8ten Raum beansprucht dabei $qr, ein urspriing-
lich juristischer Terminus in der Bedeutung «vertrags-, bundesbriichig han-
deln», woraus in der Folge «die Treue brechen, sich treulos verhalten» wird.
Eine Ausweitung in den ethischen und religiésen Bereich erfahrt die Wurzel
in den Psalmen, welche sie vornehmlich in den sog. «Gebeten der Ange-
klagten» in Erscheinung treten lassen. Von groBem Gewicht ist sie ferner in
den AuBerungen der Propheten gegen den Pseudoprophetismus, wo besonders
deutlich wird, daB3 §qr nicht nur den Inhalt des Redens, sondern das ganze
Gehaben falscher Propheten, ja {iberhaupt das Phdnomen des Pseudoprophe-
tismus als solches meint. Es handelt sich bei diesem Wortstamm somit um
mehr, als was wir gemeinhin mit «liigen» ausdriicken, ndmlich um ein grund-
sétzlich aktives, aggressives, Vertrauen und Gemeinschaft zerstérendes Ver-
halten, wobei sich solch treubrecherisches Tun sowohl gegen Gott wie gegen
den Nichsten wendet. Freilich ist daneben auch eine Verblassung der Be-
deutung bis hin zu «Trug, Schein, Nutzlosigkeit» festzustellen. — kzb anderer-
seits durfte von Hause aus «Liigen reden» bedeuten, im Unterschied zu sqr
indessen starker das bloB Negative «nicht die Wahrheit reden» ausdriicken,
weshalb sich daraus leicht «triigen, tduschen», ja «ausbleiben, eitel, nichtig
sein» entwickeln kann. — kh§ schlieBlich, dessen Heimat der Verfasser wie-
derum im juridischen Bereich vermutet, beschlédgt die beiden Bedeutungs-
bereiche «sagen/machen, daf nicht» und «nicht sagen/machen, da», wovon
sich «bestreiten, ver/ab/leugnen» und «verheimlichen, verhehlen, heucheln»
ableiten. «Im Unterschied zu Sqr, das im Kern auf die Zerstérung eines...
Rechts- oder Treueverhéltnisses geht, im Unterschied auch zu kzb, welches
von Haus aus eine der Wirklichkeit widersprechende oder ihrer tiberhaupt
ermangelnde Aussage meint, bezieht sich khs im Ursprung auf das Ent-
stellen und Verstellen, das Bestreiten oder Verhiillen eines... Tatbestandes
wider besseres Wissen» (S. 256).

Nach einigen wenigen Ausfithrungen {iiber die begrifflich verwandten
Wurzeln rmh und $w” schlieB3t sich ein im Vergleich mit dem Vorhergehenden
recht kurzer 2. Teil an, der die «Liige im A.T. auBlerhalb der terminologischen
Begrifflichkeit» zum Gegenstand hat und an ausgewéhlten typischen Bei-
spielen die Stellungnahme des A.T. grundsétzlich zu erheben trachtet. In
sehr instruktiven und von tiefem theologischem Verstdndnis zeugenden Aus-
fithrungen legt der Verfasser dar, dall « Wahrheit und Wahrhaftigkeit» nicht
«in einem idealistischen Sinn um ihrer selbst als eines in sich ruhenden sitt-
lichen Gutes oder um der geistigen Werte der Personlichkeit willen erstrebt
werden, so wenig» wie «die Liige um der Verletzung dieser Giiter und Werte



Rezenstonen 51

willen verworfen wird. Thre Verurteilung geht vielmehr in erster Linie davon
aus, daB sie die Gemeinschaft zwischen Gott und seinem Volk, zwischen Gott
und Mensch, zwischen Volksglied und Volksglied, zwischen Mensch und
Mensch zerstért». Als Summa kann deshalb lapidar gesagt werden: «Luge
ist gemeinschaftswidrig» (S. 353).

Der Verfasser hat tiberaus gewissenhaft und umsichtig gearbeitet. Vom
methodisch richtigen Grundsatz ausgehend, «dafl ein Begriff nur vom Kon-
text her in seinem Bedeutungsgehalt bestimmt werden kann» (S. 41), hat
er freilich des Guten etwas zuviel getan und die Arbeit allzu umfinglich
werden lassen. Sie hétte durch Straffung und Weglassung alles nicht streng
zum Thema Gehoérenden nur gewonnen. Im Bestreben, den Aussagegehalt
einer Belegstelle moglichst prizis zu erfassen, ist der Autor ferner gelegent-
lich der Versuchung einer Uberinterpretation nicht entgangen. Mit Bedauern
vermif3t man des weitern eine tibersichtliche Darstellung der chronologischen
Entwicklung der diversen Bedeutungsgehalte einer Wurzel. Und um noch
ein Detail anzufiithren: die Herleitung von hebriischen ‘’af‘al-Bildungen
aus dem é&ltesten Aramdisch, wie in der Nachfolge von M. Noth (S. 243ff.)
vorgeschlagen wird, bleibt unwahrscheinlich, da die Voraussetzungen fiir
einen derartigen Schlul einfach zu unsicher sind, insbesondere, was den
Stammesnamen Ahlamu betrifft?!.

Trotz dieser Einwiinde liegt jedoch eine sehr anregende und fruchtbare,
durch die vielen Exegesen an manchen Punkten Kldrung und neue Er-
kenntnisse bringende Arbeit vor, fiir die man dankbar sein muB.

Max Wagner, Basel

OscAr CurLLMANN, Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen
Testament. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1965. XII + 328 S.
DM 31.-.

«Unser Gegenstand (ist) die Erforschung des Wesens der neutestament-
lichen Botschaft» (S. 1). Mit diesem Satz umschreibt Cullmann selbst das
Ziel dieses Buches. Es fithrt seine programmatische Untersuchung tber
«Christus und die Zeit» (1946, 3. Aufl. 1962) einen wesentlichen Schritt weiter
und weist das hermeneutische Prinzip auf, von dem aus er in der beacht-
lichen Reihe seiner Monographien und Aufsidtze das Neue Testament ver-
steht. Daher fillt bei dieser Strukturanalyse des neutestamentlichen Denkens
Licht auf so ziemlich alle Grundprobleme der neutestamentlichen Theologie,
die heute zur Diskussion stehen. Die Frage nach der Einheit des Neuen
Testamentes wird ebenso angesprochen wie sein Verhéltnis zu Mythos und
Geschichte, das Wesen des Glaubens ebenso wie das der Hoffnung und der
Sinn der Eschatologie. Die Behandlung dieser und vieler anderer Grund-
probleme ist um so aufschluBreicher, als Cullmann eine Auffassung ent-
wickelt, die sich von herrschenden Richtungen der Forschung im Ansatz
unterscheidet, und diese Auffassung fortlaufend in eingehender Auseinander-
setzung mit ihnen, vor allem mit der «Bultmann-Schule», vertritt.

1 D.O. Edzard, Zs.f. Assyr. 56 (1964), S. 142 ff.



52 Rezensionen

Nach seiner Auffassung ist die Botschaft des Neuen Testaments durch
alle Uberlieferungsschichten hindurch in ihrer Struktur heilsgeschichtlich.
Dies zu sehen und anzuerkennen, ist, wie ein problemgeschichtlicher 1. Teil
ausfihrt, heute nicht weniger als im 2.Jahrhundert Schliissel zu einem
sachgemiflen Verstdndnis des Neuen Testaments. «HEs hat... nicht viel zu
bedeuten, wenn die existentialistische Auffassung des Kerygmas, wie Bult-
mann sie vortragt, jene antike Metaphysik, die hinter dem Gnostizismus
steht, ablehnt. Der Standort, von dem aus bei Bultmann diese Ablehnung
erfolgt, wire von den éltesten Bestreitern des Gnostizismus wohl als genau so
lebensgefiahrlich fir das Christentum angesehen worden wie der Gnostizis-
mus. Denn Bultmann gibt ja auf seine Weise die der Einverleibung des Alten
Testaments zugrundeliegende und sie theologisch rechtfertigende heils-
geschichtliche Grundlage auf, um eine ,Zeitlichkeit’ und eine ‘Geschichtlich-
keit’ des Menschen im Sinne seiner punktuellen Entscheidungssituation zu
verkiindigen, die zwar dem urchristlichen Glauben keineswegs fremd, aber
der heilsgeschichtlichen Sicht unter- und eingeordnet ist» (S. 9f.).

In der neueren Forschung wird der heilsgeschichtliche Charakter des neu-
testamentlichen Denkens vor allem von der Eschatologie her in Frage gestellt;
denn nach verbreiteten Auffassungen lie3 die urspriingliche Eschatologie,
wie sie Jesus und die élteste Gemeinde vertraten, fiir ein heilsgeschichtliches
Denken keinen Raum. Die urspriingliche Eschatologie ist némlich fur die
Schulen A. Schweitzers und R. Bultmanns, wenn auch je in verschiedener
Weise, die Naherwartung, fiir C. H. Dodd die realized eschatology. Erst als
die Parusie verzog, fiillten Lukas und andere schon im Neuen Testament
hervortretende frithkatholische Theologen nach Bultmanns Erklirung die
Zwischenzeit mit einer konstruierten Heilsgeschichte (vgl. S. 148f.), wihrend
Paulus und vor allem Johannes den existential zu erschlieBenden Kern der
Naherwartung, die punktuelle Eschatologie, freilegten und so die eigentliche
Intention Jesu wahrten. Wiahrend Cullmann in den 50er Jahren im Raume
der deutschsprachigen neutestamentlichen Forschung dieser Konzeption
gegeniiber weithin einsam eine heilsgeschichtliche Sicht des ganzen Neuen
Testaments vertrat, melden sich nunmehr von verschiedenen Seiten, auch
aus der Reihe der von Bultmann herkommenden Forscher, Stimmen, die
diese Ablésung der Geschichte durch die Geschichtlichkeit der Existenz
und diese « ‘Eschatologie ohne Hoffnung’» (S. 159) als dem Neuen Testament
nicht gemal empfinden und damit die Méglichkeit zu einer neuen Diskussion
uber heilsgeschichtliches Denken im Neuen Testament 6ffnen. Cullmann ent-
wickelt seine Auffassung in diesem seit Jahren vorbereiteten Buch noch im
Gesprich mit der klassischen Konzeption Bultmanns. Er leistet durch diese
Auseinandersetzung auch fir die weitere Diskussion den Dienst, Struktur-
elemente der Konzeption Bultmanns nicht unversehens aus Hypothesen zu
nicht mehr diskutierten Voraussetzungen werden zu lassen. Es ist zu wun-
schen, da3 Cullmann in der néichsten Auflage auf die neue Gesprichssituation
eingehen kann, die sich gegenwirtig vor allem durch die Alttestamentliche
Theologie Gerhard von Rads und neue systematische Entwiirfe (Pannenberg,
Moltmann) auch fiir die neutestamentliche Forschung ergibt.

Seinen etgenen Ansatz gewinnt Cullmann exegetisch von der m. E. zu-



Rezensionen 53

treffenden Einsicht aus, dall bereits Jesus ein Schon wund Noch-nichi des
Eschatons ausprigt, d. h. das Reich Gottes gegenwiértig in seinem Wirken
und zugleich in naher Zukunft anbrechen sieht und dabei mit einer (wenn
auch kurzen) Fortdauer dieses Aons {iber sein Ende hinaus rechnet. Die
Naherwartung aber ergab sich fiir ihn wie weiterhin fiir die Gemeinde als
Folge aus der Spannung zwischen dem Schon und Noch-nicht. Zu zeigen,
daf3 das ganze Neue Testament dieses Schon und Noch-nicht Jesu aufnehme
und so in verschiedenen Stufen, aber doch als gemeinsame Grundlage eine
heilsgeschichtliche Sicht entwickle, ist das eigentliche Ziel des Buches:
«Der Nachweis der dem ganzen Neuen Testament zugrunde liegenden
Spannung zwischen ,Schon‘ und ,Noch-nicht® ist der eigentliche Nerv der
vorliegenden Arbeit» (S. 155, Anm. 2).

Diesen Nachweis sucht der 4. Teil durch Darstellung der «neutestament-
lichen Haupttypen» durchzufithren; er schliet mit der Darstellung des
Johannes-Evangeliums: «Wie Bultmann seine Sicht des ganzen Neuen
Testaments durch das Johannes-Evangelium gerechtfertigt findet, so ich
diejenige, die ich in diesem Buch vortrage» (8. 247). Johannes «stellt die
Heilsgeschichte in der charakteristischen Zusammenschau eines Lebens Jesu
dar» (8. 260). Er versteht Jesu Erdenwirken streng als von Gott vorher-
gesehenen zeitlichen Ablauf und setzt es zum vorhergehenden «goéttlichen
Geschehen» ebenso in Beziehung, wie er andererseits «in jedem Ereignis und
in jedem Wort des historischen Lebens Jesu zugleich seine Auswirkung im
Handeln des Erhoéhten in der Urgemeinde» angekiindigt sieht (S. 255). Des-
halb vertritt auch Johannes den der heilsgeschichtlichen Struktur der Offen-
barung entsprechenden Glaubensbegriff: Gerade bei ihm ist «die Entschei-
dungssituation ganz und gar heilsgeschichtlich fundiert», so dall es sich fir
ihn nicht «um ein ,immer in der Entscheidung Stehen® handelt», sondern
um ein «in der KEntscheidung Stehen auf Grund des Hineingestelltseins in
einen gottlichen Heilsplan, der die Zeiten und die Welten umfaty (S. 246f.).
Gerade weil Glaube fiir das ganze Neue Testament ein im Jetzt der Anrede
konkret zu vollziehender Akt ist, bedeutet er immer auch in einen Ge-
schehenszusammenhang eintreten, der von dem alttestamentlichen Er-
wahlungshandeln und von der Erscheinung Jesu herkommt und der Vollen-
dung entgegensieht (S. 97. 104. 150).

Die sich auf diese Weise ergebenden Charakterziige der heilsgeschichtlichen
Sicht des Neuen Testaments werden im 2. und 3. Teil systematisch um-
schrieben. Sie entsteht, schematisch dargestellt, immer in drei Schritten: Der
Ausgangspunkt ist das Ereignis, das dem Propheten bzw. Apostel wider-
fiéhrt, das auch der Nichtgliubige wahrnimmt. In und mit diesem Ereignis
wird dem Zeugen ein gottlicher Plan erschlossen, in den er sich selbst im
Glauben einreiht. Er bringt diese heilsgeschichtliche Offenbarung mit den
ihm von der Tradition iibermittelten fritheren Offenbarungen in Zusammen-
hang und interpretiert diese neu (S. 72). In dieser Weise hat sich Jesus selbst
¢mit seinem gelebten und verkiindigten Kerygma ins alttestamentliche
Kerygma eingereiht, aber so, dall er nunmehr an der entscheidenden Stelle
steht» (S. 94f.). Nur wenn Jesu Erdenwirken diese Struktur hatte, konnte
auf Grund des Ostergeschehens durch Neuinterpretation des Erdenwirkens



54 Rezensionen

wie des Alten Testaments und doch in echter Kontinuitit mit ihnen das
apostolische Kerygma von Jesus dem Christus entstehen. Neue Ereignisse,
z. B. die Berufung des Paulus zum Heidenapostel, bewirkten auch nachher
noch einen Fortgang der Heilsgeschichte in diesem Dreischritt.

Insgesamt schreitet dabei die Ausfiihrung von Gottes Heilsplan nicht grad-
linig fort, sondern in einer « Wellenlinie», sie ist verbunden mit Kontingenz,
Riickschligen und Umwegen (8. 104-108). Nun hat das Neue Testament
nirgends einen Gesamtaufril3 der Heilsgeschichte dargestellt, sondern immer
nur Ausschnitte wie Rém. 4 und 5; aber diese Ausschnitte sind weder rab-
binische Schriftbeweise noch lediglich «punktuell-jeweilige» Beziehungen zur
Vergangenheit, sondern Teilaspekte einer heilsgeschichtlichen Gesamtschau
(S. 108-1186).

Die Ereignisse, die die biblische Heilsgeschichte erzdhlt, sind fiir unser
Denken teils Mythen, so z. B. die Urgeschichte und die kosmische Vollen-
dung, teils Geschichte. Die Mythen wollen das historisch nicht mehr falbare
Woher und Wohin der Heilsgeschichte wie ihren géttlichen Zusammenhang
deuten; sie sind von der historisch kontrollierbaren geschichtlichen Mitte
her entwickelt. Sie sind gemé&l3 ihrer Entstehung nicht durch existentiale
Interpretation, sondern in der Weise zu entmythologisieren, dafl ihre Be-
ziehung zu der Mitte, dem Christusgeschehen, im Rahmen der Heilsgeschichte
aufgewiesen wird (S. 130f.). Vergleicht man die Heilsgeschichte, abgesehen
von den in ihr enthaltenen Mythen, mit der Geschichie, dann haben beide
den Charakter der Abfolge gemein, aber die Heilsgeschichte ist luckenhaft
und unzusammenhéngend; z. B. ist die ganze Periode zwischen dem letzten
alttestamentlichen Propheten und Johannes dem Téufer fiir das Neue Testa-
ment nicht Heilsgeschichte. Die Hervorhebung der Ereignisse, deren Abfolge
die Heilsgeschichte bildet, und ihr Zusammenhang untereinander beruhen
allein auf Gottes Plan und Erwéahlung. Alle Epochen der Heilsgeschichte aber
sind an Kreuz und Auferstehung orientiert und sind deshalb einander zu-
geordnet.

‘Wenn Heilsgeschichte in diesem Sinn der zentrale gemeinsame Inhalt des
Neuen Testamentes ist, dann ergeben sich von ihm aus weitgehende dogma-
tische Folgerungen. Diese Folgerungen umreillt Cullmann andeutungsweise
in einem abschlieBenden 5. Teil. Aus der Art, wie die Heilsgeschichte in
nachapostolischer Zeit weitergeht, folgt der vom Neuen Testament selbst
gegebene Kanonsbegriff: «Die Heilsgeschichte selbst geht, allerdings nur
noch als Entfaltung des Christusgeschehens, weiter; aber die durch Ereignis
und Deutung gebotene Offenbarung tuiber den goéttlichen Plan, nach dem
sich die Heilsgeschichte entwickelt hat und weiter bis zum Ende entwickeln
wird, ist abgeschlossen» — und mit ihr der Kanon (S. 270). Eben diesem
Umstand aber, daB sie «als Norm einer nicht abgeschlossenen Geschichte
uber sich selbst in die nachbiblische Gegenwart hinausweist», verdankt die
Bibel «ihre bleibende Aktualitit» (S. 300). Deshalb ist ndmlich das Fortgehen
der Heilsgeschichte in unserer Zeit wahrzunehmen, wenn die Gegenwart an
der biblischen Heilsgeschichte als Norm gemessen wird (S. 280-288). Da-
neben vergegenwirtigt sich Vergangenheit und Zukunft der Heilsgeschichte
im Gottesdienst der Kirche (S. 288-294). Wer heute «von der Heilsgeschichte



Rezensionen 55

als solcher so iiberwiltigty wird, daBl er «nicht anders kann, als (sich) in sie
einbeschlossen zu sehen und (sich) deshalb bewuf3t in sie einzureihen» (S. 298),
d. h. wer glaubt, wird sich als Prediger und Exeget gleich den Zeugen der
Bibel zu stédndiger Neuinterpretation der Heilsgeschichte verpflichtet wissen.
Ein letztes Kapitel dieses Ausblickes versucht anzudeuten, wie eine von der
heilsgeschichtlichen Schau geleitete Ethik normgebunden und situations-
bezogen zugleich sein miil3te.

Dieser imponierende Entwurf einer heilsgeschichtlichen Theologie des
Neuen Testaments bringt zweifellos Strukturelemente seiner Botschaft wie
seines Glaubens zur Geltung, die in der weithin herrschenden Konzeption
Bultmanns verdeckt oder beiseitegeschoben wurden. Dies wird schon durch
eine ganze Reihe wichtiger Berithrungen mit den Ausfiihrungen iiber die
heilsgeschichtliche Struktur biblischen Denkens bestétigt, die Gerhard von
Rad im SchluBteil seiner Alttestamentlichen Theologie entwickelt — gerade
weil beide Entwiirfe ganz unabhingig voneinander entstanden sind (vgl.
S. 35f.). Das Neue Testament denkt zweifellos gleich dem Alten Testament
«heilsgeschichtlich» — auch das Johannes-Evangelium, das sich formal weit-
hin der Sprache des «vertikal» orientierten Dualismus bedient —: Gott bringt
das Heil durch aufeinanderbezogene Offenbarungen in der Geschichte fir
den Glauben in der Geschichte. Das Verhiltnis von Offenbarung und Ge-
schichte ist fiir uns angesichts des rein immanenten Geschichtsbegriffs des
Historismus, der uns umgibt, ein Problem, das der Spannung zwischen
Glaube und Ratio entspricht. Wir wollen hier nicht auf dieses systematische
Problem eingehen, sondern gemifB3 der Intention dieses Buches auf die
biblisch-theologische Frage, wie sich Heilsgeschichte fiir das Neue Testament
selbst darstellt.

Heilsgeschichte im Sinne des Neuen Testaments ist — darin kann man
Cullmann sicher zustimmen — nicht, wie fiir Theologen des 18. und 19. Jahr-
hunderts, eine wundersame Geschichte, die sich von der allgemeinen Ge-
schichte abhebt und deren sinnvoll zielstrebiger Organismus aufweisbar ist.
Sie ist sicher auch nicht, wie neuerdings angenommen wurde, ein historisch
aufweisbarer (Geschichtsablauf in seiner Bedeutsamkeit, ndmlich ein an-
geblich vom Alten Testament tber die judische Apokalyptik zu Jesus und
den ersten Zeugen verlaufender Strom geschichtlicher Ereignisse und Tra-
ditionen, der von seinem Ziel her apokalyptisch gedeutet wiirde. Demgegen-
uber ist fiir Cullmann Heilsgeschichte die von der Schoépfung bis zur Vollen-
dung laufende Wellenlinie, in der Gottes Heilsplan die Schépfung zu seinem
Ziel fihrt. Die Linie bekundet sich in einer von der Schrift bezeugten, histo-
risch nicht zusammenhéngenden Abfolge von Offenbarungsereignissen, deren
Hohe- und Angelpunkt die Erscheinung Christi ist. Diese Konzeption von
Heilsgeschichte steht m. E. dem Neuen Testament ungleich néher als die
vorher erwahnten.

Und doch dringen sich mir auch zu ihr vom Neuen Testament her einige
Fragen auf: 1) Ist es zuféllig, daB auch Paulus und der Hebréerbrief, die
den heilsgeschichtlichen Aspekt am stédrksten explizieren, keinen Gesamt-
aufri der Heilsgeschichte geben, sondern immer nur typologische Gegen-
tiberstellungen entwickeln? Folgt daraus nicht, daB sie in erster Linie von



56 Rezensionen

dem Gegeniiber von VerheiBBungs- und Erfiillungsgeschehen aus denken, und
nicht von einem Gesamtaufril der Heilsgeschichte her? Die Abraham-
Typologie 148t sich m. E. nicht ohne weiteres in die Adam-Typologie ein-
schieben (Rom. 4f.). Das liegt an der Aussageweise; beide teilen nicht Aus-
schnitte eines Gesamtgeschehens als Wissen mit, sondern wollen das Christus-
geschehen von der VerheiBung her auf Glauben hin verkiindigen. Aus all
dem ergibt sich die Anfrage: Liegt in Cullmanns Konzeption der Akzent
nicht noch zu stark auf dem Gesamtaufril der Heilsgeschichte und ihrem
stetigen Fortschreiten, und zu wenig auf dem Gegeniiber von Verheillung
und Erfiillung? — 2) Sicher fragt auch Paulus z. B. in Rém. 11 nach dem
Gesamtheilsplan Gottes, aber meint er damit im Grunde einen Gesamtaufri3,
und nicht vielmehr den Heilsratschlu3, der die VerheiBungen und die er-
wiahlende Berufung zum Ziel fihrt (Rom. 8, 29f.; 11, 29; 2. Kor. 1, 20)? —
3) Wird das Bild von der Heilsgeschichte als Linie der Art gerecht, wie das
Erfullungsgeschehen das Verheilungsgeschehen ablést? Weil die Erfiillung,
wie Cullmann mit Recht betont, als Schon und Noch-nicht anbricht, enden
VerheiBung und Gesetz fiir die Menschen nicht einfach chronologisch mit
dem Osterereignis; sie werden nach Paulus (z. T. anders nach Lukas, vgl.
Luk. 16, 16f.) zwischen Ostern und der Parusie immer nur durch das Christus-
ereignis in Verbindung mit der Verkiindigung aufgehoben (2. Kor. 5, 18-20).
Christus ist z. B. «des Gesetzes Ende» immer nur «fiir jeden Glaubenden»
(Rém. 10, 4; Gal. 3, 23). Und auch der Glaubende kann es nie hinter sich,
sondern immer nur unter sich lassen, denn er lebt seinem Wesen nach «im
Fleisch», d. h. in der Geschichte, nicht nur in der «Zeitlichkeit». Christus
ist flir den Glauben, wie Cullmann richtig herausarbeitet, gerade noch nicht
das Ende der Geschichte. Eben deshalb teilt Paulus in seinen heilsgeschicht-
lichen Aufrissen Rém. 4f. usw. nicht Wissen iiber den Geschehensablauf mit,
sondern verkiindigt die Erfullung der VerheiBung auf Glauben hin. Diese
Beobachtungen dringen die Frage auf: Sollte man angesichts dieser Art des
Erfullungsgeschehens auf das Bild der Heilsgeschichte als einer Linie, das
Cullmann in diesem Buch selbst schon in das der « Wellenlinie» abgewandelt
hat, nicht ganz verzichten? — 4) Dall Glaube bedeutet: «liberwaltigt werden
vom Heilsgeschehen» und «nicht anders kénnen», als sich in die Heilsge-
schichte einbeschlossen sehen und sich in sie einzureihen, scheint mir die
neutestamentliche Auffassung, gegeniiber der billigen Reduktion des Glau-
bens auf ein Sich-entscheiden und auf Selbstverstiandnis, treffend wieder-
zugeben. Sollte jedoch nicht die mi3versténdliche Abbreviatur «Glaube an
die Heilsgeschichte», die mehrmals wiederkehrt (S. 97ff.), vermieden und
ausdriicklich ausgesprochen werden, was vorausgesetzt wird, ndmlich, dal3
Glaube immer Glaube an den Gott ist, der alle Heilsgeschichte wirkt (Rém.
4, 24)7?

Diese Fragen zu der zentralen These dieses reifen Werkes mogen stell-
vertretend den Dank fiir die Anregungen zum Ausdruck bringen, die es fiir
das Nachdenken iiber weitere Grundprobleme des Neuen Testaments ver-
mittelt, und vor allem versuchen, das Gesprach um sein Ziel, ndmlich um
ein heilsgeschichtliches Verstdndnis des Neuen Testaments, weiterzufithren.

Leonhard Goppelt, Hamburg



Rezensionen 57

P. N. HarrisoN, Paulines and Pastorals. London, Villiers Publications Ltd.,
1964. 141 p. s. 25/-.

The late Dr. P. N. Harrison’s book, The Problem of the Pastoral Epistles,
has become part of the standard literature on this subject. His new book in
chapters II, V and XII supplements his argument that these Epistles con-
tained fragments of the Apostle’s correspondence, but were as a whole later
compositions. About 90 A.D. Onesimus wrote Ephesians and made inter-
polations in Colossians (chapters vi, vii). Rom. i. 19-ii. 1 is an interpolation
about the time of the Pastorals (viii). Romans xvi. 24-27, following Harnack,
is a Marcionite supplement and Rom. xvi. 1-23 is an independent letter. One
or two other points in the Epistles are discussed, but Dr. Harrison’s main
contribution is his treatment of the Pastorals. George D. Kilpatrick, Oxford

Franz MUSSNER, Der Jakobusbrief. = Herders theologischer Kommentar
zum Neuen Testament, 13, 1. Freiburgi. Br., Herder, 1964. xxix + 238 p.

KArL HERMANN ScHELKLE, Die Petrusbriefe. Der Judasbrief. — Herders
theologischer Kommentar zum Neuen Testament, 13, 2. 2., durchges. Aufl.
Freiburg i. Br., Herder, 1964. xxvi + 250 p.

RUDOLF SCHNACKENBURG, [Die Johannesbriefe. = Herders theologischer
Kommentar zum Neuen Testament, 13, 3. 2., neubearb. Aufl. Freiburg
i. Br., Herder, 1963. xxxi + 336 p.

MarTIiN DiBeLIUs, Der Brief des Jakobus. = H. A. W. Meyers Kritisch-
exegetischer Kommentar tiber das Neue Testament, 15. 11. Aufl., ergénzt
von Heinrich Greeven. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1964. 310 p.

Bo ReickE, The Epistles of James, Peter, and Jude. = The Anchor Bible, 37.
Garden City New York, Doubleday and Co., 1964. xxxviii + 221 p. § 5.—.

Profegsor Mussner argues that the Epistle of James was written from
Jerusalem before A.D. 70 by James the Brother of the Lord. Whether other
scholars agree with him or not they will recognise that he has argued his
case carefully and competently. His section on language and style well in-
dicates the character of James’ Greek, a good Koine influenced by Semitic
idiom. The pattern of the diatribe is duly recognised. There follow sections
on the canon with a discussion of Luther’s opinion, on James’ and Jesus’
ethical teaching, on the text and on the structure of the Epistle. — The com-
mentary is well informed and well balanced. Matters of fact, language, text
and thought are kept in due proportion. Among the excursuses, that on
“Die Armenfréommigkeit’’ is particularly useful. When Professor Mussner
makes a new edition of the commentary perhaps he might discuss the
reading of P A at ii. 11. He is to be congratulated on his present work.

Professor Schelkle has made only slight changes in the second edition of
his commentary. His discussion of the authorship, date and place of 1 Peter
and Jude is well balanced. He leaves it open whether 1 Peter was written by
Silvanus for St. Peter and recognises that decisions on date and place de-
pend on authorship. Jude is probably a pseudepigraph written about A.D. 90,
2 Peter depends on Jude and may have been written about A.D. 100. — The
commentary and excursuses are clear and instructive though not all may



58 Rezensionen

accept the shorter text at Jude 22f. Professor Schelkle’s work is well in-
formed, judicious and instructive.

Professor Schnackenburg’s commentary on 1, 2, 3 John, now in its second
revised edition, has a twofold interest. In addition to its own merits, here
and there it throws light on views which he will doubtless develop in his
commentary on John of which the first volume is announced. After a full
discussion of resemblances and differences he concludes that Gospel and
Epistles belong together and may have been written by a pupil of the
evangelist. He finds some difficulty in thinking of the son of Zebedee as the
author of the Epistles. He has made good use of the Qumran material and of
some of the early Gnostic texts in introduction and commentary. — The
commentary on the Epistles encourages us to look forward to that on the
Gospel with great expectations.

Herder’s Theologischer Kommentar zum Neuen Testament has made a
very good beginning with three volumes which are a credit to German Roman
Catholic scholarship and should be of great service to students of the New
Testament in general. Competent and balanced introductions are followed
by the commentary proper, accompanied by a German translation paragraph
by paragraph. Each volume has good excursuses, a full bibliography and
serviceable indexes.

Dibelius’ classic commentary has a new appearance being printed no
longer in Gothic but in Roman type. Professor H. Greeven has skilfully in-
serted new material in footnotes in the body of the commentary instead of
in an appendix.

Professor Reicke’s edition is one of the first volumes in the series of the
Anchor Bible aimed at making the Bible accessible to the modern reader.
It enlists the contributions of Jewish scholars and of Christian scholars of
various denominations. According to Dr. Reicke, James was written about
A.D. 90, not by the son of Zebedee for Christians in the Roman Empire.
1 Peter was composed before A.D. 64 by Silvanus writing for St. Peter for
Christians in Asia Minor. Jude belongs to the end of the first century A.D.
and can hardly have been written by Jude himself but perhaps by a disciple
of his for the churches as a whole with particular reference to Jewish Chris-
tians. 2 Peter may have been written by a disciple of Peter about A.D. 90. A
general introduction gives the historical background of the period and the
commentary on each epistle helps the general reader to study these letters
with profit and understanding. At the end of each commentary textual notes
take up points of interpretation in the Greek. — If we compare Professor
Reicke’s conclusions with those of the Herder commentaries we note a strik-
ing similarity. One cannot be said to be more conservative or more radical
than the others in its conclusions. There are differences in the opinions the
three scholars put forward, but more significant is the overall unity of out-
look and approach. It is this which gives the enterprise of the Anchor Bible
its justification. George D. Kilpatrick, Oxford

JosEPH und BERNHARD PRr1Js, Die Basler hebrdiischen Drucke 1492—1866.
Im Auftrag der Offentlichen Bibliothek der Universitit Basel, bearbeitet



Rezensionen 59

von Joseph Prijs, ergdnzt und herausgegeben von Bernhard Prijs. Olten
und Freiburg i. Br., Urs Graf-Verlag (Druck Friedrich Reinhardt, Basel),
1964. 648 S. GroBformat, 171 Reproduktionen. Fr. 168.—.

Seit jeher hat die reiche Geschichte des Buchdrucks in Basel, das bald
nach der Erfindung der Buchdruckerkunst einen der ruhrigsten Orte (neben
StraBburg, Augsburg u. a.) dargestellt hat, in einer Reihe von Aufsitzen
und Einzeluntersuchungen Beachtung gefunden. Josef Benzing, als einer der
maBgeblichen Sachkenner dieses Gebietes, hat schon in seinem «Buch-
druckerlexikon» und nun auch in einer umfangreichen Erweiterung dieses
Standardwerkes die Basler Drucker ausfiihrlich zu Wort kommen lassen?.
Dabei haben als besondere Eigenart der Basler Druckgeschichte noch stets
speziell die hebriischen Drucke gegolten, die in ununterbrochener Tradition
durch nunmehr fast finf Jahrhunderte gerade aus Basler Druckereien
ihren Weg in die Literaturgeschichte angetreten haben.

Diesem hochst aufschluBreichen und in vieler Hinsicht einmaligen Zweig
der Basler Druckergeschichte hat sich in mehreren Aufsétzen seit 1934 (dem
Jahre seiner Ubersiedlung in die Schweiz) der Gelehrte Dr. Joseph Prijs
(* zu Wurzburg 1889, langjéhriger Dozent fiir Thora-Wissenschaft und
Judentum an verschiedenen Lehranstalten, zuletzt in Miinchen) zugewandt,
der zur Feier des 500jahrigen Bestehens der Basler Universitdt als erstes
grolles Ergebnis eine Zusammenstellung der Basler Talmuddrucke aus dem
Zeitraum von 1578 bis 1580 erscheinen lassen konnte. Als Dr. Joseph Prijs
am 9. Oktober 1956 starb, iibernahm sein Sohn Dr. Bernhard Prijs auf
Bitten der Basler Professoren Walter Baumgartner und Ernst Staehelin
die Fortfuhrung des begonnenen Werkes seines Vaters. « Du bist zwar nicht
kompetent, die Arbeit zu vollenden; es steht dir aber auch nicht frei, dich
ihr zu entziehen» — diese Worte des Rabbi Tarfon (Abo6t 2) zitiert Bernhard
Prijs, von Beruf Chemiker und Lektor an der Basler Universitéit, im Vor-
wort des nun vorliegenden Werkes bei der Beschreibung des seinerzeit an
ihn ergangenen Auftrages. DaB3 es sich bei diesem Zitat nur um den hoflichen
Gebrauch eines alten Exordialtopos handelt, da also der Sohn durchaus
kompetent gewesen ist, das begonnene Werk des Vaters fortzufiihren, be-
weist das vorliegende Werk. Bernhard Prijs, der — mit Recht — alle Basler
Drucke in die Sammlung aufnahm, die hebriische Typen in groBerer Anzahl
enthalten, hat die vom Vater begonnene Edition noch um rund die Halfte
der schon vorhandenen Titel erweitert. Abgesehen von der Erstellung der
Manuskripte, der Uberwachung des héchst diffizilen Druckes und der Durch-
fithrung der Korrekturen hat der Sohn dem Werk des Vaters damit die Ge-
stalt gegeben, die dessen Intentionen einst vorschwebte, aber doch erst
nach jahrelanger, intensiver Weiterarbeit erreichbar werden konnte. Ein
solcher Fall, der nicht jedem begonnenen groBen Werk der Literatur-

1 J. Benzing, Buchdruckerlexikon des 16.Jahrhunderts. Deutsches
Sprachgebiet (1952); ders., Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts
im deutschen Sprachgebiet, = Beih. z. Buch- u. Bibliothekswesen, 12 (1963),
S. 28-44.



60 Rezensionen

geschichte zuteil wird, hat eine auffillige Parallele innerhalb der Geschichte
der Basler hebréischen Drucke im 17. Jahrhundert: Das berithmte «Lexicon
Chaldaicum» Johann Buxtorfs d. A. wurde erst von seinem Sohn (Johann
Buxtorf d.J.) auf Grund wesentlicher eigener Arbeiten an diesem Werk
im Jahre 1639 ediert (vgl. S. 3681f.).

Im vorliegenden Werk ist der Stoff der Basler hebréaischen Drucke aus
dem Zeitraum 1492-1866 in sechs Perioden eingeteilt. Diese Periodisierung
ist ganz mit Recht nach den Druckerpersinlichkeiten. vorgenommen worden,
denn sie sind mafBigeblich die eigentlichen Initiatoren der Basler hebréischen
Drucke gewesen, haben diese nicht nur verlegt, sondern vielfach angeregt,
stets mit bewundernswerter Sorgfalt betreut und mit reichem kiinstlerischem
Buchschmuck von Meisterhand (so u. a. von Holbein d. J.) versehen lassen.
Welchen Mut die Basler Drucker mit der Edition hebriischer Werke auf-
brachten, welche finanziellen Risiken sie eingingen, konnen z. B. die Schwie-
rigkeiten verdeutlichen, die Ambrosius Froben mit der Talmudausgabe
hatte, die er 1578/1580 herausbrachte (vgl. Nr. 124 und besonders die groe
Einfithrung des Herausgebers S. 175ff.). So ist die Einteilung des vor-
liegenden Werkes nach den einzelnen bedeutenden Druckern mehr als an-
gebracht und illustriert die Funktion der Persénlichkeit in diesem Bereich
der Geistesgeschichte. In diesem Sinne markieren Johann Amerbach und
Adam Petri (1492-1516; S. 3ff.) die Periode der Vorlidufer; Johann Froben,
seine Sohne und Enkel und auBlerdem Sebastian Henricpetri markieren die
erste (1516-1579; S. 9ff.) und zweite Periode (1578-1599; S. 175ff.); Konrad
Waldkirch vor allem die dritte Periode (1593-1615; 8. 245ff.); Ludwig
Koénig die vierte (1617-1641; S. 331ff.); Ludwig Konigs Erben, besonders
Georg Decker, die funfte (1641-1787, S. 375ff.) und schlieBlich Wilhelm
Haas die sechste Periode (1789-1866, S. 435fT.).

Wie Bernhard Prijs in seiner instruktiven Einleitung (S. XV-XXT) zu-
treffend darlegen kann, ist der Humanismus der eigentliche Quellort fiir das
neuerwachende Interesse zum Ende des 15. Jahrhunderts an der hebréischen
Sprache und Geisteswelt in Basel gewesen — und dieser humanistische Geist
hat unverkennbar die Basler hebriischen Drucker bis in das 19. Jahrhundert
hinein beseelt. Nicht zuletzt hatten ja die mittelalterlichen Reformkonzilien
(so schon Vienne im Jahre 1311) und auch das Basler Konzil immer wieder
die Errichtung von Lehrstithlen fur die griechische, aber auch fur die he-
bréaische Sprache gefordert — zum Teil im Hinblick auf die weitere Aus-
breitung des Christentums, aber primérer zur besseren Ausbildung des
Klerus und zur Hebung des Schriftstudiums. Vor allem die Reformation in
Basel hat stets angelegentlich den « Hebraismus» gepflegt. U. a. hat Wolfgang
Capito (anfangs in Basel, spiter in StraBlburg) mit seinen «Institutiones»
der hebriischen Grammatik, die 1518 bei Johann Froben erschienen (Nr. 8,
S. 14ff.), dieser Entwicklung vorgearbeitet, besonders aber Johannes
Oekolampad, der gelehrte Hebraist und Reformator Basels (vgl. im einzelnen
die Hinweise im Register, S. 573). Eine nicht mindere Bedeutung hat der
Drucker Johann Froben, dessen Name ja insbesondere im Zusammenhang
seiner Erasmus-Drucke (speziell der Ausgabe des griechischen Neuen Testa-
mentes von 1516) in die Geistesgeschichte eingegangen ist, auch als einer



Rezensionen 61

der ersten Verleger hebrédischer Drucke in Basel ausgeiibt. Frobens beweg-
liche hebriische Quadrattype — typographisch die hebriische Schreibschrift
noch nachahmend (S. XVIf.) —, die erstmals in der Frobenschen Ausgabe
des Encomion Morias des Erasmus von 1515 verwandt wurde (Nr. 3* und
Nr. 6*), hat die Mdoglichkeiten und Verbreitungen des hebriischen Druckes
ungemein vergréBert und befruchtet. Thomas Anselm/Pforzheim mit Reuch-
lins « De rudimentis hebraicis» (1506) war hier vorangegangen ; die eigentliche
Anwendung und Ausbreitung der Idee blieb freilich Johann Froben und
den Basler Druckern vorbehalten.

Es laBt sich weiter erkennen, da3 die hebriischen Drucke in Basel durch
die im Reformationszeitalter neu erwachende exegetische und bibeltheolo-
gische Arbeit (Erasmus bereitet vor allem mit der Ausgabe seines Neuen
Testamentes von 1516 und den Einleitungen und unerschopflichen Annota-
tiones dazu den Weg) einen hauptséchlichen Impuls empfangen haben. So
lie3 Konrad Pellikan 1516 bei Froben das Buch der Psalmen erscheinen, d. h.
den hebriischen Text und dazu die Septuaginta-Ubersetzung, die Ttala und
die lat. Ubersetzung des Hieronymus (Nr. 5, S.9ff.); Sebastian Miinster
gab 1516 (ebenfalls bei Froben) einen hebréischen Psalter heraus (Nr. 6,
S. 11ff.); dann folgten die hebriischen Lesefibeln (Nr. 9) — eine Ubersetzung
lateinischer Gedichte ins Hebréische, von Mattheus Adriani angefertigt (von
Aldus Manutius erstmals gedruckt und von Froben 1518 nachgedruckt);
Oekolampads grindliches Register zu den hebréischen Ausdriicken der Aus-
gabe des Hieronymus erschien im Jahre 1520 (Nr. 10). Der hebriischen
Grammatik Sebastian Miinsters vom Jahre 1520 (Nr. 116) schlossen sich die
zahlreichen Textausgaben gerade dieses groBen Hebraisten an. Sein Dic-
tionarium Hebraicum folgte dann 1523 (Nr. 14); im gleichen Jahre er-
schienen seine groBartigen Institutiones Grammaticae in Hebraeam linguam
(15a), in denen z. B. der interessante Versuch unternommen wurde, die
Akzente durch Noten wiederzugeben (Abb. 25, 26 und 27); Miinsters Chal-
daica Grammatica kam 1526 heraus (Nr.23), nicht zuletzt seine Biblia
Hebraica 1534 (Nr. 38). Oeckolampads wertvolle Kommentarwerke dieser
Zeit (1525-1530) zu den Propheten diirfen nicht unerwiithnt bleiben (Nr. 23
bis 32).

Daneben sind schon in der Reformationszeit nicht wenige Werke nicht-
theologischen Inhaltes mit hebréischen Zitaten erschienen: Vor allem das
Encomion Morias des Erasmus, das Froben erstmals 1515 druckte (Nr. 3*)
und das noch 1780 in zehnter Auflage in Basel erschien (Nr. 292 *),

Neben den biblischen Textausgaben und den fiir die weiteren Sprach-
studien wichtigen Grammatiken und Lexika wandte sich schon frithzeitig
bei den Basler hebriischen Druckern das Interesse der hebriischen Literatur
allgemein zu: So edierte Sebastian Miinster ein «Kalendarium Hebraicum»
bei Froben im Jahre 1527 (Nr.24), das Tabellen und Erkldarungen fir
kalendarische Berechnungen enthielt; Johann Buxtorf d. A. gab in zwei
Editionen im Jahre 1603 und 1610 «Friedens- oder Freundschaftsbriefe»
hebréischer Schriftsteller heraus (Nr. 185A und Nr. 204). AuBlerdem er-
schienen vom 16. bis in das 19. Jahrhundert hinein in Basel eine Reihe von
Werken in jiddischer Sprache (fiir den Germanisten von speziellem Interesse),



62 Rezenstonen

groBtenteils Gebets- und Ritualbiicher (vgl. im Sachregister S. 580 unter
«Judisch-deutsch») u. a. auch Anleitungen zum Erlernen des Jiddischen, so
«Der Lesefreund», 1812 bei Wilhelm Haas jun. gedruckt (Nr. 306). Hochst
bedeutsam fir die Sagen- und Mérchenforschung sind die Sammlungen
juidischer Geschichten und Mirchen, wie sie im «Sieben weisen Meinster-
Bichly 1602 bei Konrad Waldkirch (Nr. 174) und im «Maase-Buch» im
gleichen Jahr beim selben Drucker herauskamen (Nr. 178). Besondere Er-
wahnung verdient die grolle Ausgabe des Alten Testamentes mit einer hoch-
deutschen Ubersetzung in jiddischen Lettern, die Moses Dessau (= Mendels-
sohn) und Salomon Coschelsberg 1822 bei Wilhelm Haas jun. herausgaben
(Nr. 313a—c). Derartige Ausgaben riefen schon zum Ende des 18. Jahrhun-
derts heftige Kontroversen unter den zeitgendssischen Rabbinern hervor.
Coschelsberg verschaffte sich aber die Approbation des elsdssischen Ober-
rabiners Naftali Hirsch Katzenellenbogen, so dall die Ausgabe erscheinen
konnte. Bei den Kleinen Propheten machten die Herausgeber darauf auf-
merksam, dal3 sie im Interesse der «Ungelehrten und Frauenzimmer» «zu-
weilen ganze und &6fters halbe Verse umgedndert» hatten (S. 459).

Der iiberaus reiche Inhalt des vorliegenden Werkes 146t sich mit solchen
Hinweisen nur andeutungsweise beschreiben. Der Herausgeber hat nicht
nur in seinen einleitenden und erkldrenden Bemerkungen und umfassenden
Druckbeschreibungen (stdndig werden Typenabbildungen geboten) eine
Fiille weiteren historischen Materials fur den Philologen und Theologen aus-
gebreitet, sondern zudem keine Miihe gescheut, das monumentale, fehlerlose
‘Werk durch insgesamt 10 Register (S. 545-583) aufzuschliisseln und so die
Benutzung ungemein zu erleichtern. Hervorragend sind die 171 vielfach
ganzseitigen Reproduktionen ausgefiihrt, ebenfalls die zahllosen Original-
Wiedergaben hebriischer Zitate. In den Beilagen (S. 485-541) finden sich
die wichtigsten Vor- und Nachworte der im Werk behandelten hebréaischen
Drucke in ihrem lateinischen oder hebriischen Text diplomatisch-getreu
wiedergegeben. Den Hebraisten mag nicht zuletzt das selbstverfaBte he-
briische Gedicht erfreuen, mit dem Bernhard Prijs am Schlufl des Werkes
humorvoll auf seinen hebriischen Namen aufmerksam macht 2.

2 Es sei erlaubt, den verdienstvollen Herausgeber in der Form einer
kleinen Fuflnote auf eine Liicke hinzuweisen, die nur deshalb hier angefiihrt
werden soll (und deshalb sicherlich nicht ungern zur Kenntnis genommen
wird), weil es sich um die Ausgabe des griechischen Neuen Testamentes
handelt, die Erasmus im Mérz 1516 bei Froben in Basel erscheinen lief3:
NOVUM IN- / strumentum omne, diligenter ab ERASMO ROTERODAMO /
recognitum et emendatum...; 680 Blatt in folio. Wohl versehentlich ist
dieses bedeutende Werk nicht unter die Zahl jener Basler Drucke aufge-
nommen, die Bernhard Prijs deshalb auffuhrte, weil sie in gréBerer Zahl
hebriische Zitate enthalten. In den berithmten «Annotationes» zu dieser
Ausgabe, die sich im Originaldruck auf S. 225ff. finden (in der verbesserten
2. Auflage von 1519 fillen sie schon einen gesonderten zweiten Band), sind
u. a. auch zahlreiche, z. T. sehr umféngliche Zitate aus dem Alten Testa-
ment in hebriischen Lettern enthalten, so auf S. 239, 240, 241, 244, 245,



Rezensionen 63

Fir die Basler und nicht minder fiir die allgemeine Druckgeschichte ist
mit diesem Monumentalwerk einer der bedeutsamsten Beitrdge der letzten
Jahre geleistet worden. Im weiteren Hinblick auf die Geschichte der Judaistik
ist hier fur den Basler Bereich ein Standardwerk geliefert, das als Ausschnitt
aus einem wesentlichen Bereich abendlédndischer Geistesgeschichte dem ge-
samten Orbis academicus zahllose Anregungen und Einblicke vermitteln
kann. Faszinierend ist die Sorgfalt, die die Druckerei Friedrich Reinhardt
dem Druck und der Gesamtausstattung dieses Werkes gewidmet hat — den
besten Zeugnissen der hebriischen Basler Drucke nicht nur angemessen und
wirdig, sondern selbst geradezu ein Monument des Basler hebréischen
Buchdrucks darstellend. Ernst-Wilkelm Kohls, Erlangen

HerMANN Buck, Die Anfinge der Konstanzer Reformationsprozesse. Oster-
reich, Hidgenossenschaft und Schmalkaldischer Bund 1510[22-1531. =
Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg. von E. Fabian, 29/31.
Tibingen, Osiandersche Buchhandlung, 1964. 585 S. DM 44.40.

Das Buch beschreibt die Einfithrung der Reformation in Konstanz. Ein
1. Teil stellt die Trennung der evangelisch gewordenen Stadt von der rémisch-
katholischen Kirche dar. Da Konstanz Bischofssitz war, steht die Aus-
einandersetzung mit der geistlichen Jurisdiktion des Bischofs im Mittelpunkt.
Im Jahre 1526 verlieB3 die bischéfliche Kurie, ihrer Rechte beraubt, die Stadt.
Da dieser ProzeB nicht nur ein theologischer, sondern vornehmlich ein juristi-
scher war, kann es nur begriilt werden, daf3 einmal ein Jurist ihn darstellt.

263, 279, 350, 357, 367, 377, 384, 390, 442, 529 u. 6. Erasmus selbst ist ja
kein perfekter «trilinguus» gewesen; er hat sich frith auf das Griechische
spezialisiert und deshalb das Hebrédische weniger getrieben und spéter immer
mehr vernachliassigt, vgl. P. S. Allen, Opus epistolarum Des. Erasmis
Roterodami, 1 (1906), Nr. 181, 36-39: «Coeperam et Hebraicas attingere,
verum peregrinitate sermonis deterritus, simul quod nec aetas nec ingenium
hominis pluribus rebus pariter sufficit, destiti...» Aus diesem Grunde sind
alle hebraischen Zitate der « Annotationes» von Johannes Oekolampad tiber-
priift und teilweise auch erstellt worden. Jedenfalls hat spidter Erasmus alle
Kritiker seiner «Annotationes», die sich speziell auf hebriische Zitate be-
zogen, an Oekolampad direkt weiterverwiesen. Die Mitarbeit Oekolampads
an der Gesamtausgabe des Neuen Testamentes und insbesondere an den
«Annotationes» und vor allem deren hebriischen Teilen ist so bedeutsam
gewesen, daB3 Johann Froben selbst ein lesenswertes Vorwort auf der Titel-
rickseite der Originalausgabe von 1516 abgedruckt hat, worin er besonders
die Verdienste Oekolampads um die betreffende Ausgabe dankbar und
lobend hervorhebt. — Nicht nur wegen des groBen und genialen Druckers
Johann Froben und wegen des «Humanistenkonigs» Erasmus von Rotter-
dam, sondern nicht minder Oekolampads wegen als dem verdienstvollen
Basler Hebraisten und Reformator des 16. Jahrhunderts verdiente also die
Ausgabe des Neuen Testamentes von 1516 in einer (Geschichte der Basler
hebriischen Drucke eine Erwéhnung — vielleicht kann das noch nachgeholt
werden.



64 Rezensronen

Im 2. Teil werden die zahlreichen gerichtlichen Verfahren vorgefiihrt, die die
Entmachtung des Bischofs in der Stadt vor Augen fiihren, aber auch die
Einbullen, die Konstanz um der Einfiihrung der Reformation willen in den
benachbarten Gebieten hinnehmen mufte. Der 3. Teil schildert die politische
Abkehr von Osterreich und das Zustandekommen des Burgrechtes mit Ziirich,
den tbrigen reformierten Stddten und Hessen. Er schliet mit dem Beitritt
der Stadt zum Schmalkaldischen Bund.

Das Buch zeichnet sich aus durch die Fiille archivalischer Belege, die —
soweit aus der Ferne zu erkennen ist — genau und vollstédndig beigebracht
sind. Eine Menge neuer EKinzelheiten kommt zutage. Der Verfasser hat es
verstanden, die Darstellung trotzdem gut lesbar zu gestalten. Ein Mangel
zeigt sich nur in dem umsténdlichen Buchtitel und den ebenso umsténdlichen
Uberschriften der Paragraphen.

Fir den Reformationsgeschichtler geradezu spannend ist das Ringen der
Stadt mit dem Bischof. Der Konstanzer Rat gab den beschuldigten Predigern
freies Geleit und nutzte die Gelegenheit, den Niirnberger Reichstagsabschied
von 1523 lber die Evangeliumsverkiindigung im Sinne der Reformation
auszulegen (S. 89ff.). Uberhaupt wurden alle méglichen juristischen und
politischen Winkelziige getibt. Schliefflich muBten die Stadtvéiter gegen
ihren Willen die geistliche Jurisdiktion tibernehmen — ein revolutionérer
Schritt! Zuerst sollte die geforderte Disputation tiber die reine Lehre nicht
der Bischof, sondern gelehrte Theologen leiten (S. 90). Norm sollte die HI.
Schrift sein (S. 101). Das Niirnberger Mandat lieferte wieder die rechtliche
Rickendeckung, wie es auch half, sich formell von Luthers Lehre zu distan-
zieren (8. 100). Im Jahre 1524 erbaten sich die evangelischen Prediger, vor
dem Rat (!) zu disputieren (S. 105). Die Altglaubigen begegneten dem mit
dem Vorschlag, die Disputation zu Baden zu besuchen. Da dort die Péapst-
lichen dominierten, lehnte der Rat ab (S. 107). Endlich verhérten im Jahre
1527 Ratsvertreter die Prediger der Stadt tiber ihre Lehre und tibten damit
das geistliche Recht aus (S. 111ff.). Die katholischen Prediger erhielten
Predigtverbot (S. 116). In vielem wird man hierbei an die Entwicklung in
Ziirich erinnert (Distanzierung von Luther aus politischen Grinden usw.).
Da auch Zwingli der Konstanzer Kurie unterstand, wére es niitzlich, einmal
die Ziricher Vorginge zum Vergleich heranzuziehen. — EKin einzelner Ge-
dankengang ist hiermit bloB skizziert. Viele andere wiren der Erwidhnung
wert.

Bei theologischen Urteilen hat der Verfasser eine weniger gliickliche Hand.
War Thomas Blarer wirklich mehr Schiiler Luthers, Konrad Zwick mehr
Melanchthonschiiler? (S. 63). Alle Prediger von Konstanz werden «Re-
formatoren» genannt ; eine nicht iibliche Bezeichnung. Der Verfasser ist dann
auch gezwungen, Ambrosius Blarer einen «Hauptreformator» zu nennen
(S. 191). Wohl stellt er richtig, dall in Konstanz kein Bildersturm statt-
gefunden hat (S. 149). Warum tibernimmt er aber das Urteil, die Konstanzer
Zuchtordnung sei theologisch ein grobes MiBverstédndnis der lutherischen
Rechtfertigungstheologie und habe zur Aufrichtung eines neuen «Papst-
tums» gefithrt? (S. 134). Dies Urteil ist unsachlich, weil Luther das Reich
Christi, aber nicht die konkrete Gemeinde im Blick hatte (abgesehen von



Rezensionen 65

der Deutschen Messe 1526). Quelle der Konstanzer Kirchenzucht war Oko-
lampads Versuch, die Eigenstédndigkeit und Eigenart der christlichen Ge-
meinde gegeniiber dem Staat zu sichern und zu wahren. Unglicklich wirken
auch die dauernden Anklagen bei der Darstellung des Hétzer-Prozesses
(S. 305ff.). Fir einen Juristen sollte von untergeordneter Bedeutung sein,
ob im Neuen Testament eine Trinitétslehre zu finden ist und ob die Reforma-
toren zu Recht den Vorwurf der Irrlehre erhoben (8. 320). Hingegen vermiB3t
man eine Bemerkung dariiber, dal nach dem Reichsrecht (!) die Leugnung
der Trinitét verboten war und mit dem Tode bestraft werden mubte (Lex
Carolina Art. 106, Corp. Iur. Civ. I, 1, 1 usw.).

Aufs Ganze gesehen sind dieses geringfiigige Méngel. Dem Verfasser ist
zu danken, dal3 er die Anfiange der Reformation in Konstanz so grindlich
und umfassend erforscht und dargestellt hat.

Wilhelm H. Neuser, Miinster 1. W.

ALEXANDRE Gawoczy, Calvin, Théologien de U'Eglise et du Ministére. —
Unam Sanctam 48. Paris, Les Editions du Cerf, 1964. 445 p.

Voici un livre nouveau et un signe des temps. Un théologien catholique:
I’'abbé Ganoczy, consacre sa thése & I’étude de la pensée de Calvin, non pour
engager une polémique mais, au contraire, pour amorcer un dialogue cecu-
ménique. Nul doute qu’il n’atteigne son but.

L’auteur est bien informé; il a compulsé les Opera Calvini, comparé les
éditions successives de 1’ Institution de la Religion chrétienne, lu les calvino-
logues protestants. On regrette pourtant que la Correspondance des Réforma-
teurs, d’A. L. Herminjard, ne figure pas dans la liste des auteurs consultés.
Néanmoins, c’est avec compétence, et non sans une certaine sympathie, que
I'auteur analyse I'ceuvre du réformateur et dépeint sa personnalité, a laquelle
il ne refuse pas 1’épithéte de génie (p. 60).

L’ouvrage comporte deux parties. La premiére présente la personne de
Calvin et les lignes maitresses de sa théologie. La seconde traite en détail de
I’Eglise et du ministére, deux doctrines ot la pensée du réformateur parait
devoir heurter assez violemment les positions catholiques. Dans ses conclu-
sions, l'auteur indique les points de divergence et les points de rencontre
avec clarté et avec le souci constant de rester objectif.

Fidéle aux définitions du concile de Trente, I’abbé Ganoczy critique les
positions calviniennes sur des points importants.

La préoccupation constante de Calvin, dit-il, c¢’est le Soli Deo gloria,
c’est-a-dire la volonté de tellement distinguer le divin de I'humain, que,
malgré 'incarnation, il ne réussit plus & les souder en une véritable com-
munion. Il rabaisse '’homme excessivement: Dieu est tout, ’homme n’est
rien. «Seul I’Esprit relie ce qu’il ne peut unir» (p. 63).

D’autre part, I’ceuvre tout entiére de Calvin tend & tirer de la Bible (sola
Scriptura) une doctrine unique. Entreprise irréalisable sans le secours de
la Tradition, car la Bible présente les diverses faces de la vérité sans souci
de les systématiser, de maniére telle que ces vérités partielles paraissent s’op-
poser. Aussi le réformateur est-il contraint d’employer une méthode dia-
lectique: il pose une thése qu'’il fait suivre d’un «Et cependant...» inaugurant



66 Rezenstonen

un nouvel exposé apparemment contradictoire. «Cette dialectique, cette
pensée paraissent inachevées» (p. 68). — Heureusement, dirons-nous.

Ces deux principes directeurs ont pour conséquences des erreurs graves
en ecclésiologie et dans la doctrine du ministeére.

L’Eglise, selon Calvin, résulte du décret divin d’élection. La liberté de
I’'homme, son choix d’appartenir au Corps de Christ ne joueraient aucun réle.
L’élu est, il est vrai, incorporé a Christ par le baptéme et la Céne, mais cette
incorporation se borne, en fait, & une juxtaposition. La Parole lui reste ex-
térieure, la grace de Dieu la visite mais n’habite pas réellement en lui. Le
fidéle, le ministre méme ne possédent pas le Saint-Esprit; ils ne sont inspirés
que par intermittence, quand il plait a Dieu. — Alors que la vraie église ca-
tholique est médiatrice (p. 408), posséde des graces d’état en sa qualité de
Corps de Christ et par communication des idiomes.

Au crédit de Calvin, il convient de noter que sa conception de I'Eglise a
évolué. En 1536, I’ Institution chrétienne ne considére comme vraie église
que I’église invisible. A partir de 15639 et de plus en plus, 'importance de
I’église visible est accentuée. Elle est la mére des fidéles, son ministére voulu
de Dieu consiste a conserver la Parole, 4 en tirer 1’aliment des Ames. Cette
Eglise visible et ce ministére, ordonnés par Dieu, institués par lui, sont
nécessaires; il est indispensable au salut de se faire membre de l'église
visible.

Cette ouverture vers la conception catholique permet de bien augurer
d’un dialogue avec les protestants, pense I’abbé Ganoczy. Quand ceux-ci
auront accepté le magistere infaillible, c’est-a-dire la présence réelle du
Saint-Esprit dans le chef de 1'église, ex officio, nous serons prés de nous
entendre.

Seulement, la doetrine calvinienne du ministére exclut tout sacerdoce
clérical. Les fideles peuvent bien offrir & Dieu leur personne, leurs biens,
leurs prieres et leurs louanges. Ni eux, ni leurs ministres ne peuvent concourir
a I'ceuvre du salut en offrant le sacrifice propitiatoire du Calvaire. Jésus-Christ
est 'unique prétre du sacrifice unique. De méme que le prétre excéde ses
limites lorsqu’il prétend offrir le sacrifice rédempteur, revétant en sa per-
sonne la personne méme du Christ (catéchisme de Trente, ¢. XX, § VIII), de
méme, le pape excéde ses limites lorsqu’il se dit revétu ex officio de I’Esprit-
Saint. Jésus-Christ se réserve et le sacerdoce et la connaissance de la vérité
supréme. — C’est une lacune facheuse, estime ’auteur: «l’autorité est impar-
faitement incarnée» (p. 356).

Elle n’est pourtant pas absente, selon 1’'Institution: «La seule maniére
d’édifier I'Eglise, c’est de garder & Jésus-Christ son autorité entiére... qu'’il
goit seul Maitre en ’Eglise» (IV, VIII, 1). Le Seigneur a donné sa charte aux
fideles, I’Eeriture Sainte, et des pasteurs qui sont comme ses lieutenants
pour dispenser les trésors de la révélation, exhorter, juger, consoler avec
I'aide des docteurs, anciens et diacres. — Pourquoi pas des évéques? demande
I'auteur. Il constate que Calvin ne craint pas le terme; qu'’il conseille au roi de
Pologne de nommer des évéques et méme un archevéque. Mais il refuse &
tout homme, quelle que soit sa fonction, I'imperium ou le dominium sur
I’Eglise, «pour préserver le domaine du Seigneur de la domination de I’hu-



Rezensionen 67

main» (p. 366). La marque de I'antéchrist, en effet, est de «ravir & Dieu son
honneur pour le tirer & lui» (Instit. IV, VII, 25).

Néanmoins, le gotat de Calvin pour le bon-ordre, dont la hiérarchie est
garante, le bien qu’il dit de l’ancienne église de Rome, des papes Léon le
grand et Grégoire le grand, montrent que sa pensée n’est pas absolument
réfractaire & une structure hiérarchique. L’entente avec ses disciples n’est
pas exclue.

Peut étre I'optimisme de 'auteur est-il excessif. A-t-il justement mesuré
la distance qui sépare les deux ecclésiologies ?

L’une a réalisé une synthése impressionnante. L’institution ecclésiastique
y est achevée au point qu’on pourrait imaginer qu’elle fonctionne un temps
toute seule; sans Jésus-Christ: N’a-t-elle pas son grand Vicaire? Sans le
Saint-Esprit: n’a-t-elle pas son Magisteére et son culte, producteur de graces?
— L’autre montre la «povre Eglise» sous le jour d’un miracle permanent. Elle
ne subsiste que parce que Dieu le veut; elle n’est en paix avec Dieu que par
l'action sacerdotale du Christ; elle ne connait la vérité salutaire que par
révélation.

Il y a loin de 1'une & ’autre. Pas si loin, cependant, qu’on ne puisse dia-
loguer. Jean Daniel Burger, Neuchétel

KarL HeNz BURMEISTER, Sebastian Miinster. Versuch eines biographischen
Gesamibildes. = Basler Beitriage zur Geschichtswissenschaft, 91. Basel und
Stuttgart, Helbing und Lichtenhahn, 1963. XIX + 211 S.

L’auteur termine son ouvrage par ces mots: «Die Beschiftigung mit der
Personlichkeit Miinsters kann unser Bild vom Zeitalter des Humanismus und
der Reformation, dem Leben der Menschen und der Geschichte der Wissen-
schaften in vieler Hinsicht bereichern.» Et c¢’est vrai. Il a bien mérité qu’on
ne 'oublie pas, ce grand travailleur, cet hébraisant consciencieux, qui, sans
grades, occupa la chaire d’hébreu aux universités de Heidelberg, puis de Bale,
de 1524 & 1552. Je suis troisiéme, dit-il, en se plagant fierement & la suite
de Jean Reuchlin et de Conrad Pellican.

Tout était encore & faire pour développer I'étude de I'hébreu. S. Minster
donnera aux étudiants les instruments indispensables: des dictionnaires, des
grammaires, qu’il perfectionne sans cesse; et surtout, il publie sa Bible
hébraique (1534-1535) en deux volumes, avec traduction latine en synopse,
préfaces et notes. Elle sera, pendant un siécle, l'instrument de travail des
théologiens.

Dés sa jeunesse, il s’est passionné pour ’astronomie, les mathématiques et,
avant tout, pour la géographie. Il y revient dés 1537, comme & une discipline
qui compléte I'étude de 1’Ancien Testament: N’est-elle pas une description
de I'ceuvre du Créateur? — Dans l'espace, sans doute, et de trés nombreux
correspondants renseignent Miinster sur la configuration et les meceurs de leur
contrée; dans le temps aussi, et il fait large place aux écrivains antiques,
tenant a décrire le flux qui emporte toutes choses, qui est celui d’'une marée
montante de la barbarie a la civilisation, vers le progres. Il pense aussi &
notre génération, car, dit-il, dans 400 ans, les géographes seront bien aises de
pouvoir mesurer le chemin parcouru.



68 Rezensionen

Miinster, qui dessine d’une main stire, sculpte aussi avec art. Cet ancétre
des horlogers est I’auteur d’une montre de poche de 13,5 ecm de hauteur, a
cadran solaire, que Hans Holbein a décoré et qui est au musée de Bale.

Fils de paysan rhénan, trapu, vigoureux, sobre, curieux de tout, il n’est
ni un théologien, ni un saint. On aimerait connaitre les chemins par lesquels
ce franciscain est verru a la Réforme. Il n’en dit rien. Ce qu’on en sait n’a rien
d’héroique. Tant qu'il professe & Heidelberg, il garde prudemment son froc,
bien que, dés 1520, il loue les opinions de Luther. Appelé a Bale en 1529, au
lendemain de la réforme de la ville, il est tout & coup zwinglien; ce qui fait
dire & son collégue de Strasbourg: «Ita plerique nostrum Deo fidimus ut
vitae genus, ut cumque cum Illo puguet, non mutemus, nisi parata antea ubi
feliciter vivamus.» Minster rec¢oit & Béle un traitement de 60 Gulden, il n’en
recevait que 25 & Heidelberg.

Tel quel, Munster s’est fait un nom célébre dans toute 1I’Europe, le nom
d’un philoloque et d’un géographe trés savant et probe qui avait le droit
d’affirmer: «Ich hab gantz onpartheisch mich gehalten, auff keine seiten
meinen affeckt lassen laufen, sunder bin der thath stracks nachgangen.»

M. Burmeister lui a consacré un ouvrage digne de cette devise. Pas un
moment de cette vie, pas un jugement sur I’ccuvre qui ne soient fondés sur
des témoignages dont la valeur est mirement pesée. Ce travail soigné fait
honneur & la riche collection des Basler Beitréige zur Geschichtswissenschaft.

Jean-Daniel Burger, Neuchatel

GEORG ROELLENBLECK, Offenbarung, Natur und jiidische Uberlieferung bei
Jean Bodin. Kine Interpretation des Heptaplomeres. Giitersloh, Giitersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1964. 158 S.

Man kennt den Autor der «Six livres de la République» als Staatstheore-
tiker, weniger als Verfasser philosophisch-theologischer Schriften. Doch sind
die letzteren von nicht geringerer Bedeutung. Spétestens seit der «Methodus
ad facilem historiarum cognitionem» von 1566 ist deutlich, dal sich Bodin
in ihnen zugleich um die geistige Grundlage seiner politischen Lehren be-
miitht. Die Dissertation von Georg Roellenbleck hat sich die Interpretation
von Grundgedanken des «Collogium Heptaplomeres» zur Aufgabe gemacht,
des religionsphilosophischen Hauptwerkes des franzdsischen Humanisten.
Um 1593 abgeschlossen, war dieses — ein Religionsgesprich zwischen sieben
gelehrten Freunden iiber Gott und Welt, Engel und Geister und die Frage
nach der wahren Religion — im 17. Jahrhundert handschriftlich verbreitet
und wurde in vollsténdiger Fassung erst 1857 in Deutschland gedruckt.

Angeregt durch die Studien von Chauviré und v. Betzold bemiiht sich
Roellenbleck in seiner Untersuchung darum, die Leitgedanken des Dialogs
systematisch herauszuarbeiten «und durch Betrachtung von Paralleltexten
zu zeigen, wie sie Zielsetzung und Aufbau auch der anderen Werke Bodins
bestimmen». Man hielt Bodin bislang einerseits fiir den Anwalt eines uni-
versalen Theismus (W. Dilthey), anderseits fur einen Unglaubigen oder
Skeptiker und Vorkdmpfer der Toleranz aus Indifferenz gegeniiber aller
positiven Religion. Der Verfasser zeigt auf Grund sorgfiltiger Analysen, daf
vor allem der letztere Eindruck zu Unrecht besteht. Zwar hat sich Bodin



Rezensionen 69

in der Tat schon frith vom Christentum geldst, indessen entspricht dieser
Abwendung keineswegs die Riickkehr zum Heidentum der Antike, sondern
seine Hinwendung zum Judentum. Gegeniiber der sich in Frankreich aus-
breitenden Skepsis und einer Naturwissenschaft, die auf die Sinnfrage ver-
zichtet, sieht Bodin unter dem Einflul von Philo und Maimonides in der
jidischen als der éltesten Religion und ihren Uberlieferungen darum die
religio vera naturalis, weil sich in ihr Offenbarung und Vernunft — noch nicht
im konfessionellen Antagonismus begriffen — wechselseitig durchdringen und
den Entwurf eines naturphilosophischen Systems ermoglichen, das die na-
turlichen Weltablédufe nach ihrem Sinn zu erkldren erlaubt. Wie im Grunde
mit seinem Staatsbegriff, so bleibt Bodin mit seiner ihn fundierenden,
religiés-kontemplativen Naturanschauung ein Denker zwischen den Zeiten,
der einerseits den Gegensatz der christlichen Konfessionen hinter sich hat,
anderseits — man denke an seine « Démonomanie» —sich gegen die atheistischen
Konsequenzen der Neutralisierung wehrt fiir eine metaphysisch bestimmte
Ordnung des Universums und ihre Arcana. Roellenblecks Interpretation
legt die Vermutung nahe, dafl Bodin fur religiése Toleranz vor allem in
dem Mafle eingetreten ist, «wie er es als unmdglich erkannte, sein Ideal einer
von der judischen Tradition bestimmten natiirlichen Religion in einer Zeit
der konfessionellen Biurgerkriege und des Zerfalls der Zentralgewalt auszu-
breiten». Man hétte sich zusitzlich eine Erhellung der Motive seiner Kritik
am Christentum gewiinscht, die ja den breitesten Raum im «Heptaplomeres»
einnimmt. Welche Beziehungen bestehen zum Sozinianismus, zu Jacobus
Acontius? Wie laufen die Linien hintiber ins 17. Jahrhundert zu Herbert,
Hobbes und Spinoza? Doch das sind neue Fragestellungen und neue Auf.
gaben.

Dem Verfasser kommt das Verdienst zu, in einer gelehrten und tibrigens
glinzend geschriebenen, kleinen Studie einen bedeutsamen Beitrag zu einer
«schéirferen Erfassung der religidosen Physiognomie Bodins» gegeben zu
haben, die jeder zur Kenntnis nehmen sollte, der sich mit den auBerchrist-
lichen, religiésen Urspriingen des neuzeitlichen BewuBtseins im 16. Jahr-
hundert befalt. Dzietrich Braun, Berlin

Timoray WARE, FEustrattos Argeniv. A Study of the Greek Church under
Turkish Rule. Oxford, Clarendon Press, 1964. XII + 196 S. 45 sh.

Dieses Werk schildert einleitend die Lage der griechisch-orthodoxen Welt
unter turkisch-islamischer Herrschaft und gibt dann eine Darstellung des
Lebens und der Theologie des Eustratios Argenti, eines aus Chios stammenden
griechischen Arztes und Theologen (ca. 1687—ca. 1757), der in seiner Jugend
die Besetzung von Chios durch die Venezianer (1694) und die damit einher-
gehende bittere Feindschaft zwischen Katholiken und Orthodoxen erlebte.
Nach theologischen Studien in Chios und Konstantinopel und medizinischen
Studien in Padua und Halle liel er sich 1720 in Chios als Arzt nieder und
verfal3te hier eine Reihe von theologischen Werken, in denen er die Unfehl-
barkeit des Papstes, die katholische Abendmahlspraxis und die katholischen
Lehren vom Fegefeuer und von der Taufe bekémpfte. Seine theologische
Schriftstellerei befaBte sich also ausschlieBlich mit antikatholischer Polemik



70 Rezensionen

und hatte nur die bekannten, zwischen Rom und Konstantinopel strittigen
theologischen Fragen zum Gegenstand. Eustratios Argenti gehért also ganz
in jene lange Reihe griechischer Theologen der Neuzeit, die durch Namen
wie Manuel Korinthios (gest. 1551), Maximos Hagiorites (gest. 1556), Meletios
Pigas (gest. 1601), Georgios Koresios (gest. 1641) und die Patriarchen
Nektarios von Jerusalem (gest. 1676) und Dositheos von Jerusalem (gest.
1717) gekennzeichnet ist. Allen diesen griechisch-orthodoxen Theologen ist
eine scharf antikatholische (und antiprotestantische) Haltung gemeinsam;
sie stehen in Abwehr sowohl gegen die latinisierende wie gegen die pro-
testantisierende Richtung innerhalb der neueren griechischen Orthodoxie.
Thnen reiht sich Eustratios Argenti als strenger Traditionalist ein, der die
rein patristisch orientierte neugriechische Theologie vor der von Nikodemos
Hagiorites (1748-1809) eingeleitete hesychastischen Renaissance repréasen-
tiert. — Das Buch enthélt im Anhang eine Liste der gedruckten und unge-
druckten Arbeiten von Eustratios Argenti sowie ein ausgezeichnetes Litera-
turverzeichnis. Es ist eine sehr griindliche und begriiBenswerte Arbeit iiber
einen bei uns wenig bekannten Abschnitt der Kirchengeschichte des Ostens.

Peter Kawerau, Marburg

FriepricH HERTEL, Das theologische Denken Schleiermachers, untersucht an
der ersten Auflage seiner « Reden tiber die Religion». = Studien zur Dog-
mengeschichte und systematischen Theologie, 18. Zurich, Zwingli-Verlag,
1965. 334 S. Fr. 27.80.

Das Buch — im Hauptteil eines Dissertation bei G. Ebeling, dem auch
das Werk gewidmet ist — hélt, was es verspricht. Es handelt sich nicht nur
um eine sorgfiltige Interpretation der Reden {iber die Religion (§ 3—6), son-
dern die Untersuchung ist umfassender, so wie es der Haupttitel verheil3t.
Es wird danach geforscht, was Schleiermacher unter Theologie versteht
(8. 27). Deshalb werden die Ergebnisse der Untersuchungen der 1. und 2.
Rede (§ 3), der 3. und 4. Rede (§ 5) und schlieBlich der 5. Rede (§ 5) unter
der Fragestellung nach dem Verhéaltnis von Theologie und Philosophie in
Schleiermachers Reden in den Zusammenhang der Auseinandersetzung mit
der theologiegeschichtlichen und philosophiegeschichtlichen Tradition ge-
stellt (§ 7). Wie Hertel in der Interpretation der Reden tiber P. Seifert, Die
Theologie des jungen Schleiermacher (1960), der an sich dasselbe Thema
behandelte, hinausgeht, so auch in diesem Paragraphen und im folgenden:
«Ausblick auf das Verhéltnis von Theologie und Philosophie in Schleier-
machers Weiterentwicklung» (§ 8, wohl dem eindrucksvollsten Teil der Ar-
beit) tiber F. Fluckigers Buch Philosophie und Theologie bei Schleiermacher
(1947). Hier erscheint die Kritik an Flickiger allerdings oft als zu hart. Das
eigene Verstdndnis der Sache — hier also des Verhiltnisses von Theologie und
Philosophie — bestimmt ja immer auch die Interpretation und Beurteilung
des «Stoffes» zumindesten mit. Es wire die Frage auch an Hertel zu stellen,
ob seine eigene Darstellung und Interpretation der Schleiermacherschen
Theologie nicht ebenso stark von G. Ebeling her bestimmt ist wie die Fliik-
kigers von K. Barth. Man vergleiche: «Die Fraglichkeit des Menschen»
(S. 105f.), «Die Fraglichkeit im Sprachgeschehen» (S. 110f.), «Das theolo-



Rezensionen 71

gische Fragen» (8. 116f.). Allerdings besteht wohl eine gréBere Nédhe der
Theologie Schleiermachers zu der von G. Ebeling, weshalb gerade diese Un-
tersuchung so erhellend ist. Die kenntnisreichen Ubersichten im 7. und 8.
Paragraphen sind jedenfalls eindrucksvoll, einmal die philosophische Ein-
ordnung und dann der Uberblick iiber Schleiermachers Gesamtwerk. Es
folgt ein ganz schmaler Ansatz zur Kritik Schleiermachers (S. 253/254) — es
geht Hertel mehr um sachgeméfes Verstehen —, an den sich hermeneutische
SchluBbemerkungen (§ 9) anschliefen. Die Hauptthese des Buches ist die,
daBl man Schleiermachers Denken von seinen Reden her entwickeln und ver-
stehen muf3 (S. 255), zu denen Schleiermacher in der Glaubenslehre vor allem
auch in der 2. Auflage nach Hertel wieder stark zuriicklenkt (S. 278f.).

Hertel gibt seiner Dissertation noch eine Ergédnzung bei, die auf ein Re-
ferat in einem Seminar von G. Ebeling zuriickgeht: Die theologische Ent-
wicklung Schleiermachers bis zum Erscheinen seiner Glaubenslehre (§ 10).
Es folgen im Anhang aufschluBreiche Tabellen tiber Begriffe und ihre Héufig-
keit in den Reden und ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis.

Zur inhaltlichen Kritik und Auseinandersetzung kann in der gebotenen
Kiirze kaum etwas Stichhaltiges gesagt werden. Es kénnen nur einige Fragen
gestellt werden. 1. Tut man gut daran, die Reden in drei Corpora auseinan-
derzunehmen und den Ton vor allem auf die beiden ersten Reden zu legen?
Ist der Zeitraum der Entstehung der Reden nicht doch zu knapp fiir so weit-
gehende Differenzierungen? 2. Ist die Grundthese, da Schleiermacher am
besten von seinen Reden her zu verstehen ist, wirklich einleuchtend und
gentigend belegt? Es ist nicht klar, wieweit Schleiermacher in der Glaubens-
lehre zu den Grundpositionen der Reden zuriickkehrt. Koénnte die Kon-
tinuitdt des Werkes Schleiermachers von den Reden bis zur Glaubenslehre
nicht in der Sache liegen, die einmal als geistliche Reden, die begeistern wol-
len, sodann aber in theologisch geklarter und auch «verbesserter» Form dar-
geboten wird? 3. Wenn man Schleiermacher vor allem von seinen Reden
her versteht, bleibt fraglich, wie man gerade von hier aus dem Vorwurf,
Schleiermachers Theologie sei anthropologisch entworfen und die Christologie
sei nur ein Einschub in die Glaubenslehre, entgegentreten kann. «Von dem
hermeneutischen Ansatz Schleiermachers her gesehen, ist Gott Existential
des Menschenseins» (S. 223/224). Kénnte man Schleiermacher nicht auch so
verstehen, daB3 es ihm im Grunde gerade um die Christologie geht als Ver-
kiindigung im Gewande geistlicher Reden und als Dogmatik in der Glaubens-
lehre, in der alleg auf die in Jesus von Nazareth vollzogene Erlésung bezogen
ist?

Trotz dieser Fragen mull man sagen, daB dieses Buch eine besondere
Stelle innerhalb der anwachsenden Schleiermacher-Literatur verdient. Es
regt zu Fragen an und will zu Fragen anregen, die in die Mitte der Theologie
hineinfithren. Ob man allerdings fur die heutige Zeit die Antworten auch bei
Schleiermacher selber suchen soll, muf3 offen bleiben.

Klaus-Martin Beckmann, Bonn

ANscArR AHLBRECHT O.8.B., T'od wund Unsterblichkeit in der evangelischen
Theologie der Gegenwart. = Konfessionskundliche und kontroverstheolo-



72 Rezensionen

gische Studien, 10. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1964. 154 S.

DM 14.80.

Der Autor setzt sich auf der Basis der Lehre von der Unsterblichkeit der
Seele in ihrer aristotelisch-thomistischen Gestalt mit der heutigen prote-
stantischen Auffassung vom Ganztod auseinander und bringt, im wesent-
lichen bei C. Stange einsetzend, eine groBe Zahl evangelischer Autoren des
deutschen und franzésischen Sprachgebiets zu Gehor. Trotz einem gewissen
Mangel an Einfithlungsvermdégen und Takt — Ahlbrecht sieht «dogmatischen
Systemzwang», wo evangelische Theologen nicht nur in echter Konsequenz
des reformatorischen Ansatzes, sondern um Gottes und der Frohbotschaft
willen nicht anders sprechen kénnen; und er kann leichthin z. B. in einem
Gedankengang K. Barths «nichts als Wortspielerei» (S. 118), bei R. Mehl
liberale «Aushchlung der Christologie» (S. 123) finden — ist gleichwohl die
Ausrichtung des Benediktiners von Niederaltaich tkumenisch. Beziiglich
der evangelischen Christen bekiimmert ihn der Verlust «einer ganzen Di-
mension, der Welt der schon jetzt im wesentlichen vollendeten Heiligen»
(S. 7), diese verstanden entsprechend Apk. 6, 9ff., in Ernstnahme der pau-
linischen Rede vom Angeld... Und er selbst sucht evangelischer Erkenntnis
(wenigstens am Schluf3) dadurch zu entsprechen, da3 er den katholischen
Seele-Begriff streng im Sinn theologischer Anthropologie zu fassen sucht: die
Definition des V. Laterankonzils ziele vielleicht letztlich nur dies an: «daf
das menschliche Ich als das einzeln von Gott gerufene und ihm einzeln ver-
antwortliche in bleibender Angelegtheit auf Leiblichkeit durch den Tod hin
das Objekt der Treue und Liebe Gottes bleibt» (S. 144). Dann sollte freilich
noch besser verstanden werden, wenn R. de Pury sagt: «Unsterblichkeit, zu
der wir den Keim in uns selber triigen, das wire der ewige Tod» (zit. S. 97),
oder P. Althaus: «Ohne Christus ist alles Fortexistieren wie alle Existenz
uberhaupt ‘Tod’ im biblischen Vollsinne» (zit. S. 127). Eine Unsterblichkeit
der Seele, psychologisch verstanden, entspricht doch wohl derjenigen (und
das heit der Verwesung) des Leibes! Wir miissen wirklich soteriologisch
und von daher theologisch-anthropologisch ansetzen, und zwar beim Zentrum
des Neuen Testaments, sollen wir es anders horen diirfen. Wir werden dann
zu Apk. 6, aber nicht ebensobald zur Anrufung der Heiligen gefithrt werden.

Jiirgen Fangmeier, Basel

LorENz KARDINAL JAEGER, Das Konzilsdekret « Uber den Okumenismus».
Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung. Lateinischer und deutscher
Text mit Kommentar. = Konfessionskundl. und kontroverstheolog. Stu-
dien, 13. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1965. 173 S. DM 14.80.

Der seit langem um das Gespréch zwischen Katholiken und Protestanten
hochverdiente Erzbischof von Paderborn legt hier ein Werk vor, fiir das auch
die protestantische Theologie mit Grund dankbar sein darf. Wenn es auch
keine besonderen oder neuartigen Momente zum Verstindnis des Okumenis-
mus-Schemas beibringt, so ist doch diese aus groBer Sachkenntnis geschrie-
bene Arbeit im Blick auf ihre saubere und redliche Leistung ein wertvolles
historisches Dokument dafiir, zu welchem Stande der katholisch-protestan-
tische Dialog heute bereits gefiihrt hat.



Rezenstonen 73

Ein erster Teil bringt die Entstehungsgeschichte des Dekretes, ein zweiter
das Dekret selbst, und zwar den lateinischen Text, dem die von den deutschen
Bischofen genehmigte Ubersetzung in einer Parallelkolumne zur Seite gestellt
ist, wiahrend der Kommentar, die Interpretation des Verfassers, abschnitts-
weise zwischendurch eingeblendet ist. Diese Anordnung ist sehr schén und
hilfreich, gerne hitte man freilich nicht nur den lateinischen, sondern auch
den deutschen Dekretstext durch eine andere Drucktype vom Kommentar
abgehoben gesehen. Der Kommentar ist durch die Bemithung gekennzeichnet,
das Dekret gegeniiber jener Minderheit unter den Konzilsvitern zu vertei-
digen, die dieses als zu weitgehend und die rémische Position aufweichend
beurteilten. Jaeger registriert iibrigens gewissenhaft die nmeunzehn Text-
verdanderungen, die in der 126. Generalkongregation am 19. Nov. 1964 knapp
vor der Abstimmung «autoritativy (8. 46) eingefiigt wurden, und 1483t er-
kennen, wie in diesen manchem Bedenken jener Minderheit Rechnung ge-
tragen wurde. Der Verfasser fithrt aufs Ganze gesehen gegeniiber dieser
Opposition eine feste und klare Sprache (z. B. S. 84f.) und bekennt sich auch
auf diese Weise als warmherziger Vertreter des 6kumenischen Gedankens.

Jaeger ist ebenso bemiiht, das Dekret in seiner endgiiltigen Fassung
gegeniiber der Kritik zu decken, die sich gegen die Einfiigungen vom 19. Nov.
1964 gewendet hat. Zu der bekannten schwerwiegendsten Anderung, im
Art. 21: «Sp. S. invocantes, in ipsis S. Scripturis Deum inquirunt quasi sibi
loquentem in Christo...», stellt er sehr genau den Werdegang dar, der offen-
bar zu dieser Anderung fiihrte, vor allem zur Auswechslung des urspriing-
lichen «Findens» durch « Suchen». Jaegers Hinweis auf den sprachlichen Sinn
jenes viel beanstandeten «quasi», das bekanntlich von katholischer wie pro-
testantischer Seite bewullt polemisch vielfach mit «als ob» wiedergegeben
wurde, und zwar in der Bedeutung eines einfachen «wie», ist ihm zweifellos
abzunehmen (S. 139). Sein Argument jedoch, die Vokabel «finden» hétte
das MiBBversténdnis einer automatisch wirksamen irrtumslosen Offenbarungs-
erkenntnis durch subjektivistisch-willkiirliches Bibellesen sanktionieren kén-
nen, vermag nicht zu tiberzeugen, und verstiarkt den Verdacht, dal hinter
der Veridnderung an dieser Stelle doch mehr steckt, als Jaeger zugeben
mochte. Ahnlich verhilt es sich mit seinen Argumenten angesichts einer
Textverdnderung in Art. 14. Diese gestattet nicht mehr, von den &éstlichen
Patriachalkirchen zu sagen: «ab ipsis Apostolis originem ducunt», und for-
muliert nunmehr: «ortum habere gloriantur.» Damit sei nach Jaeger den
komplizierten historischen Ursprungsfragen iiber die direkte apostolische
Herkunft Rechnung getragen worden. Der Leser frigt sich unwillkiirlich,
ob denn die Problematik der Historizdt Roms in diesem Punkte so geartet
sei, daB sich jede Reflexion dariiber ertibrigt (S. 113). Was an diesem kleinen
Einzelfall deutlich wird, begegnet auch an wichtigerer Stelle. In Art. 3 wird
vom Verfasser deutlich zwischen einer «plena communio», in der alle katho-
lischen Einzelkirchen stehen, und einer «non plena communio», in der die ge-
trennten Kirchen mit der katholischen Kirche noch verbunden sind, unter-
schieden (S. 65). Jedoch iiber die Bedeutung dieses Unterschiedes und die
daraus flieBenden Folgen wird tiberhaupt nicht reflektiert, obwohl an dieser
Stelle das am 19. Nov. 1964 eingefiigte «jure» vom Verfasser vermerkt wird.



T4 Rezensionen

Dort wird aber gesagt, dafl die bei den «getrennten» Kirchen vorhandenen
und anerkannten ¢visibilia elementa» (Verbum scriptum, vita, gratia, fides,
spes, caritas...) «ad unicam Christi Ecclesiam iure pertinent». Hier wird
ein Rechtsanspruch durch die katholische Kirche erhoben, und zwar be-
grindet durch jene in den anderen Kirchen vorhandenen Elemente. Ausge-
sagt wird nichts, wie es im einzelnen zu verstehen sei, aber gerade dieses
Schweigen des Kommentars ist beunruhigend, wie man auch angesichts
dieses Umstandes die (zwar freundliche) Polemik Jaegers gegen Lukas
Vischer nicht recht begreift, weil dieser behauptet hatte, Rom werte die
verschiedenen « Getrennten» je nach ihrem Gehalt an «ecclesialen Elementen»
(8. 103). Auch Jaegers Gegenbeweis verfangt nicht.

Um der notigen Klarheit willen darf man an diesen Fragen nicht voriiber-
gehen. Eine gewisse und wohl auch gewollte Unklarheit schwebt um das
ganze Dekret, und begreiflicherweise auch um den Kommentar. Das kann
und darf nicht verwundern und soll auch nicht die anfangs gezollte An-
erkennung schmailern. Denn Dekret und Kommentar zeigen trotz allem einen
groflen und bedeutenden Fortschritt im 6kumenischen Dialog.

Wilhelm Dantine, Wien

PavL ScuUTzZ, Freiheit — Hoffnung — Prophetie. Von der Gegenwdirtigkeit des
Zukiinftigen. = Gesammelte Werke, 3. Hamburg, Furche-Verlag, 1963.
722 8. Fr. 61.—.

Der Band enthélt das Hauptwerk des Autors, «Parusia — Hoffnung und
Prophetie», eingerahmt von zwei kurzen Arbeiten. Zu Beginn steht «Zur
Kritik der reformatorischen Grundlagen» (1951), sein Widerspruch gegen
sola scriptura, sola gratia, sola fide (S. 131f.), wofiir der Verfasser mit seinem
Lehrstuhl bezahlt hat (ef. S. 675); Ausfithrungen, bei denen wohl nicht ganz
deutlich wird, ob sie im Entscheidenden trinitétstheologisch oder phéno-
menologisch konzipiert sind. Den Abschlu3 bildet «Das Wagnis des Men-
schen im Offenen der Freiheit» (1963).

Fir «Parusia — Hoffnung und Prophetie» mull wegen Raummangels auch
auf vorliegende Besprechungen verwiesen werden!, ebenfalls auf unsere
frithere Besprechung des inhaltlich verwandten Bandes I12. Der Hauptteil,
«Parusia», steht unter dem Motto: «Die Philosophie hat die Méglichkeit, zu
verstehen. Die Kiinste haben die Moglichkeit, darzustellen, was nicht ver-
standen werden kann. Die Theologie hat die Méglichkeit, als Sein zu er-
schlieBen, was weder verstanden noch dargestellt werden kann» (S. 159).
Das aber versdumt die theologia crucis (als das Kreuz fiir sich in Anspruch
nehmende natiirliche Theologie, S. 347ff.): «Unterstehe dich nicht, etwas
anderes zu sein als der Gekreuzigte! Etwa auferstanden zu sein oder gar
wiederzukommen am Ende der Zeit!» (S. 376). «Die Christenheit ist der Welt
die Hoffnung schuldig geblieben. Ist Gott Mensch geworden, damit sich
einige Stunder mit ihm verséhnt wissen ? Dazu ist das Unternehmen zu gro3»

1 W. Hammer, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz, 117 (1961), S. 53ff.; O. A.
Dilschneider, Theol. Lit.-zeit. 83 (1963), S. 621f.
? Theol. Zeitschr. 21, 5 (1965), S. 468-70.



Rezensionen 75

(S. 630). Vielmehr: «Die Offenbarung ist unabgeschlossen. Pfingsten geht
weiter. Es gibt Parusie» (S. 96).

Nun ist «Parusia» insofern doch kein hoffnungs-volles Buch, als der Ver-
fasser wenig loskommt von dem Hader mit der Pathologie der Zeit 3. Dadurch
gewinnt das Buch der Hoffnung selbst etwas Acherontisches. Dabei will
doch der Verfasser auf etwas anderes hinaus (8. 639): «Als Hoffender er-
kennt er im Minus das Plus, ...im Wie-Gott-sein-Wollen die Bestimmung
des Ebenbildes, ...in der Vermessenheit des Menschgottes die Verheillung
des Gottmenschen.» Und die Diagnose der Hoffnung riefe der Diakonia der
Liebe (ib.).

Das gleiche theologische Anliegen wird jetzt geschlossener und theologisch
eindeutiger vertreten in J. Moltmanns «Theologie der Hoffnung» (1964), der
nun allerdings P. Schiitz mehr schulden diirfte, als dessen einmalige Nennung
ersichtlich macht. Jiirgen Fangmezer, Basel

WarteEr DieNATH, Weihnachistexte im Unterrichi. Giitersloh, Gutersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1965. 192 S. DM 19.80.

Die katechetische Literatur zu den Weihnachtstexten, iiber die der Ver-
fasser im ersten Teil ausfiihrlich referiert, behandelt das Problem der Histori-
zitdt dieser Erzdhlungen meistens in naiv-positivem oder konservativ-
apologetischem Sinn und interessiert sich wenig fir ihren Zeugnischarakter.
Dignath bietet dann selber eine Exegese, die in historischen Belangen radikal
kritisch und im Theologischen existential ist. Die Auseinandersetzung mit
seiner Auslegung ist auch fur den anregend, der nicht wie er der Theologie
von H. Braun nahesteht, zwingt er doch stindig zur Uberpriifung von An-
schauungen, die man bisher vielleicht unreflektiert aus der Tradition tber-
nommen hat. Was Dignath schlieBlich zur Gestaltung von Lektionen {iiber
diesen Stoff vorschldgt, ist fiir die Mittel- und Oberstufe hilfreich, sofern
man seinem Textverstindnis zustimmt. Seine methodischen Hinweise fiir
die Unterstufe befriedigen jedoch nicht, weil er weder der Eigenart des
Kindes, seiner Phantasie und seinem Geschichtenhunger, noch seiner Umwelt,
die im Dezember mit Bildern aus der Weihnachtsgeschichte iibersattigt ist,
Rechnung trigt. Aus der abstrakten These, daf3 der Religionsunterricht in
spéateren Jahren nichts zuriicknehmen diirfe, was frither anders gesagt wurde,
fordert er (freilich, ohne es deutlich auszusprechen), dafl der Religions-
unterricht und der Kindergottesdienst der Unterstufe auf die Weihnachts-
texte verzichten, weil das Kind ihren Legendencharakter noch nicht ver-
stehen koénne. Walter Neidhart, Basel

3 Z. B. Kierkegaard, dem «Bauchredner par excellence» (S.189f.), dem
Dialektiker als «Narzif3 in Verzweiflung» (S. 190). K. Barth bedeutet keinen
Unterschied zu G. Ebeling (cf. etwa S. 398). Wieviel mit dem «soli deo
gloria» (S. 316!) bachab geht, ich meine vom Alten Testament, sei dahin-
gestellt (cf. S. 380: Camus, S. 721: Bibelstellenverzeichnis).



	Rezensionen

