
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 1

Artikel: Glaube im Dialog mit der modernen Welt

Autor: Lüthi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube im Dialog mit der modernen Welt

Vortrag, gehalten an einer theologischen Informationstagung
in Deutschfeistritz bei Graz

1. Erwägungen zu den Grundbegriffen des Themas

a) In der heutigen Theologie kann wohl der Weltbezug des Glaubens

nicht mehr grundsätzlich in Frage gestellt werden. Das «Daß»
dieses Weltbezuges steht fest, und in der prinzipiellen Begründung
gibt es nur noch verschiedene Akzentsetzungen, die sich eher
ergänzen, als daß sie gegeneinander stünden. Man kann den
Weltbezug z. B. im Sinne Barths und Bonhoeffers durch die umfassende
Christusherrschaft oder im Sinne Gogartens durch die Rechtfertigungslehre

begründen, oder man kann mit Tillich einen
Korrelationsbegriff einführen. Die vier Namen - Barth, Bonhoeffer, Go-

garten, Tillich -, die übrigens leicht um zahlreiche weitere vermehrt
werden könnten, scheinen zunächst vier verschiedene theologische
Programme zu vertreten. Hier, wo es um den Weltbezug des Glaubens

geht, sind sich die vier Programme weithin einig! Wir können
uns deshalb mit knappen Hinweisen begnügen.

Barth sagt im letzten Teilband seiner Dogmatik noch einmal in
aller Dringlichkeit, daß der Glaube nur echter Glaube in einer ganz
bestimmten Solidarität mit der Welt sei. Er macht deutlich, daß,
wo diese echte Solidarität zwischen dem Glauben der christlichen
Gemeinde und der Welt fehle, «... da dürfte das... ein höchst
alarmierendes Zeichen dafür sein, daß... drinnen, gerade im Umgang
der Gemeinde mit ihrem eigenen Existenzgrund (Christus) etwas
Entscheidendes in Unordnung, daß da vielleicht... ein Abfall (der
Gemeinde) von ihrem Herrn im Gang sein möchte». Denn: die
Gemeinde «... müßte die Liebe Gottes fliehen, wenn sie die Welt
fliehen, nicht seihst weltlich in der Welt sein wollte1». Bonhoeffer
bezeugt Christus als Herrn auch der mündig gewordenen Welt und
als Bruder auch der Religionslosen. Er fragt : «Wie sprechen... wir
,weltlich' von ,Gott', wie sind wir, religionslos-weltlich' Christen... »

Und : « So führt uns unser Mündigwerden zu einer wahrhaftigen
Erkenntnis unserer Lage vor Gott. Gott gibt uns zu wissen, daß wir

1 K. Barth, Die kirchliehe Dogmatik, IV/3 (1959), S. 884.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 27

leben müssen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig
werden... Der Gott, der nns in der Welt leben läßt ohne die
Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem wir dauernd stehen. Vor und
mit Gott leben wir ohne Gott...»2 Gogarten vertritt die These, die
säkulare Welt sei nicht Abfall vom Glauben, sondern Konsequenz
des Glaubens. Denn: Glaube ist Weltgestaltung! Gogarten geht aus

von der zentralen Rechtfertigungslehre: Rechtfertigung ist
Einsetzung des Menschen in die mündige Sohnschaft vor Gott. Der
Mensch hat nun sein ihm anvertrautes Erbe zu verwalten. Bezogen
auf das Problem der Säkularisierung bedeutet das: «Es geht in der
Säkularisierung um die Forderung des Freiseins des Menschen der
Welt gegenüber und des Herrseins über sie, die eine Folge der im
Glauben ergriffenen Freiheit des Sohnes für den Vater ist und durch
die die mythische Welt abgelöst wird durch die geschichtliche...
Die Welt und alles, was in ihr ist, ist nun etwas, so können wir
sagen, Natürliches. Sie ist nur Welt, säkulare Welt.»3 Tillich schließlich

erfaßt den Weltbezug des Glaubens durch eine bestimmte
Methode, die Methode der Korrelation. Mit dieser Methode wird die

Theologie zur antwortenden Theologie. Menschliche Existenz wird
als Frage und in ihrer Fraglichkeit gesehen. Offenbarung wird dann
die Antwort auf diese Frage. So heißt es : Die Methode der Korrelation

«... sucht Fragen, die in der Situation enthalten sind, mit den
Antworten, die in der Botschaft enthalten sind, in Korrelation zu
bringen». Und: dieses System «...leitet die Antworten nicht aus
den Fragen ab, noch gibt es Antworten, die nichts mit den Fragen
zu tun haben. Es setzt Fragen und Antworten, Situation und
Botschaft, menschliche Existenz und göttliche Selbstoffenbarung in
Korrelation. »4

Diese Hinweise mögen als Bestätigung unserer Ausgangsüberlegung

genügen. Sie zeigen, daß das «Daß» des Weltbezuges des

Glaubens in der heutigen Theologie unumstößlich feststeht.
b) Hervorragende Dienste im Gespräch des Glaubens mit der

modernen Welt leistet das dialogische Prinzip. Glaube und Welt
stehen sich in einem Ich-Du-Verhältnis gegenüber. Damit ist echte

Begegnung möglich, die zugleich jene Distanz ermöglicht, durch die

2 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (9. Aufl. 1959), S. 180. 241.
3 F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung

als theologisches Problem (1953), S. 99.
4 P. Tillich, Systematische Theologie, 1 (2. Aufl. 1956), S. 15.



28 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

die Botschaft nicht in der Situation, der Glaube nicht in der Welt
aufgeht. Um die Struktur des Dialogischen zu beschreiben, zitiere
ich ausgewählte Sätze aus den Werken der zwei wichtigsten Denker
des Dialogischen. Martin Buber sagt : «Ich werde am Du ; Ich werdend
spreche ich Du. Alles wirkliche Lehen ist Begegnung.» - «Der
Mensch wird am Du zum Ich.» Und: der Mensch geht «aus dem
Moment der... Begegnung nicht als der gleiche» hervor, «... als der
er in ihn eingetreten ist...», er hat «in seinem Wesen ein Mehr, ein
Hinzugewachsenes, von dem er zuvor nicht wußte.»5 Und Ferdinand

Ebner: «Das Ich und das Du, das sind die geistigen Realitäten
des Lebens. Die Konsequenzen hieraus und aus der Erkenntnis, daß
das Ich nur in seiner Relation zum Du und nicht außerhalb ihrer
existiere, zu entwickeln, das könnte wohl auch die seit jeher um die
Behauptung des Geistes bemühte Philosophie... vor eine neue
Aufgabe stellen.» Und: «Erst wenn das Ich sein Du gefunden hat - und
das Ich sucht sein Du, denn es existiert nur wirklich in der Relation
zu ihm - dann erst kommt in das Verhältnis des Menschen zur Welt
die wahre und rechte ,Sachlichkeit'.»6

Mit dem Einbezug des dialogischen Prinzips in unsere Thematik
können folgende Punkte sichergestellt werden: Es wird ein neues
theologisches Denken vom weltlichen Partner her möglich, das für
Glaube und Welt einen neuen, gemeinsamen Weg ermöglicht. Dieser
gemeinsame Weg ist sinngebend für beide Partner, und es zeigt sich
auch hier, daß die Sinnfrage mit Begegnung zusammenhängt. Der
Dialog führt zur Partnerschaft und wahrt zugleich echte Freiheit!
Partnerschaft : Glaube ist echter Glaube zusammen und in
Verantwortung für den weltlichen Partner. Freiheit : Glaube und Welt
verfügen nicht übereinander, sondern sie werden je ihrer Freiheit inne.
Weder geht es um ein ekklesiologisches Einheimsen der Welt, noch
um eine Unterstellung des Glaubens unter eine ihm fremde
Gesetzlichkeit der Welt. Der Dialog sichert die Möglichkeit der echten
Entflechtung von Glaube und Welt. Darum ist dieses Prinzip so hilfreich.

5 M. Buber, Werke, 1. Schriften zur Philosophie (1962), S. 85. 97. 152.
Das letzte Zitat bezieht sich auf das «Urbild» aller Begegnung, auf die
Begegnung zwischen Gott und dem Menschen. Der Zusammenhang zeigt aber
deutlich, daß die Anwendung des Gedankens auf die zwischenmenschliche
Begegnung legitim ist. Dazu vgl. auch S. 128. 147. 168. 180.

6 F. Ebner, Schriften, 1. Fragmente, Aufsätze, Aphorismen. Zu einer
Pneumatologie des Wortes (1963), S. 33. 85.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 29

c) Schließlich ist eine kurze Präzisierung zum Begriff des Glaubens

nötig. Nur wenn wir uns in aller Schärfe vom Mißverständnis
dieses Begriffes abgrenzen, vermögen wir die Position des echten
Glaubens im Gegenüber zur Welt durchzuhalten. Wir formulieren
sofort thematisch : Glaube ist Begegnung mit dem Herrn des Glaubens,

und Glaube ist nicht ein «Fürwahrhalten» einzelner Fakten
oder Ereignisse. Strukturell heißt das: Glaube ist auf Person

bezogen und nicht auf Fakten oder Ereignisse Fakten und Ereignisse
sind nur relevant, wenn in ihnen Begegnung stattfindet : Glaube als

Begegnung - das heißt für unsere Thematik: Wir rechnen damit,
daß wir im Räume der Welt und unter den Bedingungen der Zeit,
daß wir mitten in der Wirklichkeit heute dem Herrn des Glaubens
begegnen. Wir versuchen dem weltlichen Partner etwas von dieser

Begegnungsmöglichkeit zu sagen. Wir versuchen ihm zu sagen, daß

es auch für seinen Weg in der Welt einen Sinn hat, mit dieser
Möglichkeit der Begegnung zu rechnen. Wir sehen aber strikte davon
ab, dem Partner im Sinne eines mißverstandenen Glaubens
zuzumuten, etwas «fürwahrzuhalten», das er nicht «fürwahrhalten»
kann. Von dieser Zumutung müßte das Gespräch zwischen Glaube
und Welt überhaupt freigehalten werden. Denn nur so kann der
Vertreter des Glaubens von allerhand apologetischen und pfäffi-
schen Kniffen radikal absehen, die sich sonst automatisch
einzustellen pflegen.

Über den Begriff der Moderne möchte ich nicht thematischtheoretisch

sprechen. Die Stimme der Moderne soll in den folgenden
ausgewählten Beispielen faktisch laut werden.

2. Evolutionstheorie und Schöpfungsglaube

Wir unterscheiden für dieses Thema eine Zeit des Kampfes der
Evolutionstheorie mit dem Schöpfungsglauben von der Zeit des

Gesprächs zwischen den Vertretern der Theorie und der Theologie.
a) Die Zeit des Kampfes. Wir gehen von einem wichtigen Darwin-

Text, aus, der dem Werk «Über die Entstehung der Arten durch
natürliche Zuchtwahl» (1859) entnommen ist7:

7 Zitiert in A. Neuhäusler, Der Mensch und die Abstammungsieb re
(1958), S. 36f.



30 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

«Wenn die Organismen in beinahe allen Teilen individuelle Verschiedenheiten

darbieten (was, wie ich glaube, nicht bestritten werden kann), wenn
ferner wegen des geometrischen Verhältnisses ihrer Vermehrung alle Arten...
einen heftigen Kampf um ihr Dasein zu kämpfen haben (was sieher nicht
zu leugnen ist) : dann meine ich im Hinblick auf die unendliche Verwickelung
der Beziehungen aller organischen Wesen zueinander und zu ihren
Lebensbedingungen, welche eine endlose Verschiedenheit einer ihnen vorteilhaften
Organisation, Konstitution und Lebensweise verursachen, daß es sehr
unwahrscheinlich sein würde, wenn nicht jeweils auch eine zu eines jeden
Wesens eigener Wohlfahrt dienende Abänderung vorgekommen wäre, weil
deren so viele vorgekommen, die dem Menschen vorteilhaft waren. — Wenn
aber solche für ein organisches Wesen nützliche Abänderungen wirklich
vorkommen, so werden sicherlich die dadurch ausgezeichneten Individuen
die meiste Aussicht haben, in dem Kampfe ums Dasein erhalten zu werden,
und nach dem mächtigen Prinzip der Vererbung werden diese wieder danach
streben, ähnlich ausgezeichnete Nachkommen zu bilden. Dies Prinzip der
Erhaltung oder des Uberlebens des Passendsten habe ich der Kürze wegen
natürliche Zuchtwahl genannt; es führt zur Vervollkommnung eines jeden
Geschöpfs seinen organischen und unorganischen Lebensbedingungen gegenüber

und mithin auch in den meisten Fällen zu dem, was man als eine
Vervollkommnung der Organisation ansehen muß. Desungeachtet werden
tieferstehende und einfache Formen lange andauern, wenn sie ihren einfachen
Lebensbedingungen gut angepaßt sind. - So geht aus dem Kampfe der
Natur, aus Hunger und Tod unmittelbar die Lösung des höchsten Problems
hervor, das wir zu fassen vermögen, die Erzeugung immer höherer und
vollkommenerer Tiere. Es ist wahrlich eine großartige Ansicht, daß der Schöpfer
den Keim alles Lebens, das uns umgibt, nur wenigen oder nur einer einzigen
Form eingehaucht hat und daß... aus so einfachem Anfange sich eine endlose

Reihe der schönsten und wundervollsten Formen entwickelt hat und
noch immer entwickelt. - Wenn wir über diesen Kampf ums Dasein
nachdenken, so mögen wir uns mit dem vollen Glauben trösten, daß der Krieg der
Natur nicht ununterbrochen ist, daß keine Furcht gefühlt wird, daß der
Tod... schnell ist und daß der Kräftige, der Gesunde und Glückliche überlebt

und sich vermehrt.»

Welche Sicht ist mit Darwin erreicht? Die Arten der Pflanzen
und Tiere sind als etwas im Laufe der Erdgeschichte Werdendes,
Sich-Entwickelndes erkannt. Es geht nach Darwin um die Entwicklung

von einfachen und niedrigstehenden zu höherstehenden Formen

und Arten. Im Kampfe ums Dasein setzen sich einige Formen
und Arten durch, bzw. verstärken sich, andere gehen unter. Auch
der Mensch ist in die Entwicklung eingeschlossen als ihr höchstes
Produkt. Darwin hat dabei einen bestimmten Schöpfungsglauben
seiner Zeit durchaus noch einbezogen. Zwar hielt er Gottes Dasein
nicht mehr für beweisbar, aber er setzt die Erschaffung der Ur-



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 31

Organismen durch Gott selbstverständlich voraus. Freilich: diese

Voraussetzung konnte man innerhalb des darwin'schen Denkens
sofort auch fallen lassen. Für den «Kampf ums Dasein», für dieses

so mächtige Prinzip, brauchte man Gott eigentlich nicht mehr. Hier
deutet sich die Position Haeckels an; er ist es, der den Schöpfungsglauben

der damaligen Zeit radikal in Frage stellte, und er - und
noch nicht Darwin - vertritt dann die massive Theorie, der Mensch
stamme vom Affen ab.

Das ist die Ausgangsposition. Die Theologie und die Kirche haben
damals heftig reagiert und - weil nur apologetisch - eigentlich
wenig geschickt argumentiert. Wenn wir den Artikel «Mensch» der

repräsentativen «Protestantischen Realenzyklopädie» (1903)
konsultieren, hören wir folgendes: Der Darwinismus beruhe auf einer
Kette «von gleißenden Scheinargumenten und phantasievollen
Trugschlüssen», er sei ein «kühn aufgetürmtes Hypothesengebäude»;

zu beurteilen sei er vorwiegend unter einem «pathologischen»
Gesichtspunkt. Auch gehe es eher um einen «naturphilosophischen
Roman» als um exakte Wissenschaft. Zur Begründung dieser
Urteile wird angeführt: Die anatomischen Unterschiede zwischen
Schädel und Hirn einerseits der höchsten Affen und andererseits
der niedrigsten Menschenrassen sei so groß, daß der gemeinsame
Ursprung zweifelhaft sei. Das Zwischenglied - der Affenmensch -
sei bis heute unauffindbar. Die Versteinerungen hätten erwiesen,
daß die Arten von allem Anfang an verschieden gewesen seien. Und
der Mensch sei grundsätzlich von der Tierwelt geschieden: durch
den Geist, durch die Freiheit, durch sein Selbstbewußtsein und
durch die Sprachbegabung. Schließlich bestätige die Archäologie
auch die ca. 6000jährige Entwicklung der Erde und lehne phan-
tastich lange Zeiträume ab. Das die Argumentation des Theologen
um 1903.

b) Die Zeit des Kampfes ist heute abgelöst von der Zeit des

Gesprächs zwischen Partnern. Die Naturwissenschaft gibt Darwin weithin

recht, wenn sie auch seine Argumentation stark verfeinert und
differenziert hat. Es gab jedenfalls zuerst einen entscheidenden
Übergang, d.h. ein Geschehen an Molekülen und Molekülgruppen,
von denen die vorausgehenden noch nicht lebendig, die neuentstandenen

lebendig genannt werden müssen. Und das geschah unter
ganz bestimmten Bedingungen, die sich nicht wiederholen. Ein
•wichtiges Problem ist dann die Reproduzierbarkeit einfacher Arten



32 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

und nachher ihre Entwicklung zu komplizierteren Strukturen. Dafür

ist auf jeden Fall mit sehr langen Zeiträumen zu rechnen, und
es ist auch mit Sprüngen, also mit Mutationen, zu rechnen8. Mit
diesen Hinweisen, die vermehrt werden müßten, sei eine gewisse
Differenzierung zu Darwin angedeutet, die aber - wir wiederholen
und unterstreichen - Darwin in der zentralen Frage recht gibt.
Weiter: Heute wird die Forschung auch die Eigenart der
Humanstruktur neu bedenken. Damit stehen Stichworte wie Denken,
Sprache, Geschichtlichkeit der Sozialstruktur zur Debatte9.
Schließlich sei noch auf das hochinteressante Phänomen eines neuen
Forschertypus aufmerksam gemacht : er ist einerseits in seinen

Folgerungen weit zurückhaltender als sein Kollege des 19. Jahrhunderts
und wagt andererseits gewisse Grenzüberschreitungen, weil er die

Verantwortung des Forschers für das heutige Menschenbild bejaht.
M. E. sind, wenn es um diesen neuen Typus des Forschers geht, die
Voten Adolf Portmanns besonders charakteristisch.

Das Evolutionsdenken hat bisher naturgemäß vor allem von den

Ursprüngen her gedacht. Heute entsteht eine Gegenposition, die
dem Denken von den Ursprüngen her komplementär ein Denken
vom Ziel her gegenüberstellt. Dieses finale Denken wird heute
diskutiert und von der Schulforschung noch meistens bestritten. Die
Frage ist z. B. im Blick auf das Problem des Menschen die folgende :

Ist der Mensch nur Produkt von ungerichteten Mutationen oder
Auslesesituationen, oder gibt es auch final gerichtete Gesetze? Das

behauptet bekanntlich Teilhard de Chardin. Wir werden auf diese

herausfordernde These zurückkommen.
Wie reagiert die Theologie auf die eben skizzierte Position der

Naturwissenschaft? Man wird sagen dürfen, daß sie diese Position
akzeptiert und die Forschung der Naturwissenschaft in ihrem ihr
zustehenden Raum freigibt. Scharf hat sich z. B. Emil Brunner in
seiner Dogmatik gegen alle üblen «Tricks» einer «faulen Apologetik»
gewandt, die von der Theologie her sichere Forschungsresultate in
Frage stellt. Er sagt: «Die apologetischen Künste, die auch heute
von gläubiger Seite gemacht werden, um das .mosaische' Weltbild
mit der neuen naturwissenschaftlichen Erkenntnis in Einklang zu

8 Nach A. Portmann, Biologie und Geist (1956), S. 211f. und Th. Dob-
zhansky, Die Entwicklung zum Menschen (1958), S. 27 ff.

9 Nach Portmann (A. 8), S. 347. 351.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 33

bringen, können die Wissenschaft nur immer neu an der Aufrichtigkeit

der theologischen Neubesinnung zweifeln lassen. »10

Und gewichtig ist auch die Stimme des ostdeutschen Theologen
Günter Jacob: «Die geschichtliche Schuld der Kirche besteht darin,
daß sie durch viele Jahrhunderte hindurch die absolute Autorität
der Bibel nicht nur für den Glauben, sondern auch für die Wissenschaft

proklamiert hat, daß sie also von den Gläubigen forderte,
auch die naturwissenschaftlichen Gedankengänge der Bibel und das

zeitbedingte naturwissenschaftliche Weltbild des Schöpfungsberichtes

als Glaubenswahrheiten unbedingt anzuerkennen.»11

Wichtig wird jetzt ein Stichwort, das Bonhoeffer dem Gespräch
zwischen Theologie und Naturwissenschaft gibt. Nach ihm ist Gott
als naturwissenschaftliche Arbeitshypothese abgeschafft und
überwunden. Es gehört zur intellektuellen Redlichkeit, diese

Arbeitshypothese fallen zu lassen. Und nun wörtlich: «Es ist mir wieder

ganz deutlich geworden, daß man Gott nicht als Lückenbüßer unserer

unvollkommenen Erkenntnis figurieren lassen darf ; wenn nämlich

dann - was sachlich zwangsläufig ist - sich die Grenzen der
Erkenntnis immer weiter hinausschieben, wird mit ihnen auch Gott
immer weiter weggeschoben und befindet sich demgemäß auf einem
fortgesetzten Rückzug.»12 Und Bonhoeffer fordert dann, Gott
inmitten der Wirklichkeit zu begreifen und nicht an ihren Rändern13.

Die Theologie schließt damit mit der Naturwissenschaft eine Art
Grenzvertrag; es kommt zu einer Einigung, die stark methodisch
bestimmt ist. Man wird als die geistigen Väter dieser Einigung Karl
Heim und Emil Brunner bezeichnen dürfen. Thematisch ist sie im
Lexikon «Religion in Geschichte und Gegenwart» folgendermaßen
umschrieben14: «Naturwissenschaftliche und theologische Sätze
beinhalten hier zwar denselben Gegenstand: die Welt und ihre Er-

10 E. Brunner, Dogmatik, 2. Die christliche Lehre von Schöpfung und
Erlösung (1950), S. 47f.; auch S. 39f. 41. 95.

11 G. Jacob, Himmel ohne Gott (1959), S. 17.
12 Bonhoeffer (A. 2), S. 210f.
13 Bonhoeffer (A. 2), S. 211. Von naturwissenschaftlicher Seite ist für

diese Argumentation wichtig C. F. von Weizsäcker, Die Geschichte der
Natur (1958), S. 86f. : «Die Lücke der Erkenntnis wurde zum Argument
für die Existenz Gottes. Dies ist wohl die schlechteste mögliche Form eines
Gottesbeweises. Denn Erkenntnislücken pflegen sich zu schließen; und Gott
ist kein Lückenbüßer.»

14 G. Gloege, Schöpfimg, IV : Die Rel. in Gesch. u. Geg.3, 5 (1961), Sp. 1484.

3



34 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

scheinungen, aber in kategorial je verschiedenem Sinne. Theologische

Sätze stehen zu naturwissenschaftlichen, in dimensionalem
Überstieg, ,senkrecht'. Sie beziehen sich wohl auf empirische
Wirklichkeit, das verdeckende Widerspiel der Schöpfung, leiten sich aber
nicht aus ihr her.»

Gemäß dieser Ausscheidung macht der Schöpfungsglaube
Aussagen, die grundsätzlich von der Naturwissenschaft gar nicht
gemacht werden können ; die Aussagen des Glaubens stehen der
Naturwissenschaft auf einer prinzipiell anderen Ebene gegenüber, betreffen

aber den gleichen Gegenstand. Was sagt denn der Schöpfungsglaube?

Ich formuliere noch in vier Punkten: Erstens: Schöpfung
ist transparent auf Gnade hin. Eine grundlegende Lektion des alt-
testamentlichen Glaubens sagt : Der Zeuge, der nach den Ursprüngen

zurückfragt, erlebt vorher den Bundes- und Heilswillen Gottes
in der Geschichte. Zweitens: Schöpfung ist Setzung eines partnerhaften

Verhältnisses zwischen Gott und dem Menschen. Karl Barth
sagt: «Das Prädikat ,Schöpfer' redet inhaltlich von einer Tat
ohnegleichen. Es sagt von Gott, daß er der Eine ist, der im Besitz aller
Vollkommenheit sich selbst ganz und gar Genügende, der in seinem
inneren Leben ganz und gar Herrliche und Selige, der nun doch als
solcher nicht allein bleiben wollte und tatsächlich nicht allein
geblieben ist, sondern - nach seinem eigenen Willen und in keiner
anderen inneren Nötigung als der der Freiheit seiner Liebe, in einem
Akte des Überströmens seiner inneren Herrlichkeit eine von ihm
verschiedene Wirklichkeit als solche gesetzt hat...»15 Drittens:
Schöpfung ist radikale Entgötterung der Welt und ermächtigt den
Glauben, die Welt weltlich zu verstehen. Von Rad betont in einem
Artikel, das alttestamentliche Bilderverbot habe auch kosmologi-
sche Konsequenzen. In ihm komme das alttestamentliche Weltverständnis

in exemplarischer Weise zum Ausdruck. Wirklichkeit ist
nicht religiös mit Bildern verstellt, sondern durch den Akt der
Schöpfung direktes Gegenüber zu Gott16. Darum: Radikale
Entgötterung! Sterben der Götter und der Bilder! Viertens:
Schöpfungsglaube ist optimistisch. Barth sagt: «Gottes Schaffen schließt
nämlich in sich Gottes Ja zu dem von ihm Geschaffenen. Göttliches
Schaffen ist göttliche Wohltat. Was in ihm Gestalt gewinnt, das ist

15 Barth (A. 1), III/l, S. 14f.
16 G. von Rad, Aspekte alttestamentlichen WeltVerständnisses : Ev. Theol.

24 (1964), 57-73, S. 6Iff.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 35

die Güte Gottes... »17 Mit diesen vier Punkten sei umschrieben, was
Schöpfungsglaube heute auszusagen hat.

Und nun haben wir zurückzugreifen. Wir haben festgestellt, daß

es heute so etwas wie einen Grenzvertrag zwischen Theologie und
Naturwissenschaft gibt, durch den jeder Partner in seinem Gebiet
frei ist. Diese Ausscheidung der Ebenen bedeutet eine echte Hilfe
im Gespräch. Aber: kaum ist die Einigung erreicht, wird sie durch
eine überaus eindrucksvolle Position in Frage gestellt. Es ist das die
Position Teilhard de Chardins, mit ihren großen geistigen
Hintergründen, etwa eines Bergson oder auch der spekulativen Mystik,
etwa der Naturphilosophie Schellings. Teilhard de Chardin vermag
Evolution und Schöpfung, Ontogenese und Christogenese
zusammenzuschauen. Gewiß wird man methodisch sofort einwenden,
Teilhard de Chardin wende Aussagen der einen Ebene ungebrochen
auf der anderen Ebene an. Und es haben sich auch sofort warnende
Stimmen erhoben18. Und doch hat die kühne Grenzüberschreitung
wieder ihren bestimmten Sinn: sie sagt uns, daß die Wahrheit die
eine, ungeteilte und unteilbare Wahrheit ist ; sie dient der Ganzheit
des Menschenbildes, das eine letzte Aufspaltung zwischen Leben
und Glauben nicht zuläßt; sie dient einer neuen Erörterung der
Sinnfrage auch im Bereich der Natur. So möchte man, ein Stück
weit wenigstens, Teilhard de Chardin verteidigen. Im Gespräch
zwischen Theologie und Naturwissenschaft engagiert, wird man
vielleicht zu folgendem Schluß kommen : Wir akzeptieren es, im Sinne
unserer Darlegungen, wenn der methodisch exakt arbeitende
Naturwissenschafter ablehnt, die Gottes- und Christusfrage auf der Ebene
seines Denkens zu erheben. Aber: die Christusschau Teilhard de
Chardins ist eine echte Herausforderung für den Glauben. Sie stellt
die Frage, ob nicht der Glaube sich dem Wagnis auszusetzen hätte,
den Raum der Evolution mit dem Christusgeheimnis zusammenzuschauen.

Es ginge um das Wagnis des Glaubens, es ginge um eine
nicht einsichtig zu machende Entscheidung Dagegen ist es wohl in
der Tat nicht möglich, mit dem Instrumentarium heutiger
Naturwissenschaft die Christusfrage legitim anzugehen. Eine Entscheidung

des Glaubens ist vom Beweis für alle, dem der Naturwissen-
schafter verpflichtet ist, zu unterscheiden. So nehmen wir Teilhard

17 Barth (A. 1), m/1, S. 378.
18 A. Portmann, Der Pfeil des Humanen. Über P. Teilhard de Chardin

(1960), bes. S. 44ff.



36 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

de Chardin für die Glauhensfrage ernst, indem wir dem Glauben eine

neue Sphäre der Gottes- und Christushegegnung zu erschließen
versuchen, nämlich die Sphäre der Evolution. Wir denken hier auch an
ein schönes Wort von Marin Buber: «Immer neue Sphären werden
zum Ort der Theophanie.» Evolution als Ort der Theophanie, das

ist die Herausforderung Teilhard de Chardins an den Glauben.

3. Vom primären zum sekundären Weltbild

a) Eine Fülle von Überlegungen, Sichten und Ausblicken stellen
sich ein, wenn es um das Problem des Übergangs vom sog. primären
zum sekundären Weltbild geht. Gesprächspartner sind:
Naturwissenschafter, Vertreter der technischen Welt, Vertreter eines

utopischen und bildnerischen Denkens, etwa Marxisten, Künstler und
Schriftsteller, weiter Psychologen und Erzieher. Was ist mit der
Redeweise vom primären und sekundären Weltbild gemeint19 Das
Humane ist grundlegend geprägt von einer primären Weitsicht. In
ihr erhebt sich der Himmel über einer festgegründeten Erde. Hier
geht die Sonne auf und unter, wie es noch die Sprache sagt. Hier
gibt es ein «oben und unten», «Licht und Finsternis», Strukturen,
denen sich viele Denk- und Bildgehalte zuordnen. Es gibt die großen
Rhythmen: die Jahreszeiten, Tag und Nacht, Lehen und Tod,
Kindsein und Erwachsensein. Und es gibt die großen Typologien:
Das Männliche und das Weibliche, das Individuum und die Kollektive,

die Rassen und die Ordnungen usw. Und um all diese Strukturen

lagern sich Gleichnisse, Symbole, Riten, Religionen, Dichtungen,

Träume. Sie weisen zurück auf das Vorbewußte, Archaische,
Archetypische, Schöpferische. In diese primäre Weltsicht hinein
bricht mehr und mehr eine sekundäre. Die primäre wird davon
überlagert und verändert und zum Teil in Frage gestellt. Aber sofort ist
festzuhalten: die Sekundärwelt ist unser Schicksal, ist unentrinnbare

Aufgabe, angelegt in den Primärstrukturen des Humanen
seiher. Die Sekundärwelt, die zugleich fasziniert und bedroht wie eine

Gottheit, müssen wir bestehen. Da ist also jetzt die sekundäre Welt
als Kind der Naturforschung, da ist die technische Gestaltwerdung
einer Eigenwelt ; ihr Symbol ist die Formel, und nur über die Formel
ist sie letztlich verstehbar. Jetzt wird das Weltbildgefühl völlig ver-

19 A. Portmann, Welterleben und Weltwissen (1964), S. 7ff.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 37

ändert. Ordnungen wie «oben und unten», «Licht und Finsternis»
werden zersetzt. Die Einstellung zu Raum und Zeit wird etwa durch
die Raumschiffahrt völlig verändert, wobei aber die Veränderung
seit zwei Generationen etwa durch Einstein und Planck schon
theoretisch vollzogen ist. Das Atom wird zur überblickbaren Kleinstwelt

; es ist Baustein und Kraftquelle, in ihm ist Materie dynamisiert
und geistig. Dieser Sekundärwelt entspricht heute eine völlig
veränderte Kunst, und es ist unmöglich, sie im Räume der
Naturwissenschaft zu akzeptieren und im Räume der Kunst zu verwerfen.
Auch hier : unentrinnbare Aufgabe, Schicksal des heutigen Menschen

Es könnte nun weder darum gehen, ein romantisches
Zurückschauen in die Primärwelt als Heil zu proklamieren, noch darum,
die Menschheit einer bloßen Sekundärwelt auszuliefern. Auch wenn
wir den Aufbruch und Ausbruch in die Sekundärwelt prinzipiell
bejahen, sehen wir die zentrale Aufgabe des Menschen in einem echten
Ausgleich zwischen den zwei Welten. Adolf Portmann sagt: «Die
Bewältigung der Synthese von ursprünglichem und sekundärem
Welterleben betrachte ich als die zentralste Aufgabe unserer Zeit, eine

Aufgabe, die sich drängend im Bereiche aller Erziehung äußert, die
aber in Wirklichkeit unsere ganze Lebensführung angeht. Wir sitzen
alle auf der Schulbank.»20

b) So äußern wir uns nun wieder theologisch. Gegen repristinieren-
de und kulturpessimistische Kräfte in Kirchen und allgemeinem
Denken ist der Aufbruch in die Sekundärwelt zunächst vom Glauben

her zu bejahen. Wilhelm Dantine wendet sich mit Recht gegen
die weitverbreitete kirchliche Mode, sich zwar der technischen
Hilfsmittel zu bedienen, aber dann doch heimlich hinter den Kirchenmauern

zu flüstern, es sei das eben doch alles menschliche Hybris21.
Es ist dem Techniker, Forscher, Künstler und Utopisten nun wirklich

im Sinne vieler theologischer Programme die Freiheit zur
Weltgestaltung zu geben. Und es ist einmal mehr zu sagen, daß z. B. die
Schöpfungsgeschichten der Bibel solch echte Freiheit im
Herrschaftsauftrag an den Menschen anbieten und sicherstellen. Der
priesterliche Schöpfungsbericht in Genesis 1 sagt : Der Mensch soll
herrschen über die nichtmenschliche Kreatur, und er soll sich die

20 Portmann (A. 19), S. 23.
21 W. Dantine, Schöpfung und Erlösung. Versuch einer theologischen

Interpretation im Blick auf das gegenwärtige Weltverständnis: Kerygma
und Dogma 11 (1965), 33-48, S. 45.



38 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

Erde Untertan machen. Ge. 1, 26 und 28 verwenden hier überaus
starke Begriffe (^T) : treten, trampeln, niedertreten). Der
Mensch erhält umfassende, königliche Herrscherfunktionen, und er
soll sich die Erde unterwerfen, wie der Herr sich Sklaven unterwirft
oder wie der orientalische Mann sich die Frau unterwirft; solche
Momente enthalten die diesen Stellen zugrunde liegenden
Vokabeln22. Im jahwistischen Schöpfungsbericht ist die Würde und
Herrschaft des Menschen über die Welt durch die Funktion der Namen-
gebung an die Kreatur ausgedrückt (Gen. 2, 19) imd durch die
Möglichkeit zum Experiment, bis der Mensch sein echtes Gegenüber

findet (Gen. 2, 20). Bekanntlich sollen aber nach heutiger
theologischer Auffassung nicht nur Bibelstellen zitiert werden,
sondern es müßten Grundmotive interpretiert werden. Wir könnten
an dieser Stelle auf unsere Hinweise auf Gogarten zurückgreifen ;

für ihn bedeutet Glaube, der durch Rechtfertigung entsteht,
Gestaltung der Welt. Nach ihm setzt Rechtfertigung ein in die mündige

Sohnschaft vor Gott, und sie macht den Menschen frei, die
Welt weltlich zu verstehen und zu gestalten. So Gogarten, dessen

Argumentation ich nur als Beispiel unter vielen heute möglichen
Argumentationen nenne. Die Gestaltung der Welt ist,
biblischtheologisch gesehen, umfassend und königlich - die Erde ist dem
Sklaven vor dem Herrn, der Frau vor dem orientalischen Mann
vergleichbar, wie wir sagten. Dazu tritt aber der folgende wichtige
Gesichtspunkt: Die Gestaltung der Erde hat dort ihre Grenze
erreicht, wo Grundstrukturen der Humanität gefährdet sind. Darf
hier vielleicht an ein recht kühnes Kriegsgesetz Deut. 20, 19

erinnert werden: «Wenn du lange Zeit vor einer Stadt liegst, indem du
wider sie Krieg führst, um sie einzunehmen, so sollst du ihre Bäume
nicht verderben, indem du die Axt wider sie schwingst; du magst
davon essen, sie selber aber sollst du nicht umhauen. Sind denn die
Bäume des Feldes Menschen, daß du sie belagern müßtest » Wiederum

müßte aber nicht nur zitiert, sondern interpretiert werden. Da
dürfte z. B. daran erinnert werden, daß das Inkarnationsgeschehen
in einem völlig neuen Sinn den Menschen und die Menschlichkeit
zum Maß einsetzt. Karl Barth hat das in klassischer Kürze
umschrieben: «Nachdem Gott selbst Mensch geworden ist, ist der

22 Vgl. mit der Konkordanz Ps. 72, 8; 110, 2; Lev. 25, 43. 46. 53; 1. Kön.
5, 4; Jer. 43, 16; Esth. 7, 8.



K. Lüthi, Glaube, im Dialog mit der modernen Welt 39

Mensch das Maß aller Dinge.»23 Die Gestaltung und Umgestaltung
der Erde hat hier ihre Grenze und ihr Kriterium: am Menschen.

c) Damit geht es wieder um den Dialog mit der modernen Welt.
Ich wähle für diesen so umfassenden Zusammenhang zwei Vertreter:

den der technischen Welt und den Schriftsteller.
An die Adresse der Theologie ist im Blick auf das Gespräch mit

dem Vertreter der technischen Welt nachdrücklich folgendes Postulat

geltend zu machen: Es gehört grundlegend zum«homo faber»,
daß er sinnend und experimentierend die gegebene Welt angeht und
sie zu einer Sekundärwelt verwandelt. Technik entbirgt so legitim
Menschlichkeit des Menschen. Eine Infragestellung der Technik als
solcher wäre eine Infragestellung des Menschen. Darum sagt der
Glaube hier sein Ja. Weil es aber heute um den Ausgleich zwischen
der primären und sekundären Welt geht, wird die Theologie
aufmerksam auf gewisse Diskussionen innerhalb dieser technischen
Welt hören. Diese Welt steht in einer bestimmten existentiellen
Spannung zwischen Wissen und Gewissen24. Vor allem der Schock
der Atombombe hat dieser Spannung eine unerhörte Schärfe gegeben.

Die Vertreter der technischen Welt, vor allem die Avantgarde
der Physik, diskutieren heute transwissenschaftliche Gesichtspunkte!

Sie stehen z. B. vor der Frage: Sind um des Menschen willen

theoretisch-mögliche Erfindungen faktisch nicht auszuführen?
Es entsteht heute auch ein Forschertypus, der sich nicht mehr nur
der sog. reinen Forschung verpflichtet fühlt. Um des Menschen willen,

der eine Ganzheit ist, wagt dieser Forschertyp Grenzüberschreitungen

in die Fragen der Ethik hinein. Transwissenschaftliche
Gesichtspunkte werden heute nicht mehr von außen her, etwa von
der Philosophie oder Theologie, in diese Debatten eingeführt,
sondern von innen her erhoben. Und sie laufen nun unter anderem auf
eine bestimmte Selbstbeschränkung der Forschung, bzw. der
Ausführung von Forschungsergebnissen, hinaus. Ich möchte die heutigen

Diskussionen in Parallele setzen zu einer bestimmten Situation
der Kant'schen Philosophie. Kants «Kritik der reinen Vernunft»
bedeutete eine Selbstbeschränkung der Vernunft «von innen her».
Vernunft setzt sich hier selber Grenzen, und es ist nicht mehr z. B.

23 K. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde (1946), S. 23.
24 Vgl. G. Wagner, Die Forschung zwischen Wissen und Gewissen. Von

der Verantwortung der Naturwissenschaft im Atomzeitalter, Polis, 10

(1961).



40 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

die Theologie, die ihr diese Grenzen setzt. Das scheint mir als
Beispiel bedeutsam, ohne daß ich meine, mit Kant sei das letzte Wort
in der Frage der Vernunft gefallen. Aber das Beispiel ist Parallele
zu heutigen, wichtigen Diskussionen.

Sodann: der Schriftsteller als Gesprächspartner! Das sekundäre
Weltbild schafft ununterbrochen Räume, Situationen, Strukturen,
Formeln, Prozesse, die es gestern noch nicht gab. Diese entziehen
sich denn auch der Sprache von gestern. Sprache untersteht den
Bedingungen der Geschichte, sie muß dem geschichtlichen Prozeß

folgen, wenn sie echte Sprache ist. Max Picard sagt - allerdings mit
einem pessimistischen Unterton -, es gebe heute einen Aufstand
der Dinge, «die nicht mehr vom Wort behütet sind»25. Tatsächlich
schafft die Sekundärwelt solche kaum aussagbaren Dinge. Und es

ist nun die entscheidend wichtige Aufgabe des Schriftstellers, diese

Dinge wieder mit dem Wort zu verbinden, all die neuen Räume,
Situationen, Strukturen usw. unter das Wort zu bringen. Um seiner
Aufgabe entsprechen zu können, muß der Schriftsteller heute eine

neue Sprache schaffen. Die heile Sprache einer alten Welt und
alter Ordnungen wird abgelöst von ironisierender, abstrahierender
Sprache; der Schriftsteller schafft neue Sprachstrukturen, er
erweitert die Sprache. Und er muß das auch tun, wenn die Sprache
die Dinge wieder behüten soll26. Gewiß sind es zunächst ganz
besondere Provokationen, die einem die Sprache im wahren Sinn des

Wortes zerschlagen, etwa die Konzentrationslager oder die
Atombombe oder die Macht, auch die anonyme Macht einer Bürokratie.
Über Konzentrationslager, Hiroshima, Macht, anonyme Macht
kann nicht mehr in der alten Sprache gesprochen werden, sondern

nur mit einem völlig neuen Sprachinstrument. Aber zugleich schafft
die Sekundärwelt neue Phänomene, die der Sprache nicht entzogen
sein dürfen. Hier erhebt sich eine Problematik der Formel oder des

Elektronengehirns, die zu bedenken ist. Die Sekundärwelt darf
nicht eine Welt mit eigenen Gesetzen und mit einer nicht mehr
faßbaren, eigenen Sprache werden. Sie muß neu aussagbar sein. Diese

Aussagbarkeit, um die sich der Schriftsteller bemüht, leistet ein
wichtiges Stück einer Humanisierung. Dinge, die mit dem Wort ver-

25 M. Picard, Wort und Wortgeräusch (1953), S. 9.
26 Vgl. zum Ganzen: K. Marti, in: K. Marti, K. Lüthi, K. von Fischer,

Moderne Literatur, Malerei und Musik. Drei Entwürfe zu einer Begegnung
zwischen Glaube und Kunst (1963), bes. S. 30ff.



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 41

bunden sind, sind hineingenommen in die Humanstruktur, denn der
Mensch, das ist ja in ausgezeichneter Weise die Sprache, und die

Sprache, das ist der Mensch.
Das haben wir wieder kurz theologisch zu bedenken. Das Postulat,

es seien alle Bereiche einer neuen Welt mit dem Wort zu verbinden,

ist nicht nur Programm des Schriftstellers, sondern zugleich
theologisches Programm. Die Theologie weiß, daß Bereiche, die sich
der Sprache und damit der Humanstruktur entziehen, aus dem
Herrschaftsbereich des Menschen herausfallen. Und diese Bereiche
nehmen nicht nur antihumane Züge an, sondern sofort auch
dämonische. Bereiche, die aus der Herrschaft des Menschen herausgelöst
sind, das sind heute die Orte der alten Satanologie und Dämonologie.

Und Bereiche, die neu wieder mit dem Wort und damit dem
Humanum verbunden werden, sind den Teufeln und Dämonen
entrissen. Darum hat es tiefe theologische Bedeutung, wenn wir zum
modernen Programm des Schriftstellers ja sagen: der Schriftsteller
soll nicht vor der Unsäglichkeit der Mächte kapitulieren ; er soll alle
Bereiche mit dem Wort umfassen und alle Prozesse mit dem Wort
einholen. Darum muß er aber an seiner Sprache arbeiten, bis sie sich
auf die Ideen und Mächte und Situationen von heute bezieht. Darum

sagen wir auch ja zu einer verfremdeten, abstrakten Sprache.
Und wir sagen nein zu einer Sprache, die eine heile Sprache alter
Ordnungen zu sein scheint, aber sich nicht mehr auf das Heute
bezieht. Sprache, die nicht mehr unter den Bedingungen der Zeit
steht, ist krank. Und leider müssen wir feststellen, daß solch kranke
Sprache öfter in der Kirche als beim Schriftsteller anzutreffen ist.
Statt daß die Kirche in ihrer Verkündigung am Beispiel des Schriftstellers

lernt und neue Räume einer neuen Welt erobert, begnügt
sich die Kirchensprache ein Stück weit mit dem Zitieren alter Worte.

Statt daß die Kirche mit ihrem Wort analog dem Schriftsteller
alle modernen Situationen zu umfassen versucht, leistet sie sich ein
abgesondertes, liturgisches Wort, das sich nicht auf die Bedingungen

der Welt und der Zeit bezieht. Damit entsteht eine kirchliche
Sprache, die krank, sklerotisch, gespenstisch ist. So wünschen wir
der Kirche etwas vom Mut des Künstlers zu einer neuen Zukunft.

Wir haben die Aufgabe des Schriftstellers in der sekundären Welt
umschrieben. Weil es, wie gesagt, um einen Ausgleich zwischen
Primär- und Sekundärwelt geht, muß nun noch eine kurze Ergänzung

formuliert werden. Der Typus des Künstlers existiert grund-



42 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

legend von diesem Ausgleich her. Das Schöpferische hat ja seine

Verwurzelung in den Tiefenschichten der Primärwelt, im Unbewußten,

im Archetypischen. Kunst lebt von diesen Schichten oder sie

lebt überhaupt nicht. Es gibt heute schriftstellerische Kunst, die
das bewußt zeigt. Es gibt Werke des Schriftstellers, die auffallende
Parallele sind zu Aussagen in Assoziationsreihen in der Psychoanalyse.

Man denke an das Beispiel James Joyce. Es gibt auch
Werke, die besonders die Jungschule gern analysiert, weil sie so
deutlich die Archetypenlehre oder die Animus-Anima-Probleme
belegen. So lebt der Schriftsteller in den beiden Reichen, im primären
und im sekundären Weltbild. Sein Werk lebt von dieser Spannung
und vom schöpferischen Bestehen dieser Spannung. Darum ist der
Typus des Künstlers heute so wichtig.

4. Ein Problem des personalen Denkens: Die Frau zwischen gestern
und morgen

Im Bereich des Personalen schafft die moderne Gleichberechtigung

von Mann und Erau Situationen, die vom Glauben noch nicht
bewältigt sind. Die Zukunft des Menschen ist nicht mehr vom
Vorangehen des Mannes bestimmt, sondern von mann-weiblicher
Partnerschaft auf allen Gebieten. Was sagt dazu die Theologie?27

Die Bibel enthält weithin ein androzentrisches Weltbild. Sie enthält

auch ein männlich-geprägtes Gottesbild, wobei das Männliche
oder das Väterliche oder das Königliche der Gottheit eher gleichnishafte

als direkte Aussage ist; immerhin der Vergleich wendet nicht
zufällig beinahe immer Bilder aus der männlichen Sphäre an. Dieses
androzentrische Weltbild und das männlich-geprägte Gottesbild
hatte im Blick auf die religiöse Umwelt Israels seinen ganz bestimmten

Sinn und bedeutete für den Glauben Israels eine Hilfe. Die Umwelt

Israels war ja ein Stück weit geprägt von Vorstellungen von
Muttergöttinnen, die Israels Glaube ablehnen mußte. In Reaktion
und Auseinandersetzung mit dieser Umwelt erhält das Welt- und
Gottesbild Israels androzentrische Farben. Der Androzentrismus
wirkte sich zugleich aus in Gesetzen, Sitten und Bräuchen und be-

27 Zum ganzen Problemkreis sind wichtig: H. Ringeling, Die Frau
zwischen gestern und morgen (1962); D. S. Bailey, Mann und Frau im christlichen

Denken (deutsch 1963).



K. Liithi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 43

stimmte die Ordnung der Geschlechter. Ohne daß wir auf Einzelheiten

eintreten können, darf festgehalten werden, daß bestimmte
Zeugnisse über Jesus liier eine Wendung zeigen. In ihnen wird eine
erstaunliche Freiheit Jesu von Sitten, Gesetzen und Bräuchen
angedeutet. Sie sagen: Jesus wendet sich wie selbstverständlich auch an
die Frau. Seine Botschaft ist für alle, die zurückgesetzt waren und
also auch für die Frau, sofern sie zu den Verachteten gehörte. Jesus
kehrte auch bei Frauen ein und ließ sich von ihnen huldigen. Und
neben dem Jüngerkreis scheint es einen Kreis von Frauen gegeben
zu haben, der Jesus folgte. Die Frauen stehen dann in einem
bestimmten Verhältnis zu Kreuz und Auferstehung. So etwa die
Zusammenfassung einiger Zeugniskreise der Evangelien, wobei
selbstverständlich zahlreiche Textprobleme zu erörtern wären. In der Ur-
gemeinde leisten die Frauen offenbar ihren bestimmten Dienst, wobei

freilich das Verhältnis des Paulus zu diesen Fragen in manchem
recht komplex zu sein scheint. Jedenfalls darf festgehalten werden:
es gibt Aussagen, die vor allem eine Freiheit Jesu von der Vorherrschaft

männlich-geprägter Sitten und Gesetze und Bilder andeuten.
Diese Position gibt der Frau mehr Recht als es zeitgenössisch üblich
war.

Wir halten fest : Einige biblische Zeugniskreise enthalten Elemente,
die eine neue Freiheit vom alten Weltbild zeigen. Darum können
wir nicht unkritisch das androzentrische Weltbild übernehmen und
zum Kriterium machen. Diese unkritische Rezeption des androzen-
trischen Weltbildes der Bibel hat bis heute oft Unrecht gegen die
Frau theologisch legitimiert. Es wurden theologisch-ethische
Aussagen formuliert, die von einem Weltbildelement der Bibel bestimmt
waren, das für Altisrael einen Sinn hatte, das aber mit dem Sterben
der Götter durch den christlichen Glauben und dem Säkularismus
zusehends den Sinn verlor. Diese theologisch-ethischen Aussagen
hinderten so die Frau an der echten Freiheit zur Partnerschaft und
an der ihr gemäßen Zukunft.

Heute geht es um die Selbstbestimmung des Glaubens in einer
gewandelten Welt. Dieser durchschaut die zeitbedingten Elemente
der Bibel und wagt die neue Interpretation, d. h. er bezieht das

biblische Zeugnis auf die heutige Existenz und heutige Situationen.
Darum können wir auch nicht mehr nur Bibelstellen zitieren, und
es sind Sitten, Gesetze und Bräuche, die einst eine Hilfe waren,
abgetan ; ihre Repristination könnte nur Unrecht vermehren.



44 K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt

Für das Gespräch über die Frau in der sich wandelnden Welt
ergehen sich deshalb die folgenden Direktiven: Erstens: Auch das

theologische Denken sagt ja zur Gleichberechtigung der Frau auf
allen Gebieten. Es weiß, daß die Zukunft nicht mehr vom Vorangehen

des Mannes bestimmt ist, sondern von der mann-weiblichen
Partnerschaft. Auf diesem Weg in die Zukunft wird die Frau in
Kirche und Welt neue Verantwortungen übernehmen, die ihr bisher
versagt wurden. Mit unserem Ja zur Gleichberechtigung reden wir,
das sei abgrenzend gesagt, nicht einer Gleichmachung der
Geschlechter das Wort. Die Kategorie der Partnerschaft schließt in
sich ein Gegenüber eines Ichs und eines Dus. In diesem Gegenüber
ist die Frau dem Mann nicht einfach gleichgemacht, sonst wäre das
Du bloße Wiederholung des Ichs; Partner sind sich gegenseitig so

unverfügbar, und darin ist die Ungleichheit der Geschlechter
gewahrt. Zweitens: Dieses theologisch begründete Ja zur
Gleichberechtigung der Geschlechter ermöglicht das Gespräch mit der
Soziologie und Psychologie. In diesem Gespräch nimmt der Theologe

zur Kenntnis, daß heute die Redeweise vom «Wesen der Frau»
oder vom «Wesen der Geschlechter» zersetzt wird. Diese Redeweise
will die Frau oft an einen Standort binden, der echte Freiheit für
die Zukunft hindert ; die Redeweise vom «Wesen der Frau» ist unter
Umständen ideologieverdächtig. Darum soll heute nicht mehr vom
«Wesen» von Mann und Frau geredet werden, sondern eher von
ihren Rollen. Rollen sind dynamisch, austauschbar. Von dieser Sicht
von Soziologie und Psychologie her muß sich die Theologie fragen
lassen: Will sie weiter von vorgegebenen Elementen her, etwa von
einem Weltbild oder einem biblischen Brauchtum, das Wesen der
Geschlechter, das Wesen der Frau bestimmen Bedeutet solche

Fixierung nicht die Verweigerung der echten Zukunft? Und: kann
noch legitim vom Vorangehen des Mannes gesprochen werden, und
wäre es im Zusammenhang mit einer Christus-Kirche-Relation,
wenn dieses Vorangehen heute so sehr und mit Recht in Frage
gestellt wird? Jedenfalls dürfen wir aus einer Bildrelation, die ein
altes WeltVerständnis spiegelt, nicht die ontologische Stellung der
Frau heute festlegen. All diese Versuche einer Fixierung müssen
sich heute von der Soziologie her kritische Rückfragen gefallen
lassen, ja sie geraten unter Umständen unter einen Ideologieverdacht.
Darum postulieren wir auch hier das aufgeschlossene Gespräch, etwa
im Sinn der Ethik von Alfred de Quervain, der sagt: «Durch die



K. Lüthi, Glaube im Dialog mit der modernen Welt 45

Konfrontation mit der Soziologie wird die Theologie veranlaßt,
allerlei abzuwerfen, was in einer nenen Situation als Ballast sich
erweist, als Sitte und Tradition, die in einer neuen Situation dem
Menschen nicht hilft, sondern schadet.» Und: «Die Soziologie kritisiert,

was zur Ideologie geworden ist... »28

Die gegebenen Beispiele sind nur kleine Ausschnitte aus einer viel
breiteren Dehatte. Sie geben auch keine Rezepte, sondern nur
experimentelle Antworten auf die Herausforderung unserer Zeit. Und
solche Antworten partizipieren selbstverständlich an den

Bedingungen unserer Zeit, ja es muß unsere Sorge sein, daß die Situationen

und die theologischen Antworten nicht auseinanderfallen. Die
Situationen haben ein Wort mitzureden, sagt Martin Buber. Das
bedeutet aber auch, daß wir schon morgen eine neue Antwort suchen
müssen und die eben gegebene Antwort ungültig sein wird. So waren
alle unsere Überlegungen eben nur Antworten auf dem weiteren
Weg.

Kurt Lüthi, Wien

28 A. de Quervain, Ehe und Haus. Ethik II (1953), S. 18. 25.


	Glaube im Dialog mit der modernen Welt

