
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 1

Artikel: Bubers Auslegung des Liebesgebots : Lev. 19, 8b

Autor: Vriezen, Theodor C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 22 Heft 1 Januar-Februar 1966

Bubers Auslegung des Liebesgebots
Lev. 19,18 b1

Gerade wenn es um einen sehr bekannten Text geht, kann es

wichtig sein, wenn einmal an einer längst feststehenden, unabänderlich

scheinenden Interpretation gerüttelt wird. Auch wenn eine
Neuinterpretation sich nicht als haltbar zeigt, kann sie der Forschung
einen wichtigen Dienst erwiesen haben, weil sie ihr einen Anlaß
gegeben hat, ein traditionell gewordenes Wort auf seinen Inhalt aufs

neue zu prüfen. Zu viel leben wir ja mit Worten, deren genauer
ursprünglicher Sinn uns verloren gegangen ist, manchmal wie Kinder,
die mit Edelsteinen spielen, als wären es Glasperlen oder umgekehrt.
Je schärfer der Angriff, desto mehr zwingt er zu einem neuen
Studium; zumal wenn er von einem Gelehrten kommt, der als Exeget
und Übersetzer einer der Großen der Welt genannt werden darf.

1.

M. Buber hat in seinem bekannten, 1950 in der Schweiz
erschienenen Buch Zwei Glaubensweisen (S. 69) die herkömmliche
Erklärung des bekannten Wortes aus Lev. 19, 18b, das wir alle in
der Übersetzung kennen : «Du sollst deinen Nächstenlieben wie dich
selbst», scharf abgelehnt. Allerdings wird diese Übersetzung schon in
der Septuaginta in Übereinstimmung mit den späteren abendländischen

Übertragungen2 vorausgesetzt in den Worten: <rfcmf]cretç töv
trXriofov trou duç aeauiôv. Hier ist der Sinn des Verses als ein Gebot, den
Nächsten ebenso sehr zu lieben, wie man sich selber liebt, verstanden -
also als ein Gebot der völligen persönlichen Hingabe des Lebens an
Alle, mit denen der Mensch verbunden ist. Buber hat aber nicht
weniger als drei Einwände, indem er sagt: 1. «Das 'wie dich selbst'

1 Um die Anmerkungen erweiterter Vortrag, gehalten vor der
Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Bern am 27. November 1964.

2 Und z. B. auch in der neuesten amerikanischen jüdischen Übersetzung
The Torah. The Five Books of Moses (1962).

1



2 Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

ist nur eine der drei Fehlwiedergaben, die in der Septnaginta wie in
den sonstigen geläufigen Übersetzungen in diesem - im Original aus
drei Wörtern bestehenden3 - Satz aufeinander folgen. Das so

übertragene Wort bezieht sich weder auf das Maß noch auf die Art des

Liebens, als ob man den andern so sehr wie sich selbst oder in solcher
Weise wie sich selbst lieben sollte (der Begriff der Selbstliehe kommt
im A.T. gar nicht vor) ; es bedeutet : dir gleich, und gemeint ist :

verhalte dich darin so, als gelte es dirselber.» 2. «UmeinVerhalten
geht es hier nämlich, nicht um ein Gefühl. Es heißt nicht, man solle

jemanden, sondern man solle 'jemandem' heben. Diese seltsame
Dativ-Konstruktion ist im A.T. nur in diesem Leviticus-Kapitel zu
finden... Das Liebesgefühl zwischen Menschen läßt sich im
allgemeinen seinen (durch den Akkusativ bezeichneten) Gegenstand
nicht vorschreiben, wogegen eine liebreiche Wesenshaltung zu einem
Mitmenschen, einem - durch den Dativ bezeichneten - Empfänger
meiner Hilfe, meines tätigen Wohlwollens, meines persönlichen
Einsatzes für ihn, sich recht wohl gebieten läßt.» 3. «Das von der Sep-

tuaginta mit: 'der Nahe' übersetzte Nomen reca bedeutet alt-
testamentlich zunächst einen, zu dem ich in einer unmittelbaren
und gegenseitigen Beziehung stehe, es überträgt sich auf den
Mitmenschen überhaupt und sodann auf den andern überhaupt. » Buber
stellt damit nachdrücklich in Abrede, daß reca dieselbe Bedeutung
wie Volksgenosse hat, und meint, daß «Volksgenosse» und «Mensch»
«auswechselbar» sind.

Der Inhalt des Wortes ist also nach Buber (S. 70): «Sei liebreich
zugewandt den Menschen, mit denen du je und je auf den Wegen
des Lebens zu schaffen bekommst. » Buber übersetzt selber den Text
in dem Buch der Weisung, das er mit Franz Rosenzweig herausgab :

Liebe deinen Genossen, dir gleich4. Er hat also, trotz seinem Bedenken

gegen das Wort Lieben und gegen den Akkusativ, beides doch in
der Übersetzung stehen lassen, aber meint damit: «sich liebvoll
benehmen gegenüber». Das kamoka gehört nicht zum Verb lieben,
sondern zum Wort Genossen; nicht von der Liebe wird gesagt, daß sie

gleich sein soll wie die, die jeder Mensch von Natur sich selbst
gegenüber hat, sondern es wird gesagt, daß der Genosse dir gleich
ist. Tatsächlich scheidet er das kamoka vom ersten Satz und macht
es zu einem Nebensatz : «der dir gleich ist», oder zu einem selbstän-

3 we'ahabtà lerecakâ kamoka.
4 In der neuesten Auflage: «Halte lieb deinen Genossen, dir gleich.»



Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 3

digen Satz: «er ist dir gleich». In einem Gespräch, das H. Kosmala
und ich zusammen einmal mit Buber in seinem Studierzimmer in
Jerusalem haben durften, trat der letzte Gedanke am stärksten in
den Vordergrund.

Der Text hat bei dieser Auffassung jedes (nach Buber falsche)
Pathos verloren ; er läßt den Gedanken an die Selbsthebe nicht einmal

mehr aufkommen5 (noch weniger also den Gedanken, daß ein
Gebot der Selbstliebe implizit gegeben sein würde, einen auch mir
ganz inakzeptablen Gedanken). Dem gegenüber hat er in dieser
Auslegung an Breite gewonnen: der Nächste würde nicht der
Volksgenosse sein, sondern der Mensch im allgemeinen. Der Inhalt könnte
dann tatsächlich umschrieben werden mit den Worten: «Stehe
liebend in der Welt; du bist aller Menschen Bruder.»

2.

So schön und zeitgemäß diese Wiedergabe auch sein mag, es

bleibt doch die Frage, ob man mit dieser Humanisierung den Text
völlig zu seinem Recht kommen läßt. Was das Wort an Breite
gewonnen hat, scheint es an Kraft und Tiefe verloren zu haben. Das
könnte ein wichtiger Gewinn sein, wenn es richtig wäre. Diese Frage
wollen wir untersuchen und darum den Text 'philologisch und
idiomatisch prüfen auf die Richtigkeit der drei Buberschen Bedenken
hin. Wir fragen also : a) Ist es wahrscheinlich, daß reca hier eine
allgemein menschliche Bedeutung hat? b) Muß man grammatisch und
idiomatisch tatsächlich einen Unterschied machen zwischen 5ahab +
acc., und ''ahab le? c) Soll man kamoka scheiden von dem Verb um
5ahab?

a) Die Bedeutung des Wortes reca wird, meiner Meinung nach,
ohne genügende Begründung von Buber erweitert. Er geht zu leicht
über das Faktum hinweg, daß in der Perikope die Verse 17-18
zusammengehören und eine fünfgliedrige Einheit (vgl. Dillmann)
bilden, in der neben reca die Worte: Bruder (ah), Volksgenosse (camit)
und Sohn deines Volkes (ben cammeka) stehen. Es geht hier deutlich
um diejenigen, mit denen der Israelit in einem Volke zusammen-

5 Nach Buber ist der Begriff der Selbstliebe überhaupt dem A. T. fremd,
aber dies ist angesichts 1. Sam. 18, 1. 3; 20, 17, wo es von Jonathan heißt,
daß er David liebte wie seine Seele (sich selbst), nicht haltbar. Vgl. auch
Deut. 13, 7 (hebr. Text; 6 in den Übersetzungen).



4 Tli. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

gehört, und wohl in dem Jahwe-Volks-Bund. Ein Wort wie
«Mensch» würde in diesem Zusammenhang gar nicht passen. Das
'ani Jahwe, «Ich bin Jahwe», am Ende des Versteiles deutet
unverkennbar auf Jahwe als den Vorderer und Garanten des Wortes.
Auch das Faktum, daß im selben Kapitel (Vs. 33ff.) die Liebe zum
ger, Fremdling, hinzugefügt wird, macht es sicher, daß dieser in den
Versen 17-18 nicht eingeschlossen war. Buber weist auf den nicht
emphatischen Gebrauch solcher Worte wie Volksgenosse und Sohn
deines Volkes; dieser kann doch nicht die ursprüngliche Bedeutung
so ganz verwischt haben, wie Buber es sich vorstellt.

b) Die zweite Frage ist : Gibt es einen Unterschied der Bedeutung
im Hebräischen, wenn die Verbindung 5ahab mit le gebraucht wird,
statt der gewöhnlichen Verbindung von ''ahab mit Akkusativ?
Buber gründet seine Folgerung, daß hier «nicht jemandem, sondern
jemandem» zu lieben geboten sei, auf die «seltsame Dativ-Konstruktion,

die im A.T. nur in diesem Levitikuskapitel zu finden» ist.
Gegen diesen Schluß ist wohl dies und jenes einzuwenden. Es ist
überhaupt die Frage, ob hier von einer Dativ-Konstruktion
gesprochen werden kann.

Wie die Grammatiker und die Konkordanzen zeigen, kommen
mehrere Verben, die gewöhnlich mit Akkusativ konstruiert sind,
dann und wann mit einer Zamed-Verbindung vor (z.B. bahar, vgl.
weiter Gesenius-Kautzsch, Paragraph 117%). Es ist bekannt, daß

spätere Texte unter aramäischem Einfluß das Objekt mit der
Präposition lamed einführen; diese ist also in diesen Fällen gar keine
Dativ-Andeutung.

Dies ist nicht nur im Hebräischen, sondern auch im späteren
Babylonisch-Assyrischen (seit 700 v. Chr.) der Fall, auch dort unter
aramäischem Einfluß6; es gibt nämlich gerade im Zusammenhang
mit den Verben für lieben im Hebräischen und Assyrisch-Babylonischen

interessante Parallelen. Das Äquivalent des hebräischen 'ahab
lautet im Babylonischen rämu7, und dieses Verb steht in derselben
Weise mit Akkusativ oder Präposition wie das hebräische. Rämu

6 Vgl. W. von Soden : Grundriß der akkadischen Grammatik (1952,§ 114e) ;

in neuassyrischen und -babylonischen Texten wird die Präposition ana
{= hebr. lamed) als eine Art. Nota accusativi gebraucht.

7 Man vergleiche dazu W. L. Moran S. J., The Ancient Near Eastern
Background of the Love of God in Deuteronomy : The Cath. Bibl. Quart. 24

(1963), S. 77-87.



Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 5

kommt meistens mit dem Akkusativ vor, vereinzelt mit der
Präposition ana (in den Amarnabriefen auch mit itti)s. Es würde
zu weit in Einzelheiten führen, wollten wir hier alle Beispiele geben ;

doch kann man bei genauer Prüfung nicht auf einen wesentlichen
Bedeutungunterschied zwischen rämu mit Akkusativ oder mit
Präposition schließen (obwohl man das letztere in den Amarnabriefen
einige Male mit etwas anderen Verben übersetzen kann, z. B. mit
begehren oder: es halten mit). Ich beschränke mich auf einige Texte
im Akkadischen, wo derselbe Ausdruck wie in Lev. 19, 18b
vorkommt: einen lieben wie sich selbst, einmal mit der Präposition
und einmal mit dem Akkusativ konstruiert. Diese Wendung ist
unverkennbar gemein alt-orientalisches Gut. Sie wird in altbabylonischen

und jüngeren assyrischenTexten in unterschiedlichemWortlaut
gefunden, teils als rämu lcima ramanka (heben wie dich selber), teils
als rämu kima napistika (lieben wie deine Seele oder dein Leben).

Am wichtigsten ist für uns eine Stelle der von Wiseman
herausgegebenen Vasallen-Verträge Esarhaddons, wo der Ausdruck «einen
lieben wie sich selbst» (seine Seele) im Assyrischen in genau derselben
Konstruktion gebraucht wird wie in Lev. 19, 18 b, nämlich Verb
(lieben) + Präposition + wie dich selber (letzteres geht nur dem Verb
voran)9. Der Text lautet (Z. 266 ff.): ana Assurbanapli... kinapsatkunu
tar'amäni, «(schwört) daß ihr (die Vasallen) Assurbanipal wie eure
Seele (euch selber) lieben werdet». Es kann hier kein Zweifel
bestehen, daß man «wie euch selber» zum Verb ziehen muß, weil es

vor dem Verb steht; auch ist kein Zweifel möglich, daß rämu + ana
«lieben» bedeutet10. Der Text ist übrigens auch darum so interessant,

weil er einen der Verträge darstellt, die um 672 v.Chr. von
Vasallen mit einem Eid beschworen wurden. Es ist nicht nur
wahrscheinlich, daß der König Manasse von Juda bei dieser Zeremonie
der Beschwörung der Verträge anwesend war, sondern auch, daß er
eine Kopie davon, deren Inhalt auf seine Verhältnisse zugeschnitten
war, mit nach Jerusalem gebracht hatte und daß der Text dort
bekannt war (ein Gedanke, den Dr. R. Erankena aus Leiden schon

8 Der Konstruktion des Verbs in den Amarnabriefen braucht hier nicht
weiter verfolgt zu werden, weil so viele Aramäismen und Kananäismen in
diesen Briefen stecken.

9 D. J. Wiseman, The Vassal-Treaties of Esarhaddon (1958).
10 Das ana kommt in diesem spät-assyrischen Text mehrere Male vor,

wo man einen Nota accusativi erwartet hätte.



6 Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

"vorgetragen hat)11. Was die Bedeutung dieser Rede von der Liebe
zu dem König wie zu sich selber betrifft, so wird man nicht weit von
der Wahrheit sein, wenn man an eine Zeile am Anfang derselben

Spalte denkt (Z. 229-231), wo die Vasallen schwören: «daß sie kämpfen

und sterben werden für Assurbanipal». Also die Pflicht und Ehre
der Vasallen ist es, ihr Leben als Opfer für den König zu geben. In
dem Eid ist die Treue bis in den Tod enthalten. Der Bundesgenosse
identifiziert die Sache und das Leben des Königs mit seiner Sache,
mit seinem Leben. Der Vasalleneid fordert den persönlichen Einsatz
in völliger Treue und Hingabe. Im offiziellen Bundesverhältnis bei
den Assyrern ging es somit um mehr als um «liebreich den Menschen

zugewandt sein», so wie Buber das Wort umschreibt (S. 70).
Man kann bei diesem «Lieben» auch an das Verhältnis denken,

das im Gilgames-Epos zwischen Gilgames und Enkidu beschrieben
wird. Zu dem letzteren sagt die Dirne am Anfang des Epos, daß er
in der Stadt einen finden wird, den er «lieben wird wie sich selber»

(ta - fram-su lcima] ramanka), mit der wahrscheinlich richtigen
Ergänzung Thompsons12; Enkidu wurde denn auch der
unzertrennliche Genosse (ibru hebr. haber) des Gilgames und stirbt
im Kampf an seiner Seite13.

Diese Geschichte ruft das Klagelied Davids über Saul und Jonathan

ins Gedächtnis, in dem David Jonathans Liebe «köstlicher»
nannte «als Frauenhebe». Diese Worte sind eingegeben durch die

Erinnerung an die Liebe und Treue des Sohnes Sauls, der vom
Schriftsteller der Bücher Samuel nicht weniger als dreimal
charakterisiert wird mit den Worten, daß er David «liebte wie sich selber»

(siehe oben A. 5). Man sieht, daß es bei der Liebe zu einem Waffenbruder

oder Verbündeten auch um gefühlsmäßige (wenn auch
andersartig als die zwischen Mann und Frau) Liebe gehen kann. Wenn

11 R. Frankena, The Vassal Treaties of Esharddon and the Dating of
Deuteronomy: Oud Test. Stud. 14 (1965), S. 122-154. — Ein verwandter
Text, auf den mich R. Frankena aufmerksam macht, findet sich in J. Laessae,
The Shemshara Tablets (1959), S. 81, Z. 57 f. In einem Brief wird dort von
einem Fürsten gesagt, daß er seinen Verbündeten im Stiche gelassen hat,
obwohl er ein Bündnis mit ihm geschlossen hatte... «und er seinen Herrn
liebte wie sich selber» (u satu belsu kima napistisu iramusu). Das Verb hat
hier den Akkusativ bei sich.

12 R. C. Thompson, The Epic of Gilgamésh (1930), II, II, 21.
13 Das Verb ist hier wie im alten Shemshara-Text (A. 11) mit dem Akkusativ

konstruiert.



Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 7

auch dieses Gefühlsmäßige in dem Verhältnis von Helden sicher
deutlicher hervortritt als in dem von Vasallen und Fürst, die durch
einen Vertrag verbunden sind, wird doch auch derjenige, der einen
Bund stiftet, eine aufrichtige Freundschaft, Ergebenheit und
Hingabe bei seinen Vasallen vorausgesetzt haben. Es ist also nicht
außergewöhnlich, daß in den Texten dafür das Wort «lieben»
gebraucht wird.

Der Einwand Bubers, daß Liebe nicht geboten werden kann, weil
sie ein Gefühl einschließt, entspricht mehr dem modernen Lebensgefühl

und Wortgebrauch als dem des orientalischen Altertums.
c) Mit diesen Hinweisen ist also schon die dritte Frage entschieden,

und es ist mehr als wahrscheinlich geworden, daß es auch in
Lev. 19, 18b, wie in der altorientalischen Literatur, um eine Forderung

der Liebe wie gegenüber sich selber geht. Es scheint mir kein
Zweifel möglich. Überdies ist die Konstruktion des Satzes im Sinne
Bubers, wonach das kamoka tatsächlich für sich steht, syntaktisch
kaum möglich, jedenfalls äußerst hart. Es kann denn auch bei der
alten Übersetzung, wie sie schon von der Septuaginta gegeben wurde,

bleiben.
In der Auslegung von Lev. 19, 18b kann man also Buber meiner

Meinung nach nicht folgen. Er hat bei seiner Humanisierung des

Textes mehr aus seinen eigenen Vorstellungen heraus als auf Grund
des Wortlautes des Textes exegisiert. Ich schließe micht darum
mutatis mutandis der Kritik von Gerhard Scholem, dem Jerusalemer

Kollegen Bubers, an, die er an dessen Deutung des Chassidis-

mus geübt hat und die er am Schluß so zusammenfaßt14: «Die
Verdienste Bubers in seiner Präsentation chassidischer Legenden und
Worte sind in der Tat groß. Im weiten Umfang wird sie die Zeitprobe
bestehen... Die geistige Botschaft aber, die er in diesen Schriften
hineingelesen hat, ist allzu tief an Annahmen gebunden, die aus
seiner eigenen Philosophie des [religiösen Anarchismus und]18
Existentialismus stammen und keine Wurzel in den Texten selber
haben. » Historisch ist die Exegese vonBuber nicht immer zuverlässig ;

das gilt auch von seiner Auslegung unseres Textes. Sie sieht mehr aus
wie eine modern-jüdische Predigt als wie eine wissenschaftliche
Exegese.

14 G. Scholem, Neue Zürcher Zeitung, 20. u. 27. Mai 1962.
15 Diese Worte mögen für die Rechnung Scholems stehen (A. 14).



8 Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

3.

Die Untersuchung nach dem Sinn von Lev. 19, 18b hat unseren
Gesichtskreis nicht nur philologisch18, sondern auch kulturell
erweitert; wir sind bei dem altbabylonischen Epos und neuassyrischen

politischen Texten angelangt. Es wurde uns klar, daß die

Forderung, einen zu lieben wie sich selber, schon in der altorientalischen

Welt tiefe Wurzeln hat. Sie ist nicht ohne weiteres im luftleeren
Raum entstanden. Im alten Orient hat es schon den Gedanken der
restlosen Verantwortung anderen gegenüber, der völligen Verbundenheit

des einen Menschen mit dem anderen gegeben; er wurde
jedenfalls in bestimmten Lagen, wie in dem Verhältnis von
Verbündeten und Helden, früh und spät als höchste Tugend vorausgesetzt,

und konnte gesetzlich festgelegt werden.
Inwiefern hängt das biblische Wort von Lev. 19, 18b damit

zusammen und wieiveit gehen seine Wurzeln zurück? Wie hat man sich
das Verhältnis zwischen dem biblischen Gebot und seinem Hintergrund

in der altsemitischen Welt zu denken
J. Pedersen will das Gebot der Liebe zurückführen auf «das

Gemeinschaftsgefühl, das seinem innersten Wesen nach ein Sippengefühl

sein muß»; das Gebot der Liebe sei keine «dogmatische
Erfindung, sondern ein direkter Ausdruck des Charakters der Seele

und des Organismus von Familie und Volk».17 Individuum und
Gemeinschaft stehen in einem solchen lebendigen wechselseitigen
Verhältnis, daß sie nicht ohne einander, nicht ohne Liebe zueinander
existieren können. Hat er darin Recht? Ist das Gebot also nichts
weiteres als eine Wiederholung einer sozialen Lebensregel, aus der
alten primitiven Welt, in der man noch kommunal lebte? Früher,
bevor ich die Formel aus den Vasallenverträgen kannte, habe ich
gegenüber Pedersen die Meinung verteidigt, daß die Formulierung
der restlosen Bruderhebe, wie sie in Lev. 19, 18b gefunden wird,
allein auf Grund der Erkenntnis der Unbedingtheit der Gemeinschaft
zwischen Gott und Mensch in der Geschichte entstehen konnte,
m.a.W. nur in der israelitischen Welt aufkommen konnte18. Da es

16 Sie hat uns auch gezeigt, daß der Text, philologisch gesehen, zu der
Zeit des 7. oder 6. Jahrhunderts gehört, was eine alte literarisch-kritische
Hypothese bestätigt.

17 J. Pedersen, Israel I-II (1926), S. 309.
18 Th. C. Vriezen, Theologie des A. T. in Grundzügen (1956), S. 279.



Th. C. Vriezen, Buhers Auslegung des Liebesgebots 9

sich nun aber gezeigt hat, daß die altorientalische Welt die
unbedingte Liebe einem anderen gegenüber als Forderung auch schon

gekannt hat, kann der Einwand, jedenfalls in dieser Form, nicht
vertreten werden. Ist also doch in dem höchsten Liebesgebot des

A.T. nur die althergebrachte Sippenmoral am Worte? Wie steht es

also um das Verhältnis zwischen der Sippengemeinschaft, der Liehe
der Verbündeten bis in den Tod und der Nächstenliebe, wie sie in
Lev. 19 gelehrt wird? Wir können nur ganz kurz mehr auf diese

Frage eingehen.
Eine Beziehung zu den Forderungen der assyrischen Verträge

scheint unverkennbar. Die Beziehung zu den alten Sippenregeln ist
viel weniger deutlich und viel mehr hypothetisch ; sie gründet nicht
auf Texte, sondern auf ethnologische Konstruktionen. Daß Lev. 19,
18 b unmittelbar mit den alten Sippenverhältnissen zusammenhängen

würde, meine ich nach wie vor leugnen zu müssen. Diese

Auffassung ist nicht nur zu wenig differenziert, sondern geht wohl
zu sehr von einem Idealbild des Sippenlebens aus. Kann man
annehmen, daß in der alten Zeit, als die hebräischen Stämme noch in
Sippenverhältnissen lebten, sie sich schon einer solch allgemeinen
Formel bedient haben würden; waren die Alten sich nicht vielmehr
nur sehr bestimmter persönlicher Verpflichtungen den Angehörigen
gegenüber bewußt? Die Auffassung Pedersens rechnet auch nicht
genügend mit den Unterschieden, die es zwischen dem Leben in der
Sippe und in dem späteren Volke gegeben hat, und mit dem schweren

Streit, der im Volksleben der Königszeit geführt werden mußte,
um wenigstens noch etwas vom Gedanken des Gemeinschaftsbandes
im Volk zu behalten. Man vergleiche dazu z.B. die Klage des Micha
(Kap. 7). Wenn das Gebot tatsächlich aus der Sippenmoral erklärt
werden sollte, würde es doch nur als mit Mühe und Not
zurückgewonnen betrachtet werden müssen. Außerdem: ist Lev. 19, 18b
wohl allein aus dem sozialen Strukturbild der alten Sippe zu
erklären? Hat denn der Schluß des Verses, die Worte: 'ani Jahwe,
nichts zu sagen? Zeigt dieser nicht überaus deutlich, daß der
Schriftsteller dieses Teiles des Gesetzes theologisch denkt Pedersen
hat mit seinem Einspruch gegen eine «dogmatische» Interpretation
dieses Element jedenfalls vernachlässigt.

Überdies hat die Aussage von Lev. 19, 18 b und ihrem Kontext
(schon sprachlich) so deutliche Verbindungen mit den staatsrechtlichen

Forderungen der nunmehr bekannten akkadischen Verträge,



10 Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

daß es berechtigt scheint, diese und nicht die zeitlich so viel ferner
liegenden Sippenverhältnisse als Hintergrund der Worte von Lev. 19

anzunehmen. Der Text von Lev. 19, der immer wieder nach einer
kurzen Reihe von Satzungen die Worte : ani Jahwe, Ich bin Jahwe,
wiederholt, weist in die Richtung des Bundesgedankens. Auch der
weitere Zusammenhang, in dem das Kapitel steht, zeigt auf den
Bund hin (Kap. 26). Jahwe, der die Satzungen feststellt und schützt,
ist ja der Gott des Bundes.

Lev. 19, 17-18 bieten nicht sosehr eine Rekapitulation der alten
sozialen Lebensordnungen, als vielmehr eine neue Fassung der
Verhältnisse der Mitglieder des Gottesbundesvolkes Israel untereinander.

Diese von Jahwe («Ich bin der Herr») neu gegebene Lebensregel

legt einen starken Nachdruck auf die Allgemeinheit der
Bruderschaft des ganzen Volkes, auf die Forderung, daß die brüderlichen
Verhältnisse eine Sache des Herzens sein sollen («du sollst deinen
Bruder in deinem Herzen nicht hassen») und auf die Unbedingtheit
der Hingabe des einen Menschen an den anderen («sondern deinen
Nächsten lieben wie dich selbst»). Die Forderungen, die, eine nach
der anderen, mutatis nutandis auch in den politischen Verträgen
vorkommen, sind in Lev. in einem ganz neuen Kontext gestellt. Sie

wurden aus ihrem politisch-juridischen Zusammenhang gerissen
und im levitischen Gesetz tatsächlich in einen neuen theologischen
(«dogmatischen») Zusammenhang gestellt, so daß um Gottes
(Jahwes) Willen ganz allgemein dem Einzelnen jedem Volksgenossen

gegenüber die höchsten gegenseitigen Verpflichtungen aufgelegt

wurden. Die Worte gelten nicht nur dem einen Helden in seinem
Verhältnis zum anderen oder einem Fürsten dem König gegenüber,
sondern auch dem Reichen gegenüber dem Armen und dem Großen
dem Unbekannten gegenüber. Unter göttlicher Vormundschaft wurden

die tiefsten und ernstesten juridischen Forderungen des politischen

Zusammenlebens der orientalischen Welt zum sittlich-sozialen
und -religiösen Grundgesetz des Volks- und des persönlichen Lebens

in Israel überhaupt.
Diese Verschlingung von göttlichen und irdischen, spezifisch

israelitischen und nicht-israelitischen Motiven könnte man ein klassisches

Beispiel des ganzen alttestamentlichen Geistes nennen. Der
Text sagt also nicht : Sei liebreich allen Menschen, deinen Brüdern,
gegenüber; sondern: Jahwe, der Herr des Bundes mit Israel, fordert
jeden Bundesgenossen auf, sich mit dem Los jedes seiner Brüder zu



Th. G. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 11

identifizieren. Die Verneinung des theologischen Bundesgedankens
bei Pedersen und das Außerachtlassen desselben bei Buber sind
wahrscheinlich der Hauptgrund für ihre so ganz anderen und meiner

Meinung nach nicht befriedigenden Interpretationsversuche.
Es ist nicht von ungefähr, daß im Neuen Testament, wie im Judentum,

die Bundesregel von Lev. 19, 18b als höchstes oder
nächsthöchstes Gebot Gottes gewürdigt wurde. Wenn dennoch im N.T.
diese Regel in Jesu Wort (Matth. 5, 43ff.): «Ihr habt gehört, daß

gesagt ist: 'Du sollst deinen Nächsten lieben' und deinen Feind
hassen. Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde... damit ihr Söhne

eures Vaters in dem Himmel seid», überboten wird, ist das nicht
geschehen, um die Nächstenliebe zu leugnen oder um die Bedeutung
des Wortes zu verringern, auch nicht um das Liebesgebot humanisierend

zu erweitern, sondern um die Gotteshebe, «die die Sonne

aufgehen läßt über Böse und Gute, und es regnen läßt über Gerechte
und Ungerechte», als die wahre Liebe zu ehren. Hier ist auch das
Selbst außer acht gelassen19. In diesem Wort ist die letzte Verbindung

mit der Sippe und ihren sozialen Ordnungen sowie mit Staat
und politischen Gesetzen durchschnitten und die wahre Liebe nur
in Gott gegründet.

Theodor C. Vriezen, Utrecht

19 Anders als in Matth. 22, 39; Mark. 12, 31.


	Bubers Auslegung des Liebesgebots : Lev. 19, 8b

