Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 1

Artikel: Bubers Auslegung des Liebesgebots : Lev. 19, 8b
Autor: Vriezen, Theodor C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 22 Heft 1 Januar—Februar 1966

Bubers Auslegung des Liebesgebots
Lev. 19, 18b*

Gerade wenn es um einen sehr bekannten Text geht, kann es
wichtig sein, wenn einmal an einer lingst feststehenden, unabéander-
lich scheinenden Interpretation geriittelt wird. Auch wenn eine Neu-
interpretation sich nicht als haltbar zeigt, kann sie der Forschung
einen wichtigen Dienst erwiesen haben, weil sie ihr einen Anlal3
gegeben hat, ein traditionell gewordenes Wort auf seinen Inhalt aufs
neue zu priifen. Zu viel leben wir ja mit Worten, deren genauer ur-
spriinglicher Sinn uns verloren gegangen ist, manchmal wie Kinder,
die mit Edelsteinen spielen, als wiren es Glasperlen oder umgekehrt.
Je schérfer der Angriff, desto mehr zwingt er zu einem neuen Stu-
dium; zumal wenn er von einem Gelehrten kommt, der als Exeget
und Ubersetzer einer der GroBen der Welt genannt werden darf.

1.

M. Buber hat in seinem bekannten, 1950 in der Schweiz er-
schienenen Buch Zwei Glaubensweisen (S. 69) die herkémmliche
Erkldrung des bekannten Wortes aus Lev. 19, 180, das wir alle in
der Ubersetzung kennen : « Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich
selbst», scharf abgelehnt. Allerdings wird diese Ubersetzung schon in
der Septuaginta in Ubereinstimmung mit den spéteren abendlandi-
schen Ubertragungen? vorausgesetzt in den Worten: dyamjoeg tov
mAnoiov oov wg ogeautdv. Hier ist der Sinn des Verses als ein Gebot, den
Nichsten ebenso sehr zu lieben, wie man sich selber liebt, verstanden —
also als ein Gebot der vélligen personlichen Hingabe des Lebens an
Alle, mit denen der Mensch verbunden ist. Buber hat aber nicht
weniger als drei Einwénde, indem er sagt: 1. «Das ‘wie dich selbst’

1 Um die Anmerkungen erweiterter Vortrag, gehalten vor der Evan-
gelisch-theologischen Fakultét der Universitdt Bern am 27. November 1964.

2 Und z. B. auch in der neuesten amerikanischen jiidischen Ubersetzung
The Torah. The Five Books of Moses (1962).

1



2 Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

ist nur eine der drei Fehlwiedergaben, die in der Septuaginta wie in
den sonstigen gelidufigen Ubersetzungen in diesem — im Original aus
drei Wortern bestehenden?® — Satz aufeinander folgen. Das so iiber-
tragene Wort bezieht sich weder auf das Mall noch auf die Art des
Liebens, als ob man den andern so sehr wie sich selbst oder in solcher
Weise wie sich selbst lieben sollte (der Begriff der Selbstliebe kommt
im A.T. gar nicht vor); es bedeutet: dir gleich, und gemeint ist:
verhalte dich darin so, als gelte es dirselber.» 2. « Umein Verhalten
geht es hier ndmlich, nicht um ein Gefiihl. Es heilt nicht, man solle
jemanden, sondern man solle ‘jemandem’ lieben. Diese seltsame
Dativ-Konstruktion ist im A.T. nur in diesem Leviticus-Kapitel zu
finden... Das Liebesgefiihl zwischen Menschen ld8t sich im allge-
meinen seinen (durch den Akkusativ bezeichneten) Gegenstand
nicht vorschreiben, wogegen eine liebreiche Wesenshaltung zu einem
Mitmenschen, einem — durch den Dativ bezeichneten — Empfinger
meiner Hilfe, meines titigen Wohlwollens, meines personlichen Ein-
satzes fir ihn, sich recht wohl gebieten 140t.» 3. «Das von der Sep-
tuaginta mit: ‘der Nahe’ {ibersetzte Nomen reca bedeutet alt-
testamentlich zunéchst einen, zu dem ich in einer unmittelbaren
und gegenseitigen Beziehung stehe, es tibertrigt sich auf den Mit-
menschen iiberhaupt und sodann auf den andern iiberhaupt.» Buber
stellt damit nachdriicklich in Abrede, daBl reca dieselbe Bedeutung
wie Volksgenosse hat, und meint, dafl «Volksgenosse» und «Mensch»
«auswechselbar» sind.

Der Inhalt des Wortes ist also nach Buber (S. 70): «Sei liebreich
zugewandt den Menschen, mit denen du je und je auf den Wegen
des Lebens zu schaffen bekommst.» Buber iibersetzt selber den Text
in dem Buch der Weisung, das er mit Franz Rosenzweig herausgab :
Liebe deinen Genossen, dir gleich . Er hat also, trotz seinem Bedenken
gegen das Wort Lieben und gegen den Akkusativ, beides doch in
der Ubersetzung stehen lassen, aber meint damit: «sich liebvoll be-
nehmen gegeniiber». Das kamoka gehort nicht zum Verb lieben, son-
dern zum Wort Genossen ; nicht von der Liebe wird gesagt, dal sie
gleich sein soll wie die, die jeder Mensch von Natur sich selbst
gegeniiber hat, sondern es wird gesagt, dall der Genosse dir gleich
ist. Tatsédchlich scheidet er das kamoka vom ersten Satz und macht
es zu einem Nebensatz: «der dir gleich ist», oder zu einem selbstéan-

8 weahabtd lerecakd kamdka.

4 In der neuesten Auflage: « Halte lieb deinen Genossen, dir gleich.»



Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 3

digen Satz: «er ist dir gleich». In einem Gespréich, das H. Kosmala
und ich zusammen einmal mit Buber in seinem Studierzimmer in
Jerusalem haben durften, trat der letzte Gedanke am. stirksten in
den Vordergrund.

Der Text hat bei dieser Auffassung jedes (nach Buber falsche)
Pathos verloren; er lafit den Gedanken an die Selbstliebe nicht ein-
mal mehr aufkommen?® (noch weniger also den Gedanken, dal} ein
Gebot der Selbstliebe implizit gegeben sein wiirde, einen auch mir
ganz inakzeptablen Gedanken). Dem gegeniiber hat er in dieser Aus-
legung an Breite gewonnen: der Néchste wiirde nicht der Volks-
genosse sein, sondern der Mensch im allgemeinen. Der Inhalt konnte
dann tatsichlich umschrieben werden mit den Worten: «Stehe
liebend in der Welt; du bist aller Menschen Bruder.»

2.

So schon und zeitgemdlBl diese Wiedergabe auch sein mag, es
bleibt doch die Frage, ob man mit dieser Humanisierung den Text
vollig zu seinem Recht kommen 146t. Was das Wort an Breite ge-
wonnen hat, scheint es an Kraft und Tiefe verloren zu haben. Das
konnte ein wichtiger Gewinn sein, wenn es richtig wire. Diese Frage
wollen wir untersuchen und darum den Text philologisch und idio-
matisch priifen auf die Richtigkeit der drei Buberschen Bedenken
hin. Wir fragen also: a) Ist es wahrscheinlich, daf3 reca hier eine all-
gemein menschliche Bedeutung hat? b) Mufl man grammatisch und
idiomatisch tatsidchlich einen Unterschied machen zwischen *ahab +
acc., und, >ahab le? ¢) Soll man kamoka scheiden von dem Verbum
ahab?

a) Die Bedeutung des Wortes reta wird, meiner Meinung nach,
ohne geniigende Begriindung von Buber erweitert. Er geht zu leicht
iiber das Faktum hinweg, daf} in der Perikope die Verse 17-18 zu-
sammengehoren und eine fiinfgliedrige Einheit (vgl. Dillmann) bil-
den, in der neben reca die Worte: Bruder (ah), Volksgenosse (camit)
und Sohn deines Volkes (ben cammeka) stehen. Es geht hier deutlich
um diejenigen, mit denen der Israelit in einem Volke zusammen-

5 Nach Buber ist der Begriff der Selbstliebe tiberhaupt dem A. T. fremd,
aber dies ist angesichts 1. Sam. 18, 1. 3; 20, 17, wo es von Jonathan heil3t,
daBl er David liebte wie seine Seele (sich selbst), nicht haltbar. Vgl. auch
Deut. 13, 7 (hebr. Text; 6 in den Ubersetzungen).



4 Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

gehért, und wohl in dem Jahwe-Volks-Bund. Ein Wort wie
«Mensch» wiirde in diesem Zusammenhang gar nicht passen. Das
>ant Jahwe, «Ich bin Jahwe», am Ende des Versteiles deutet unver-
kennbar auf Jahwe als den Forderer und Garanten des Wortes.
Auch das Faktum, dafl im selben Kapitel (Vs. 331f.) die Liebe zum
ger, Fremdling, hinzugefiigt wird, macht es sicher, daf} dieser in den
Versen 17-18 nicht eingeschlossen war. Buber weist auf den nicht
emphatischen Gebrauch solcher Worte wie Volksgenosse und Sohn
deines Volkes; dieser kann doch nicht die urspriingliche Bedeutung
so ganz verwischt haben, wie Buber es sich vorstellt.

b) Die zweite Frage ist: Gibt es einen Unterschied der Bedeutung
im Hebraischen, wenn die Verbindung *ahab mit le gebraucht wird,
statt der gewohnlichen Verbindung von ’ehab mit Akkusativ?
Buber griindet seine Folgerung, dafl hier ¢nicht jemanden, sondern
jemandem» zu lieben geboten sei, auf die «seltsame Dativ-Konstruk-
tion, die im A.T. nur in diesem Levitikuskapitel zu finden» ist.
Gegen diesen Schlul} ist wohl dies und jenes einzuwenden. Es ist
iiberhaupt die Frage, ob hier von einer Dativ-Konstruktion ge-
sprochen werden kann.

Wie die Grammatiker und die Konkordanzen zeigen, kommen
mehrere Verben, die gewohnlich mit Akkusativ konstruiert sind,
dann und wann mit einer lamed-Verbindung vor (z.B. bahar, vgl.
weiter Gesenius-Kautzsch, Paragraph 117z). Es ist bekannt, daf}
spatere Texte unter araméischem Einflull das Objekt mit der Pra-
position lamed einfiithren; diese ist also in diesen Fillen gar keine
Dativ-Andeutung.

Dies ist nicht nur im Hebrédischen, sondern auch im spéteren
Babylonisch-Assyrischen (seit 700 v. Chr.) der Fall, auch dort unter
aramdischem EinfluB3¢; es gibt nidmlich gerade im Zusammenhang
mit den Verben fiir lieben im Hebriischen und Assyrisch-Babyloni-
schen interessante Parallelen. Das Aquivalent des hebriischen *ahab
lautet im Babylonischen r@mu’, und dieses Verb steht in derselben
Weise mitt Akkusativ oder Priposition wie das hebriische. Ramu

8 Vgl. W. von Soden: Grundri3 der akkadischen Grammatik (1952,§ 114¢);
in neuassyrischen und -babylonischen Texten wird die Préposition ana
(= hebr. lamed) als eine Art Nota accusativi gebraucht.

7 Man vergleiche dazu W. L. Moran S. J., The Ancient Near Eastern
Background of the Love of God in Deuteronomy: The Cath. Bibl. Quart. 24
(1963), S. T7-87.



Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 5

kommt meistens mit dem Akkusativ vor, vereinzelt mit der
Priaposition ana (in den Amarnabriefen auch mit i#:)8. Es wiirde
zu weit in Einzelheiten fithren, wollten wir hier alle Beispiele geben;
doch kann man bei genauer Priifung nicht auf einen wesentlichen
Bedeutungunterschied zwischen r@mu mit Akkusativ oder mit Pra-
position schlieBen (obwohl man das letztere in den Amarnabriefen
einige Male mit etwas anderen Verben iibersetzen kann, z. B. mit
begehren oder: es halten mit). Ich beschranke mich auf einige Texte
im Akkadischen, wo derselbe Ausdruck wie in Lev. 19, 18b vor-
kommt: einen lieben wie sich selbst, einmal mit der Prédposition
und einmal mit dem Akkusativ konstruiert. Diese Wendung ist
unverkennbar gemein alt-orientalisches Gut. Sie wird in altbabyloni-
schen und jiingeren assyrischenTexten in unterschiedlichem Wortlaut
gefunden, teils als r@amu kima ramanka (lieben wie dich selber), teils
als ramu kima napistika (lieben wie deine Seele oder dein Leben).

Am wichtigsten ist fiir uns eine Stelle der von Wiseman heraus-
gegebenen Vasallen-Vertriage Esarhaddons, wo der Ausdruck «einen
lieben wie sich selbst» (seine Seele) im Assyrischen in genau derselben
Konstruktion gebraucht wird wie in Lev. 19, 18b, ndmlich Verb (lie-
ben) + Préiposition + wie dich selber (letzteres geht nur dem Verb vor-
an)? Der Text lautet (Z. 2661f.): ana Assurbanaple ... ki napsatkunw
tar’amans, «(schwort) da3 ihr (die Vasallen) Assurbanipal wie eure
Seele (euch selber) lieben werdet». Es kann hier kein Zweifel be-
stehen, dall man «wie euch selber» zum Verb ziehen mufB}, weil es
vor dem Verb steht; auch ist kein Zweifel moglich, dal ramu + ana
«lieben» bedeutet®. Der Text ist {ibrigens auch darum so interes-
sant, weil er einen der Vertrige darstellt, die um 672 v.Chr. von Va-
sallen mit einem Kid beschworen wurden. Es ist nicht nur wahr-
scheinlich, daf3 der Konig Manasse von Juda bei dieser Zeremonie
der Beschworung der Vertrige anwesend war, sondern auch, dal3 er
eine Kopie davon, deren Inhalt auf seine Verhéltnisse zugeschnitten
war, mit nach Jerusalem gebracht hatte und dal3 der Text dort be-
kannt war (ein Gedanke, den Dr. R. Frankena aus Leiden schon

8 Der Konstruktion des Verbs in den Amarnabriefen braucht hier nicht
weiter verfolgt zu werden, weil so viele Araméiismen und Kanandismen in
diesen Briefen stecken.

? D. J. Wiseman, The Vassal-Treaties of Esarhaddon (1958).

10 Das ana kommt in diesem spét-assyrischen Text mehrere Male vor,
wo man einen Nota accusativi erwartet hitte.



6 Th. C. Vriezen, Bubers Auslequng des Liebesgebots

vorgetragen hat)!!. Was die Bedeutung dieser Rede von der Liebe
zu dem Konig wie zu sich selber betrifft, so wird man nicht weit von
der Wahrheit sein, wenn man an eine Zeile am Anfang derselben
Spalte denkt (Z. 229-231), wo die Vasallen schworen: «daf sie kdmp-
fen und sterben werden fiir Assurbanipal». Also die Pflicht und Ehre
der Vasallen ist es, ihr Leben als Opfer fir den Konig zu geben. In
dem Eid ist die Treue bis in den Tod enthalten. Der Bundesgenosse
identifiziert die Sache und das Leben des Ko6nigs mit seiner Sache,
mit seinem Leben. Der Vasalleneid fordert den personlichen Einsatz
in volliger Treue und Hingabe. Im offiziellen Bundesverhéltnis bei
den Assyrern ging es somit um mehr als um «liebreich den Menschen
zugewandt sein», so wie Buber das Wort umschreibt (S. 70).

Man kann bei diesem «Lieben» auch an das Verhaltnis denken,
das im Gilgames-Epos zwischen Gilgames und Enkidu beschrieben
wird. Zu dem letzteren sagt die Dirne am Anfang des Epos, dal} er
in der Stadt einen finden wird, den er «lieben wird wie sich selber»
(ta — [ram-$u kima] ramanka), mit der wahrscheinlich richtigen
Erginzung Thompsons!?; Enkidu wurde denn auch der unzer-
trennliche Genosse (ibru = hebr. haber) des Gilgames und stirbt
im Kampf an seiner Seite!s.

Diese Geschichte ruft das Klagelied Davids iiber Saul und Jona-
than ins Gedédchtnis, in dem David Jonathans Liebe «kostlicher»
nannte «als Frauenliebe». Diese Worte sind eingegeben durch die
Erinnerung an die Liebe und Treue des Sohnes Sauls, der vom
Schriftsteller der Biicher Samuel nicht weniger als dreimal charak-
terisiert wird mit den Worten, dall er David «liebte wie sich selber»
(siehe oben A. 5). Man sieht, daf3 es bei der Liebe zu einem Waffen-
bruder oder Verbiindeten auch um gefiithlsméfBige (wenn auch an-
dersartig als die zwischen Mann und Frau) Liebe gehen kann. Wenn

11 R. Frankena, The Vassal Treaties of Esharddon and the Dating of
Deuteronomy: Oud Test. Stud. 14 (1965), S. 122-154. — Ein verwandter
Text, auf den mich R. Frankena aufmerksam macht, findet sich in J. Laessoe,
The Shemshara Tablets (1959), S. 81, Z. 57f. In einem Brief wird dort von
einem Fursten gesagt, dal er seinen Verbiindeten im Stiche gelassen hat,
obwohl er ein Bilindnis mit ihm geschlossen hatte... «<und er seinen Herrn
liebte wie sich selber» (w Satu belsu kima napistisu iramusu). Das Verb hat
hier den Akkusativ bei sich.

12 R. C. Thompson, The Epic of Gilgamésh (1930), IT, IT, 21.

13 Das Verb ist hier wie im alten Shemshara-Text (A. 11) mit dem Akku-
sativ konstruiert.



Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 7

auch dieses GefithlsméBige in dem Verhiltnis von Helden sicher
deutlicher hervortritt als in dem von Vasallen und Fiirst, die durch
einen Vertrag verbunden sind, wird doch auch derjenige, der einen
Bund stiftet, eine aufrichtige Freundschaft, Ergebenheit und Hin-
gabe bei seinen Vasallen vorausgesetzt haben. Ks ist also nicht
aullergewohnlich, dafl in den Texten dafiir das Wort «lieben» ge-
braucht wird.

Der Einwand Bubers, dal} Liebe nicht geboten werden kann, weil
sie ein Gefiihl einschliet, entspricht mehr dem modernen Lebens-
gefiihl und Wortgebrauch als dem des orientalischen Altertums.

¢) Mit diesen Hinweisen ist also schon die dritte Frage entschie-
den, und es ist mehr als wahrscheinlich geworden, dall es auch in
Lev. 19, 18b, wie in der altorientalischen Literatur, um eine Forde-
rung der Liebe wie gegeniiber sich selber geht. Es scheint mir kein
Zweifel moglich. Uberdies ist die Konstruktion des Satzes im Sinne
Bubers, wonach das kamoka tatsichlich fiir sich steht, syntaktisch
kaum méoglich, jedenfalls duBerst hart. Es kann denn auch bei der
alten Ubersetzung, wie sie schon von der Septuaginta gegeben wur-
de, bleiben.

In der Auslegung von Lev. 19, 18b kann man also Buber meiner
Meinung nach nicht folgen. Er hat bei seiner Humanisierung des
Textes mehr aus seinen eigenen Vorstellungen heraus als auf Grund
des Wortlautes des Textes exegisiert. Ich schlieBe micht darum
mutatis mutandis der Kritik von Gerhard Scholem, dem Jerusale-
mer Kollegen Bubers, an, die er an dessen Deutung des Chassidis-
mus geiibt hat und die er am Schlufl so zusammenfafit14: «Die Ver-
dienste Bubers in seiner Prisentation chassidischer Legenden und
Worte sind in der Tat grof3. Im weiten Umfang wird sie die Zeitprobe
bestehen... Die geistige Botschaft aber, die er in diesen Schriften
hineingelesen hat, ist allzu tief an Annahmen gebunden, die aus
seiner eigenen Philosophie des [religiosen Anarchismus und]?!®
Existentialismus stammen und keine Wurzel in den Texten selber
haben.»Historischist die Exegese von Buber nicht immer zuverldssig;
das gilt auch vonseiner Auslegung unseres Textes. Sie siecht mehr aus
wie eine modern-jiidische Predigt als wie eine wissenschaftliche
Exegese.

14 (. Scholem, Neue Zircher Zeitung, 20. u. 27. Mai 1962.
15 Diese Worte mogen fir die Rechnung Scholems stehen (A. 14).



8 Th. C. Vriezen, Bubers Auslequng des Liebesgebots

Die Untersuchung nach dem Sinn von Lev. 19, 18b hat unseren
Gesichtskreis nicht nur philologisch'é, sondern auch kulturell er-
weitert; wir sind bei dem altbabylonischen Epos und neuassyri-
schen politischen Texten angelangt. Es wurde uns klar, dafl die
Forderung, einen zu lieben wie sich selber, schon in der altorientali-
schen Welt tiefe Wurzeln hat. Sie ist nicht ohne weiteres im luftleeren
Raum entstanden. Im alten Orient hat es schon den Gedanken der
restlosen Verantwortung anderen gegeniiber, der vélligen Verbun-
denheit des einen Menschen mit dem anderen gegeben;er wurde
jedenfalls in bestimmten Lagen, wie in dem Verhiltnis von Ver-
biindeten und Helden, frith und spét als hochste Tugend vorausge-
setzt, und konnte gesetzlich festgelegt werden.

Inwiefern hingt das biblische Wort von Lev. 19, 18b damit zu-
sammen und wieweit gehen seine Wurzeln zuriick ? Wie hat man sich
das Verhiltnis zwischen dem biblischen Gebot und seinem Hinter-
grund in der altsemitischen Welt zu denken?

J. Pedersen will das Gebot der Liebe zuriickfiithren auf «das Ge-
meinschaftsgefithl, das seinem innersten Wesen nach ein Sippen-
gefiihl sein mull»; das Gebot der Liebe sei keine «dogmatische Er-
findung, sondern ein direkter Ausdruck des Charakters der Seele
und des Organismus von Familie und Volk».!” Individuum und
Gemeinschaft stehen in einem solchen lebendigen wechselseitigen
Verhiltnis, dal} sie nicht ohne einander, nicht ohne Liebe zueinander
existieren kénnen. Hat er darin Recht? Ist das Gebot also nichts
weiteres als eine Wiederholung einer sozialen Lebensregel, aus der
alten primitiven Welt, in der man noch kommunal lebte? Friiher,
bevor ich die Formel aus den Vasallenvertrigen kannte, habe ich
gegeniiber Pedersen die Meinung verteidigt, dal3 die Formulierung
der restlosen Bruderliebe, wie sie in Lev. 19, 18b gefunden wird,
allein auf Grund der Erkenntnis der Unbedingtheit der Gemeinschaft
zwischen Gott und Mensch in der Geschichte entstehen konnte,
m.a.W. nur in der israelitischen Welt aufkommen konnte!®. Da es

16 Sie hat uns auch gezeigt, dafl der Text, philologisch gesehen, zu der
Zeit des 7. oder 6.Jahrhunderts gehort, was eine alte literarisch-kritische
Hypothese bestéatigt.

17 J. Pedersen, Israel I-1I (1926), S. 309.

18 Th. C. Vriezen, Theologie des A. T. in Grundziigen (1956), S. 279.



Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots 9

sich nun aber gezeigt hat, dafl die altorientalische Welt die unbe-
dingte Liebe einem anderen gegeniiber als Forderung auch schon
gekannt hat, kann der Einwand, jedenfalls in dieser Form, nicht
vertreten werden. Ist also doch in dem hdochsten Liebesgebot des
A.T. nur die althergebrachte Sippenmoral am Worte? Wie steht es
also um das Verhiltnis zwischen der Sippengemeinschaft, der Liebe
der Verbiindeten bis in den Tod und der Néchstenliebe, wie sie in
Lev. 19 gelehrt wird? Wir kénnen nur ganz kurz mehr auf diese
Frage eingehen.

Eine Beziehung zu den Forderungen der assyrischen Vertrige
scheint unverkennbar. Die Beziehung zu den alten Sippenregeln ist
viel weniger deutlich und viel mehr hypothetisch ; sie griindet nicht
auf Texte, sondern auf ethnologische Konstruktionen. Dall Lev. 19,
18b wunmattelbar mit den alten Sippenverhiltnissen zusammen-
héngen wiirde, meine ich nach wie vor leugnen zu miissen. Diese
Auffassung ist nicht nur zu wenig differenziert, sondern geht wohl
zu sehr von einem Idealbild des Sippenlebens aus. Kann man an-
nehmen, daf in der alten Zeit, als die hebriischen Stamme noch in
Sippenverhiéltnissen lebten, sie sich schon einer solch allgemeinen
Formel bedient haben wiirden ; waren die Alten sich nicht vielmehr
nur sehr bestimmter personlicher Verpflichtungen den Angehérigen
gegeniiber bewul3t? Die Auffassung Pedersens rechnet auch nicht
geniigend mit den Unterschieden, die es zwischen dem Leben in der
Sippe und in dem spéteren Volke gegeben hat, und mit dem schwe-
ren Streit, der im Volksleben der Konigszeit gefiihrt werden mullte,
um wenigstens noch etwas vom Gedanken des Gemeinschaftsbandes
im Volk zu behalten. Man vergleiche dazu z.B. die Klage des Micha
(Kap. 7). Wenn das Gebot tatsdchlich aus der Sippenmoral erklért
werden sollte, wiirde es doch nur als mit Miihe und Not zuriick-
gewonnen betrachtet werden miissen. Auflerdem: ist Lev. 19, 18b
wohl allein aus dem sozialen Strukturbild der alten Sippe zu er-
kldren? Hat denn der SchluB des Verses, die Worte: ant Jahwe,
nichts zu sagen? Zeigt dieser nicht iiberaus deutlich, dal der
Schriftsteller dieses Teiles des Gesetzes theologisch denkt? Pedersen
hat mit seinem Einspruch gegen eine «dogmatische» Interpretation
dieses Element jedenfalls vernachlassigt.

Uberdies hat die Aussage von Lev. 19, 18b und ihrem Kontext
(schon sprachlich) so deutliche Verbindungen mit den staatsrecht-
lichen Forderungen der nunmehr bekannten akkadischen Vertrige,



10 Th. C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots

daf3 es berechtigt scheint, diese und nicht die zeitlich so viel ferner
liegenden Sippenverhéltnisse als Hintergrund der Worte von Lev. 19
anzunehmen. Der Text von Lev. 19, der immer wieder nach einer
kurzen Reihe von Satzungen die Worte: ani Jahwe, Ich bin Jahwe,
wiederholt, weist in die Richtung des Bundesgedankens. Auch der
weitere Zusammenhang, in dem das Kapitel steht, zeigt auf den
Bund hin (Kap. 26). Jahwe, der die Satzungen feststellt und schiitzt,
ist ja der Gott des Bundes.

Lev. 19, 17-18 bieten nicht so sehr eine Rekapitulation der alten
sozialen Lebensordnungen, als vielmehr eine neue Fassung der Ver-
héltnisse der Mitglieder des Gottesbundesvolkes Israel untereinan-
der. Diese von Jahwe («Ich bin der Herr») neu gegebene Lebens-
regel legt einen starken Nachdruck auf die Allgemeinheit der Bru-
derschatt des ganzen Volkes, auf die Forderung, daf} die briiderlichen
Verhéltnisse eine Sache des Herzens sein sollen («du sollst deinen
Bruder in deinem Herzen nicht hassen») und auf die Unbedingtheit
der Hingabe des einen Menschen an den anderen («sondern deinen
Nichsten lieben wie dich selbst»). Die Forderungen, die, eine nach
der anderen, mutatis nutandis auch in den politischen Vertrigen
vorkommen, sind in Lev. in einem ganz neuen Kontext gestellt. Sie
wurden aus ihrem politisch-juridischen Zusammenhang gerissen
und im levitischen Gesetz tatsdchlich in einen neuen theologischen
(«dogmatischen») Zusammenhang gestellt, so daBl um Gottes
(Jahwes) Willen ganz allgemein dem Einzelnen jedem Volksgenos-
sen gegeniiber die hochsten gegenseitigen Verpflichtungen aufge-
legt wurden. Die Worte gelten nicht nur dem einen Helden in seinem
Verhiltnis zum anderen oder einem Fiirsten dem Kdonig gegeniiber,
sondern auch dem Reichen gegeniiber dem Armen und dem Groflen
dem Unbekannten gegeniiber. Unter géttlicher Vormundschaft wur-
den die tiefsten und ernstesten juridischen Forderungen des politi-
schen Zusammenlebens der orientalischen Welt zum sittlich-sozialen
und -religiosen Grundgesetz des Volks- und des persénlichen Lebens
in Israel @berhaupt.

Diese Verschlingung von gottlichen und irdischen, spezifisch is-
raelitischen und nicht-israelitischen Motiven kénnte man ein klassi-
sches Beispiel des ganzen alttestamentlichen Geistes nennen. Der
Text sagt also nicht: Sei liebreich allen Menschen, deinen Briidern,
gegeniiber; sondern: Jahwe, der Herr des Bundes mit Israel, fordert
jeden Bundesgenossen auf, sich mit dem Los jedes seiner Briider zu



Th. C. Vriezen, Bubers Ausleqgung des Liebesgebots 11

identifizieren. Die Verneinung des theologischen Bundesgedankens
bei Pedersen und das AulBerachtlassen desselben bei Buber sind
wahrscheinlich der Hauptgrund fiir ihre so ganz anderen und mei-
ner Meinung nach nicht befriedigenden Interpretationsversuche.

Es ist nicht von ungefihr, daB im Neuen Testament, wie im Juden-
tum, die Bundesregel von Lev. 19, 18b als hochstes oder néchst-
hochstes Gebot Gottes gewiirdigt wurde. Wenn dennoch im N.T.
diese Regel in Jesu Wort (Matth. 5, 43fF.): «Ihr habt gehort, daB
gesagt ist: ‘Du sollst deinen Néchsten lieben’ und deinen Feind
hassen. Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde... damit ihr Sthne
eures Vaters in dem Himmel seid», iiberboten wird, ist das nicht
geschehen, um die Nichstenliebe zu leugnen oder um die Bedeutung
des Wortes zu verringern, auch nicht um das Liebesgebot humani-
sierend zu erweitern, sondern um die Gottesliebe, «die die Sonne
aufgehen la3t iiber Bose und Gute, und es regnen 148t iiber Gerechte
und Ungerechte», als die wahre Liebe zu ehren. Hier ist auch das
Selbst auller acht gelassen®. In diesem Wort ist die letzte Verbin-
dung mit der Sippe und ihren sozialen Ordnungen sowie mit Staat
und politischen Gesetzen durchschnitten und die wahre Liebe nur
in Gott gegriindet.

Theodor C. Vriezen, Utrecht

19 Anders als in Matth. 22, 39; Mark,. 12, 31.



	Bubers Auslegung des Liebesgebots : Lev. 19, 8b

