
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Ernst Gattgler, Die Johannesbriefe. Auslegung neutestamentlicher
Schriften, 1. Zürich, EVZ-Verlag, 1964. VIII + 333 S. Fr. 19.50.

Ein Kommentar der Johannesbriefe sowie eine Kommentarserie, die mit
diesen Briefen anfängt, ist ein Ereignis der neutestamentlichen Forschung.
Ernst Gaugier war Professor der christkatholischen Fakultät in Bern; seine
Arbeit ist von Henning Kampen bearbeitet worden und in einem evangelischen

Verlag erschienen, was das Vorwort ökumenisch bedeutungsvoll
nennt.

Gaugier vertritt in den Einleitungsfragen einen moderaten Standpunkt.
Für den Verfasser der Johannesbriefe hält er den Jünger, der auch das

Evangelium schrieb. Er erwähnt die «Wahrscheinlichkeit, daß wie hinter dem
Evangelium so hinter den Briefen die Autorität des Lieblingsjüngers steht»,
und äußert die «Vermutung, daß hinter dem Evangelium die Augenzeugenschaft

des Apostels Johannes stehe» (S. 35. 281). Er weist als unnötig jede
Quellentheorie ab. Das gilt sowohl Bultmann, von dem er viel gelernt hat,
als Windisch, dessen perfektionistischer Deutung er sich kräftig widersetzt.

Die Eigenart des johanneischen Schrifttums wird schön herausgearbeitet:
meditativer Tiefsinn verbindet sich mit praktischem Realismus. Man fühlt
darin die Kongenialität des Kommentators mit dem Kommentierten. Es
gibt hier keine weltfremde Mystik, sondern feste Verankerung in Kirche und
Geschichte. Die Gefahr der Gnosis wird hervorgehoben. Die von Johannes
bekämpfte Lehre ist dem des Kerinth nahe verwandt, wie dieser von Irenäus
beschrieben wird (S. 204. 262). Aber auch die moderne Gnosis wird beachtet:
Hegel, Steiner u. a. (S. 209). Hinsichtlich des Perfektionismus kommt auch
die moderne Pfingstbewegung zur Rede. Aktuelle Fragen der Seelsorge,
Volkskirche, Sakramente, Beichte werden hier und da gestreift und machen
den Kommentar in der Kirche praktisch verwendbar.

Gaugier scheint von der dialektischen Theologie viel gelernt zu haben.
Der johanneische Dualismus sieht er nicht als metaphysisch-gnostisch an,
sondern spricht von einem «Offenbarungsdualismus», der auch «ein sehr
entschiedener Entscheidungsrealismus» sei. Offenbarung und Entscheidung
sind also wie für Bultmann einander nahestehende Begriffe. Die Denkweise
des Apostels soll existentiell sein, er schafft kein Lehrsystem. Sarx und
Pneuma sollen nicht im griechischen Sinn als Teile menschlicher Natur,
sondern als «Weisen des Seins» betrachtet werden (S. 202). Entscheidung wird
jedoch bei Gaugier mehr positiv als bei Bultmann gesehen. Das Skandalon
der urchristlichen Botschaft liegt in der geschichtlichen Erscheinung Jesu:
«Es geht um das Geheimnis seiner göttlichen Herkunft» (S. 39). Wie soll man
vermeiden, dies als einen verfügbaren Lehrsatz zu verstehen?

Leider sind viele Druckfehler stehengeblieben. Besonders gilt das für
griechische Worte1, doch auch für lateinische2 und hebräische3.

Erik Esking, Örebro (Schweden)
1 T^Kvia statt T6Kvia (S. 83); àXr)bû>ç; statt àXr|diX>ç (S. 107); ëppaavp statt

ïypcupa (S. 116); vaijp statt àvtjp (S. 130); eibwXaxpeia statt eibwXoXaxpeia (S.



Rezensionen 537

Stephen Benko, The Meaning of Sanctorum Communio. Studies in
Historical Theology, 3. London SCM Press, 1964. 152 S. s. 16/-.
O. Cullmann hat in «Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse» (1943)

unter anderem gezeigt, wie die Entstehung des dritten Artikels des
sogenannten Apostolikums und der mit ihm verwandten kirchlichen Bekenntnisse

damit zusammenhängt, daß sich die Verwendung des Symbols im Lauf
der Zeit mehr und mehr auf seine Rezitation anläßlich der Taufe einschränkte1:

«Man fügte demnach der zweiteiligen Formel von 1. Kor. 8, 6 eine
Erwähnung der Taufe bei. Das tv ßonrnuga von Eph. 4, 4 konnte aber nicht
als dritter Artikel eines Symbols auf die gleiche Stufe mit Gott-Vater und
Gott-Sohn gestellt werden; man ersetzte also durch die in der Taufe empfangene

Gabe : das irveOpa. »

Auf diese These sich stützend hat der ungarische Theologe Stephen
Benko, der heute als Dozent an der Conwell School of Theology in Philadelphia

wirkt, in seiner Basler Dissertation von 1951 versucht, neues Licht auf
die alte Streitfrage nach der Bedeutung des Ausdrucks «sanctorum
communio» zu werfen. Ausgehend von der bekannten Entwicklung der altkirchlichen

Lehre von der Buße (ursprünglich nur einmalige Buße bei der Taufe,
mit Hermas zweite Buße möglich etc.), versucht Benko zu zeigen, daß der
Ausdruck «sanctorum communio» aller Wahrscheinlichkeit nach ursprünglich

den Sinn von «Teilhabe an den Sakramenten» gehabt haben muß. Nachdem

die Wendung nämlich im Jahr 378-379 bei Hieronymus zum erstenmal
aufgetaucht ist, nimmt sie fortan in der Regel genau die Stelle im dritten
Artikel ein: zwischen Kirche und Vergebung der Sünden, an der in älteren
griechischen Bekenntnissen die Taufe gestanden hat. Der neue
Ausdruck wäre demnach an die Stelle des alten getreten, als sich die Möglichkeit
der Buße nicht mehr allein auf die Taufe beschränkte und der einzelne
Christ sein Leben lang Vergebung der Sünden immer neu durch den Genuß
des Abendmahls erlangen mußte.

Es ist hier nicht möglich, die einzelnen Schritte der sehr gründlichen
traditionsgeschichtlichen Untersuchung durch die gesamte patristische Literatur

hindurch und darüber hinaus bis in die neueste Zeit hinein darzustellen.
Benko zeigt, wie zwingend ein rein sakramentales Verständnis der Wendung
auf Grund der ganzen dogmengeschichtlichen Situation am Anfang gestanden

haben muß. In unmittelbarer zeitlicher Nachbarschaft des ersten
Auftretens von «sanctorum communio» finden wir übrigens die Wortfügung
«communio sacramentorum»: bei Augustin. Auch die lateinische Sprache
selbst legt es nahe, communio eher im Sinn von Teilhabe als im Sinn von
Gemeinschaft zu verstehen. An vielen patristischen Stellen wird das Wort

195); Ketvri statt kcuvi) (S. 220); eîboXa statt eïbuuXa (S. 273); àytëeiv statt àfvi-
Zetv (S. 276); Yevverl^elÇ und yevveôeiç statt yevvriOeiç (S. 277); AfTnyr4 statt
dyaitrixé (S. 290).

2 de statt se (S. 114); praeticus statt practicus (S. 191).
3 snn statt y-in (S. 122); vibVin statt (S. i60).
1 O. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse, Theologische

Stud., 15 (1943; zit. nach der 2. Aufl., 1949), S. 38.



538 Rezensionen

sanctum, bzw. äpov, zudem ohne weiteren Zusatz als Bezeichnung der
sakramentalen Elemente gebraucht.

Schon bald nach seinem ersten Auftreten wurde aber «sanctorum com-
munio» nicht mehr sakramental oder doch nicht ausschließlich sakramental
verstanden. Bereits Nicetas von Remesiana deutet in seiner Explanatio
Symboli, die zwischen 381 und 408 entstanden ist, «sanctorum communio»
im Sinn von «congregatio sanctorum». Dieses personale Verständnis des
Ausdrucks hat sich im weiteren Verlauf der Geschichte bei den Dogmatikern
aller Konfessionen vollständig durchgesetzt. Dabei ist es allerdings immer
strittig gewesen, wer im einzelnen unter den sancti zu verstehen sei: alle
Christen, die verstorbenen Christen oder die Heiligen im Sinn der
römischkatholischen Kirche. Schon diese Unsicherheit ist aber wohl indirekt ein
Hinweis darauf, daß die sakramentale Interpretation der personalen voranging-

In seinen Schlußfolgerungen meint Benko, eine Rückbesinnung auf das

ursprünglich sakramentale Verständnis der Wendimg könnte für unser
heutiges ökumenisches Gespräch nützlich sein. Wenn man sehe, daß die alte
Kirche das Abendmahl sogar in ihr Glaubensbekenntnis aufgenommen
haben, dann sei das ein Ansporn, auch im heutigen interkonfessionellen Dialog
die Bedeutung des Abendmahls vermehrt zu bedenken. — Hier erhebt sich
nun aber eine kritische Frage: Zeigt nicht gerade die vorliegende Schrift
einmal mehr, wie wenig verbindlich und hilfreich der Wortlaut des Apostolikums

für uns heutige Christen sein kann Jede Theologengeneration hat den
Ausdruck «sanctorum communio» auf ihre Weise verstanden. Nützt es dann
etwas, seine mutmaßliche älteste Bedeutung - die ja schließlich auch erst
aus dem vierten Jahrhundert stammt - gegen spätere Interpretationen
auszuspielen? Auch das Bestehen eines festgeprägten Symbols, dem man sogar
apostolische Verfasserschaft zuschrieb, hat frühere Zeiten offenbar nicht
daran gehindert, den Glauben der Kirche immer neu zu deuten und zu
verstehen. Und auch unsere Aufgabe kann es demnach nicht sein, den Sinn der
altkirchlichen Bekenntnisse in der Richtung auf eine «Theologia perennis»
zu suchen. Gerade die Geschichte des Apostolikums und des Ausdrucks
«sanctorum communio» im besonderen muß uns davor bewahren, seinen
Wortlaut in einem ungeschichtlichen Sinn zu verewigen.

Zum Schluß sei noch der SCM Press in London dafür gedankt, daß diese

anregende Dissertation - wenn auch mit dreizehnjähriger Verspätung -
einem weiteren Leserkreis zugänglich gemacht worden ist. Die
angelsächsische Literatur zum Thema ist dabei vermehrt berücksichtigt worden.
David L. Scheidt hat das Buch aus dem Deutschen in ein gut lesbares
Englisch übertragen. Frank Jehle, Grub, Kt. Appenzell A.-Rh.

Hieronymus, Commentariorum inHiezechielem libriXIV. Commentariorumin
Danielem libri III «IV». Ed. cura et studio Francisci Glorie. Corpus
Christianorum, Series Latina, LXXV-LXXV A. xix + 1026 pp. Turn-
holti, Typographi Brepols, Editores Ponteficii, 1964.

These two items in the Latin series of the Corpus Christianorum conform
to the pattern of earlier volumes and complete the editions of Jerome's



Rezensionen 539

commentaries on the Major Prophets. They are easy to use and at the end
of LXXV A are indexes to both volumes, of quotations from Scripture and
from ancient authors as well as of unplaced quotations. The only puzzle is
the asterisk that appears from time to time in the text and correspondingly
in the apparatus.

The edition of Jerome's commentary on Ezekiel is based on five
manuscripts of between A.D. 700 (M, Gottingensis) and the ninth century (G,
Sangallensis), the ninth century commentary of Hrabanus Maurus, and the
printed editions. Two manuscripts, M and O (Aurelianensis c A.D. 800) are
fragments. It is suggested that uu, the archetype of all our manuscripts, may
have been written at Rome at the end of the fifth century. A little later ip, the
archetype of our family, KptMOP, may have been copied from it in North
Italy. The editor gives (pp. xiv-xvii) a reconstruction of several pages of tp

by way of example. The earlier editions seem to depend on manuscripts in
the main independent of those used by Glorie. His edition provides a much
more satisfactory textual basis for the detailed study of the commentary.

Jerome comments on the Vulgate Ezekiel but often quotes the Old Latin
text as well e.g. xxiv. 1-14. He frequently cites the younger Greek versions
also, either in the original or in Latin. As we have no complete manuscripts
of the Old Latin Ezekiel Jerome's evidence is particularly important. He is
also in principle one of the best witnesses to the Vulgate text.

For the content of his commentary Jerome drew on older commentators
particularly Origen and on rabbinic sources.

For Jerome's commentary in three books on Daniel the following
manuscripts have been used: G (Sangallensis A. D. s. viii ex), M (Monacensis s.

viii-ix), F (Monacensis, s. viii—ix et xi), R (Monacensis s. viii—ix), A (Augusto-
dunensis s. ix), S (Sangallensis s. viii-ix). S has been rarely cited. In addition
to MRAF the following were used for the De Antichristi: W (Albiensis s.

viii médius), X1 (Landunensis s. ix), X2 (Bruxellensis s. x, derived from X1),
Z (Oxoniensis s. xi).

The Greek text of Origen exists in two forms, the original LXX attested
in very few witnesses and in Theodotion's version. Jerome's Latin text (the
Vulgate) follows Theodotion in the main, but he often quotes a Latin version
of the LXX and sometimes from the other younger Greek translations,
Aquila and Symmachus. For Susanna and the Elders where he follows
Origen Jerome continues to use Theodotion for the most part though he has
one or two contacts with the LXX.

Jerome's commentary is even more valuable for his use of older sources,
not merely Christian expositions such as those of Hippolytus and Origen but
of pagan writers like Porphyry who himself quoted historians no longer
extant.

These two works give us editions not merely of sources for the text of the
Bible and the history of its interpretation but also of important documents
in the history of Christian thought. We congratulate the editor and Corpus
Christianorum on these two additions to the series.

George D. Kilpatriclc, Oxford



540 Rezensionen

Aubelius Augustinus, Lateinisch-deutsche Gesamtausgabe seiner antipelagi-
anischen Schriften. 2. Würzburg, Augustinus-Verlag, 1964. 549 S.

Von der in 7 Bänden zu erwartenden Würzburger Ausgabe der Schriften
Augustins gegen die Pelagianer veranlaßt Bd. II als erste Probe des Gesamtwerks

zu Freude und Hoffnung. Sie enthält : De perfectione iustitiae hominis ;

De gestis Pelagii; De gratia Christi et peccato originali. Die von A. Fingerle
und B. Altaner besorgte Übersetzung verbindet Texttreue mit moderner
Satzkunst, während dem synoptisch zu benutzenden lateinischen Text die
kritische Wiener Edition im Corp. script, eccl. lat. zugrunde liegt. Der
Mitherausgeber A. Zumkeller behandelt in einer sorgfältigen wissenschaftlichen
Einführung die Geschichte der drei augustmischen Schriften und faßt sie
erläuternd zusammen. A. Fingerle untersucht die sprachlichen Merkmale und
wirft so ein Licht auf den Stilisten Augustin. Das Werk ist ein charakteristisches

Zeugnis katholischer Bemühung um den Bischof von Hippo.
Klauspeter Blaser, Oberthal

Rudolf Pfisteb, Kirchengeschichte der Schweiz, 1. Von den Anfängen bis
zum Ausgang des Mittelalters. Zürich, Zwingli-Verlag, 1964. XXII +
573 S. Fr. 48.-.
Nous avons là le premier volume d'un ouvrage qui en comportera deux

autres; le second traitera de la Réforme, de la Contreréforme et de l'orthodoxie;

le troisième, des temps modernes jusqu'à nos jours. Le texte de ce

premier volume est suivi d'illustrations, d'un registre des noms de lieux et
d'un registre des noms de personnes, ce qui permet une consultation aisée.

L'auteur domine admirablement son vaste sujet. Il donne le détail précis,
ne néglige pas l'anecdote; son sens critique toujours en éveil distingue nettement

l'histoire de la légende ou de l'hagiographie.
L'histoire de l'Eglise en Suisse débute au IVe siècle. M. Pfîster en convient :

«Ihre Existenz (der Gemeinden) läßt sich für die zweite Hälfte des 2.
Jahrhunderts vermuten, greifbar wird sie aber erst im 4. Jahrhundert» (p. 64).
Mais il reprend à son compte les suppositions traditionnelles : des marchands-
apôtres, des soldats-apôtres auraient, au Ile siècle, fondé quelques communautés.

Mais il n'y avait plus de légion en Helvétie du milieu du 1er siècle

au milieu du Ille. Ces communautés, dit-il, devaient être organisées et avoir
un évêque à leur tête. Peut-être ; mais nous n'en savons rien. Le témoignage
d'Irénée sur l'existence d'églises en Germanie est trop vague - et d'ailleurs
contredit par Origène - pour établir la réalité d'un christianisme helvétique
au Ile siècle. Le troisième siècle ne fournit guère que le souvenir de la légion
thébaine, massacrée entre 286 et 302; mais ces martyrs étaient des soldats
égyptiens. Vraiment l'histoire commence au IVe siècle, après l'édit de
Constantin qui rend licite la religion chrétienne, et surtout après l'édit de
Théodose qui interdit toute autre religion. Nos ancêtres, déjà, préféraient
la prudence à la témérité.

Au reste, toute l'Helvétie nord-orientale retombe dans le paganisme
lorsque les Alamans payens, après une guerre de 200 ans, étendirent leur
domination jusqu'au cours supérieur du Rhin, de l'Aar jusqu'à Soleure et,
de là jusqu'aux Vosges. S'ils laissèrent subsister quelques îlots chrétiens, la



Rezensionen 541

masse de la population était païenne. Leur soumission aux Francs, en 538,

permit aux influences chrétiennes de se faire jour, mais lentement. Le pape
Grégoire 1er, vers 600, exhorte l'évêque de Milan à entreprendre leur
conversion. Lors de l'arrivée de Fridolin, puis de Colomban et Gall, l'ensemble
du pays est païen. Ce sont les Carolingiens qui ont fait prévaloir le christianisme

en Helvétie orientale.
Au cours du moyen âge, les habitants de notre pays font preuve d'une

certaine passivité. Ils ont infiniment plus reçu de l'Eglise qu'ils ne lui ont
donné.

Les fondateurs des couvents de Romainmôtier et de Sseckingen étaient
gaulois. Saint-Ursanne, Grandval, Bregenz, Saint-Gall sont des filiales de
Luxeuil. Nos écoles n'ont pas brillé d'un vif éclat, à l'exception de celle de
St-Gall qui fut, du IXe au Xle siècles, un centre intellectuel de premier
ordre; et de l'université de Bâle, dont la fondation est due au Concile qui
siégea là de 1431 à 1449. Nous avons pris part aux croisades. La première
comptait parmi ses chevaliers le comte de Neuchâtel, l'évêque de Coire, un
chanoine de la maison de Gruyères, un abbé de Schaffhouse qui devint archevêque

de Césarée.

La Suisse médiévale compte peu de grands hommes. Deux figures,
cependant, surgissent de la foule anonyme; l'une est celle du paysan Nicolas
de Flue, dont la mémoire est encore vénérée dans tout notre pays; l'autre,
haute en couleurs, mince en vertu, est celle du cardinal Matthieu Schiner,
évêque de Sion.

L'histoire de notre passé catholique est d'un intérêt soutenu. Mais s'agit-il
vraiment d'une histoire, c'est-à-dire d'une marche à partir des causes vers
les effets? Peut-on écrire l'histoire d'une église nationale, alors que l'Eglise
est un grand corps dont les membres n'ont de sens que reliés à l'ensemble?
Ce que M. Pfister nous offre, c'est plutôt un diorama, une description de la
vie ecclésiastique sous ses diverses formes, cm rappel des événements, des

figures marquantes et l'auteur ne manque pas d'indiquer sans cesse le rapport
de nos circonstances locales à la vie de l'ensemble.

Il comble ainsi une lacune. L'histoire générale de l'Eglise en Suisse n'a
guère été écrite, sinon, d'un point de vue très catholique, par Th. Schwegler,
en 1935. Nous attendons, avec grande espérance, les deux volumes promis,
où nous verrons la Suisse sortir de l'enfance.

Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Erich Kleineidam, Universitas Studii Erffordensis. Überblick über die
Geschichte der Universität Erfurt im Mittelalter 1392-1521, 1. 1392-1460.
Erfurter Theologische Studien, 14. Leipzig, St. Benno-Verlag Gmbh, 1964.

XXV + 398 S. DM 24.50.

Die bedeutende, wissenschaftlich bisher noch nicht erforschte Vergangenheit

der 1392 vorab auf Initiative des städtischen Rates hin eröffneten
Universität Erfurt ist hier in einer mit sorgfältiger Akribie verfaßten, ungemein
materialreichen Darstellung gewürdigt worden. Diese steht laut Vorwort «auf
dem Standpunkt der damaligen Universität; denn nur so glaubt der
Verfasser der Intention der damaligen Zeit gerecht zu werden, wenn er ihr ent-



542 Rezensionen

sprechend lind nicht gegen sie schreibt», dementsprechend schafft der
Verfasser vor allem die quellenmäßige Grundlage für spätere Spezialstudien. Der
erste Teil ist der Geschichte der Universität bis 1460 gewidmet, der zweite
ihrer Struktur. Besondere Beachtung verdient die bedeutende Rolle der
Erfurter Vertreter am Basler Konzil und der große Anteil von in Erfurt
ausgebildeten Dozenten an den Anfängen der Universitäten von Rostock, Greifswald

und namentlich Basel. Andreas Staehelin, Basel

Joseph Gill, Le Concile de Florence. — Bibliothèque de Théologie, IV, 6.

Tournai, Desclée, 1964. XXV+ 389 S.

Das Werk ist im Jahre 1959 von der Cambridge University Press in
englischer Sprache herausgegeben worden, hat in der Gelehrtenwelt sofort
Beachtimg und gute Aufnahme gefunden und ist seiner Bedeutung wegen -
da es vom letzten vorreformatorischen Konzil mit seinen lateinisch-byzantinischen

Unionsverhandlungen erstmals eine Gesamtdarstellung unter
ausgiebiger Benutzung von kritischen Quelleneditionen bietet - nun ins
Französische übertragen worden. Diese Arbeit hat M. Jossua in ausgezeichneter
Weise besorgt, indem er nicht allein den Sinn zuverlässig und getreu
wiedergegeben, sondern sich auch eines sehr gut lesbaren, flüssigen Stils befleißigt
hat. Berthe Widmer, Basel

Kahl Heinz Bubmeistee, Briefe Sebastian Münsters, lateinisch und deutsch
herausgegeben und übersetzt. Frankfurt am Main, Inselverlag, 1964. Auch
als Privatdruck der Firma C. H. Boehringer, Ingelheim am Rhein. 211 S.

DM 75.-.

Bei der Besprechimg der Bibliographie Münsters (1488-1552)1 wurde die
hervorragende Druckausführung erwähnt, in der jene Arbeit des gleichen
Verfassers erschien. Für die Ausgabe des Briefwechsels ist im Blick auf
Druck, Papier und Einband dies ebenfalls aufs höchste anzuerkennen. Dafür
ist der Preis fast als gering zu bezeichnen. Die in der Kinderheimat Münsters
ansässige Firma hat sich damit ein wirkliches Verdienst erworben. Es ist eine
Freude, diese Sammlung der wenigen — von mehreren tausend nur — erhaltenen

Briefe in die Hand zu nehmen.
Ein neunseitiges Vorwort gibt einen knappen, anschaulichen Bericht über

das Leben des Mannes. Fast gegen seinen Willen auf einen theologischen
Lehrstuhl in Basel berufen, schrieb Münster seinem Lehrer und Freunde
Pellikan, Theologe in Zürich: «Ich möchte Deinen Rat hören, obwohl ich
schon innerhalb von zwei Wochen mit der Vorlesung beginnen soll. Ich habe
nicht ein theologisches Buch im Hause außer den hebräischen Kommentaren.»

Diese waren jüdisch, d. h. häretisch! Weit mehr war Münster für die
Erschließung der profanen, spätmittelalterlichen jüdischen Literatur und die
Entwicklung der Geographie und Kartographie interessiert. Darauf weist
auch die Wiedergabe eines Ausschnittes aus seiner 2. Karte des Rhein-
Stromes wie die des Titelblattes der Erstausgabe seiner oft neugedruckten
Kosmographie, um deren Ergänzimg und Verbesserung es in vielen der Briefe

1 Theol. Zeitschr. 21, 5 (1965), S. 458-460.



Rezensionen 543

geht. Die 50 in lateinischem Urtext und guter deutscher Übersetzung
vorgelegten Briefe sind ganz persönliche Schreiben Münsters an 25 verschiedene
Empfänger aus den Jahren 1526-1550. Durch sie werden wir mit bisher
unbekannten Einzelheiten aus seinem Leben bekannt.

Ungemein lebendig wird das Bild dieses hochbegabten, unendlich fleißigen,
unermüdlich tätigen Mannes, der zugleich als ein Beispiel für die humanistischen

Gelehrten seiner Zeit vor uns steht. Er bemühte sich um neue Instrumente

für die richtige Aufnahme der Ortslagen auf den von ihm entworfenen
Landkarten. Er war beglückt über gegossene Typen, die mehr Genauigkeit
garantieren als Holzschnittblöcke der Landkarten. Es ist erstaunlich, mit
wie vielen Gelehrten und Staatsmännern von Schweden bis Spanien er Fühlung

suchte, um zuverlässige Angaben über die Geschichte der Länder, die
Genealogie der Fürstenhäuser, seltene Tiere und Pflanzen zu bekommen. Er
scheute keine Mühe um Bilder der Städte von Stockholm bis Algier, Kairo
und Jerusalem. Aber wir erleben auch häusliche Sorgen mit bei der Heirat
seiner Tochter Aretia, 16jährig, mit dem gleichalten «Barettlimacher», Teuerung,

Pestzeiten. Bittgesuche armer Studenten leitete er weiter, es gab
Enttäuschungen mit ausländischen «Tischgenossen », auch bei seinen Bemühungen

um Zuschüsse für die «ungeheuren Kosten» seiner Bild- und Landkartendrucke.

Jedem der Briefe sind genaue Angaben über Fundorte und erwähnte
Personen beigefügt, so daß sie auch ohne Kenntnis des von Burmeister
herausgegebenen «biographischen Gesamtbildes» Münsters (1963) verständlich

sind. Die Besprechung der «Bildnisse S. Münsters» durch Dr. Ernst
Emmerling, Ingelheim (S. 195-197), wird durch eine ausgezeichnete
Photographie des Gemäldes Münsters von Christoph Amberger und eines
Holzschnittes von 1578 wie eines Faksimile des Briefes vom 4. Mai 1550 ergänzt.
Es schließt sich ein Verzeichnis seiner Schriften wie der wichtigsten
Veröffentlichungen über ihn an, ein Register der Briefempfänger, der genannten
Städte usw. So kann diese Briefsammlung zu einer wertvollen Hilfe für die
Erschließung der Geschichte seiner Zeit werden. Georg Baring, Osnabrück

Jan Miliö Lochman, Duchovnl odkaz obrozeni. Prag, Verlag Kaiich, 1964.
352 S.

Ende 1964 erschien in Prag ein neues Buch des Professors für systematische

Theologie und Philosophie an der Prager Comenius-Fakultät, Dr. Jan
Miliö Lochman, unter dem Titel «Duchovni odkaz obrozeni» (Das geistliche
Vermächtnis der Wiedergeburt). Die «Wiedergeburt», das Neuerwachen des
tschechischen Volkes, das in seiner nationalen und geistigen Existenz durch
die Gegenreformation aufs schwerste bedrängt worden war, ist eine der
bedeutendsten Epochen der neueren tschechischen Geschichte. Den Anfängen
dieser Zeit war bereits ein 1952 erschienenes Werk des gleichen Verfassers
gewidmet: «Nabozenské mysleni ceského obrozeni» (Das religiöse Denken
der tschechischen Wiedergeburt). Im vorliegenden Band befaßt sich der
Verfasser mit vier großen Gestalten des geistigen Lebens jener Zeit in Böhmen
und Mähren: Josef Dobrovsky, Bernard Bolzano, Jan Kollär und Frantisek



544 Rezensionen

Palacky. Das religiöse Denken jener Zeit entwickelte sich «im gemeinsamen
Widerstand gegen den Geist der Gegenreformation mit ihrem pathetischen
Supranaturalismus und mit ihrer militanten Intoleranz vor allem in zwei
Richtungen: als Bewegung eines humanistisch und aufklärerisch gesinnten
Reformkatholizismus, wie er sich vor allem in der reformfreudigen Gestalt
des Josefinismus gerade in Böhmen und Mähren wirksam entwickelte, und
in Versuchen der geistlich ungebrochenen Reste des früher evangelischen
Volkes, die durch ihre vorbildliche Treue seit 1781 eine, wenn auch sehr
beschränkte, Toleranz errungen hatten» (S. 329). Das Werk gibt auf 352 Seiten
eine eingehende Analyse und Würdigung des Lebenswerkes der genannten
vier Hauptvertreter der Wiedergeburt. Ein Resümee in deutscher Sprache
am Schluß des Werkes gibt eine Übersicht der wichtigsten Ergebnisse für
den deutschsprachigen Leser. Das Werk bedeutet eine ausgezeichnete
Würdigung der Epoche der Wiedergeburt von evangelischem Standpunkt aus und
schließt damit eine bisher vorhandene Lücke.

Martin Hoffmann, Bonn

H. G. Hubbeling, Spinoza's Methodology. Assen, Van Gorcum & Comp.,
1964. 158 S. fl. 19.75.

Das Anliegen des Verfassers, Spinozas Methodologie eine gesonderte
Untersuchung zu widmen, ist voll berechtigt, da hier ein dringendes Desiderat
vorliegt; das gilt um so mehr, als Spinozas Originalität zum großen Teil in
seiner Methode liegt. Die historischen Wurzeln werden in Anmerkungen am
Schluß der Untersuchung (leider ohne Verweis auf die Seite des fortlaufenden
Textes; dieser bleibt aber so übersichtlich) erörtert, so daß Verzeichnungen
durch ungenügende philosophiegeschichtliche Ortsbestimmung vermieden
werden. Hubbeling berücksichtigt nicht nur die Ethik (geometrische
Methode), sondern auch Spinozas andere Schriften wie seine philosophische
und politische Lehre von Gott, seine Anthropologie und seine politische
Philosophie (S. 3). Dadurch werden die Untersuchungen zwar schwieriger,
aber auch fruchtbarer. Die Spannungen, die einerseits der Gegenstand,
andererseits der Ansatz Spinozas bedingt, stellt der Verfasser unverkürzt
heraus. Die Darstellung gewinnt so den Charakter einer lebendigen Diskussion

mit dem Stoff und verdeutlicht individuelle Besonderheiten des
Philosophen.

Zwei Umläufe werden ausgeführt: im 1. Teil werden Spinozas Werke unter
dem Gesichtspunkt der Methode, im 2. Teil wird Spinozas Methode unter
dem Gesichtspunkt der großen Themen des Gesamtwerks erörtert. Dabei
berücksichtigt der 1. Teil nicht nur Äußerungen Spinozas selbst zur Methode,
sondern auch deren Anwendung. Zwei Anhänge über Gottesbeweise und
Prinzipien der politischen Philosophie runden die Untersuchung ab. - Die
Untersuchimg setzt ein mit der Ablehnung des Empirismus durch Spinoza
(§ 1). Damit wird einerseits an die historischen Zusammenhänge angeknüpft
(Polemik Spinozas gegen die englischen Empiristen). Andererseits wird hiermit

eine entscheidende Grenzbestimmung für die Methode Spinozas
vollzogen, denn zum einen ist die Ablehnung des reinen Empirismus unter dem



Rezensionen 545

Aspekt der wahren Erkenntnis für Spinoza von Bedeutung, zum anderen hat
die Empirie großen Anteil an den Spannungen in Spinozas Methodologie,
und schließlich ist die Art der Einbeziehung des Ausgegrenzten für Spinoza
charakteristisch. — Es folgt die Darstellung der 3 Erkenntnisarten (1. no-
tiones univerales, die Meinung oder Vorstellung hervorrufen, 2. notiones
communes, die dem Geist und den anderen Körpern gemeinsam sind und
auf der Ebene von Vernunft und Erkenntnis stehen, 3. intuitives Wissen,
das von der adäquaten Idee zur adäquaten Erkenntnis fortschreitet). Von
der 3. Erkenntnisart geht die Erörterung der Grundorientierung der Methode
Spinozas aus: «Gott als Prinzip der Erkenntnis» (§ 3) ist Ausgangs- und
Endpunkt aller Erkenntnis. Es folgt die Erörterung der nach der Meinung
des Verfassers (S. 81) bedeutendsten Spannung, nämlich der Spannung
zwischen deduktiver Methode und nominalistischem Verständnis (S. 20ff.).
Einerseits will Spinoza alles aus der Erkenntnis der ersten Ursache
deduzieren bis zur Aufgabe des freien Willens, andererseits behält er aber die
essentia particularis eines jeden Dinges in nominalistischem Sinne bei (essentia

und Ding als unzertrennbare Einheit, keine selbständigen universalia).
Hubbeling versucht, diese Spannung von Spinozas extensiv-quantitativem
Denken her zu mildern. Die widersprüchliche Aussage, Gott ist, und Gott
ist nicht die essentia des Menschen, wäre danach so zu verstehen: Gott ist
«the great ordo», und die Einzeldinge offenbaren («reveal») diesen ordo;
«die essentia jedes Dinges hat ein bestimmtes Quantum an potentia cogitandi
et existendi» (S. 23); die essentia particularis ist «eine bestimmte einzelne
Verwirklichung des Seins» (S. 57). Als unendliche Substanz kann Gott nicht
die essentia des Menschen sein, wohl aber als endliche Modifikation. Der
Verfasser untersucht noch andere Spannungen (Zusammenfassung am Schluß,
S. 82ff.): mathematische Methode und Teleologie als argumentatio ad
hominem (S. 46), das Denken als nichtschöpferischer notwendiger Prozeß
und als Zugang zur wahren Erkenntnis. Die Struktur des Denkens Spinozas
charakterisiert der Verfasser als unpersönliche, nichtschöpferische «neu-
trum-structure» (im Gegensatz zur personalen dynamisch-schöpferischen
«ego-structure», S. 84f.). Auf dieser Linie liegt die Interpretation Gottes als
immanente Kausalität ohne teleologischen Gesichtspunkt (S. 25), der
quantitative Charakter der cogitatio und Gottes (unendliche Zahl von Attributen,
S. 44f.). Die Eigenart der Methode Spinozas zeigt sich immer wieder in der
Konsequenz der Durchführung des Verständnisses von Kausalität (logisch,
nicht zeitlich) und vom Parallelismus der cogitatio und extensio. - Daß
Spinoza in anthropologischen Zusammenhängen auf psychologische und
sogar teleologische Argumente zurückgreift, begründet der Verfasser mit der
Offenheit Spinozas für die anthropologische Problematik, der gegenüber er
die Erkenntnis («reason») allein nicht für mächtig genug hält (S. 39, kritisch
S. 75). Jedoch führt Spinoza auch die Überwindung der affectus nach der
Methode des equilibrium in qualitativem Sinne durch (Ausgleich des Mehr
und Weniger der affectus). Die zu abstrakte Argumentation in historischen
Fragen kritisiert der Verfasser S. 124. Diese Kritik muß sicher auch auf die
anthropologischen Zusammenhänge der Philosophie Spinozas, namentlich
wenn es um die Willensfreiheit geht, ausgedehnt werden.

35



546 Rezensionen

Die in Aufbau und Zitationsweise klare Arbeit bietet eine Fülle von
Anregungen und führt die Spinoza-Forschung in einer wichtigen Frage weiter1.

Alfred Rupp, Saarbrücken

Bengt Halloren, Kyrkotuktsfrâgan. En systematisk Studie av kyrkotukten i
svensk frikyrklighet och hos Martin Luther. Stockholm, Sv. Kyrkans Dia-
konistyrelses bokförlag, 1963. 282 S. Skr. 23.-.

Der Verfasser konfrontiert die Lösung des Kirchenzuchtproblems innerhalb

der freikirchlichen Bewegungen in Schweden während des 19.
Jahrhunderts mit den wenigen expliziten Ausführungen, die sich bei Martin
Luther zu dieser Frage finden. Die Arbeit kann darum eine «systematische»
genannt werden, weil sie die theologischen Aspekte der Kirchenzucht nicht
isoliert für sich betrachtet, sondern sie in den Gesamtzusammenhang einer
bestimmten Theologie einordnet.

Er faßt dabei innerhalb des Rahmens der «freikirchlichen» Bewegungen
in Schweden vor allem den sog. «Svenska Missionsförbundet» (gegründet
1878) ins Auge, dessen beide führende Theologen, P. P. Waldenstrom und
E. J. Ekman, in breiter Darstellung berücksichtigt werden. Daneben wird
das freikirchliche Kirchenzucht-Verständnis an seiner Ausformung bei
schwedischen Baptisten und Methodisten untersucht.

Als wesentliche Elemente der freikirchlichen Kirchenzucht-Auffassung
werden herausgearbeitet: 1. eine biblizistisch-gesetzliche Interpretation des

locus classicus, Matth. 18; 2. starke Anklänge an die reformierte Tradition;
3. ein individualistischer Kirchenbegriff; 4. ein gesetzliches Heiligkeits- und
Heiligungsverständnis, das Grenzen ziehen möchte, die zu ziehen uns untersagt

ist. Im ganzen zeigt die Studie einen deutlich konfessionalistischen
Akzent, der zwar einerseits klare Konturen ergibt, andererseits aber
schwerwiegende Anfragen an die eigene Position zu schnell übergeht.

Gotthold Müller, Tübingen

Friedbich Schmid, Verkündigung und Dogmatik in der Theologie Karl
Barths. Hermeneutik und Ontologie in einer Theologie des Wortes Gottes.

München, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 200 S. Fr. 15.85.

Fr. Schmids Barth-Studie unterscheidet sich von anderen dadurch, daß
hier «nicht nur nach der Lehre, nicht nur nach den Denkformen» gefragt
wird (S. 13). Vielmehr wird hier versucht, «die Barthsche Theologie nicht zu
abstrahieren von der konkreten Intention, die sie zu dieser oder jener Aussage

veranlaßte» (S. 12). «Die konkrete Verantwortung, in der diese Theologie

von Anfang an steht, aus der heraus sie erwachsen ist, ist die Situation
der Predigt» (S. 14). Indem Schmid dies, im Unterschied etwa zu H. U.
v. Balthasar, realisiert, vermag er einmal vieles Dogmatische besser zu
verstehen und zu würdigen, sodann die Voraussetzungen für das interkonfessionelle

Gespräch neu zu klären; es ist z. B. wenig damit gewonnen, das
«sola gratia» für sich zu nehmen und Übereinstimmung festzustellen, wenn

1 Zur Bibliographie wäre zu ergänzen: A. S. Oko, The Spinoza
Bibliography (1964), mit einigen tausend Titeln.



Rezensionen 547

man sich der «Frage nach der grundsätzlichen Möglichkeit, Funktion und
Aufgabe theologischen Redens überhaupt» nicht gestellt hat (S. 13, Anm.).
Vor allem und im Ganzen ist der Verfasser bemüht, darzutun, wie K. Barths
theologische Arbeit von den Anfängen durch die Periode des Übergangs bis
hin zur Kirchlichen Dogmatik und Einführung in die evangelische Theologie,
in Folgerichtigkeit, als theologische Arbeit hermeneutische und ontologische
Arbeit gewesen ist, so daß die heutigen Sachwalter von Ontologie und
Hermeneutik mit ihrer Neigung, K. Barth als unfruchtbaren Neuorthodoxen
anzusehen, Anlaß haben, seiner Theologie, unter besonderer Berücksichtigung
der Intention und sodann des Denkweges von den kritischen Anfängen bis
zur Entfaltung der Dogmatik, ernste Beachtung zuzuwenden.

Die mit diesem Buch aus der Umgebung H. Diems angebotene Hilfe ist in
bezug auf K. Barths Theologie kompetent (auch durchaus nicht unkritisch).
Mit seinem «Rekurs auf die gemeinsamen Anfänge und dem Nachweis der
sich aus diesen... ergebenden Konsequenzen» (S. 198f.), in seiner
ruhigverbindlichen, dabei klar-kritischen Sicht des seit dem Ende von «Zwischen
den Zeiten» getrennten Lagers verdient es der Autor, verbindende Impulse
zu vermitteln. Jürgen Fangmeier, Basel

Keiji Ogawa, Die Aufgabe der neueren evangelischen Theologie in Japan.
Begegnung, 8. Basel, Friedrich Reinhardt, 1965. XVI + 120 S.

Keiji Ogawa ist Professor für christliche Religion an einer Privatuniversität
für Frauen in Tokio. Nach der Ausbildung in seiner Heimat hat er bis

1963 einige Jahre an der theologischen Fakultät der Universität Basel
studiert und daselbst doktoriert.

Die Seiten 1—23 seiner Schrift enthalten einen kurzen geschichtlichen
Überblick über die christliche Mission und die Entstehung der evangelischen
Kirchen in Japan sowie über die theologischen Gegenwartsprobleme. Zu den
Hauptaufgaben gehört das Streben nach eigenständigem theologischem
Denken.

Auf den Seiten 24-120 referiert Keiji Ogawa über das bedeutendste
Unternehmen dieser Art, nämlich über die «Theologie vom Schmerze Gottes» des

Japaners Kazo Kitamori (geb. 1916). Der Schmerz Gottes ist «das gespannte
Zusammensein seines Zornes und seiner Liebe» (S. 35). «Die Liebe Gottes
will seinen Zorn überwinden und durchbrechen. Diese Tatsache ist nichts
anderes als der Schmerz Gottes» (S. 34). Dieser Begriff wurde durch die
Beschäftigung mit Luthers «deus absconditus» sowie mit den Aussagen
Jer. 31, 20 und Jes. 63, 15 gewonnen. Die exegetische Begründung stammt
aber aus dem N.T., wie denn der Schmerz Gottes «sozusagen der tiefste
Hintergrund des historischen Jesus» ist (S. 64). Kazo Kitamori versteht alle
andern theologischen loci vom Schmerze Gottes her. Keiji Ogawa setzt eines
seiner Fragezeichen zu dem damit verbundenen Denkschematismus, mit dem
auch die europäischen und amerikanischen Theologien gemessen werden.

Die «Theologie vom Schmerze Gottes» widerspiegelt japanische
Eigenständigkeit im theologischen Denken und in der Auseinandersetzung mit der
einheimischen geistigen Situation. Darin liegt u. a. ihr Wert für die 600000
japanischen Christen. Kazo Kitamori hat in seinem theologischen Denken



548 Rezensionen

sowohl den Synkretismus, wie ihn neuestens W. A. Visser 't Hooft, «Kein
anderer Name» (1965), klar als unevangelisch dargelegt hat, wie auch die
bloße Repristination evangelischer und amerikanischer Theologien
vermieden. Damit wird er, wie auch Keiji Ogawa, der seinerseits «die Offenheit
für das Wort Gottes» (S. 118) betont, zu einem echten theologischen
Gesprächspartner. Darin liegt der ökumenische Wert dieser Schrift, um dessent-
willen Prof. Heinrich Ott, der auch das Vorwort geschrieben hat, das Buch
erfreulicherweise in die Schriftenreihe «Begegnung» aufgenommen hat.

Oswald Eggenberger, Mönchaltorf, Kt. Zürich

Y. M.-J. Congar, Chrétiens désunis. Principes Pun «œcuménisme » catholique.
Unam Sanctam, 1. Neuauflage des 1937 erschienenen Buches. Paris,

Editions du Cerf, 1964. XIX + 403 S. — Ders., Chrétiens en dialogue.
Contributions catholiques à Vœcuménisme. Unam Sanctam, 50. Paris,
Editions du Cerf, 1964. LXIV + 576 S. - Ders., La Foi et la Théologie.
Théoloqie doqmatique. — Le Mystère Chrétien, 1. Tournai, Desclée & Co.,
1962. XVI + 281 S.

Der französische Dominikaner Congar gilt als einer der bedeutendsten
Vertreter eines katholischen Ökumenismus. Dieser Begriff dürfte von ihm
selbst geprägt sein, nachdem die heute viel gebrauchte Formel von den
«getrennten Brüdern» schon von Leo XIII. stammt. Die Beiträge des
Sammelbandes Chrétiens désunis sind im Jahre 1936 entstanden aus Anlaß der
Gebetsoktav für die christliche Einheit; die Beiträge des Bandes Chrétiens
en Dialogue sind die Frucht dreier Jahrzehnte ökumenischer Bemühungen.

Congar geht so vor, daß er zunächst nach dem theologischen Sinn der
kirchlichen Sondergruppen und deren Lehren fragt, sodann eine Lehre von
der Einheit und Katholizität der Kirche entwirft und die Lehren von der
Kirche außerhalb der katholischen Kirche analysiert und kritisiert. Hier fällt
sein Hauptaugenmerk auf die «liberale Kirchenideologie» von Stockholm,
dann auf die Lehre von der Kirche im Anglo-Katholizismus und der Orthodoxie.

Schließlich wird eine Antwort auf die Frage gesucht, was unter den
gegebenen Verhältnissen zur Einigimg der Kirchen getan werden kann und
wie ein Programm eines katholischen Ökumenismus aussehen müßte.

Entscheidend ist für uns, die wir außerhalb des römischen Katholizismus
stehen, die Art, wie Congar die Reformation versteht. Luther wird als tief
religiöser Mensch verstanden, dessen Anliegen die Lösung der Frage nach
dem gnädigen Gott war; er machte die Sünde groß, um die Gnade um so

mächtiger werden zu lassen. Kritisch sieht Congar die Überbetonung des
Glaubens gegenüber der Realität : die Lehre des Luthertums verkenne radikal
die Wirklichkeit des Corpus mysticum, das seit Pfingsten existent ist. Daraus
ergibt sich ein ekklesiologischer Spiritualismus und eine Geringschätzimg
aller kultischen und institutionellen Formen der Kirche. Dieser Spiritualismus

soll von Luther her auch noch auf den Weltkirchenkonferenzen von
Stockholm und Lausanne nachgewirkt haben. Wir sollen es hier mit einer
neuen Spielart des Nominalismus zu tun haben.

Luther als homo religiosus verstehen - reicht das wirklich zu, um der
Reformation in der Tiefe gerecht zu werden? Und kann man die theologische



Rezensionen 549

Fragwürdigkeit von Stockholm so einfach der Reformation zur Last legen?
Luther Spiritualismus vorwerfen heißt aus ihm einen Schwärmer machen
und ganz wesentliche Seiten an ihm außer acht lassen. Noch in seiner letzten
Vorlesimg über die Genesis ruft der alte Luther aus: Ecclesia soll mein
Schloß, mein Burg, mein Kammer sein! Ist das der Stil eines ekklesiologisch
«unterentwickelten» Theologen? Wie kann er vom Sakrament der Taufe und
des Abendmahls so hoch denken, wenn die kultischen Formen der Kirche für
ihn so gar nichts bedeuten? Congar hat sich noch nicht auf den eigentlich
springenden Punkt in der Auseinandersetzung mit Luther eingelassen: die
auf einem neuen Verständnis von Wort Gottes und Glaube beruhende, dem
statisch-substantialen Denken des Mittelalters entgegengesetzte personale
und dynamische Weise, Evangelium und Kirche zu verstehen. Von daher
wird der von Congar vorgetragene Versuch eines katholischen Ökumenismus
fragwürdig, denn im Grunde läuft er doch auf einen Anschluß der «getrennten
Brüder» an Rom hinaus, zwar unter noblen Bedingungen, aber keineswegs so,
daß Rom selbst sich als ecclesia semper reformanda verstehen würde. Daher
vermißt man in allen Ausführungen dieser Bände den Ton der Bußfertigkeit
und die Bereitschaft, den römischen Institutionalismus von der Bibel her
in Frage zu stellen. Eine sublime Selbstgerechtigkeit einer Kirche, die im
Besitz der Fülle Christi ist, während die draußen nur aus Teilwahrheiten
leben, durchzieht diese Bücher und macht sie für den Nicht-Katholiken
schwer annehmbar. Man kann den Protestantismus nicht dadurch gewinnen,
daß man ihm sagt, er habe durch das Prinzip des sola gratia dem Schöpfergott

die Ehre genommen; schließlich war Luther kein Manichäer, der von
der Schöpfungsgnade nichts wußte. Der Gegensatz liegt an anderer Stelle:
in der verschiedenen Wertigkeit, die der Geschichte im Katholizismus und
im Protestantismus zugeschrieben wird. Der Katholizismus versteht sich
als Fortsetzung der Inkarnation, und dadurch gewinnt jeder spätere Moment
der Kirchengeschichte das Gewicht letzter Bedeutsamkeit und Verbindlichkeit,

während im Protestantismus der Ursprung der Geschichte, Jesus
Christus, als schöpferischer Moment aller christlichen Geschichtlichkeit jede
Erscheinung der Kirchengeschichte kritisch richtet und in Frage stellt,
sofern sie ein Eigengewicht erlangen will. Könnte sich der Katholizismus
diese kritische Sicht der Geschichte der Kirche und die Radikalität der
Rückbeziehung auf den Ursprung zu eigen machen, wäre der Weg frei zu
einem sinnvollen Gespräch zwischen den Konfessionen.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Erwin R. Frey (Hrsg.), Schuld — Verantwortung - Strafe im Lichte der

Theologie, Jurisprudenz, Soziologie, Medizin und Philosophie. 14

Vorlesungen an der Universität Zürich 1962/63. Zürich, Schultheß & Co. AG.,
1964. XXXI + 323 S.

Der Herausgeber dieser Untersuchungen meist schweizerischer
Fachgelehrter zu jenem großen Thema geht aus von der je mehr empfundenen
Fragwürdigkeit des «Marburger Programms», 1882, von Franz v. Liszt (Der
Zweckgedanke im Strafrecht), obwohl dieses die Idee der klassischen
«Vergeltungsstrafe» bei den Kulturvölkern weithin außer Kurs gesetzt hat. -



550 Rezensionen

Nein! Der Verbrecher ist als wesentlich «schuldfähig» anzusehen, wenn auch
(wie der Positivismus argumentiert) das soziale Milieu, natürliche Triebe,
soundso viele Erbfaktoren, ganz zu schweigen von etwaigen seelisch-geistigen
Defekten, die Menschen auf kriminelle Abwege drängen. Also hat die Bestrafung

des Verbrechers nicht eigentlich den Zweck, ihn zu erziehen, zu bessern,
zu heilen und zu sichern, sondern sie ist und bleibt prinzipiell Sühne und ist
von der Gesellschaft dementsprechend einzuschätzen, wie sich denn auch das
allgemeine Rechtsgefühl über glimpfliche Bestrafung etwa von Sexual
Verbrechern (mit Rücksicht auf deren perverse Triebe) oder Straßenverkehrssündern

(mit Rücksicht auf deren Trunkenheit oder jugendlichen Übermut)
entrüstet. Verbrechen sind eben straffällige Störungen des sozialen
Gleichgewichtes: Strafe (eine Vokabel, die keine Sprache entbehren kann) erstrebt
und bewirkt die Wiederherstellung der Rechtsordnung und ist «nicht zuletzt
auch die Versöhnung des Täters mit sich selbst und Gott». So lautet nicht
nur die Meinung der beiden in diesem Sammelbande zu Wort kommenden
Theologen (A. Rieh, Zürich, K. Rahner, München), sondern es bekennen sich
zu diesem «humanen» Menschenbild auch die Juristen (Keller, Zürich, Lange,
Köln), der Philosoph (H. Barth, Zürich), der Psychologe (Keller, Zürich),
der Soziologe (Bickel, Zürich), die Kulturhistoriker (Bindschedler, Genf,
Staiger, Zürich), der Anthropologe (Hadorn, Zürich) und die Psychiater
(Bleuler, Zürich, Ehrhardt, Marburg). Der von der Theologie sehr
beeindruckte Kriminologe (Frey, Zürich) wagt darüber hinaus noch die Folgerung :

Gott erließ das 1. Gebot (Gen. 2, 16-17), «um dem von ihm geschaffenen
Menschen Gelegenheit zu geben, gerade durch Übertretung dieses Gebotes
sein Menschsein zu beweisen... Gott ist darum nicht nur der Ursprung, die
Ur-Sache aller Schuld, sondern er trägt mit der Verantwortung für den
Uranfang auch die Verantwortung für das Ende aller Schuld - durch die
Vergebung auch in den Fällen, wo menschliche Schuld so schwer ist, daß sie
durch irdische Strafe nicht gesühnt werden kann» (S. 306). Frey unterläßt
es allerdings, diesen (von Schiller-Hegel angeregten) Gedanken christologisch
und soteriologisch näher zu umschreiben.

Das Buch verschweigt gewiß nicht, daß die Krise des Strafrechts (Zweckstrafe

oder Vergeltungsstrafe?) erst seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges
akut und deutlich geworden ist, stellt aber mit Nachdruck fest, daß der
Totalrevisionsentwurf zum deutschen Strafgesetzbuch, 1962, Psychopathie,
Neurose und Perversionen nur als Strafmilderungsgründe und nicht als
Exkulpation in Betracht zieht; daß die UdSSR längst nicht mehr die Abschaffung

der Strafen zugunsten eines Systems medizinischer und pädagogischer
Maßnahmen betreiben (wie zwischen 1922 und 1926); daß auch in Italien
(z. B. Nuvolone, Bologna), Belgien und Schweden die neue Strafgesetzgebung

sich ausdrücklich zu den Begriffen Schuld und Strafe bekennt und
wohl bloß noch Costarica in seinem Gesetz über «soziale Verteidigung» von
1953 den Begriff des Crimen nicht mehr gebraucht. Denn auch die sich so

«positivistisch» gebärdende Strafrechtswissenschaft der USA (insbesondere
Kaliforniens) besinne sich (mit Hall u. a.) wieder auf die Verantwortlichkeit
und sittliche Gesinnung als Urwesensbegriffe vom integralen Menschen und
lasse die «bedingten Reflexe» (Pawlow) nur mehr sehr bedingt gelten.



Rezensionen 551

Für den theologischen Ethiker bedeuten diese 14 Vorlesungen eine
willkommene Bereicherung seiner durch die Bibel bestimmten Auffassung von
Gerechtigkeit, menschlicher Freiheit und letzter Verantwortung. Er stellt mit
stiller Genugtuung fest, daß seine Disziplin wieder das Aufmerken der
modernen Wissenschaftler wachruft. Erwin E. Schneider, Wien

Paul Schütz, Die Kunst des Bibellesens. Verlust und Wiedergewinnung des

biblischen Maßstabes. Stundenbuch, 38. Hamburg, Furche-Verlag, 1964.
106 S. Fr. 3.-.

Der Herausgeber schreibt: «Die Stundenbücher wollen sowohl der
Daseinsorientierung wie der Besinnung, Meditation und geistlichen Übung
dienen. In solchem wechselweisen Zusammenwirken möchten sie dem Menschen
von heute dabei helfen, Christ zu sein in einer gewandelten Welt.» Bündigkeit

und gute Lesbarkeit im Verein mit qualifizierter Orientierung lassen
auch den theologischen Lehrer und Pfarrer, sei es zur eigenen Orientierung
und Besinnung, sei es als Grundlage zur Weitergabe (z. B. im Gymnasium,
der Volkshochschule, in Gemeindekreisen) gern nach Büchern dieser Reihe
greifen.

«Die Kunst des Bibellesens» ist eine überwiegend erfreuliche, jedenfalls
lesenswerte theologische Grundlegung der Ernstnahme der Bibel j heute. In
scharfer Kritik an der Art und Weise moderner Bibelkritik will P. Schütz
theologisch verantwortlich zur Sprache bringen, daß Gott durch die Bibel
spricht. Der Autor wird gut tun, sich im Zentrum dieser Gedankengänge
streng behaften zu lassen. Jürgen Fangmeier, Basel

W. A. Visser 't Hooft, Kein anderer Name. Synkretismus oder christlicher
Universalismus? Aus dem Englischen (SCM Press, London) übertragen
von A. Boyens. Basel, Basileia Verlag, 1965. 134 S. Fr. 9.80.

Nach L. Newbigin und H. Kraemer legt hier der Generalsekretär des
Ökumenischen Rates eine Arbeit über das Verhältnis des christlichen Glaubens
zu den synkretistischen Tendenzen unserer Zeit vor1. - Synkretismus
behauptet, «daß es in der Geschichte überhaupt keine einmalige Offenbarung
gibt, sondern nur viele verschiedene Wege, um zur göttlichen Wirklichkeit
zu gelangen...» (S. 13). Der Verfasser zeigt in einem geschichtlichen Teil
«vier große geschichtliche Wellen» auf (S. 14ff.) und stellt in Kürze die
heutigen Formen des Synkretismus dar. Sodann untersucht er die Stellung
des N.T. ziun Synkretismus : Das N.T. steht im Kampf mit dem Synkretismus

als seinem stärksten Gegner (nicht «Wegbereiter» - der sog. biblische
Synkretismus ist kein Synkretismus). Exemplarisch ist etwa die
Auseinandersetzung mit Simon Magus (Act. 8, 9-24; S. 57ff.). Bezüglich Jesu
Christi urteilt der Verfasser, es sei auch für den Religions- und Geschichtsforscher

eigentlich nur möglich, ihn abzulehnen, aber «nicht im Ernst
möglich, ihn als einen der vielen Propheten oder Religionsstifter zu be-

1 L. Newbigin, A Faith for This One World?, deutsch Eine Welt - ein
Glaube? (1963); H. Kraemer, World Cultures and World Religions (1960).



552 Rezensionen

greifen» (S. 121). Paulus und Johannes haben bewiesen, daß Synkretismus
nicht unvermeidlich ist, wiewohl die menschliche Seele mehr «naturaliter
syncretistica» als «naturaliter christiana» ist (S. 87). Der Synkretismus ist
auf seine Art exklusiv (S. 94), dabei zutiefst heil-los. Ihm stelltVissert 't Hooft
den christozentrischen Universalismus gegenüber. Man bedenke : Adam ist
die einzige Person, mit der Paulus Jesus vergleicht (Rom. 5, 12-19; S. 101).
Der Perspektive der Menschheit hat sich die Kirche (endlich zu stellen. Aber :

«Je ernster die christliche Kirche ihre Mitte nimmt, um so imiversaler wird
sie» (S. 119). - Von seinem festen biblischen Grund und seinem weltweiten
Horizont stellt sich der Verfasser auch der Frage der praktischen
Konsequenzen (S. 118ff.; z.B.: Zusammenarbeit mit Religionen an gemeinsamen
Aufgaben?).

Eine bündige und doch umfassende, solide und dabei gut lesbare
Darstellung, lehrreich und gewissenschärfend; theologisch hart und klar und
gerade so weit. Der Theologe darf diese Arbeit sowohl zur eigenen
Orientierung und Weiterbesinnung als auch als Grundlage für Laienschulung im
wesentlichen sehr begrüßen. Jürgen Fangmeier, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschbiftenschatt

Schweiz. The Ecumenical Review 173 (1965): R. Shaull & M. W. Warren,
The Christian World Mission in a Technological Era (205-223) ; W. A. Visser't
Hooft, Dietrich Bonhoeffer, 1945-1965 (224—231); P. E. Persson, The Two
Ways. Reflections on the Problem of the Ministry (232-240); M. Boegner,
John R. Mott (251-256). Evangelisches Missions-Magazin 109, 3 (1965):
S. J. Samartha, Einer Christologie in Indien entgegen (136-151); W. A.
Visser't Hooft, Die Notwendigkeit der Mission (152-160); E. Kellerhals, Joseph
Josenhans und die Basier Mission von heute (161-173). Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie 11, 1-4 (1964): B. Hagemann, Die Einheit des

konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann (3-68) ; M. Thiel, Thomistischer
Humanismus (69-88); F.-M. Schmölz, Verfassungstheorie bei Thomas von
Aquin und moderne Politik (149-164); A. Walz, Weltanschauliche
Grundkonzeption des Neosozialismus (165-289); K. F. O'Shea, Communicatio
spiritus, 2. Cor. 13, 13 (308-330); A Fries, Zur Mariologie bei M. J. Scheeben
(331-363); L. Drewniak, Divinus als marianisches Attribut (364-389).
Internationale kirchliche Zeitschrift 55, 2 1965) : W. Küppers, Das II. Vatikanische
Konzil und die Lehre von der Kirche (68-101); O. Oeyen, Eine frühchristliche

Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien, I (102-120).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 121, 13 (1965): J. Erbes, Martin Bucers
Concordienbestrebungen und die heutige Lage der Ökumene (196-201). 14:


	Rezensionen

