Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 21 (1965)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

ErNsT GAUGLER, Die Johannesbriefe. = Auslegung neutestamentlicher
Schriften, 1. Zurich, EVZ-Verlag, 1964. VIII + 333 S. Fr. 19.50.

Ein Kommentar der Johannesbriefe sowie eine Kommentarserie, die mit
diesen Briefen anfingt, ist ein Ereignis der neutestamentlichen Forschung.
Ernst Gaugler war Professor der christkatholischen Fakultéit in Bern; seine
Arbeit ist von Henning Kampen bearbeitet worden und in einem evange-
lischen Verlag erschienen, was das Vorwort 6kumenisch bedeutungsvoll
nennt.

Gaugler vertritt in den Einleitungsfragen einen moderaten Standpunkt.
Fir den Verfasser der Johannesbriefe hilt er den Jiinger, der auch das
Evangelium schrieb. Er erwéhnt die «Wahrscheinlichkeit, da3 wie hinter dem
Evangelium so hinter den Briefen die Autoritét des Lieblingsjiingers steht»,
und dulBert die « Vermutung, dal hinter dem Evangelium die Augenzeugen-
schaft des Apostels Johannes stehe» (S. 35. 281). Er weist als unnétig jede
Quellentheorie ab. Das gilt sowohl Bultmann, von dem er viel gelernt hat,
als Windisch, dessen perfektionistischer Deutung er sich kriftig widersetzt.

Die Eigenart des johanneischen Schrifttums wird schén herausgearbeitet:
meditativer Tiefsinn verbindet sich mit praktischem Realismus. Man fiihlt
darin die Kongenialitdt des Kommentators mit dem Kommentierten. Es
gibt hier keine weltfremde Mystik, sondern feste Verankerung in Kirche und
Geschichte. Die Gefahr der Gnosis wird hervorgehoben. Die von Johannes
bekémpfte Lehre ist dem des Kerinth nahe verwandt, wie dieser von Irendus
beschrieben wird (S. 204. 262). Aber auch die moderne Gnosis wird beachtet:
Hegel, Steiner u. a. (S. 209). Hinsichtlich des Perfektionismus kommt auch
die moderne Pfingstbewegung zur Rede. Aktuelle Fragen der Seelsorge,
Volkskirche, Sakramente, Beichte werden hier und da gestreift und machen
den Kommentar in der Kirche praktisch verwendbar.

Gaugler scheint von der dialektischen Theologie viel gelernt zu haben.
Der johanneische Dualismus sieht er nicht als metaphysisch-gnostisch an,
sondern spricht von einem «Offenbarungsdualismus», der auch ¢ein sehr
entschiedener Entscheidungsrealismus» sei. Offenbarung und Entscheidung
sind also wie fiir Bultmann einander nahestehende Begriffe. Die Denkweise
des Apostels soll existentiell sein, er schafft kein Lehrsystem. Sarx und
Pneuma sollen nicht im griechischen Sinn als Teile menschlicher Natur, son-
dern als « Weisen des Seins» betrachtet werden (S. 202). Entscheidung wird
jedoch bei Gaugler mehr positiv als bei Bultmann gesehen. Das Skandalon
der urchristlichen Botschaft liegt in der geschichtlichen Erscheinung Jesu:
«Es geht um das Geheimnis seiner géttlichen Herkunft» (S. 39). Wie soll man
vermeiden, dies als einen verfiigharen Lehrsatz zu verstehen?

Leider sind viele Druckfehler stehengeblieben. Besonders gilt das fir
griechische Worte!, doch auch fiir lateinische 2 und hebriische?3.

Erik Esking, Orebro (Schweden)

L tékvia statt texvia (S.83); dAndic statt aAndwg (S.107); &ypaay statt
Erpaya (S.116); vaip statt dvip (S.130); eldwlorpeio statt eldwloratpeia (S.



Rezenstonen 537

STEPHEN BENEKO, The Meaning of Sanctorum Communio. = Studies in

Historical Theology, 3. London SCM Press, 1964. 152 S. s. 16/-.

O. Cullmann hat in «Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse» (1943)
unter anderem gezeigt, wie die Entstehung des dritten Artikels des soge-
nannten Apostolikums und der mit ihm verwandten kirchlichen Bekennt-
nisse damit zusammenhéngt, daB sich die Verwendung des Symbols im Lauf
der Zeit mehr und mehr auf seine Rezitation anlédBlich der Taufe einschrink-
tel: «Man fiigte demnach der zweiteiligen Formel von 1. Kor. 8, 6 eine Er-
wahnung der Taufe bei. Das &v pdnTioua von Eph. 4, 4 konnte aber nicht
als dritter Artikel eines Symbols auf die gleiche Stufe mit Gott-Vater und
Gott-Sohn gestellt werden ; man ersetzte also durch die in der Taufe empfan-
gene Gabe: das mwveduo.»

Auf diese These sich stiitzend hat der ungarische Theologe Stephen
Benko, der heute als Dozent an der Conwell School of Theology in Philadel-
phia wirkt, in seiner Basler Dissertation von 1951 versucht, neues Licht auf
die alte Streitfrage nach der Bedeutung des Ausdrucks «sanctorum com-
munio» zu werfen. Ausgehend von der bekannten Entwicklung der altkirch-
lichen Lehre von der BuBle (urspriinglich nur einmalige BuBe bei der Taufe,
mit Hermas zweite Bulle moglich ete.), versucht Benko zu zeigen, daf3 der
Ausdruck «sanctorum communio» aller Wahrscheinlichkeit nach urspriing-
lich den Sinn von «Teilhabe an den Sakramenten» gehabt haben mufl. Nach-
dem die Wendung némlich im Jahr 378-379 bei Hieronymus zum erstenmal
aufgetaucht ist, nimmt sie fortan in der Regel genau die Stelle im dritten
Artikel ein: zwischen Kirche und Vergebung der Siinden, an der in dlteren
griechischen Bekenntnissen die Taufe gestanden hat. Der neue Aus-
druck wiire demnach an die Stelle des alten getreten, als sich die Méglichkeit
der BuBle nicht mehr allein auf die Taufe beschriankte und der einzelne
Christ sein Leben lang Vergebung der Stinden immer neu durch den Genuf3
des Abendmahls erlangen muflte.

Es ist hier nicht méglich, die einzelnen Schritte der sehr grindlichen tra-
ditionsgeschichtlichen Untersuchung durch die gesamte patristische Litera-
tur hindurch und dartiber hinaus bis in die neueste Zeit hinein darzustellen.
Benko zeigt, wie zwingend ein rein sakramentales Verstidndnis der Wendung
auf Grund der ganzen dogmengeschichtlichen Situation am Anfang gestan-
den haben muB. In unmittelbarer zeitlicher Nachbarschaft des ersten Auf-
tretens von ¢sanctorum communio» finden wir ubrigens die Wortfiigung
«communio sacramentorumn»: bei Augustin. Auch die lateinische Sprache
selbst legt es nahe, communio eher im Sinn von Teilhabe als im Sinn von
Gemeinschaft zu verstehen. An vielen patristischen Stellen wird das Wort

195); kewvn] statt kauvy (S. 220); efdora statt eldwha (8. 273); &yiZawv statt dyvi-
Zew (S.276); yvevvendeig und yevvedelg statt yevvndeic (S.277); dyemnté statt
dyamnte (S. 290).

2 de statt se (S. 114); praeticus statt practicus (S. 191).

3 I statt Y7 (S. 122); NN statt NN (S. 160).

1 . Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse, — Theolo-
gische Stud., 15 (1943; zit. nach der 2. Aufl., 1949), 5. 38.



538 Rezenstonen

sanctum, bzw. dyiov, zudem ohne weiteren Zusatz als Bezeichnung der
sakramentalen Elemente gebraucht.

Schon bald nach seinem ersten Auftreten wurde aber «sanctorum com-
munio» nicht mehr sakramental oder doch nicht ausschlieBlich sakramental
verstanden. Bereits Nicetas von Remesiana deutet in seiner Explanatio
Symboli, die zwischen 381 und 408 entstanden ist, «sanctorum communio»
im Sinn von «congregatio sanctorum». Dieses personale Verstindnis des
Ausdrucks hat sich im weiteren Verlauf der Geschichte bei den Dogmatikern
aller Konfessionen vollsténdig durchgesetzt. Dabei ist es allerdings immer
strittig gewesen, wer im einzelnen unter den sancti zu verstehen sei: alle
Christen, die verstorbenen Christen oder die Heiligen im Sinn der rémisch-
katholischen Kirche. Schon diese Unsicherheit ist aber wohl indirekt ein
Hinweis darauf, da} die sakramentale Interpretation der personalen voran-
ging.

In seinen SchluBlfolgerungen meint Benko, eine Riickbesinnung auf das
urspriinglich sakramentale Verstédndnis der Wendung konnte fiir unser heu-
tiges 6kumenisches Gesprich nitzlich sein. Wenn man sehe, da3 die alte
Kirche das Abendmahl sogar in ihr Glaubensbekenntnis aufgenommen ha-
ben, dann sei das ein Ansporn, auch im heutigen interkonfessionellen Dialog
die Bedeutung des Abendmahls vermehrt zu bedenken. — Hier erhebt sich
nun aber eine kritische Frage: Zeigt nicht gerade die vorliegende Schrift
einmal mehr, wie wenig verbindlich und hilfreich der Wortlaut des Apostoli-
kums fiir uns heutige Christen sein kann? Jede Theologengeneration hat den
Ausdruck «sanctorum communio» auf ihre Weise verstanden. Niitzt es dann
etwas, seine mutma@liche &lteste Bedeutung — die ja schlieBlich auch erst
aus dem vierten Jahrhundert stammt — gegen spétere Interpretationen aus-
zuspielen? Auch das Bestehen eines festgeprégten Symbols, dem man sogar
apostolische Verfasserschaft zuschrieb, hat frithere Zeiten offenbar nicht
daran gehindert, den Glauben der Kirche immer neu zu deuten und zu ver-
stehen. Und auch unsere Aufgabe kann es demnach nicht sein, den Sinn der
altkirchlichen Bekenntnisse in der Richtung auf eine ¢«Theologia perennis»
zu suchen. Gerade die Geschichte des Apostolikums und des Ausdrucks
«sanctorum communio» im besonderen mull uns davor bewahren, seinen
Wortlaut in einem ungeschichtlichen Sinn zu verewigen.

Zum SchluB sei noch der SCM Press in London dafiir gedankt, daf3 diese
anregende Dissertation — wenn auch mit dreizehnjéhriger Verspatung —
einem weiteren Leserkreis zuginglich gemacht worden ist. Die angel-
séichsische Literatur zum Thema ist dabei vermehrt berticksichtigt worden.
David L. Scheidt hat das Buch aus dem Deutschen in ein gut lesbares
Englisch iibertragen. Frank Jehle, Grub, Kt. Appenzell A.-Rh.

Hieronvymus, Commentariorum in Hiezechielem libri X I V. Commentariorum in
Danzelem libre 111 «IV». Ed. cura et studio Francisci Glorie. = Corpus
Christianorum, Series Latina, LXXV-LXXV A. xix + 1026 pp. Turn-
holti, Typographi Brepols, Editores Ponteficii, 1964.

These two items in the Latin series of the Corpus Christianorum conform
to the pattern of earlier volumes and complete the editions of Jerome’s



Rezensionen 539

commentaries on the Major Prophets. They are easy to use and at the end
of LXXV A are indexes to both volumes, of quotations from Scripture and
from ancient authors as well as of unplaced quotations. The only puzzle is
the asterisk that appears from time to time in the text and correspondingly
in the apparatus.

The edition of Jerome’s commentary on Ezekiel is based on five manu-
seripts of between A.D. 700 (M, Gottingensis) and the ninth century (G,
Sangallensis), the ninth century commentary of Hrabanus Maurus, and the
printed editions. Two manuscripts, M and O (Aurelianensis ¢ A.D. 800) are
fragments. It is suggested that w, the archetype of all our manuscripts, may
have been written at Rome at the end of the fifth century. A little later y, the
archetype of our family, KP*MOP, may have been copied from it in North
Italy. The editor gives (pp. xiv—xvii) a reconstruction of several pages of y
by way of example. The earlier editions seem to depend on manuscripts in
the main independent of those used by Glorie. His edition provides a much
more satisfactory textual basis for the detailed study of the commentary.

Jerome comments on the Vulgate Ezekiel but often quotes the Old Latin
text as well e.g. xxiv. 1-14. He frequently cites the younger Greek versions
also, either in the original or in Latin. As we have no complete manuscripts
of the Old Latin Ezekiel Jerome’s evidence is particularly important. He is
also in principle one of the best witnesses to the Vulgate text.

For the content of his commentary Jerome drew on older commentators
particularly Origen and on rabbinic sources.

For Jerome’s commentary in three books on Daniel the following manu-
scripts have been used: G (Sangallensis A. D. s. viii ex), M (Monacensis s.
viii-ix), F (Monacensis, s. viii-ix et xi), R (Monacensis s. viii-ix), A (Augusto-
dunensis s. ix), S (Sangallensis s. viii—ix). S has been rarely cited. In addition
to MRAF the following were used for the De Antichristi: W (Albiensis s.
viii medius), X1 (Landunensis s. ix), X2 (Bruxellensis s. x, derived from X1),
Z (Oxoniensis 8, xi).

The Greek text of Origen exists in two forms, the original LXX attested
in very few witnesses and in Theodotion’s version. Jerome’s Latin text (the
Vulgate) follows Theodotion in the main, but he often quotes a Latin version
of the LXX and sometimes from the other younger Greek translations,
Aquila and Symmachus. For Susanna and the Elders where he follows
Origen Jerome continues to use Theodotion for the most part though he has
one or two contacts with the LXX.

Jerome’s commentary is even more valuable for his use of older sources,
not merely Christian expositions such as those of Hippolytus and Origen but
of pagan writers like Porphyry who himself quoted historians no longer
extant.

These two works give us editions not merely of sources for the text of the
Bible and the history of its interpretation but also of important documents
in the history of Christian thought. We congratulate the editor and Corpus
Christianorum on these two additions to the series.

George D. Kilpatrick, Oxford



540 Rezensionen

AURrELIUS AUGUSTINUS, Lateinisch-deutsche Gesamtausgabe seiner antipelagi-
anischen Schriften. 2. Wirzburg, Augustinus -Verlag, 1964. 549 S.

Von der in 7 Banden zu erwartenden Wiirzburger Ausgabe der Schriften
Augustins gegen die Pelagianer veranlaft Bd. IT als erste Probe des Gesamt-
werks zu Freude und Hoffnung. Sie enthélt: De perfectione iustitiae hominis;
De gestis Pelagii; De gratia Christi et peccato originali. Die von A. Fingerle
und B. Altaner besorgte Ubersetzung verbindet Texttreue mit moderner
Satzkunst, wihrend dem synoptisch zu benutzenden lateinischen Text die
kritische Wiener Edition im Corp. script. eccl. lat. zugrunde liegt. Der Mit-
herausgeber A. Zumkeller behandelt in einer sorgfialtigen wissenschaftlichen
Einfuhrung die Geschichte der drei augustinischen Schriften und fallt sie
erlduternd zusammen. A. Fingerle untersucht die sprachlichen Merkmale und
wirft so ein Licht auf den Stilisten Augustin. Das Werk ist ein charakteristi-
sches Zeugnis katholischer Bemithung um den Bischof von Hippo.

Klauspeter Blaser, Oberthal

Ruporr PriISTER, Kirchengeschichte der Schweiz, 1. Von den Anfangen bis
zum Ausgang des Mittelalters. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1964. XXII +
573 S. Fr. 48.—.

Nous avons 14 le premier volume d'un ouvrage qui en comportera deux
autres; le second traitera de la Réforme, de la Contreréforme et de 1’ortho-
doxie; le troisiéme, des temps modernes jusqu’'a nos jours. Le texte de ce
premier volume est suivi d’illustrations, d’un registre des noms de lieux et
d’un registre des noms de personnes, ce qui permet une consultation aisée.

L’auteur domine admirablement son vaste sujet. Il donne le détail précis,
ne néglige pas I’anecdote; son sens critique toujours en éveil distingue nette-
ment histoire de la légende ou de I’hagiographie.

L’histoire de I’Eglise en Suisse débute au I'Ve siécle. M. Pfister en convient:
«Ihre Existenz (der Gemeinden) 148t sich fiir die zweite Hélfte des 2. Jahr-
hunderts vermuten, greifbar wird sie aber erst im 4. Jahrhundert» (p. 64).
Mais il reprend a son compte les suppositions traditionnelles: des marchands-
apotres, des soldats-apbtres auraient, au Ile siécle, fondé quelques commu-
nautés. Mais il n’y avait plus de légion en Helvétie du milieu du ler siécle
au milieu du IITe. Ces communautés, dit-il, devaient étre organisées et avoir
un évéque a leur téte. Peut-étre; mais nous n’en savons rien. Le témoignage
d’Irénée sur l'existence d’églises en Germanie est trop vague — et d’ailleurs
contredit par Origéne — pour établir la réalité d’un christianisme helvétique
au Ile siécle. Le troisiéme siécle ne fournit guére que le souvenir de la légion
thébaine, massacrée entre 286 et 302; mais ces martyrs étaient des soldats
égyptiens. Vraiment I’histoire commence au IVe siécle, apres 1'édit de
Constantin qui rend licite la religion chrétienne, et surtout apres 1’édit de
Théodose qui interdit toute autre religion. Nos ancétres, déja, préféraient
la prudence & la témérité.

Au reste, toute 1'Helvétie nord-orientale retombe dans le paganisme
lorsque les Alamans payens, apres une guerre de 200 ans, étendirent leur
domination jusqu’au cours supérieur du Rhin, de I’Aar jusqu’a Soleure et,
de la jusqu’aux Vosges. S’ils laissérent subsister quelques ilots chrétiens, la



Rezensionen 541

masse de la population était pafenne. Leur soumission aux Francs, en 538,
permit aux influences chrétiennes de se faire jour, mais lentement. Le pape
Grégoire Ier, vers 600, exhorte I'évéque de Milan & entreprendre leur con-
version. Lors de ’arrivée de Fridolin, puis de Colomban et Gall, I’ensemble
du pays est paien. Ce sont les Carolingiens qui ont fait prévaloir le christia-
nisme en Helvétie orientale.

Au cours du moyen age, les habitants de notre pays font preuve d’une
certaine passivité. Ils ont infiniment plus re¢gu de I'Eglise qu’ils ne lui ont
donné.

Les fondateurs des couvents de Romainmétier et de Seeckingen étaient
gaulois. Saint-Ursanne, Grandval, Bregenz, Saint-Gall sont des filiales de
Luxeuil. Nos écoles n’ont pas brillé d’un vif éclat, & ’exception de celle de
St-Gall qui fut, du IXe au Xle siécles, un centre intellectuel de premier
ordre; et de l'université de Bale, dont la fondation est due au Concile qui
siégea 1a de 1431 & 1449. Nous avons pris part aux croisades. La premiére
comptait parmi ses chevaliers le comte de Neuchétel, 1'évéque de Coire, un
chanoine de la maison de Gruyéres, un abbé de Schaffhouse qui devint arche-
véque de Césarée.

La Suisse médiévale compte peu de grands hommes. Deux figures, ce-
pendant, surgissent de la foule anonyme; 1'une est celle du paysan Nicolas
de Flue, dont la mémoire est encore vénérée dans tout notre pays; l’autre,
haute en couleurs, mince en vertu, est celle du cardinal Matthieu Schiner,
évéque de Sion.

L’histoire de notre passé catholique est d’un intérét soutenu. Mais s’agit-il
vraiment d’'une histoire, c’est-a-dire d’une marche & partir des causes vers
les effets? Peut-on écrire I’histoire d’une église nationale, alors que I'Eglise
est un grand corps dont les membres n’ont de sens que reliés & ’ensemble ?
Ce que M. Pfister nous offre, ¢’est plutdét un diorama, une description de la
vie ecclésiastique sous ses diverses formes, un rappel des événements, des
figures marquantes et I’auteur ne manque pas d’indiquer sans cesse le rapport
de nos circonstances locales & la vie de ’ensemb]e.

Il comble ainsi une lacune. L’histoire générale de I'Eglise en Suisse n’a
guére été écrite, sinon, d’un point de vue trés catholique, par Th. Schwegler,
en 1935. Nous attendons, avec grande espérance, les deux volumes promis,
oul nous verrons la Suisse sortir de I’enfance.

Jean-Daniel Burger, Neuchétel

Erice KLEINEIDAM, Universitas Studii Erffordensis. Uberblick iiber die Ge-
schichte der Unwversitdt Erfurt im Mittelalter 1392-1521, 1. 1392-1460. =
Erfurter Theologische Studien, 14. Leipzig, St. Benno-Verlag Gmbh, 1964.
XXV + 398 S. DM 24.50.

Die bedeutende, wissenschaftlich bisher noch nicht erforschte Vergangen-
heit der 1392 vorab auf Initiative des stédtischen Rates hin eréffneten Uni-
versitit Erfurt ist hier in einer mit sorgfiltiger Akribie verfaf3ten, ungemein
materialreichen Darstellung gewiirdigt worden. Diese steht laut Vorwort «auf
dem Standpunkt der damaligen Universitéit; denn nur so glaubt der Ver-
fasser der Intention der damaligen Zeit gerecht zu werden, wenn er ihr ent-



542 Rezensionen

sprechend und nicht gegen sie schreibt», dementsprechend schafft der Ver-
fasser vor allem die quellenméfBige Grundlage fir spétere Spezialstudien. Der
erste Teil ist der Geschichte der Universitat bis 1460 gewidmet, der zweite
ihrer Struktur. Besondere Beachtung verdient die bedeutende Rolle der Er-
furter Vertreter am Basler Konzil und der groBe Anteil von in Erfurt ausge-
bildeten Dozenten an den Anféngen der Universitdten von Rostock, Greifs-
wald und namentlich Basel. Andreas Staehelin, Basel

JosepH GIiLL, Le Concile de Florence. = Bibliothéque de Théologie, IV, 6.
Tournai, Desclée, 1964. XXV 4389 S.

Das Werk ist im Jahre 1959 von der Cambridge University Press in eng-
lischer Sprache herausgegeben worden, hat in der Gelehrtenwelt sofort
Beachtung und gute Aufnahme gefunden und ist seiner Bedeutung wegen —
da es vom letzten vorreformatorischen Konzil mit seinen lateinisch-byzan-
tinischen Unionsverhandlungen erstmals eine Gesamtdarstellung unter aus-
giebiger Benutzung von kritischen Quelleneditionen bietet — nun ins Fran-
zosische ibertragen worden. Diese Arbeit hat M. Jossua in ausgezeichneter
Weise besorgt, indem er nicht allein den Sinn zuverldssig und getreu wieder-
gegeben, sondern sich auch eines sehr gut lesbaren, fliissigen Stils befleiBBigt
hat. Berthe Widmer, Basel

Karr Heinz BURMEISTER, Briefe Sebastian Miinsters, lateinisch und deutsch
herausgegeben und iibersetzt. Frankfurt am Main, Inselverlag, 1964. Auch
als Privatdruck der Firma C. H. Boehringer, Ingelheim am Rhein. 211 S.
DM 75.—.

Bei der Besprechung der Bibliographie Miinsters (1488-1552)! wurde die
hervorragende Druckausfithrung erwihnt, in der jene Arbeit des gleichen
Verfassers erschien. Fir die Ausgabe des Briefwechsels ist im Blick auf
Druck, Papier und Einband dies ebenfalls aufs héchste anzuerkennen. Dafiir
ist der Preis fast als gering zu bezeichnen. Die in der Kinderheimat Miinsters
ansissige Firma hat sich damit ein wirkliches Verdienst erworben. Es ist eine
Freude, diese Sammlung der wenigen — von mehreren tausend nur — erhalte-
nen Briefe in die Hand zu nehmen.

Ein neunseitiges Vorwort gibt einen knappen, anschaulichen Bericht tiber
das Leben des Mannes. Fast gegen seinen Willen auf einen theologischen
Lehrstuhl in Basel berufen, schrieb Miinster seinem Lehrer und Freunde
Pellikan, Theologe in Ziirich: «Ich méchte Deinen Rat héren, obwohl ich
schon innerhalb von zwei Wochen mit der Vorlesung beginnen soll. Ich habe
nicht ein theologisches Buch im Hause auBer den hebriischen Kommenta-
ren.» Diese waren jiidisch, d. h. héretisch! Weit mehr war Munster fur die
ErschlieBung der profanen, spatmittelalterlichen judischen Literatur und die
Entwicklung der Geographie und Kartographie interessiert. Darauf weist
auch die Wiedergabe eines Ausschnittes aus seiner 2. Karte des Rhein-
stromes wie die des Titelblattes der Erstausgabe seiner oft neugedruckten
Kosmographie, um deren Ergénzung und Verbesserung es in vielen der Briefe

1 Theol. Zeitschr. 21, 5 (1965), S. 458-460.



Rezensionen 543

geht. Die 50 in lateinischem Urtext und guter deutscher Ubersetzung vor-
gelegten Briefe sind ganz persénliche Schreiben Minsters an 25 verschiedene
Empfinger aus den Jahren 1526-1550. Durch sie werden wir mit bisher
unbekannten Einzelheiten aus seinem Leben bekannt.

Ungemein lebendig wird das Bild dieses hochbegabten, unendlich fleiBigen,
unermiidlich tétigen Mannes, der zugleich als ein Beispiel fiir die humanisti-
schen Gelehrten seiner Zeit vor uns steht. Er bemiihte sich um neue Instru-
mente fiir die richtige Aufnahme der Ortslagen auf den von ihm entworfenen
Landkarten. Er war begliickt tiber gegossene Typen, die mehr Genauigkeit
garantieren als Holzschnittblécke der Landkarten. Es ist erstaunlich, mit
wie vielen Gelehrten und Staatsménnern von Schweden bis Spanien er Fiih-
lung suchte, um zuverlédssige Angaben uber die Geschichte der Lénder, die
Genealogie der Firstenhéuser, seltene Tiere und Pflanzen zu bekommen. Er
scheute keine Miihe um Bilder der Stadte von Stockholm bis Algier, Kairo
und Jerusalem. Aber wir erleben auch h#usliche Sorgen mit bei der Heirat
geiner Tochter Aretia, 16jdhrig, mit dem gleichalten «Barettlimacher», Teue-
rung, Pestzeiten, Bittgesuche armer Studenten leitete er weiter, es gab Ent-
tduschungen mit auslédndischen «Tischgenossen», auch bei seinen Bemiihun-
gen um Zuschiisse fir die «ungeheuren Kosten» seiner Bild- und Landkarten-
drucke.

Jedem der Briefe sind genaue Angaben tiiber Fundorte und erwihnte
Personen beigefiigt, so daf} sie auch ohne Kenntnis des von Burmeister
herausgegebenen «biographischen Gesamtbildes» Miinsters (1963) verstdand-
lich sind. Die Besprechung der «Bildnisse S. Miinsters» durch Dr. Ernst
Emmerling, Ingelheim (S. 195-197), wird durch eine ausgezeichnete Photo-
graphie des Gemaéldes Minsters von Christoph Amberger und eines Holz-
schnittes von 1578 wie eines Faksimile des Briefes vom 4. Mai 1550 ergénzt.
Es schlieBt sich ein Verzeichnis seiner Schriften wie der wichtigsten Ver-
offentlichungen tiber ihn an, ein Register der Briefempfanger, der genannten
Stéddte usw. So kann diese Briefsammlung zu einer wertvollen Hilfe fur die
ErschlieBung der Geschichte seiner Zeit werden. Georg Baring, Osnabrick

JAN Mivrr¢ LocEMAN, Duchovnt odkaz obrozent. Prag, Verlag Kalich, 1964.
352 8.

Ende 1964 erschien in Prag ein neues Buch des Professors fiir systemati-
sche Theologie und Philosophie an der Prager Comenius-Fakultit, Dr. Jan
Mili¢ Lochman, unter dem Titel «Duchovni odkaz obrozeni» (Das geistliche
Vermichtnis der Wiedergeburt). Die «Wiedergeburt», das Neuerwachen des
tschechischen Volkes, das in seiner nationalen und geistigen Existenz durch
die Gegenreformation aufs schwerste bedringt worden war, ist eine der be-
deutendsten Epochen der neueren tschechischen Geschichte. Den Anfingen
dieser Zeit war bereits ein 1952 erschienenes Werk des gleichen Verfassers
gewidmet: «Nabozenské mysleni éeského obrozeni» (Das religiése Denken
der tschechischen Wiedergeburt). Im vorliegenden Band befat sich der Ver-
fasser mit vier groBen Gestalten des geistigen Lebens jener Zeit in Béhmen
und Mahren: Josef Dobrovsky, Bernard Bolzano, Jan Kollir und Frantisek



544 Rezensionen

Palacky. Das religiose Denken jener Zeit entwickelte sich «im gemeinsamen
Widerstand gegen den Geist der Gegenreformation mit ihrem pathetischen
Supranaturalismus und mit ihrer militanten Intoleranz vor allem in zwei
Richtungen: als Bewegung eines humanistisch und aufkléirerisch gesinnten
Reformkatholizismus, wie er sich vor allem in der reformfreudigen Gestalt
des Josefinismus gerade in Bohmen und Méhren wirksam entwickelte, und
in Versuchen der geistlich ungebrochenen Reste des frither evangelischen
Volkes, die durch ihre vorbildliche Treue seit 1781 eine, wenn auch sehr be-
schréankte, Toleranz errungen hatten» (S. 329). Das Werk gibt auf 352 Seiten
eine eingehende Analyse und Wiirdigung des Lebenswerkes der genannten
vier Hauptvertreter der Wiedergeburt. Ein Reslimee in deutscher Sprache
am SchluB des Werkes gibt eine Ubersicht der wichtigsten Ergebnisse fiir
den deutschsprachigen Leser. Das Werk bedeutet eine ausgezeichnete Wiir-
digung der Epoche der Wiedergeburt von evangelischem Standpunkt aus und
schlieft damit eine bisher vorhandene Liicke.

Martine Hoffmann, Bonn

H. G. HuBBELING, Spinoza’s Methodology. Assen, Van Gorcum & Comp.,
1964. 158 S. fl. 19.75.

Das Anliegen des Verfassers, Spinozas Methodologie eine gesonderte Un-
tersuchung zu widmen, ist voll berechtigt, da hier ein dringendes Desiderat
vorliegt; das gilt um so mehr, als Spinozas Originalitat zum groflen Teil in
seiner Methode liegt. Die historischen Wurzeln werden in Anmerkungen am
Schluf3 der Untersuchung (leider ohne Verweis auf die Seite des fortlaufenden
Textes; dieser bleibt aber so iibersichtlich) erértert, so daB Verzeichnungen
durch ungeniigende philosophiegeschichtliche Ortsbestimmung vermieden
werden. Hubbeling beriicksichtigt nicht nur die Ethik (geometrische Me-
thode), sondern auch Spinozas andere Schriften wie seine philosophische
und politische Lehre von Gott, seine Anthropologie und seine politische
Philosophie (S. 3). Dadurch werden die Untersuchungen zwar schwieriger,
aber auch fruchtbarer. Die Spannungen, die einerseits der Gegenstand, an-
dererseits der Ansatz Spinozas bedingt, stellt der Verfasser unverkiirzt
heraus. Die Darstellung gewinnt so den Charakter einer lebendigen Diskus-
sion mit dem Stoff und verdeutlicht individuelle Besonderheiten des Philo-
sophen.

Zwei Umlédufe werden ausgefiihrt: im 1. Teil werden Spinozas Werke unter
dem Gesichtspunkt der Methode, im 2. Teil wird Spinozas Methode unter
dem Gesichtspunkt der groBen Themen des Gesamtwerks erértert. Dabei
beriicksichtigt der 1. Teil nicht nur AufBerungen Spinozas selbst zur Methode,
sondern auch deren Anwendung. Zwei Anhénge iiber Gottesbeweise und
Prinzipien der politischen Philosophie runden die Untersuchung ab. — Die
Untersuchung setzt ein mit der Ablehnung des Empirismus durch Spinoza
(§ 1). Damit wird einerseits an die historischen Zusammenhénge angekniipft
(Polemik Spinozas gegen die englischen Empiristen). Andererseits wird hier-
mit eine entscheidende Grenzbestimmung fir die Methode Spinozas voll-
zogen, denn zum einen ist die Ablehnung des reinen Empirismus unter dem



Rezensionen 545

Aspekt der wahren Erkenntnis fiir Spinoza von Bedeutung, zum anderen hat
die Empirie groBen Anteil an den Spannungen in Spinozas Methodologie,
und schlieBlich ist die Art der Einbeziehung des Ausgegrenzten fiir Spinoza
charakteristisch. — Es folgt die Darstellung der 3 Erkenntnisarten (1. no-
tiones univerales, die Meinung oder Vorstellung hervorrufen, 2. notiones
communes, die dem Geist und den anderen Korpern gemeinsam sind und
auf der Ebene von Vernunft und Erkenntnis stehen, 3. intuitives Wissen,
das von der addquaten Idee zur addquaten Erkenntnis fortschreitet). Von
der 3. Erkenntnisart geht die Erérterung der Grundorientierung der Methode
Spinozas aus: ¢Gott als Prinzip der Erkenntnis» (§ 3) ist Ausgangs- und
Endpunkt aller Erkenntnis. Es folgt die Eroérterung der nach der Meinung
des Verfassers (8. 81) bedeutendsten Spannung, némlich der Spannung
zwischen deduktiver Methode und nominalistischem Versténdnis (S. 20ff.).
Einerseits will Spinoza alles aus der Erkenntnis der ersten Ursache dedu-
zieren bis zur Aufgabe des freien Willens, andererseits behilt er aber die
essentia particularis eines jeden Dinges in nominalistischem Sinne bei (essen-
tia und Ding als unzertrennbare Kinheit, keine selbstindigen universalia).
Hubbeling versucht, diese Spannung von Spinozas extensiv-quantitativem
Denken her zu mildern. Die widerspriichliche Aussage, Gott 7st, und Gott
ist nicht die essentia des Menschen, wiare danach so zu verstehen: Gott ist
«the great ordo», und die Einzeldinge offenbaren («reveal») diesen ordo;
«die essentia jedes Dinges hat ein bestimmtes Quantum an potentia cogitandi
et existendi» (S. 23); die essentia particularis ist «eine bestimmte einzelne
Verwirklichung des Seins» (S. 57). Als unendliche Substanz kann Gott nicht
die essentia des Menschen sein, wohl aber als endliche Modifikation. Der Ver-
fasser untersucht noch andere Spannungen (Zusammenfassung am Schluf3,
S. 82ff.): mathematische Methode und Teleologie als argumentatio ad
hominem (8. 46), das Denken als nichtschépferischer notwendiger Prozef3
und als Zugang zur wahren Erkenntnis. Die Struktur des Denkens Spinozas
charakterisiert der Verfasser als unpersénliche, nichtschépferische «neu-
trum-structure» (im Gegensatz zur personalen dynamisch-schépferischen
«ego-structure», S. 84f.). Auf dieser Linie liegt die Interpretation Gottes als
immanente Kausalitdt ohne teleologischen Gesichtspunkt (S. 25), der quan-
titative Charakter der cogitatio und Gottes (unendliche Zahl von Attributen,
S. 44f.). Die Eigenart der Methode Spinozas zeigt sich immer wieder in der
Konsequenz der Durchfithrung des Verstdndnisses von Kausalitédt (logisch,
nicht zeitlich) und vom Parallelismus der cogitatio und extensio. — Dal
Spinoza in anthropologischen Zusammenhéngen auf psychologische und
sogar teleologische Argumente zuriickgreift, begriindet der Verfasser mit der
Offenheit Spinozas fiir die anthropologische Problematik, der gegeniiber er
die Erkenntnis («reason») allein nicht fiir méchtig genug halt (S. 39, kritisch
S. 75). Jedoch fiihrt Spinoza auch die Uberwindung der affectus nach der
Methode des equilibrium in qualitativern Sinne durch (Ausgleich des Mehr
und Weniger der affectus). Die zu abstrakte Argumentation in historischen
Fragen kritisiert der Verfasser S. 124, Diese Kritik muf sicher auch auf die
anthropologischen Zusammenhénge der Philosophie Spinozas, namentlich
wenn es um die Willensfreiheit geht, ausgedehnt werden.

35



546 Rezensionen

Die in Aufbau und Zitationsweise klare Arbeit bietet eine Fille von An-
regungen und fuhrt die Spinoza-Forschung in einer wichtigen Frage weiter!.
Alfred Rupp, Saarbriicken

Bexar HarrerEN, Kyrkotuktsfragan. En systematisk studie av kyrkotukten ¢
svensk frikyrklighet och hos Martin Luther. Stockholm, Sv. Kyrkans Dia-
konistyrelses bokforlag, 1963. 282 S. Skr. 23.—.

Der Verfasser konfrontiert die Lésung des Kirchenzuchtproblems inner-
halb der freikirchlichen Bewegungen in Schweden wihrend des 19. Jahr-
hunderts mit den wenigen expliziten Ausfiihrungen, die sich bei Martin
Luther zu dieser Frage finden. Die Arbeit kann darum eine ¢systematische»
genannt werden, weil sie die theologischen Aspekte der Kirchenzucht nicht
isoliert fiir sich betrachtet, sondern sie in den Gesamtzusammenhang einer
bestimmten Theologie einordnet.

Er faf3t dabei innerhalb des Rahmens der «freikirchlichen» Bewegungen
in Schweden vor allem den sog. «Svenska Missionsférbundet» (gegriindet
1878) ins Auge, dessen beide fiihrende Theologen, P. P. Waldenstrém und
E.J. Ekman, in breiter Darstellung beriicksichtigt werden. Daneben wird
das freikirchliche Kirchenzucht-Verstindnis an seiner Ausformung bei
schwedischen Baptisten und Methodisten untersucht.

Als wesentliche Elemente der freikirchlichen Kirchenzucht-Auffassung
werden herausgearbeitet: 1. eine biblizistisch-gesetzliche Interpretation des
locus classicus, Matth. 18; 2. starke Anklénge an die reformierte Tradition;
3. ein individualistischer Kirchenbegriff; 4. ein gesetzliches Heiligkeits- und
Heiligungsverstindnis, das Grenzen ziehen méchte, die zu ziehen uns unter-
sagt ist. Im ganzen zeigt die Studie einen deutlich konfessionalistischen Ak-
zent, der zwar einerseits klare Konturen ergibt, andererseits aber schwer-
wiegende Anfragen an die eigene Position zu schnell tibergeht.

Gotthold Miiller, Tibingen

FriepricHe ScuMID, Verkiindigung wnd Dogmatik in der Theologie Karl
Barths. Hermeneutik und Ontologie in einer Theologie des Wortes Gottes.
Miunchen, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 200 S. Fr. 15.85.

Fr. Schmids Barth-Studie unterscheidet sich von anderen dadurch, daf
hier «nicht nur nach der Lehre, nicht nur nach den Denkformen» gefragt
wird (8. 13). Vielmehr wird hier versucht, «die Barthsche Theologie nicht zu
abstrahieren von der konkreten Intention, die sie zu dieser oder jener Aus-
sage veranlaBte» (S. 12). «Die konkrete Verantwortung, in der diese Theolo-
gie von Anfang an steht, aus der heraus sie erwachsen ist, ist die Situation
der Predigt» (S. 14). Indem Schmid dies, im Unterschied etwa zu H. U.
v. Balthasar, realisiert, vermag er einmal vieles Dogmatische besser zu ver-
stehen und zu wurdigen, sodann die Voraussetzungen fiir das interkonfes-
sionelle Gespriach neu zu kliren; es ist z. B. wenig damit gewonnen, das
¢sola gratia» fiir sich zu nehmen und Ubereinstimmung festzustellen, wenn

1 Zur Bibliographie wire zu erginzen: A. S. Oko, The Spinoza Biblio-
graphy (1964), mit einigen tausend Titeln.



Rezensionen 547

man sich der «Frage nach der grundsédtzlichen Méglichkeit, Funktion und
Aufgabe theologischen Redens tiberhaupt» nicht gestellt hat (S. 13, Anm.).
Vor allem und im Ganzen ist der Verfasser bemiiht, darzutun, wie K. Barths
theologische Arbeit von den Anfingen durch die Periode des Ubergangs bis
hin zur Kirchlichen Dogmatik und Einfithrung in die evangelische Theologie,
in Folgerichtigkeit, als theologische Arbeit hermeneutische und ontologische
Arbeit gewesen ist, so daBl die heutigen Sachwalter von Ontologie und
Hermeneutik mit ihrer Neigung, K. Barth als unfruchtbaren Neuorthodoxen
anzusehen, Anlafl haben, seiner Theologie, unter besonderer Berticksichtigung
der Intention und sodann des Denkweges von den kritischen Anféingen bis
zur Entfaltung der Dogmatik, ernste Beachtung zuzuwenden.

Die mit diesem Buch aus der Umgebung H. Diems angebotene Hilfe ist in
bezug auf K. Barths Theologie kompetent {(auch durchaus nicht unkritisch).
Mit seinem «Rekurs auf die gemeinsamen Anfinge und dem Nachweis der
sich aus diesen... ergebenden Konsequenzen» (8. 198f.), in seiner ruhig-
verbindlichen, dabei klar-kritischen Sicht des seit dem Ende von «Zwischen
den Zeiten» getrennten Lagers verdient es der Autor, verbindende Impulse
zu vermitteln. Jirgen Fangmeier, Basel

Kxew1 Ocawa, Die Aufgabe der neueren evangelischen Theologie in Japan., =
Begegnung, 8. Basel, Friedrich Reinhardt, 1965. XVI 4 120 S.

Keiji Ogawa ist Professor fur christliche Religion an einer Privatuniversi-
tat fir Frauen in Tokio. Nach der Ausbildung in seiner Heimat hat er bis
1963 einige Jahre an der theologischen Fakultéit der Universitit Basel
studiert und daselbst doktoriert.

Die Seiten 1-23 seiner Schrift enthalten einen kurzen geschichtlichen
Uberblick iiber die christliche Mission und die Entstehung der evangelischen
Kirchen in Japan sowie uiber die theologischen Gegenwartsprobleme. Zu den
Hauptaufgaben gehért das Streben nach eigenstiandigem theologischem
Denken.

Auf den Seiten 24120 referiert Keiji Ogawa liber das bedeutendste Unter-
nehmen dieser Art, namlich uber die «Theologie vom Schmerze Gottes» des
Japaners Kazo Kitamori (geb. 1916). Der Schmerz Gottes ist «das gespannte
Zusammensein seines Zornes und seiner Liebe» (S. 35). «Die Liebe Gottes
will seinen Zorn iiberwinden und durchbrechen. Diese Tatsache ist nichts
anderes als der Schmerz Gottes» (S. 34). Dieser Begriff wurde durch die
Beschiftigung mit Luthers «deus absconditus» sowie mit den Aussagen
Jer. 31, 20 und Jes. 63, 15 gewonnen. Die exegetische Begrundung stammt
aber aus dem N.T., wie denn der Schmerz Gottes «sozusagen der tiefste
Hintergrund des historischen Jesus» ist (S. 64). Kazo Kitamori versteht alle
andern theologischen loci vom Schmerze Gottes her. Keiji Ogawa setzt eines
seiner Fragezeichen zu dem damit verbundenen Denkschematismus, mit dem
auch die européischen und amerikanischen Theologien gemessen werden.

Die «Theologie vom Schmerze Gottes» widerspiegelt japanische Eigen-
sténdigkeit im theologischen Denken und in der Auseinandersetzung mit der
einheimischen geistigen Situation. Darin liegt u. a. ihr Wert fir die 600000
japanischen Christen. Kazo Kitamori hat in seinem theologischen Denken



548 Rezenstonen

gsowohl den Synkretismus, wie ihn neuestens W. A. Visser 't Hooft, «Kein
anderer Name» (1965), klar als unevangelisch dargelegt hat, wie auch die
bloBe Repristination evangelischer und amerikanischer Theologien ver-
mieden. Damit wird er, wie auch Keiji Ogawa, der seinerseits «die Offenheit
fir das Wort Gottes» (S. 118) betont, zu einem echten theologischen Ge-
sprichspartner. Darin liegt der 6kumenische Wert dieser Schrift, um dessent-
willen Prof. Heinrich Ott, der auch das Vorwort geschrieben hat, das Buch
erfreulicherweise in die Schriftenreihe « Begegnung» aufgenommen hat.
Oswald Eggenberger, Moénchaltorf, Kt. Ziirich

Y. M.-J. CoNGAR, Chrétiens désunis. Principes d'un «ecuménismey catholique.
= Unam Sanctam, 1. Neuauflage des 1937 erschienenen Buches. Paris,
Editions du Cerf, 1964. XIX + 403 S. — Durs., Chrétiens en dialogue.
Contributions catholiques d I'ccuménisme. = Unam Sanctam, 50. Paris,
Editions du Cerf, 1964. LXIV + 576 S. — DERs., La Foi et la Théologze.
Théologie dogmatique. = Le Mystére Chrétien, 1. Tournai, Desclée & Co.,
1962. XVI + 281 S.

Der franzosische Dominikaner Congar gilt als einer der bedeutendsten
Vertreter eines katholischen Okumenismus. Dieser Begriff diirfte von ihm
selbst gepridgt sein, nachdem die heute viel gebrauchte Formel von den
«getrennten Briidern» schon von Leo XIII. stammt. Die Beitrage des Sam-
melbandes Chrétiens désunis sind im Jahre 1936 entstanden aus Anla3 der
Gebetsoktav fiir die christliche Einheit; die Beitrige des Bandes Chrétiens
en Dialogue sind die Frucht dreier Jahrzehnte ékumenischer Bemiihungen.

Congar geht so vor, daB er zundchst nach dem theologischen Sinn der
kirchlichen Sondergruppen und deren Lehren fragt, sodann eine Lehre von
der Einheit und Katholizitit der Kirche entwirft und die Lehren von der
Kirche auBBerhalb der katholischen Kirche analysiert und kritisiert. Hier fillt
sein Hauptaugenmerk auf die «liberale Kirchenideologie» von Stockholm,
dann auf die Lehre von der Kirche im Anglo-Katholizismus und der Ortho-
doxie. Schliefllich wird eine Antwort auf die Frage gesucht, was unter den
gegebenen Verhéiltnissen zur Einigung der Kirchen getan werden kann und
wie ein Programm eines katholischen Okumenismus aussehen miiB3te.

Entscheidend ist fur uns, die wir auBerhalb des rémischen Katholizismus
stehen, die Art, wie Congar die Reformation versteht. Luther wird als tief
religioser Mensch verstanden, dessen Anliegen die Lésung der Frage nach
dem gnidigen Gott war; er machte die Siinde gro3, um die Gnade um so
michtiger werden zu lassen. Kritisch sieht Congar die Uberbetonung des
Glaubens gegeniiber der Realitéit: die Lehre des Luthertums verkenne radikal
die Wirklichkeit des Corpus mysticum, das seit Pfingsten existent ist. Daraus
ergibt sich ein ekklesiologischer Spiritualismus und eine Geringschétzung
aller kultischen und institutionellen Formen der Kirche. Dieser Spiritualis-
mus soll von Luther her auch noch auf den Weltkirchenkonferenzen von
Stockholm und Lausanne nachgewirkt haben. Wir sollen es hier mit einer
neuen Spielart des Nominalismus zu tun haben.

Luther als homo religiosus verstehen — reicht das wirklich zu, um der Re-
formation in der Tiefe gerecht zu werden? Und kann man die theologische



Rezensionen 549

Fragwiirdigkeit von Stockholm so einfach der Reformation zur Last legen?
Luther Spiritualismus vorwerfen heilt aus ihm einen Schwérmer machen
und ganz wesentliche Seiten an ihm auf3er acht lassen. Noch in seiner letzten
Vorlesung iiber die Genesis ruft der alte Luther aus: HEcclesia soll mein
Schlof, mein Burg, mein Kammer sein! Ist das der Stil eines ekklesiologisch
«unterentwickelten» Theologen? Wie kann er vom Sakrament der Taufe und
des Abendmahls so hoch denken, wenn die kultischen Formen der Kirche fiir
ihn so gar nichts bedeuten? Congar hat sich noch nicht auf den eigentlich
gspringenden Punkt in der Auseinandersetzung mit Luther eingelassen: die
auf einem neuen Verstindnis von Wort Gottes und Glaube beruhende, dem
statisch-substantialen Denken des Mittelalters entgegengesetzte personale
und dynamische Weise, Evangelium und Kirche zu verstehen. Von daher
wird der von Congar vorgetragene Versuch eines katholischen Okumenismus
fragwiirdig, denn im Grunde lduft er doch auf einen Anschluf3 der «getrennten
Briider» an Rom hinaus, zwar unter noblen Bedingungen, aber keineswegs so,
daf3 Rom selbst sich als ecclesia semper reformanda verstehen wiirde. Daher
vermif3t man in allen Ausfithrungen dieser Bénde den Ton der BuBfertigkeit
und die Bereitschaft, den rémischen Institutionalismus von der Bibel her
in Frage zu stellen. Eine sublime Selbstgerechtigkeit einer Kirche, die im
Besitz der Fulle Christi ist, wahrend die drauBlen nur aus Teilwahrheiten
leben, durchzieht diese Biicher und macht sie fir den Nicht-Katholiken
schwer annehmbar. Man kann den Protestantismus nicht dadurch gewinnen,
daf3 man ihm sagt, er habe durch das Prinzip des sola gratia dem Schépfer-
gott die Ehre genommen; schlieBlich war Luther kein Manichéer, der von
der Schopfungsgnade nichts wulBlte. Der Gegensatz liegt an anderer Stelle:
in der verschiedenen Wertigkeit, die der Geschichte im Katholizismus und
im Protestantismus zugeschrieben wird. Der Katholizismus versteht sich
als Fortsetzung der Inkarnation, und dadurch gewinnt jeder spédtere Moment
der Kirchengeschichte das Gewicht letzter Bedeutsamkeit und Verbindlich-
keit, widhrend im Protestantismus der Ursprung der Geschichte, Jesus
Christus, als schopferischer Moment aller christlichen Geschichtlichkeit jede
Erscheinung der Kirchengeschichte kritisch richtet und in Frage stellt,
sofern sie ein Eigengewicht erlangen will. Kénnte sich der Katholizismus
diese kritische Sicht der Geschichte der Kirche und die Radikalitéit der
Rickbeziehung auf den Ursprung zu eigen machen, wire der Weg frei zu
einem sinnvollen Gespriich zwischen den Konfessionen.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Erwin R. Frey (Hrsg.), Schuld — Verantwortung — Strafe im Lichte der
Theologie, Jurisprudenz, Soziologie, Medizin wund Philosophie. 14 Vor-
lesungen an der Universitdat Ziirich 1962/63. Zirich, Schulthe3 & Co. AG.,
1964, XXXI + 323 S.

Der Herausgeber dieser Untersuchungen meist schweizerischer Fach-
gelehrter zu jenem groflen Thema geht aus von der je mehr empfundenen
Fragwirdigkeit des «Marburger Programms», 1882, von Franz v. Liszt (Der
Zweckgedanke im Strafrecht), obwohl dieses die Idee der klassischen «Ver-
geltungsstrafe» bei den Kulturvélkern weithin auller Kurs gesetzt hat. —



550 Rezensionen

Nein! Der Verbrecher ist als wesentlich «schuldféhig» anzusehen, wenn auch
(wie der Positivismus argumentiert) das soziale Milieu, natiirliche Triebe, so-
undso viele Erbfaktoren, ganz zu schweigen von etwaigen seelisch-geistigen
Defekten, die Menschen auf kriminelle Abwege drdngen. Also hat die Bestra-
fung des Verbrechers nicht eigentlich den Zweck, ihn zu erziehen, zu bessern,
zu heilen und zu sichern, sondern sie ist und bleibt prinzipiell Stthne und ist
von der Gesellschaft dementsprechend einzuschétzen, wie sich denn auch das
allgemeine Rechtsgefiihl iiber glimpfliche Bestrafung etwa von Sexualver-
brechern (mit Riicksicht auf deren perverse Triebe) oder StraBenverkehrs-
stindern (mit Riicksicht auf deren Trunkenheit oder jugendlichen Ubermut)
entriistet. Verbrechen sind eben strafféllige Storungen des sozialen Gleich-
gewichtes: Strafe (eine Vokabel, die keine Sprache entbehren kann) erstrebt
und bewirkt die Wiederherstellung der Rechtsordnung und ist «nicht zuletzt
auch die Versohnung des Téters mit sich selbst und Gott». So lautet nicht
nur die Meinung der beiden in diesem Sammelbande zu Wort kommenden
Theologen (A. Rich, Ziirich, K. Rahner, Miinchen), sondern es bekennen sich
zu diesem ¢humanen» Menschenbild auch die Juristen (Keller, Zurich, Lange,
Koln), der Philosoph (H. Barth, Zurich), der Psychologe (Keller, Ziirich),
der Soziologe (Bickel, Ziirich), die Kulturhistoriker (Bindschedler, Genf,
Staiger, Zirich), der Anthropologe (Hadorn, Zirich) und die Psychiater
(Bleuler, Zurich, Ehrhardt, Marburg). Der von der Theologie sehr beein-
druckte Kriminologe (Frey, Ziirich) wagt dariiber hinaus noch die Folgerung:
Gott erlieB das 1. Gebot (Gen. 2, 16-17), «um dem von ihm geschaffenen
Menschen Gelegenheit zu geben, gerade durch Ubertretung dieses Gebotes
sein Menschsein zu beweisen... Gott ist darum nicht nur der Ursprung, die
Ur-Sache aller Schuld, sondern er tragt mit der Verantwortung fiir den Ur-
anfang auch die Verantwortung fiir das Ende aller Schuld — durch die Ver-
gebung... auch in den Fillen, wo menschliche Schuld so schwer ist, da} sie
durch irdische Strafe nicht gesiihnt werden kann» (S. 306). Frey unterliaf3t
es allerdings, diesen (von Schiller-Hegel angeregten) Gedanken christologisch
und soteriologisch naher zu umschreiben.

Das Buch verschweigt gewil3 nicht, dal3 die Krise des Strafrechts (Zweck-
strafe oder Vergeltungsstrafe?) erst seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges
akut und deutlich geworden ist, stellt aber mit Nachdruck fest, daf3 der
Totalrevisionsentwurf zum deutschen Strafgesetzbuch, 1962, Psychopathie,
Neurose und Perversionen nur als Strafmilderungsgriinde und nicht als Ex-
kulpation in Betracht zieht; dal} die UdSSR langst nicht mehr die Abschaf-
fung der Strafen zugunsten eines Systems medizinischer und paddagogischer
MafBnahmen betreiben (wie zwischen 1922 und 1926); daB auch in Italien
(z. B. Nuvolone, Bologna), Belgien und Schweden die neue Strafgesetz-
gebung sich ausdriicklich zu den Begriffen Schuld und Strafe bekennt und
wohl blo3 noch Costarica in seinem Gesetz iiber «soziale Verteidigung» von
1953 den Begriff des Crimen nicht mehr gebraucht. Denn auch die sich so
«positivistisch» gebérdende Strafrechtswissenschaft der USA (insbesondere
Kaliforniens) besinne sich (mit Hall u. a.) wieder auf die Verantwortlichkeit
und sittliche Gesinnung als Urwesenshbegriffe vom integralen Menschen und
lasse die «bedingten Reflexe» (Pawlow) nur mehr sehr bedingt gelten.



Rezenstonen 551

Fiir den theologischen Ethiker bedeuten diese 14 Vorlesungen eine will-
kommene Bereicherung seiner durch die Bibel bestimmten Auffassung von
Gerechtigkeit, menschlicher Freiheit und letzter Verantwortung. Er stellt mit
stiller Genugtuung fest, daB seine Disziplin wieder das Aufmerken der mo-
dernen Wissenschaftler wachruft. Erwin K. Schneider, Wien

Pavur ScuUTZ, Die Kunst des Bibellesens. Verlust und Wiedergewinnung des
biblischen Mafistabes. = Stundenbuch, 38. Hamburg, Furche-Verlag, 1964.
106 S. Fr. 3.—.

Der Herausgeber schreibt: «Die Stundenbiicher wollen sowohl der Da-
seinsorientierung wie der Besinnung, Meditation und geistlichen Ubung die-
nen. In solchem wechselweisen Zusammenwirken méchten sie dem Menschen
von heute dabei helfen, Christ zu sein in einer gewandelten Welt.» Biindig-
keit und gute Lesbarkeit im Verein mit qualifizierter Orientierung lassen
auch den theologischen Lehrer und Pfarrer, sei es zur eigenen Orientierung
und Besinnung, sei es als Grundlage zur Weitergabe (z. B. im Gymnasium,
der Volkshochschule, in Gemeindekreisen) gern nach Biichern dieser Reihe
greifen.

«Die Kunst des Bibellesens» ist eine iiberwiegend erfreuliche, jedenfalls
lesenswerte theologische Grundlegung der Ernstnahme der Bibel_g heute. In
scharfer Kritik an der Art und Weise moderner Bibelkritik will P. Schiitz
theologisch verantwortlich zur Sprache bringen, daf Gott durch die Bibel
spricht. Der Autor wird gut tun, sich im Zentrum dieser Gedankengéinge
streng behaften zu lassen. Jiirgen Fangmeier, Basel

W. A. Visser 'T Hoort, Kein anderer Name. Synkretismus oder christlicher
Universalismus? Aus dem Englischen (SCM Press, London) iibertragen
von A. Boyens. Basel, Basileia Verlag, 1965. 134 S. Fr. 9.80.

Nach L. Newbigin und H. Kraemer legt hier der Generalsekretir des Oku-
menischen Rates eine Arbeit {iber das Verhéltnis des christlichen Glaubens
zu den synkretistischen Tendenzen unserer Zeit vor'. — Synkretismus be-
hauptet, «dafl es in der Geschichte uiberhaupt keine einmalige Offenbarung
gibt, sondern nur viele verschiedene Wege, um zur gottlichen Wirklichkeit
zu gelangen...» (S. 13). Der Verfasser zeigt in einem geschichtlichen Teil
¢«vier groBe geschichtliche Wellen» auf (S. 14ff.) und stellt in Kiirze die
heutigen Formen des Synkretismus dar. Sodann untersucht er die Stellung
des N.T. zum Synkretismus: Das N.T. steht im Kampf mit dem Synkretis-
mus als seinem stérksten Gegner (nicht « Wegbereiter» — der sog. biblische
Synkretismus ist kein Synkretismus). Exemplarisch ist etwa die Aus-
einandersetzung mit Simon Magus (Act. 8, 9-24; S. 57{f.). Bezliglich Jesu
Christi urteilt der Verfasser, es sei auch fiir den Religions- und Geschichts-
forscher eigentlich nur mdglich, ihn abzulehnen, aber «nicht im Ernst
moglich, ihn als einen der vielen Propheten oder Religionsstifter zu be-

1 L. Newbigin, A Faith for This One World?, deutsch Eine Welt — ein
Glaube? (1963); H. Kraemer, World Cultures and World Religions (1960).



552 Rezensionen

greifen» (S. 121). Paulus und Johannes haben bewiesen, daf3 Synkretismus
nicht unvermeidlich ist, wiewohl die menschliche Seele mehr «naturaliter
syncretistica» als «naturaliter christianay» ist (S.87). Der Synkretismus ist
auf seine Art exklusiv (S.94), dabei zutiefst heil-los. Ihm stellt Vissert 't Hooft
den christozentrischen Universalismus gegeniiber. Man bedenke: Adam ist
die einzige Person, mit der Paulus Jesus vergleicht (Rém. 5, 12-19; S. 101).
Der Perspektive der Menschheit hat sich die Kirche (endlich!) zu stellen. Aber:
«Je ernster die christliche Kirche ihre Mitte nimmt, um so universaler wird
sie» (S. 119). — Von seinem festen biblischen Grund und seinem weltweiten
Horizont stellt sich der Verfasser auch der Frage der praktischen Konse-
quenzen (S.118ff.; z. B.: Zusammenarbeit mit Religionen an gemeinsamen
Aufgaben?).

Eine biindige und doch umfassende, solide und dabei gut lesbare Dar-
stellung, lehrreich und gewissenschiarfend; theologisch hart und klar und
gerade so wett. Der Theologe darf diese Arbeit sowohl zur eigenen Orien-
tierung und Weiterbesinnung als auch als Grundlage fiir Laienschulung im
wesentlichen sehr begriilen. Jiirgen Fangmeier, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawriz. The Ecumenical Review 173 (1965): R. Shaull & M. W. Warren,
The Christian World Mission in a Technological Era (205-223); W. A. Visser’t
Hooft, Dietrich Bonhoeffer, 1945-1965 (224-231); P. E. Persson, The Two
Ways. Reflections on the Problem of the Ministry (232-240); M. Boegner,
John R. Mott (251-256). Fvangelisches Missions-Magazin 109, 3 (1965):
S. J. Samartha, Einer Christologie in Indien entgegen (136-151); W. A. Vis-
ser’t Hooft, Die Notwendigkeit der Mission (152-160); E. Kellerhals, Joseph
Josenhans und die Basler Mission von heute (161-173). Freiburger Zettschirift
fiir Philosophie und Theologie 11, 1-4 (1964): B. Hagemann, Die Einheit des
konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann (3-68); M. Thiel, Thomistischer
Humanismus (69-88); F.-M. Schmolz, Verfassungstheorie bei Thomas von
Aquin und moderne Politik (149-164); A. Walz, Weltanschauliche Grund-
konzeption des Neosozialismus (165-289); K. F. O’Shea, Communicatio
spiritus, 2. Cor. 13, 13 (308-330); A Fries, Zur Mariologie bei M. J. Scheeben
(331-363); L. Drewniak, Divinus als marianisches Attribut (364-389). Inter-
nationale kirchliche Zeitschrift 55, 2 (1965): W. Kuppers, Das IT. Vatikanische
Konzil und die Lehre von der Kirche (68-101); O. Oeyen, Eine frihchrist-
liche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien, I (102-120). Kir-
chenblatt fiir die reformierte Schweiz 121, 13 (1965): J. Erbes, Martin Bucers
Concordienbestrebungen und die heutige Lage der Okumene (196-201). 14:



	Rezensionen

