
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Artikel: Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel

Autor: Rose, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiosität und Religionsunterricht
bei Friedrich Fröbel

Die verschiedenen in Friedrich Fröbels (1782-1852) Denken
eingegangenen Einflüsse werden von einer tiefreligiösen Gestimmtheit
durchdrungen und erhalten dadurch das Gepräge, das für Fröbel
typisch ist1. Einer philosophischen Annäherung verschließen sich
wesentliche Aspekte seiner Frömmigkeit, wie anderseits auch
deren theologische Erfassung kaum möglich erscheint. Hier sollen

nun zunächst einige Gesichtspunkte der Religiosität Fröhels kurz
beleuchtet werden, ehe wir uns einigen seiner bedeutsamen
Äußerungen über den Religionsunterricht zuwenden.

1.

Betrachten wir den Gottesbegriff Fröbels, so zeigt sich eine
eigentümliche Doppeldeutigkeit2, die uns lebhaft verdeutlicht, wie schwer
es ist, den religiös-metaphysischen Gedankengängen Fröbels
nachzuspüren, wenn so verkürzende Bezeichnungen wie «romantische
Gottesvorstellung» oder «religiöse Innerlichkeit» oder «natürliche
Religion» vermieden werden sollen.

Mit dem von K. Chr. Fr. Krause (1781-1832) geprägten Begriff
des «Panentheismus» (All-in-Gott-Lehre) können wir die
Gottesvorstellung Fröbels nicht hinreichend erfassen3. Eine solche

Kennzeichnung mag da zutreffen, wo Fröbel Gott und Natur in ähnlicher
Weise synonym gebraucht wie an vielen Stellen Religiosität und
Sittlichkeit, die sich im «Gemeingefühl» vereinigen (so in Die

1 W. Klafki, Das pädagogische Problem des Elementaren und die Theorie
der kategorialen Bildung (19632), S. 87, weist darauf hin, daß es bei Fröbel
besonders schwierig ist, einzelne Gedankenzüge aus seinem Werk herauszuarbeiten.

Jeder Gedanke ist auf die Einheitlichkeit des Denkgrundes
bezogen und nur von daher verständlich.

2 K. Giel, Fichte und Fröbel. Die Kluft zwischen konstruierender
Vernunft und Gott und ihre Überbrückung in der Pädagogik, Anthropologie
und Erziehung, 3 (1959); vgl. meine Besprechung in: Der evangelische
Erzieher 14 (1962), S. 396.

3 Gemeinhin wird das Denken Fröbels so bezeichnet, u. a. von O. F. Boll-
now, Die Pädagogik der deutschen Romantik (1952).



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel 523

Menschenerziehung, 1826)4. Anderseits bekennt sich Fröbel ganz
eindeutig zu Gott als dem Schöpfer und Erhalter6: «Gott schafft
und wirkt ununterbrochen stetig fort; jeder Gedanke Gottes ist ein
Werk, eine Tat, ein Erzeugnis, und jeder Gedanke Gottes wirkt mit
schaffender Kraft erzeugend und darstellend, Werk und Tat schaffend

bis in Ewigkeit fort.» Auf einem Tagebuchblatt aus dem Jahre
1811 findet sich die folgende Aufzeichnung: «Gott hat die Welt und
alles, was darin ist, aus Nichts außer sich erschaffen, sondern einzig
aus sich.»

Die tiefe Frömmigkeit Fröbels ist unbezweifelbar. Er war betont
kirchlich erzogen und hat auch später selbst streng auf den Besuch
der Gemeindegottesdienste gehalten6. Mit heutigen theologischen
Kriterien können wir jedoch Fröbel nicht gerecht werden. Sein
Christentum ist undogmatisch. 0. F. Bollnow spricht von dem
heiteren « Charakter seines religiösen Grundgefühls »7. Seine
romantischharmonische Gläubigkeit ist indessen so einseitig gefühlsbetont
nicht, wie folgendes Zitat, Fröbels entscheidende Definition der
christlichen Religion, verdeutlichen mag (Menschenerziehung, § 61

Anfang)8:

«Erkennt der Mensch mit Bewußtsein und Klarheit das Hervorgegangensein
seines geistigen Selbstes aus Gott, das in Gott und aus Gott Geborensein,

das ursprünglich Einsgewesensein desselben mit Gott und seine dadurch
notwendig bedingte, stete Abhängigkeit, aber auch stetig und ununterbrochen
fortgehende Gemeinschaft mit Gott, erkennt er in dieser ewig notwendigen,
bedingten Abhängigkeit seines Selbstes von Gott, in der Klarheit dieser
Erkenntnis, in der Lebendigkeit und Stetigkeit eines Handelns darnach, also in
einem mit dieser Erkenntnis und Überzeugung in völliger Einigung stehenden
Leben sein Heil, seinen Frieden, seine Freude, seine Bestimmung, sein Leben,
das echte und einzig wahre Leben an sich und den Grund seines Daseins, so
erkennt er in wahrer und wahrhaft menschlicher Sprache in Gott seinen Vater;
erkennt er sich als Kind Gottes, handelt und lebt er dieser Erkenntnis
gemäß: so ist dies Christus-Religion, Religion Jesu.»

4 In der Fröbel-Auswahl von E. Hoffmann 1, 1-2 (1951), 2, S. 23. - Vgl.
zu der Gleichsetzung von Religiosität und Sittlichkeit auch P. Dahmen, Die
sittlich-religiöse Bedeutung des Gemeingefühls bei Fröbel (1938).

5 Hoffmann (A. 4), 2, S. 27.
6 A. B. Hanschmann, Friedrich Fröbel. Die Entwicklung seiner

Erziehungsidee in seinem Leben (19003), S. 139.
7 Bollnow (A. 3), S. 140.
8 Hoffmann (A. 4), 2, S. 86.



524 D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel

Das Bezeichnende nnd für Fröbels Verständnis vom Christentum
so überaus Charakteristische ist nach diesem Zitat das Sicherkennen
als Kind Gottes. Es ist also nicht der Glaube an Jesus Christus
entscheidend, sondern der Glaube daran, daß wir mit Jesus unter dem

allgemeinen Gesetz der Kindschaft stehen9. Fröbels Christentum
ist bei aller bekundeten Frömmigkeit durch und durch undogmatisch.

Eine mystisch-intuitive Kontemplation verbindet sich ihm mit
der beharrlichen Absicht, die christliche Gläubigkeit für die
Menschenerziehung fruchtbar zu machen, wie anderseits Fröbel mit dem
Werk seiner Erziehung der wahren Religiosität erst den Boden
bereiten will. Für diesen Wunsch einer weitgehenden Wirkung ist auch
die Überheblichkeit kennzeichnend, mit der Fröbel sich als der
Fortführer des Werkes Jesu auf Erden empfunden haben soll10.

So tief und echt Fröbels Frömmigkeit auch gewesen sein mag, so

warme Worte er für die Vaterschaft Gottes gefunden hat11, so
überrascht er uns anderseits mit der Feststellung, daß es keinen persönlichen

Gott gebe. In einer Tagebuchaufzeichnung von 1811 sagt er:
«Gott ist nicht persönlich, wohnt an keiner Stätte, noch viel weniger
hat er Geschlecht.»12 Noch deutlicher wird diese Form einer
unpersönlichen Gottesanschauung in Fröbels Einstellung zum Gebet. Im
Jahre 1816 schrieb er in sein Tagebuch: «Wir beten, danken, singen,
preisen um unsertwillen zur Erhaltung, zur Erkennung, Empfindung
unserer hohen Abkunft, um uns achten zu können... und sonst ist
alles Gebet, aller Dank nichts als das tiefe Gefühl, das uns ganz
durchdringt, daß wir dem Herrn unsere ihm schuldige Gabe, ihm
schuldiges Opfer bringen, daß wir gar nichts tun, als was unsere
tmerläßliche Pflicht ist.» Nun könnten wir ja einwenden, Fröbels
Verständnis von Gott-Vater stehe im Widerspruch zu seiner
Ablehnung eines persönlichen Gottes. Aber, so müssen wir wohl
Fröbel interpretieren, die Vaterschaft Gottes ist nicht die der
Offenbarungstheologie, sondern sie wird erst von unserer Erkenntnis der
Kindschaft begründet. Gott wird Vater, indem der Mensch Sohn

wird, was nun wiederum ein Bewußtsein von Vaterschaft voraussetzt.

« Sohn, echter, wahrhafter Sohn wird aber das Kind nur
dadurch erst, daß er das Wesen des Vaters in sich entwickelt, sich

9 Giel (A. 2), S. 164.
10 E. Spranger, Aus Friedrich Fröbels Gedankenwelt (19532), S. 64.
11 Hoffmann (A. 4), 2, S. 87.
12 Zitiert nach Giel (A. 2), S. 164.



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel 525

zum Bewußtsein und zur klaren Einsicht bringt...» («Menschenerziehung»,

§ 61). Hier liegt ein Zirkelschluß vor, der näher zu
untersuchen wäre. Wir finden in Fröbels Religiosität eine eigentümliche
Mischung von gefühlsbetonter, tiefinnerlicher Gläubigkeit und einer
rationalen Gottesvorstellung, wie sie ähnlich auch in Rousseaus

Gottesbegriff mitenthalten ist13.

Das Begreifenwollen vom Menschen aus - ein nicht zu
übersehender Zug in Fröbels Religiosität - zeigt sich in seiner «Trinitäts-
spekulation» und in seiner Lehre vom «sphärischen Gesetz». In dem
Brief an Bertha von Mahrenholtz-Bülow aus dem Jahre 1851, in
dem Fröbel auch das «Gesetz des beziehungsweisen oder entgegengesetzten

Gleichen» formuliert hat14, findet sich zu dem Problem
der Trinitätsspekulation folgende bemerkenswerte Stelle: «Das
erste Gesetz, das des Gegensatzes, ist die Formel für die erste große
Welttatsache: für die Schöpfung. Das zweite Gesetz, das der
Vermittlung, ist die Formel für die zweite große Welttatsache: für die

Erlösung. Das dritte Gesetz, das des Dreieinigen, ist die Formel für
die dritte große Welttatsache: für die Einigung.»16 Schöpfung und
Erlösung läßt Fröbel eingehen in seinen höheren Begriff der
Einigung, einer allseitigen und inneren Lebenseinigung als schon im
Kindergarten anzubahnender Prozeß der Vermittlung von Gott,
Natur und Menschheit. In diesem Vermittlungsprozeß, einem
Erziehungsvorgang nach Fröbels Verständnis, erneuert sich
fortwährend das Heilsein und die Ganzheit des Lebens. Sein Ziel findet
dieser Prozeß in der «Einigung mit Gott», dahin strebt er
notwendig, wenn die «Einigung mit der Natur und Zurückkehr zur
Einfachheit derselben» erfolgt sind16.

Dem «Panentheisten» Fröbel schließt sich das Gegensätzliche, das

Allgemeine und Besondere, das Vollkommene und Unvollkommene
symbolhaft im sphärischen Gesetz zusammen, das von mathematischer

Gesetzlichkeit durchwaltet ist und auf die «Harmonie der
Sphären» verweist. Fröbel schreibt17: «Das Sphärische ist das

Allgemeine und Besondere, das Universelle und Individuelle, die Ein-

13 M. Rang, Rousseaus Lehre vom Menschen (1959), bes. S. 481ff.
14 Hoffmann (A. 4), 1, S. 137.
15 Ebd., S. 141.
16 Ebd., S. 35.
17 Fröbels kleinere Schriften zur Pädagogik, hrsg. von H. Zimmermann

(1914), S. 150f.



526 D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich FrÖhel

heit und Einzelheit zugleich, und stellt sie dar. Es ist das sich ins
Unendliche sich Entwickelnde und in sich Begrenzteste, und stellt
es zugleich dar. Das Sphärische ist das Vollkommene und Vollendete

; es verknüpft die Vollkommenheit und UnVollkommenheit, die
Vollendetheit und Unvollendetheit.» Hier tritt nun die
Doppeldeutigkeit in Eröbels Gottesbegriff klar hervor. Mit dem sphärischen
Gesetz kann nicht der geoffenbarte Schöpfer-Gott in
Wechselbeziehung stehen, sondern nur ein Gott, der mit einer naturhaften
Vernunft identisch ist, also ganz im Sinne des Panentheismus.

Die Frage, wie es bei Fröbel neben der Wechselbeziehung von
Gott als naturhafter Vernunft und sphärischem Gesetz noch einen
selbständigen Schöpfer-Gott geben kann, ist schwer zu beantworten.
Es ist sicher nicht im Sinne Fröbels, den Schöpfer-Gott als dem

sphärischen Gesetz eingebunden zu betrachten. Man wird auch wohl
kaum sagen dürfen, daß Fröbel an diesem problematischen Punkte
vom Denken zum Glauben überspringt. Einen solchen Sprang gibt
es für ihn nicht.

2.

Fröbel zufolge kann sich eine Überwindung dieses Widerspruches
nur im Streben und Darleben des Menschen ereignen, wiederum als

Vermittlungsprozeß, weil der Mensch ja das sphärische Wesen
schlechthin, der Vermittler ist. «Der größte Gegensatz und zugleich
der allumfassende ist: Die Einheit und das All - Gott und die
Natur -, zwischen beiden steht der Mensch selbst, ein Einzelner,
vermittelnd als Vermittler.»18 Diese Vermittlung ist kein Geschenk,
sondern «Streben des Menschen nach der absoluten Einheit aller
Dinge», wie Fröbel 1820 schreibt. So ist es für Fröbel bezeichnend,
daß die Überwindung des angedeuteten Widerspruches vom Denken
nicht bewältigt werden kann, sich aber im Lebensvorgang als
«wahre und allseitige Lebenseinigung» vollzieht. In diesem
Geschehen festigt sich die Basis für die Einigung des Menschen mit
Gott, in dem der Vermittlungsprozeß zu seinem Ziel kommt. Diese

Wiedervereinigung mit dem Ursprung in Gott ist bei Fröbel nicht
Gnade, sondern die notwendige und natürliche Folge menschlichen
Strebens, menschlicher Leistung und Arbeit. Aus diesem Sachver-

18 Hoffmann (A. 4), 1, S. 137.



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel 527

halt ergibt sich die enge Verbindung von Arbeit und Religion, die
für Fröbels religiöse Einstellung so charakteristisch ist.

Auf die Schwierigkeiten, die sich aus Fröbels ungenauem
Sprachgebrauch ergeben, kann hier nicht eingegangen werden. Oft ist die

Bedeutung eines Wortes nur vom Ganzen des Werkes her zu
erfassen. Im Zusammenhang der «Bildung für Religion» bedeutet
Arbeit «echte Werktätigkeit, Arbeitsamkeit». «Wie frühe Bildung für
Religion so hochwichtig, gleich so wichtig ist frühe Bildung für
echte Werktätigkeit, Arbeitsamkeit. Frühe Arbeit, der inneren
Bedeutung derselben angemessen geleitet, befestigt und erhöht die

Religion. Religion ohne Werktätigkeit, ohne Arbeit läuft Gefahr,
leere Träumerei, nichtige Schwärmerei, gehaltloses Phantom zu
werden, so wie Arbeit, Werktätigkeit ohne Religion den Menschen

zum Lasttier, zur Maschine macht.»19 Fröbels Äußerungen legen es

nahe, anzunehmen, er meine hier vornehmlich das Sittliche innerhalb

des Religiösen, wie es ja überhaupt bei Fröbel seinem gesamten
Denken entsprechend eine scharfe Trennung von Religion und
Sittlichkeit nicht gibt.

In einem weiteren Sinne bedeutet Arbeit jenes höhere Streben

nach Vervollkommnung. «Das Streben, die Ahnung von dem
ursprünglichen Einsgewesensein des wahrgenommenen eignen geistigen

Selbstes, des Menschengeistes, mit Gott zum klaren Bewußtsein
zu erheben, und in dieser Einigung mit Gott in jeder Lage und in
jedem Verhältnisse des Lebens ungetrübt und ungeschwächt
fortzuleben: das ist Religion.»20 Die Einigung mit Gott ist aber niemals
abgeschlossen, und deshalb muß der Mensch streben, arbeiten, um
das «Einsgewesensein» mit Gott wieder herzustellen. Die Aktivitäts-
gerichtetheit Fichtes macht an dieser Stelle ihren Einfluß auf Fröbel
geltend. Das Ringen um die Einigung mit Gott ist Arbeit des
Menschen, Tathandlung. Arbeit erfährt hier ihren höchsten Sinn. Der
Mensch arbeitet nicht für Brot, Haus und Kleider - das ist
unbedeutende Zugabe -, sondern «der Mensch schafft ursprünglich und
eigentlich nur darum, damit das in ihm hegende Geistige, Göttliche
sich außer ihm gestalte und er so sein eigenes, geistiges, göttliches
Wesen und das Wesen Gottes erkenne»21.

Die Arbeit steht also nicht im sklavischen Dienste der Selbst-

19 Hoffmann (A. 4), 2, S. 83.
20 Ebd.
21 Ebd., S. 28.



528 D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich Fröbel

erhaltung, sondern sie ist das Streben des Menschen nach seinem
Wesen, das sich in der Einswerdung mit Gott und der Natur
vollendet, so seinen Ursprung wiederfindet und von da seine letzte
Bestimmung erfährt. Diese Arbeit hört aber nie auf, denn «Religion
ist nicht ein Stehendes, sondern ein ewig fortgehendes Streben»22.

« Strebend oder arbeitend ist der Mensch auf seine Absolutheit hin unterwegs.

Diese seine Absolutheit ist aber gar nichts anderes als das, was ihn
unbedingt tätig sein läßt. Seine Absolutheit, insofern sie das ist, was ihn
unbedingt streben läßt, kann demnach auch als Ursprung der unbedingten,
arbeitenden Tätigkeit bezeichnet werden.

Nun kann der Mensch aber nur auf seinen Ursprung hin unterwegs sein,
wenn er diesen Ursprung verloren hat. Das Streben, absolut zu sein, ist das
Streben nach dem Einswerden mit dem Absoluten. Als das Streben nach
dem Einswerden mit dem Absoluten ist die Arbeit die noch in Gang befindliche

Einigung mit dem Absoluten. Weil nun aber das Streben, das Absolute
zu sein, nur deshalb Streben ist, weil es seinen absoluten Ursprung verloren
hat, ist das aktuelle Einswerden mit dem Absoluten immer der aktuelle
Vollzug der Wiedervereinigung mit dem Absoluten. Die Arbeit als das aktuelle
Wiedervereinigen mit dem Ursprung ist somit der unmittelbare Vollzug der
re-ligio. Arbeit und Religion sind daher für Fröbel eine unzertrennliche
Einheit, sie sind eins und dasselbe.»23

Hinter dem Streben, den verlorenen Ursprung wiederzugewinnen,
steht ein starker Impuls, der die Arbeit in Gang hält: Es ist die
Sehnsucht nach dem Ursprung, die ihre stärkste Kraft aus der
ursprünglichen Güte des Menschen empfängt. «Denn wohl ist das
Wesen des Menschen an sich gut und wohl gibt es in dem Menschen
an sich gute Eigenschaften und Bestrebungen, aber keineswegs ist
der Mensch an und durch sich schlecht, ebensowenig als es durch
sich selbst schlechte, noch weniger böse Eigenschaften des Menschen
gibt.»24 Nun weiß Fröbel sehr wohl, daß es den «Menschen an sich»
nicht gibt und der wirkliche Mensch ohne Fehler nicht ist. Solche

Fehlerhaftigkeit, so unbestreitbar sie in einem empirischen Sinne
ist, gehört nach Fröbels Verständnis nicht zum wahren Wesen des

Menschen.
Das Schlechte und Böse ist nur eine Störung in dem Verhältnis

des empirischen Menschen zu seiner wahren Natur, seiner
Ursprünglichkeit, es hat kein eigentliches Sein, sondern besteht nur
vorübergehend in der Abwesenheit des Guten, es ist eine Privation,

22 Ebd., S. 83.
23 Giel (A. 2), S. 125.
24 Hoffmann (A. 4), 2, S. 72.



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel 529

freilich nicht mehr in dem strengen Sinne Augustins (malum est

privatio boni). Die starke Abschwächung, die der Begriff der Privation

durch Leibniz erfahren hat, führt bei Fröbel bis zur Verharmlosung.

Das Böse ist ihm kein metaphysisches Datum. «Der
erziehende Mensch selbst ist es, welcher den Menschen, das Kind und
den Knaben erst schlecht macht.»25 Ganz ähnlich liegt es ja bei
Rousseau, wenn er auch die Ursache des Verderbens betonter in der
entarteten Gesellschaft sucht. Der Romantiker Fröbel bleibt
indessen in diesem Punkte mit seiner Kritik weit hinter jenem zurück
und hat sich auch von Fichtes scharfer und tiefgreifender Kulturkritik

wenig beeinflussen lassen.
Das Böse läßt sich nach Fröbel leicht aus der Welt schaffen, weil

es wesentlich auf einer Irreleitung, einer Fehlentwicklung des
Menschen beruht, die zu beheben Fröbel viel wichtiger ist als eine
Erklärung für die Herkunft des Bösen. In einem anderen Zusammenhang

müßte einmal Fröbels Variante des liier vorliegenden circulus
vitiosus ausführlich untersucht werden. Sie erscheint mir originell
und mehr zu sein als eine gewisse Unbestimmtheit in der Gedankenführung26.

Wie schon hervorgehoben, liegt es Fröbel vor allen Dingen

am Herzen, das Böse zu beseitigen.

Denn es «liegt aller Erscheinung der Fehlerhaftigkeit in den Menschen
eigentlich und ursprünglich eine zerdrückte oder verrückte gute Eigenschaft,
ein gutes Streben, nur zurückgedrängt, mißverstanden oder mißgeleitet,
verleitet, zum Grunde, und darum besteht das einzige aber auch nie trügende
Mittel, alle Fehlerhaftigkeit, ja Bosheit und Schlechtigkeit zu vernichten und
aufzuheben, darin, sich zu bemühen, die ursprünglich gute Quelle, Seite des
menschlichen Wesens aufzusuchen und aufzufinden, in deren Zerdrückung,
Störung oder Mißleitung die Fehlerhaftigkeit ihren Grund hat, diesen dann
zu nähren, zu pflegen, aufzurichten, recht zu leiten ; so wird die Fehlerhaftigkeit

endlich, wenn auch mit mühseligem Kampfe gegen die Gewohnheit,
nicht gegen ursprünglich Böses im Menschen, schwinden, und dies um so
schneller und sicherer, weil der Mensch selbst den Weg der Fehlerhaftigkeit
verläßt; denn der Mensch will lieber das Rechte als das Schlechte»27.

Da die einzige Quelle des Bösen in der Welt die Lüge ist, sie aber
kein Wesen hat, läßt sich das Schlechte überwinden. So sehr Fröbel
auch von der Möglichkeit solcher Überwindung überzeugt zu sein
scheint, so sehnt er sich doch nach dem guten Anfang zurück, der

25 Ebd., S. 75.
26 Bollnow (A. 3), S. 139.
27 Hoffmann (A. 4), 2, S. 73.

34



530 D. -Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich Fröbel

mit der Kindheit gegeben ist. Da ist das Einswerden mit der Natur
und mit Gott noch ohne mühseligen Kampf gegen die Gewohnheit
möglich. Dieses Einswerden mit der Natur und mit Gott ist das

schwierige Problem der Lebenseinigung, der größten und wichtigsten

Lebensaufgabe, die Fröbel gestellt sieht. Ihr will er unter anderem

durch die Einrichtung der Kindergärten dienen. «Ich meinerseits

arbeite auch an der Lösung dieser Aufgabe, und zwar auf mehrfache

Weise, besonders aber durch die Kindergärten.»28
Kindheit bedeutet für Fröbel Anfang, Ursprung. Daher gewährt

der Umgang mit Kindern eine Annäherung an den Ursprung. Der
Erwachsene kommt in der Zuwendung zum Kinde der Ganzheit und
dem Heilsein der Welt näher. Die geradezu metaphysische
Verherrlichung der frühesten Kindheit ist überschwenglich dargestellt
in der feinsinnigen Schrift «Das kleine Kind oder die Bedeutsamkeit
des allerersten Kindestums »29 von 1826. Anderweitig drückt es

Fröbel so aus: «Kommt, laßt uns unsern Kindern leben! ein wahrer
Lebensruf ; indem er ja in die Mitte alles Lebens versetzt, da er nicht
nur die Menschen und der Menschen Leben unter sich und mit der

Menschheit, nicht nur das Geschöpf mit der Schöpfung, sondern
selbst mit der Quelle alles Lebens, mit dem Schöpfer eint.»30 Fröhels
Zuwendung zur frühen Kindheit hat ihren Grund in einem
tiefreligiösen Zug und ist zugleich deren Ausdruck : Sehnsucht nach dem
Einswerden mit Gott. Dieses mystische Element ist einer der
Schichten zugehörig, die das Problem der Religiosität bei Fröbel
ausmachen und in ihrer Zusammensetzung so schwierig gestalten.

3.

Die schon angedeutete rationalistische Komponente bei Fröbel
ist eine der Begründungsmöglichkeiten für seine ausdrückliche
Forderung des Religionsunterrichtes31 neben der durchgehend
allgemein-religiösen Gestimmtheit aller Erziehung.

28 Hoffmann, 1, S. 138.
29 Ebd., S. 79-89.
30 Friedrich Fröbels gesammelte pädagogische Schriften, hrsg. von W.

Lange, II, 2 (1863), S. 4. Siehe auch Hoffmann (A. 4), 1, S. 114ff.
31 Zur Frage «Evangelische Unterweisung oder evangelischer

Religionsunterricht?» und der ihr inhärierenden Problematik vergleiche die
gleichnamige Schrift von K. E. Nipkow (1963).



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrieh Fröbel 531

Ganz ähnlich wie Pestalozzi im 13. Brief von «Wie Gertrud ihre
Kinder lehrt» die aller religiösen Erziehung notwendig vorausliegende

Entwicklung von Gefühlen der Liebe, des Vertrauens, des Dankes,

des Gehorsams darstellt, geht es auch Eröbel vor der Belebung
und Ausbildung des religiösen Sinnes als der einzig verheißungsvollen

Vorbereitung eines fruchtbaren Religionsunterrichtes um die

Erweckung einer allgemeinen Erlebnisfähigkeit.
« Soll der Mensch viele, besonders auch religiöse Wahrheiten verstehen, so

muß man machen, daß er viel in sich erlebe, d. h. daß er die auch vielleicht
an sich kleinen Begegnisse seines Gemüts- und religiösen Lebens, seines

geistigen Entwicklungsganges und dessen Bedingungen sich bewußt werde:
von der Ahnung und Erkenntnis Gottes als Vaters in seinem eigenen Leben
muß der Mensch emporsteigen zur Ahnung und Erkenntnis Gottes als Vaters
aller Menschen und Wesen; sonst ist der künftige Religionsunterricht... leer
und fruchtlos.»32 — Die hiermit einhergehende Überforderung des kindlichen
Gemütes übersieht Fröbel nicht etwa, sondern er bejaht sie ausdrücklich.
Er schreibt: «Wir trauen dem früheren Knabensinne und Knabengemüte
jetzt zu wenig religiöse, so wie überhaupt zu wenig Geisteskraft zu; darum
zeigt sich dann und ist des spätem Knaben Leben und Gemüt so leer, in
Beziehimg auf geistige und rein menschliche, sittliche und religiöse
Wahrnehmungen so erfahrungslos, und darum so verknöchert und tot, daß gar
wenige und nur schwache Fäden zum Anknüpfen... sich finden...»33

Der Erweckung des kindlichen Ahnungsvermögens kommt bei
Eröbel die allergrößte Bedeutung zu, sowohl für die allgemeine
Erziehung wie auch für die religiöse. «Die Weckung, Stärkung, Pflege,
Entwicklung, Ausbildung zur Erkenntnis, zum Bewußtsein und zur
inneren Anschauung - Erhebung der Kindesahnung, der Ahnungen
eines kindlichen Menschengemütes ist also die allergrößte, aller-
wichtigste, wohl allerschwerste, aber auch allersegensreichste
Erzieheraufgabe »34

So kommt alles darauf an, die Belebung der Empfindungsfähigkeit
und des religiösen Sinnes in den frühesten Kindheitstagen

anheben zu lassen, denn «Religiosität, inniges Leben in Gott und mit
Gott in allen Zuständen und Lagen des Lebens und des menschlichen

Gemütes, welches nicht von Kindheit auf so mit dem
Menschen herauf wächst, wird sich später nur höchst schwer zum vollen,
kräftigen Leben erheben »36.

32 Hoffmann (A. 4), 2, S. 154f.
33 Ebd., S. 154.
34 Hoffmann, 1, S. 100 f.
35 Hoffmann, 2, S. 24.



532 D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich Fröbel

Für das Gedeihen einer frühkindlichen Religiosität als der
Voraussetzung für einen erfolgreichen Religionsunterricht fordert Fröbel

eine das Kind umgebende Familienatmosphäre im Geiste Jesu,
des großen menschlichen Vorbildes. Das Kind soll in der Familie
die Lehre und die Forderungen Jesu erleben, und es soll ihm möglich

sein, denselben nachzuleben36 :

«Nur ein auf einer solchen elterlichen und kindlichen Geisteseinigung
ruhender künftiger Religionsunterricht hat felsenfesten Grund, ist fruchtbar,
ist segensreich; und nur in dem Maße ist er fruchtbar und segensreich, als
in dem Knaben durch glückliche Lebensverhältnisse frühe ein lebendiger
Sinn, ein klares Auge für inneres geistiges Leben erwachte.»

Die Selbstverständlichkeit, mit der Fröbel Religion als natürliche
Anlage im Menschen als Anknüpfungspunkt für den
Religionsunterricht voraussetzt, ist heute in dieser Form nicht mehr annehmbar.

Aber wir müssen es unterlassen, Fröbel von der gegenwärtigen
oder auch von der reformatorischen Theologie her zu interpretieren.
Hier geht es ja nicht darum, die gesamte Problematik aufzureißen,
die sich damit andeutet, sondern vielmehr um eine Darstellung von
Fröbels Gedanken zum Religionsunterricht. Nach seinem Verständnis

vom Reügionsunterricht ist die bezeichnete Voraussetzung
unabdingbar. Das wird voll verständlich, wenn wir vernehmen, was
Fröbel unter Religionsunterricht versteht37 :

«Das Beleben, Befestigen, das Aufklären der Wahrnehmung eines
geistigen Selbstes, der Seele, des Geistes und Gemütes, als ruhend in, bedingt
durch, und hervorgegangen aus Gott; das Erkennenmachen der Eigenschaften

und des Wesens der Seele, des Geistes und Gemütes, in und durch Gott
bedingt ; das Einsehenmachen des notwendigen Wesens und Wirkens Gottes ;

das Einsehenmachen des Verhältnisses Gottes zu den Menschen, wie es sich
laut kund tut in dem eigenen Gemüte und Leben eines jeden, im Leben an
sich und sich besonders im Leben und in der Entwickelungsgeschichte der
Menschheit, wie sie uns die heiligen Bücher aufbewahrt haben, kund getan
und geoffenbaret hat, und diese Erkenntnis angewandt aufs Leben an sich,
und besonders auf das eigene und in dem eigenen Leben eines jeden,
angewandt zur Fortentwicklung und Fortbildung der Menschheit, zur
Darstellung des Göttlichen im Menschlichen, und so angewandt zum Erkennen
und Erfüllen der Pflichten des Menschen, d. i. dessen, was der Mensch seinem
Wesen nach zu pflegen habe; die Darlegung und Nachweisung der Mittel
und Wege, dem Streben in wahrer Einigung mit Gott fort zu leben, oder, ist
sie gestört, solche wieder herzustellen, Genüge zu leisten: dies ist
Religionsunterricht. »

36 Ebd., S. 154.
37 Ebd., S. 83.



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich Fröbel 533

Ein so verstandener Religionsunterricht kann nicht ohne den im
Menschen vorausgesetzten Anknüpfungspunkt erfolgen. Nach Frö-
bels Verständnis «setzt Religionsunterricht immer schon in einer
gewissen Beziehung Religion voraus, so andeutend sie auch sein

möge. Der Religionsunterricht kann nur insoweit und in dem Maße

fruchtbar, ins Leben eingreifend und auf dasselbe wirkend sein, als

er wahre - wenn auch noch so formlose, unbestimmte und
unbewußte Religion im Gemüte des Menschen schon vorfindet»38. Fröbel
kann sich den Menschen und vor allem den Religionsunterricht
nicht ohne diese Vorfindlichkeit denken. «Wenn es möglich wäre, daß
ein Mensch ohne Religion sein könnte, so würde es auch unmöglich
sein, ihm Religion beizubringen. Dies sollten die leichtsinnigen
Eltern bedenken, die ihr Kind bis zur Schülerstufe heraufwachsen
lassen, ohne dem Religiösen seines Gemütes die leiseste Nahrung zu
geben!»39 Hier steht Fröbel in Gegensatz zu Rousseau, bei dem die

religiöse Erziehung wie die Gefühlsbildung überhaupt erst in der
Pubertät einsetzt10.

Fröbel erwartet, daß die frühen religiösen Eindrücke als
wertvoller Schatz aufbewahrt werden, bis sie dann im Religionsunterricht

in die Ebene des Bewußtseins erhoben werden können und
damit erst die ganze religiöse Bildung in ihrem Vollsinne Gestalt
gewinnen kann. Fröbel schreibt dazu:

«Der künftige Religionsunterricht er- und beleuchte jene Erfahrungen,
bringe sie zum Bewußtsein, eine und einige sie, ziehe daraus die in sich und
durch sich selbst hervorgehenden und so in sich selbst ruhenden, sich in und
durch sich selbst bestätigenden Wahrheiten, zeige die Anwendung derselben,
das Nachleben nach denselben in verschiedenen Steigerungsstufen überall,
wo Kraft, Leben und Geist wirkt, und stelle sie mit den von erleuchteten,
vom Geiste Gottes getriebenen Menschen erkannten und ausgesprochenen
Wahrheiten zusammen, so wird echte Religiosität das ewige Erbteil dieses
Menschen sein und endlich nach und nach das Erbteil des ganzen
Menschengeschlechtes werden, und alles Hohe, welches die Menschheit schon zeigte,
welches sich in ihr und durch sie aussprach, wird sich auch in ihm
wiederkehrend aussprechen, und so kommt zum Heile des Einzelnen und des
Ganzen die religiöse Bildung des Einzelnen dann immer mehr und mehr mit

38 Ebd.
39 Ebd., S. 83f.
40 Rang (A. 13), S. 480: «Weil es für Rousseau in der religiösen Bildung

seines Zöglings nicht run die Entwicklung einer sogenannten religiösen
Anlage geht, sondern um die rechte Gotteserkenntnis und das rechte
Gottesverhältnis, darum läßt er sie erst im 'Alter der Vernunft' beginnen.»



534 D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht hei Friedrich Fröbel

dem Entwickelungsgange des Religiösen in der Menschheit in Übereinstimmung,

wodurch von und durch sich selbst jeder Trug und Zweifel, jede
Willkür schwindet, und uns nur das selige und beseligende Bewußtsein
bleibt: 'In Gott leben, weben und sind wir.'»

So gewichtig und bedeutsam, wenn auch nicht fraglos annehmbar,
die allgemeinen Äußerungen Fröbels zum Religionsunterricht auch
sind, konkrete Vorschläge für die Gestaltung des Religionsunterrichtes

finden sich nur in spärlichen Ansätzen. Beispielsweise
empfiehlt er die «Aneignung religiöser Aussprüche, besonders über die
Natur, den Menschen, deren beider Verhältnis zu Gott, namentlich
für Gebet; gleichsam als einen Spiegel, in welchem der Mensch, der
"Knabe, seine ursprünglichen, gotteinigen Gefühle, Empfindungen,
Ahnungen und Bestrebungen wie in einem Bilde schauet und sie

sich so zur Erkenntnis bringt und festhält»42. Eröbel will damit ein
«Beleben, Nähren, Stärken und Ausbilden des religiösen Sinnes»
erreichen. Und weil das Religiöse in einem letzten Sinne für Eröbel
mit dem Natürlichen identisch ist, liegt in der Aneignung religiöser
Aussprüche keine Überforderung des Kindes. Das in Sprüchen und
Gebeten Ausgedrückte trifft ja auf das sich im Gemüt des Kindes
schon vorfindliche religiöse Leben und bringt nur noch in Sprachgestalt,

was durch lünabgesunkene Eindrücke schon in schlummernden

Ahnungen angelegt ist.
Es ist «höchst wohltätig, stärkend und erhebend für den Menschen, für

das Gemüt des Knaben, für jene Empfindungen und Gefühle Worte, gleichsam

Sprache zu bekommen, damit sie nicht in sich selbst verdumpfen und
gestalt- und sprachlos in sich selbst versinken, sich in sich selbst erdrücken
und vernichten. Man fürchte hier nicht, daß mit fremden Worten den
Kindern und Knaben ein fremdes Gefühl aufgedrückt und eingeimpft werde;
das Religiöse hat das Eigentümliche der reinen Luft, des klaren Sonnenlichtes

und des hellen Wassers: jedes irdische Wesen haucht es ein, und in
jedem bildet es sich in anderer Form, Gestalt und Farbe; in jedem erzeugt
es anderen Lebensausdruck»43.

Die betonte Individualisierung der Religiosität entspricht ganz
der Fröbelschen Verinnerlichung aller Gläubigkeit. Und indem Fröbel

bei der religiösen Bildung die Verinnerlichung so stark betont,
tritt hier in dem metaphysischen Verhältnis von innen und außen,
das bei Fröbel eine entscheidende Rolle spielt, eine Verschiebung
zugunsten des «Innen» ein. Nur bedeutet eben die religiöse Bildung

41 Hoffmann (A. 4), 2, S. 158.
42 Ebd., S. 150. 43 Ebd., S. 158.



D. Rose, Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel 535

für Fröbel nicht die Hereinnahme von Äußerlichem, sondern viel
eher die Entfaltung einer inneren Anlage, was eine Bestätigung
auch darin findet, daß sich bei Fröbel so oft die sogenannte
vegetabilische Analogie nahelegt. Insofern wird Fröbels Grundgedanke,
«Innerliches äußerlich, Äußerliches innerlich zu machen»14, von der
aufgezeigten Verschiebung nicht durchbrochen.

Wichtiger ist die Beobachtung der Individualisierung aller
Religiosität. Dabei geht es Fröbel nicht vornehmlich um die Begegnung
des einzelnen Menschen mit Gott, sondern um die bildende Bedeutung

der Religiosität für das Individuum. Gemeint ist nicht die
Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott, sondern die Einmaligkeit
seiner Wesenheit, die harmonisch und gleichmäßig zu entfalten die

Aufgabe des Menschen ist, die er vor der Gemeinschaft der anderen
Menschen und vor Gott hat. «Und so stellen auch die Menschen als
Kinder Gottes und Glieder der Menschheit das Gesamtwesen Gottes
und derMenschheit... am reinsten und vollendetsten dar, wenn jeder
einzelne Mensch, jedes einzelne Kind sich am eigentümlichsten und
persönlichsten ausbildet und darstellt.»45

Wie Fröbel einerseits das Böse im Vergleich zu Leibniz noch mehr
abgeschwächt hat, so läßt er hier anderseits dessen Monadendenken
verstärkt aufleben. Fröbels Denken ist keineswegs gemeinschaftsfeindlich,

aber jeder Mensch kann, wenn er nur richtig sich entfaltet
hat, für sich und aus sich allein die Menschheit darstellen.

«Denn in jedem Menschen, als Gliede der Menschheit und Kinde Gottes,
liegt und ist die ganze Menschheit, aber in jedem auf eine ganz eigene,
eigentümliche, persönliche, in sich einzige Weise dargestellt und ausgeprägt
und soll in jedem einzelnen Menschen auf diese ganz eigentümliche, einzige
Weise dargestellt werden, damit das Wesen der Menschheit und Gottes in
seiner Unendlichkeit, Ewigkeit, und als alle Mannigfaltigkeit in sich fassend,
geahnet, immer mehr erkannt und immer lebendiger und bestimmter geahnet
werde.»46

Unter der hohen Idee, die Menschheit im Menschen zu entfalten
und als Moment des Äußerlichmachens diese dann auch darzustellen,

in diesem Dienst steht bei Fröbel auch der Religionsunterricht,
und es besteht zwischen seinen Gedanken zum Religionsunterricht
und seiner Religiosität ein ähnlicher Zusammenhang wie zwischen
seiner Religiosität und seinem gesamten Denken.

Dietrich Rose, Kassel / Ihringshausen
44 Ebd., S. 32. 45 Ebd., S. 18. 46 Ebd.


	Religiosität und Religionsunterricht bei Friedrich Fröbel

