Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Artikel: Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen : 1. Thess. 1, 9f.
Autor: Friedrich, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen
1.Thess. 1, 9f.

Lange Zeit hat man Paulus als groBartigen Schriftsteller und
selbstidndigen Denker gepriesen. Es soll nicht bestritten werden, da@
er beides in hohem Mafle gewesen ist. Aber im Laufe der Zeit er-
kannte die Forschung immer stérker, dafl nicht alle Formulierungen
in seinen Briefen unmittelbar von ihm stammen, sondern dal3 gerade
viele seiner rhythmischen Sétze, manche Parallelismen und Anti-
thesen aus urchristlichem 7'raditionsgut iibernommen sind.

Es ist interessant, unter diesem Gesichtspunkt den groBartigen
Artikel von J. Weil} iiber die paulinische Rhetorik zu lesen?!. Viele
Sétze, die Weill dem Redner Paulus zuschreibt, sind gar nicht ori-
ginale paulinische Worte, sondern Tradition. Ein anderes grund-
legendes Werk aus der damaligen Zeit ist «Der Katechismus der Ur-
christenheity von A. Seeberg? Wihrend J. Weill auffallenderweise
1. Thess. 1, 9f. uberhaupt nicht beriicksichtigt, findet Seeberg in
dieser Stelle eine Glaubensformel 3, die Paulus iibernommen hat. Zu
dieser urchristlichen Glaubensformel gehoren nach der Ansicht von
Seeberg die Bezeichnung Jesu als viog deo04, die Nebeneinander-
stellung von Gott und Christus?, die Benennung Gottes als des
Lebendigen %, die Auferweckung Jesu von den Toten? und der Hin-
weis auf die Parusie®. Dagegen habe die Bestimmung Gottes als
aAndivog «gewill nie der Formel angehort»®. Diese Behauptung von
Seeberg hat man zur Kenntnis genommea, aber nicht geniigend be-

1 J. WeiB3, Beitridge zur Paulinischen Rhetorik: Theol. Studien, Festschr.
f. B. Weil} (1897), S. 165—247.
2 A. Seeberg, Der Katechismus der Urchristenheit (1903).
Seeberg (A. 2), S. 82f.
Seeberg, S. 60f.
Seeberg, S. 65f.
Seeberg, 8. 70. 82, A. 3.
Seeberg, S. 70. 82, A. 3.
Seeberg, S. 70. 82f,
Seeberg, S. 70.

© o =1 &S & & W



G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 503

achtet. So schreibt Dobschiitz in seinem Kommentar?: «Dal} diese
hochst eigenartigen Wendungen, die eine Summe christlichen Be-
kenntnisses in nuce darstellen, von Paulus nicht ad hoc gebildet,
sondern einer gelidufigen Formel entlehnt waren..., ist an sich mog-
lich, aber nicht zu beweisen, und bei der Freiheit, mit der Paulus
sich in all solchen Fillen bewegt, wenig wahrscheinlich.» Auch nach
Ch. Masson!! hat Seeberg fiir seine Hypothese nicht geniigend
Argumente geliefert, so daB sie abgelehnt wird. Im folgenden sollen
die Behauptungen von Seeberg iiberpriift, ndher begriindet, zum
Teil aber auch modifiziert werden 2.

a) Was in dem Doppelvers 1. Thess. 1, 9f. gesagt ist, klingt ganz
paulinisch, so daB die Bedenken gegen iibernommenes Traditions-
gut durchaus verstdndlich sind. Die Worte entsprechen auch tat-
sichlich weithin der Anschauung des Apostels. Sieht man sich dann
aber die einzelnen Begriffe genauer an, so stellt man fest, daf}
Paulus, wenn er dieselbe Sache aussagen will, hdufig ganz anders
formuliert, als es hier der Fall ist.

Paulus, der groBle Missionar der Urchristenheit, weill, was es be-
deutet, wenn Heiden sich am Grund der Verkiindigung des Evange-
liums zu Gott hinwenden. Uns ist fiir diesen Akt die Bezeichnung
«Bekehrung» ganz geldufig. Das Wort émotpépev wird auch wie-
derholt in diesem Sinne vom N.T. gebraucht. Mit der Bekehrung
zu etwas ist stets eine Abkehr von alten Bindungen gegeben. Von
dieser Negation des Alten hei3t es: amd TodTwy TV paTaiwy Ematpéperv
(Act. 14, 15) oder noch stiarker: émotpéyar 4mod okOTOVG. .. KUl THG €E-
ovoiag 100 gatavd (Act. 26, 18). Viel wichtiger als die Abwendung
vom Alten ist beim Akt der Bekehrung die Zuwendung zu Gott.
Darum wird sehr viel hédufiger gesprochen von émotpépeiv émi Tov
kOpov (Act. 9, 35; 11, 21), oder: émi (TOv) dedv (Act. 14, 15; 15, 19;
26, 18. 20).

Blickt man auf den Wortschatz, den Paulus gebraucht, wenn er
von der Bekehrung spricht, so ist es erstaunlich, dal das Verb
¢moTpé@elv, abgesehen von unserer Stelle, sich bei ihm nur noch in

10 E. v. Dobschiitz, Die Thessalonicherbriefe, = Krit.-ex. Komm. iiber
das N.T., 107 (1909), z. St.

11 Ch. Masson, Les deux épitres de Saint Paul aux Thessaloniciens, =
Commentaire du N.T., 11a (1957), z. St.

12 Vergleiche U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, =
Wiss. Monogr. zum A.T. und N.T., 5 (1961), 8. 80-82.



504 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

Gal. 4, 9 und 2. Kor. 3, 16 findet: beide Stellen scheiden aber als Be-
lege fiir paulinische Missionsterminologie aus. In Gal. 4, 9handelt es
sich nicht um die Hinwendung zu Christus, sondern um das Gegen-
teil, um Abfall von Christus: Die Christen in Galatien stehen in Ge-
fahr, sich den dodevij xai TTwya otoxeia zuzuwenden. Auch 2. Kor.
3, 16 kann nicht herangezogen werden, weil es ein Zitat aus Ex. 34,
34 ist. Nun gebraucht die LXX selbst an dieser Stelle nicht émoTpé-
pew. Trotzdem ist das Verb nicht Paulus zuzuschreiben, da es sich
nicht um eine eigene Formulierung des Apostels handelt, sondern
wahrscheinlich zitiert Pavlus hier auch eine urchristliche Tradition 2.
Paulus gebraucht also, wenn er vom Christwerden spricht, ganz
offensichtlich nicht das Wort émotpépelv, sondern er verwendet
andere Termini. In Gal. 4, 9 hei3t «Gott erkennen» soviel wie sich
bekehren. motevewv hat im Aorist bei Paulus wiederholt die Bedeu-
tung «zum Glauben kommen, gliubig werden»'. Glauben kann also
bei Paulus den Akt der Annahme der Christusbotschaft bezeichnen
(Rom. 10, 14-17). An anderen Stellen spricht Paulus, wenn er an
die Bekehrung denkt, ganz schlicht von déxeaBo (tov) MNoyov1s oder
mapahaupdavw Aoyov dkofig (1. Thess. 2, 13). Da die Annahme des
Kerygmas Unterwerfung unter den Heilswillen Gottes ist, verwen-
det Paulus auch die Worte Omakoveiv1é und Umokor, wenn er die Zu-
wendung zu Christus meint (Rém. 15, 18). Paulus hat von Christus
das Apostelamt empfangen, um den Glaubensgehorsam unter allen
Volkern zu verkiindigen (Rom. 1, 5), d. h. um sie fiir Christus zu
gewinnen. Diese Andeutungen zeigen, dafl Paulus nicht von Be-
kehrung spricht, sondern dafl er theologisch gefiilltere und klarere
Ausdriicke gebraucht, die seiner Theologie mehr entsprechen.
émotpépev gehdrt nicht seinem Vokabelschatz missionarischer Ver-
kiindigung an. Wenn er 1. Thess. 1, 9 das Verb gebraucht, wird man
annehmen diirfen, dal es ihm aus einer anderen Quelle zugeflossen
ist.

Das Adjektiv dndivog findet sich nur hier bei Paulus; dvauéverv,
das in der LXX héufig vorkommt, ist ein Hapaxlegomenon im
Neuen Testament. Natiirlich wartet auch Paulus auf die Parusie
Christi, und er schreibt auch wiederholt an seine Gemeinde dariiber.

13 8. Schulz, Die Decke des Moses: Zs. ntl. Wiss. 49 (1958), S. 16.
14 Rom. 13, 11; 1. Kor. 3, 5; 15, 2. 11; Gal. 2, 16.

15 1, Thess. 1, 6; 2, 13.

16 R6m. 6, 17; 10, 16.



@G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 505

Aber er bedient sich einer anderen Terminologie. Das Verb, das
immer wieder in seinen Briefen vorkommt, wenn er von der escha-
tologischen Erwartung spricht, heillt dmexdéxeodoil?,

Ganz unpaulinisch ist der Gebrauch von viég in diesem Zusammen-
hang. Paulus gebraucht sonst in Verbindung mit der Parusie die
Titel Kyrios oder Christus, aber nie die Bezeichnung Sohn. Zwar
wartet die Schopfung auf die Offenbarung der Shne Gottes (Rom.
8, 19), aber die Christen nicht auf die des Sohnes, sondern auf die
dmokdhuyig To0 kupiou AUV ‘Incod Xpiotod (1. Kor. 1, 7). Es wird von
der mapouoia ToU kupiou18 oder der mapoucia adtol, d.h. XpioTod (1.
Kor. 15, 23), von der fuépa To0 kupiou?? oder von der fiuépa Xp1otod 20
gesprochen, aber nie von der des Sohnes.

Auffillig ist die Wendung éx tv ovpavwv. Sie kommt nur hier bei
Paulus vor. Dieser kennt wohl semitischem Sprachgebrauch und
semitischer Anschauung folgend den Plural ovpavoi (2. Kor. 5, 1).
Aber gewGhnlich gebraucht er das Wort im Singular. Christus steigt
bei der Parusie herab an’ oUpovos 2. Paulus spricht von dem zweiten
Menschen (1. Kor. 15, 47), dem Engel (Gal. 1, 8) und dem Haus
¢Z ovupavol (2. Kor. 5, 2), aber nirgendwo findet sich die in 1. Thess.
1, 10 gebrauchte Wendung. Angesichts der angefiihrten Belege ver-
setzt der Plural mit Artikel ék v ovpaviv 1. Thess. 1, 10 in Staunen.

Die Botschaft von der Auferweckung Jesu von den Toten ist
eines der Zentralanliegen der paulinischen Verkiindigung. Das hat
der Apostel klar und unmiBverstédndlich in dem groBen Abschnitt
1. Kor. 15, 1ff. zum Ausdruck gebracht. Da er immer wieder auf
das Osterereignis zu sprechen kommt, kann auf Angaben von weite-
ren Belegen verzichtet werden. Die in 1. Thess. 1, 10 verwendete
Formel ov fiyepev éx Tv vexpdv scheint typisch paulinisch zu sein.
Aber der Schein triigt. Es besteht nédmlich ein kleiner Unterschied
zwischen den Aussagen des Paulus und den Worten 1. Thess. 1, 10,
den man leicht iibersieht, der aber den Abschreibern des griechi-
schen Textes durchaus aufgefallen ist und den sie zu beseitigen ver-
sucht haben, indem sie ndmlich den Artikel v weggelassen haben.

17 Rom. 8, 19. 23. 25; 1. Kor. 1, 7; Gal. 5, 5.
18 1. Thess. 4, 15; 5, 23; 3, 13; vgl. 2, 19.

19 1. Kor. 1, 8; 5, 5; 2. Kor. 1, 14.

20 Phil. 1, 6; 1, 10; 2, 16.

2t 1. Thess. 4, 16; vgl. Rom. 1, 18.



506 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

Paulus schreibt ndmlich éyeipev éx vekpv 22, nie aber €k TV vexpwv
wie in 1. Thess. 1, 1023,

Schlieilich ist noch ein Wort iiber das Verb piecdor zu sagen.
Diese Vokabel ist Paulus bekannt, und trotzdem ist ihre Verwen-
dung in 1. Thess. 1, 10 fiir Paulus ungewohnlich. In Rém. 11, 26, wo
das Wort vorkommt, handelt es sich um ein alttestamentliches
Zitat; in Rom. 7, 24 gebraucht Paulus es im Sinne von «befreien»;in
Rom. 15,31 und 2. Kor. 1, 10 ist an Gott gedacht, der hier auf Erden
den Paulus aus Not und Gefahren errettet. Paulus verwendet das
Verb sonst nie von der eschatologischen Tétigkeit Christi, wie es in
1. Thess. 1, 10 der Fall ist. Wenn er an die eschatologische Errettung
denkt, spricht er von oWZew?4. Instruktiv ist der Vergleich von
1. Thess. 1, 9f. mit R6m.5,9. In beiden Féllen spricht Paulus von
derselben Sache zu Heidenchristen. Aber wihrend es in 1. Thess.
1,29f. heil3t: émeoTpéware mpog TOV DeodV. .. Incolv TOV puduevov fudg éx
Thg OpYAg Thg épxouévng, schreibt Paulus in Rom. 5, 9: dikcwwdévreg
viv Bv 1 lafua [adtod owdInoduea o’ avtod dno TAg dpyiic. Der Un-
terschied ist deutlich.

b) Die angefiihrten Beispiele zeigen, dall die Terminologie von
l.lThess. 1,;9f. im Mund des Apostels Paulus ungewdhnlich ist. Hin-
zu kommen andere Griinde, die fiir die Annahme sprechen, Paulus
zitierte hier geldufige urchristliche Wendungen. Auf die Parallelitét
des Bekehrungsterminus mit der Sprache der Apostelgeschichte
habe ich schon hingewiesen. Hier soll das noch einmal verdeutlicht
werden. Wenn es in Act. 14, 15 heil3t: amd TovTwy TAV pataiwy ém-
oTpé@ely émi Yedv ZWVTO, oder in Act. 26, 18: émoTpéyon ATO OKOTOUG
elc QWg xai Tiig éZouoiag ToU catavd ém TOV dedv, so sieht man, dafB die
Worte 1. Thess. 1, 9: énectpépote TpoOg TOV Y0V Ao TWV EIdDWAWY, eine
geldufige Formulierung der urchristlichen Misstonsverkiindigung sind.

Auf die Ahnlichkeit von 1. Thess. 1, 10 mit dem SchluB} der Areo-
pagrede Act. 17, 31 ist wiederholt hingewiesen worden. In Act. 17,
31 heillt es: « Er hat einen Tag festgesetzt, an dem er den Erdkreis mit
Gerechtigkeit richten wird durch einen Mann, den er bestimmt hat,
und er hat allen den Beweis erbracht, dafl er ihn von den Toten
auferweckte.» In 1. Thess. 1,9f.und Act. 17, 31 werden Auferweckung
und eschatologisches Wirken Christi zusammengefal3t: in Act. 17 ist

22 Rém. 6, 4. 9; 7, 4; 8, 11; 1. Kor. 15, 12. 20; Gal. 1, 1.

2 Vgl. Eph. 5, 14; Kol. 1, 18, in ebenfalls nichtpaulinischen Stiicken.
24 Roém. 10, 9; 1. Kor. 3, 15; 5, b.



G. Friedrich, BEin Tauflied hellenistischer Judenchristen 507

Christus der eschatologische Richter, in 1. Thess. 1 der eschato-
logische Erretter. Beide Aussagen stehen nicht im Widerspruch;
denn der Richter der Welt ist der Erretter der Glaubenden.

Es ist aber noch etwas anderes zu beachten. Mit Recht betont
M. Dibelius, da man in dieser Zusammenfassung des Missions-
evangeliums 1. Thess. 1, 9f. das Typische der Paulusbotschaft ver-
miflte. Dibelius meint, Paulus rede hier in Worten, die allen Missio-
naren gemeinsam gewesen sind 2. Aber wahrscheinlich hat Paulus
nicht, wie Dibelius meint, «wie ein anderer christlicher Missionar
gesprochen» und «mehr gemeinchristliche Gedanken und Begriffe
verwendet», als er es in den Briefen an die Gemeinden tut, sondern
es handelt sich in 1. Thess. 1, 9f. um festformuliertes, geprigtes
Traditionsgut, das Paulus wortlich zitiert. Wie es aus Anspielungen
der andern Briefe ganz deutlich wird, stand bei Paulus im Mittel-
punkt der Missionspredigt die Botschaft von dem Gekreuzigten.
«Das Wort vom Kreuz... ist uns, den Geretteten, eine Gotteskraft»
(1. Kor. 1, 18). «Wir verkiindigen Christus, den Gekreuzigten» (1, 23).
«Ich beschloB, nichts unter euch za wissen als Jesus Christus, und
zwar den Gekreuzigten» (2. 2,) «(Wer hat evch verzaubert, denen Jesus
Christus offentlich als der Gekreuzigte vor Augen gestellt war?»
(Gal. 3, 1).

Diese Tone, die wir aus der Missionspredigt wie aus der Theologie
des Apostels Paulus kennen, hért man in 1. Thess. 1, 9f. nicht. Fiir
Paulus ist das Sterben Christi «fiir uns»?¢, «fiir die Siinder» (Rém.
5, 8) von ausschlaggebender Bedeutung. Christus ist der Kauf-
preis??, das Passaopfer (1. Kor. 5, 7), er schafft die Verséhnung 2.
«Wir bitten an Christi Statt, lasset euch verséhnen mit Gott. Er hat
den, der die Siinde nicht kannte, fiir uns zur Siinde gemacht, damit
wir wiirden die Gerechtigkeit Gottes in ihm» (2. Kor. 5, 20£.). Das
ist die zentrale Botschaft des Apostels Paulus. In 1. Thess. 1, 9f.
dagegen ist die Erlosertédtigkeit Jesu rein eschatologischer Art: Er
errettet die Bekehrten und Wartenden vor dem kommenden Zorn.
Terminologie wie Inhalt sprechen also dafiir, dafl Paulusin 1. Thess. 1,
91. auf eine traditionelle Formel zuriickgreift.

25 M. Dibelius, An die Thessalonicher, = Handb. z. N.T., 112 (1937), z. St.

2% Vgl Rom. 5, 6. 8; 14, 15; 1. Kor. 1, 13; 8, 11; 11, 24; 2. Kor. 5, 14;
Gal. 2, 20.

27 1. Kor. 6, 20; 7, 23; vgl. Gal. 4, 5.

28 Rom. 5, 10; 2. Kor. 5, 181f.



508 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

2.

Die Aussagen 1. Thess. 1, 9f. erhalten nicht nur formelhaftes
Material, das Paulus verwendet, sondern sie sind gepridgt und in
eine spiirbare Ordnung gebracht, so daf man von einem Lied spre-
chen kann, das aus zwei Strophen mit je drei Verszeilen besteht:

9b) émeaTpéyaTte TPdG TOV BeOv ATMO TWV €idWAWY
dovkevev Yel ZWvm koi aAndvd,
10a) kai avauéverv TOV viov avtod éx TV ovpavdy,

10b) Ov fiTeipev ex TV vekpwyv,
‘Incolv 1OV puduevov fudg
éx Thg OpYfis Tfg épxouévng 20

Die erste Strophe (1, 9b-10a) handelt von den Heidenchristen, die
zweite Strophe (1, 10b) von Christus selbst.

a) Jeder der drei Verse der ersten Strophe beginnt mit dem Verb:
émeoTpéyarte, doukevely, kai dvapévely, — 1. Die erste Verszeile der
ersten Strophe spricht von der Vergangenheit der Angeredeten: Sie
haben sich zu Gott bekehrt, indem sie sich von den Goétzen ab-
wendeten. Es wird in diesem Satz nicht verdchtlich von den Gétzen
geredet, wie es oft in der jidischen Polemik geschieht?, sondern
die Botschaft von dem einen wahren Gott war so grofl und gewaltig,
daB die Horer die Nichtigkeit und Hinfélligkeit ihrer Gotter er-
kannten und dem Gotzendienst absagten. — 2. Die zweite Verszeile
handelt von der Gegenwart: Die Folge der Bekehrung ist nicht nur
eine neue Gotteserkenntnis, zu der sie gelangt sind, sondern ein
ganz neuer Gottesdienst, dem sie sich hingeben. Vorher waren sie
Knechte der Siinde3!, der Gotter, die in Wirklichkeit gar keine
Gotter sind (Gal. 4, 8). Wer sich zu dem lebendigen, wahren Gott
bekehrt hat, erhélt diesen zu seinem neuen Herrn, den er nicht nur
kultisch verehrt, sondern dessen Willen er erfiillt. — 3. Was in diesen

2 Nachtraglich stelle ich mit Genugtuung fest, daf8 B. Rigaux dieselbe
Einteilung der beiden Verse vornimmt: Saint Paul, Les épitres aux Thessa-
loniciens, Et. bibl. (1956), S. 392.

30 Vgl. E. WieBmann, Das Verhiltnis von miotic und Christusfrommigkeit
bei Paulus, = Forsch. z. Rel. und Lit. des A.T. und N.T., 23 (1926), S. 50-54;
P. Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jiidischen Missionsliteratur unter

AusschluBl von Philo und Josephus (1954), S. 127-130.
81 Rém. 6, 6. 17. 20.



G. Priedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 509

beiden Versen des Liedes gesagt war, traf in gewisser Weise auch
auf die Proselyten zu, die vom Heidentum zum Judentum iiber-
traten. Auch sie bekehrten sich von den G6tzen zu dem lebendigen,
wahren Gott, um diesem zu dienen. Bewul3t und mit Nachdruck
wird in beiden Worten von debg gesprochen. Erst die dritte Vers-
zeile bringt das spezifisch Christliche. Zu dem Bekenntnis von dem
eig Yedg wird, um mit 1. Kor. 8, 6 zu sprechen, der Glaube an den
eig kUprog hinzugefiigt. Die Christuspredigt setzt in der Urchristen-
heit iiberall den Glauben an den einen Gott voraus?®2. Wer in rechter
Weise von Gott spricht, kann es nur tun, indem er von Christus
redet; denn nur durch Christus weill man in rechter Weise etwas
von Gott.

In den zwei ersten Versen war von Vergangenheit und Gegenwart
der Heidenchristen etwas gesagt. Dann wird in der dritten Verszeile
der Blick auf die Zukunft gerichtet: Die Bekehrung hat zur Folge
und dem Dienst des lebendigen und wahren Gottes entspricht es,
auf das Kommen des Sohnes vom Himmel her zu warten.

b) War in der ersten Strophe des Liedes der Glaube an Jesus
Christus nur ganz kurz angedeutet, so macht das Zeugnis von ihm
den Inhalt der zweiten Strophe aus. — 1. Dem éx v ovpaviwyv in dem
letzten Vers der ersten Strophe entspricht ék TWv vekpwv in der ersten
Verszeile der zweiten Strophe. Der Ankunft aus den Himmeln geht
die Auferweckung aus den Toten voraus. Der Einteilung der zwei-
ten Strophe liegt dasselbe zeitliche Schema von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft zugrunde wie der ersten. Der erste Vers
der zweiten Strophe stellt als entscheidendes Ereignis der Christus-
geschichte in der Vergangenheit nicht die Menschwerdung des
Gottessohnes, auch nicht sein Wirken und Leben wihrend seiner
Erdenzeit oder sein Sterben heraus, sondern das Ostergeschehen.
Grundlage des ganzen Christusglaubens ist das Heilsfaktum: Gott
hat seinen Sohn von den Toten auferweckt. — 2. In der zweiten Zeile
der zweiten Strophe steht betont am Anfang der Name des Rabbi
von Nazareth: Jesus. Es handelt sich bei der Botschaft von dem
auferweckten Gottessohn nicht um einen Mythos, sondern um eine
historische Person, nicht um eine theologische Konzeption, sondern
um ein wirkliches Ereignis. Dieser Name Jesus ist von entscheiden-
der Wichtigkeit fiir die ganzen christologischen Aussagen. Er ist
gewissermalen der Angelpunkt; denn die vorhergehenden Aussagen
% Rom. 3, 30; 1. Kor. 8, 4-6; Gal. 3, 20.



510 G. Friedrich, Hin Tauflied hellenistischer Judenchristen

zielen auf ihn hin, und die folgenden sind von ihm abhéngig. Wie
bei der ersten Strophe handelt auch bei der zweiten die zweite Vers-
zeile von der Gegenwart. Das Prisens puouevov bringt die GewiBheit
des Glaubens zum Ausdruck: Der Christ ist bereits jetzt und hier
gerettet. Im Alten Testament ist Gott der Rettende. Fiir den
Christen ist es Jesus; der Glaubende hat ihn als den Retter bei sich,
so daf} ihn der strafende, vernichtende, zukiinftige Zorn des Welt-
gerichts nicht treffen wird, sondern die Errettung ist bereits aut
Erden geschehen. -3. Die dritte Verszeile handelt auch in der zwei-
ten Strophe wieder von der Zukunft, von dem kommenden Zorn. Zwar
ist épyouévng ein Partizipium Prisens. Aber gerade bei dem Verb
€pxeodon ist der futurische Gebrauch des Prisens héufig3®. Dieses
Présens mit futurischer Bedeutung deutet darauf hin, daf das
Zorngericht unmittelbar bevorsteht, daB es bald hereinbrechen
wird.

Das christologische Zeugnis der zweiten Strophe lautet: Jesus
wurde auferweckt, er rettet schon jetzt und er rettet von dem un-
mittelbar bevorstehenden Zorngericht.

In den dogmatischen T'raditionsstiicken, die Paulus aus der Ur-
christenheit iibernimmt, wird meist von dem Tod Christi fiir uns
und von seiner Auferweckung gesprochen?4. Die Lieder, die aus dem
hellenistischen Christentum stammen, besingen sehr viel stédrker
das Herabkommen des Priexistenten und seine Erhéhung 5.

a) Vergleicht man unser Lied 1. Thess. 1, 9f. mit diesen kurzen
charakteristischen Traditionsstiicken, so merkt man sofort, daf} sich
in ihm nicht hellenistisches, sondern jiidisches Denken widerspiegelt.

eldwlov ist ein charakteristischer jiidischer Ausdruck. Eigentlich
bedeutet das Wort «Bild, Abbild». In diesem Sinn kann es bei den
Griechen gelegentlich auch fiir Bilder von Gottern gebraucht wer-
den3t. Die LXX benutzt es nicht nur in diesem Sinne zur Bezeich-

33 F. BlaB und A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Grie-
chisch! (1961), § 323.

3t Rom. 4, 25; 1. Kor. 15, 3 f.

35 Phil. 2, 6ff.; 1. Tim. 3, 16.

3¢ F. Biichsel, eidwhov: Theol. Wort., 2 (1935), S. 373, 171f,



G. Friedrich, Hin Tauflied hellenistischer Judenchristen 511

nung von Gotterbildern, sondern mit diesem Ausdruck werden die
heidnischen Gotter selbst charakterisiert, um klar festzulegen, dal3
die Gotter der Heiden leblose, unwirkliche, wesenlose Nichtigkeiten
sind 7. Da der Grieche eidwhov nicht in dieser Bedeutung gebraucht,
handelt es sich um eine ganz charakteristische jiidische Ausdrucks-
weise.

Werden die Gotter eldwha genannt, so ist die Bezeichnung des
einen Gottes als Zlv und d\ndvog ganz folgerichtig. Beide Adjektiva
heben gut den Gegensatz zu eidwlov hervor. Auch bei ihnen handelt
es sich um einen typisch alttestamentlichen, jiidischen Sprachge-
brauch. 1. Thess. 1, 9 klingt fast wie ein Zitat aus Jer. 10, 10, wo
gesagt wird, dafl Jahwe wahrhaft Gott und ein lebendiger Gott ist.
Die Bezeichnung Gottes als lebendiger Gott geht durch das ganze
Alte Testament®. Nicht so hdufig ist die Bezeichnung Gottes als
alndvog 39, Der eine Gott ist der wahre, wirkliche Gott4°, Die Cha-
rakterisierung Gottes als ZWv und dAndvog ist ebenfalls typisch jii-
disch.

Alttestamentlich ist es, das rechte Verhalten des Menschen zu
Gott als doukevetv zu bezeichnen. Im Griechischen hat die Wort-
gruppe dolhog im groflen und ganzen keine religiose Bedeutung, so
daB sie nicht ein Ausdruck fiir ein gottesdienstliches Handeln des
Menschen ist.** Dagegen ist im Alten Testament doukevewv ein durch-
gehender Ausdruck fiir den Gottesdienst, der nicht értlich gebunden
und zeitlich begrenzt ist, sondern der das ganze Leben des Menschen
umfafBlt, daB der Mensch sich in stdndiger, totaler Abhingigkeit von
Gott befindet. Eine gewisse Beziehung hat 1. Thess. 1, 9 zu Jer. 3,
22: émOoTPAPNTE. . .1doU dolhot fluelg écoueda oo1, OTL OU KUpLOg O Dedg
AUV €.

Auf die semitische Sprachform des oVpaviv als Ubersetzung von
schamajim habe ich schon hingewiesen. Ebenso charakteristisch fiir
biblisch-jiidisches Denken ist die Ausdrucksweise vom kommenden
Zorn. Zwar kennen die Griechen auch den Zorn der Gotter, der sich

3 Lev. 19, 4; Deut. 32, 21; Ps. 113, 12-15 (Mas. 115, 4-7); Jes. 45, 20 bis
46, 7; Jer. 16, 19f.

38 Deut. 5, 26; Jos. 3, 10; 1. Sam. 17, 26. 36; 2. Kon. 19, 4. 16; Esth. 6,
13 LXX; Ps. 42, 3; 84, 3; Jes. 37, 4. 17; Jer, 23, 36; Dan. 6, 21 (Theod.). 27;
Hos. 2, 1; Tob. 13, 2.

3% Ps. 85, 156 (Mas. 86, 15); Jes. 65, 16; 3. Makk. 6, 18.

40 Sib. Fr. 1, 7. 10. 20. 32 und Philo, Spec. leg. I, 332; Leg. Gaj. 366.
41 K. H. Rengstorf, dothog: Theol. Wort., 2 (1935), S. 267, T{f.



512 Q. Friedrich, Hin Tauflied hellenistischer Judenchristen

in Strafgerichten und aulBergewohnlichen Naturereignissen aus-
wirkt 42, Dariiber hinaus verkiindigen die alttestamentlichen Pro-
pheten das endzeitliche Zorngericht Gottes, das iiber die ganze Welt
hereinbrechen wird und dem sich niemand entziehen kann. Das ist
nicht griechisch, sondern typisch alttestamentlich. Der Tag des
Herrn ist im Alten Testament ein Tag des Zornes?®: «Keiner, der
sich rettet am Tage des Zornes des Gerichts» (Jub. 24, 30).

Diese kurzen Hinweise zeigen, dafl nicht nur der letztgenannte
Begriff, sondern die ganzen Aussagen alttestamentlich jiidischem
Denken entsprechen.

b) Der religionsgeschichtliche Entstehungsort unseres Liedes 1a[3t
sich noch genauer bestimmen, wenn man auf den christologischen
Gehalt achtet. Wichtig ist es zu sehen, was in diesem Lied von
Christus gesagt wird und was man in ihm im Vergleich mit anderen
Liedern der Urchristenheit nicht findet. Einmal fallt auf, daf3 weder
von der Priexistenz des Erlésers noch von der Erhéhung Christi
etwas zu horen ist. Wir haben es ganz offensichtlich nicht mit der
Erhohungschristologie hellenistischer Art zu tun. Die Aussagen iiber
die Auferstehung und iber das Warten auf die Parusie weisen un-
mittelbar auf eine heilsgeschichtlich-teleologische Eschatologie hin,
wie sie im Judenchristentum lebendig war. Das Lied ist entstanden
und wurde gesungen in urchristlichen Kreisen, in denen die Nah-
erwartung noch in voller Geltung war.

Bei der Bestimmung des Entstehungsortes wird man noch einen
Schritt weiter gehen kénnen, als eben angedeutet wurde. Auffaillig ist
die Bemerkung, daf man nach dem Kommen des Sohnes vom Himmel
ausschaut. Es ist schon darauf hingewiesen, dal} im Neuen Testa-
ment von der Parusie des Kyrios, der Offenbarung Christi, dem
Kommen des Menschensohns gesprochen wird. Aber nirgendwo ist
sonst im Neuen Testament zu lesen, dal man auf das eschatologi-
gische Kommen des Sohnes wartet. Die Aussagen iiber den Sohn, die
im Neuen Testament gemacht werden, sind sonst ganz anderer Art.
Der Sohn wird bei der Menschwerdung von Gott auf die Erde ge-
sandt4, und er wird von Gott fiir die Menschen dahingegeben 5,
Jesus wird als Sohn Gottes eingesetzt (Rom. 1, 4), aber der am

12 H. Kleinknecht, dpy7|: Theol. Wort., 5 (1954), S. 386, 211f.
43 Jes. 2, 10-22; Ez. 7, 19; Zeph. 1, 15. 18; 2, 3; 3, 8.

44 (Gal. 4, 4; Rom. 8, 3.

4 Rom. 8, 32; vgl. Gal. 2, 20.



Q. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 513

Ende der Zeit zum Gericht und zur Errettung Kommende wird
sonst nie als Sohn bezeichnet. Parusievorstellung und Gottessohn-
titel gehdren verschiedenen Aussagereihen an. Wie ist die Zuord-
nung beider in 1. Thess. 1, 9f. zu kliren?

F. Hahn hat die These vertreten, dafl die Bezeichnung Jesu als
Sohn Gottes mit der eschatologischen Messianologie zusammenhéangt
und urspriinglich auf seine endzeitliche Funktion angewendet wor-
den sei‘. Die Belege, die er fiir diese von ihm angenommene ur-
spriingliche Gottessohnvorstellung der Urchristenheit anfiihrt, sind
allerdings nicht sehr tiberzeugend. Abgesehen von 1. Thess. 1, 9f.
handelt es sich nur noch um Luk. 1, 32f. und Mark. 14, 61f. Diese
exegetisch stark umstrittenen Stellen tragen nicht die Last des
Beweises.

W. Kramer erortert vier Moglichkeiten, woher es wohl kommen
koénne, daBl der Gottessohntitel mit der Parusievorstellung verbun-
den ist 4. Die Parusieaussage sei moglicherweise der christologische
Topos, mit dem der Gottessohntitel in die christologische Tradition
eingefiihrt wurde. Das sei aber kaum denkbar, weil sich dann diese
urspriingliche Verbindung ldnger und klarer gehalten hitte, als es
tatsdchlich der Fall ist. Die weitere These, dall der Gottessohntitel
nur wegen seiner Affinitdt zu Gott gewéhlt sei, wire einleuchtender,
wenn der Satz von Paulus selbst formuliert wire, da Paulus héufig
den Gottessohntitel neben Gott setzt. Da aber 1. Thess. 1, 9 nicht
typisch paulinisch ist, fillt diese Moglichkeit der Erkldrung hin.
Kramer denkt weiter daran, dal3 der Gottessohntitel auf Grund der
Vorstellung, der Kommende sei der Adoptierte, auch auf den zur Par-
usie Kommenden iibertragen sei. Aber diese These arbeitet mit zu viel
Unbewiesenem. Es ist doch sehr fraglich, ob die Anschauung, daf
der Kommende der von Gott adoptierte Sohn ist, so lebendig und
selbstverstindlich gewesen ist, daB die Ubertragung auf den bei der
Parusie Erscheinenden ohne weiteres erfolgt ist. SchlieBlich kann
man nach Kramer noch annehmen, dal die Kombination der aus
ganz verschiedenen Vorstellungen herrithrenden Aussagen tiber den
Gottessohn und die Parusie in der Formel 1. Thess. 1, 9f. erstmalig
sei und ganz zufillig zustandegekommen sei. Die Vermutung, dal
die Verbindung von Parusie und Gottessohntitel an unserer Stelle

46 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel 2(1964), S. 288. 292.
47 'W. Kramer, Christos, Kyrios, Gottessohn, = Abh. z. Theol. des A.T.
und N.T., 44 (1963), S. 122f.

33



514 Q. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

erstmalig ist, wird richtig sein, nicht aber trifft es zu, dall die Zu-
sammenstellung ein reiner Zufall ist.

Halten wir uns noch einmal vor Augen, welche eschatologischen
Aussagen iiber Jesus in 1. Thess. 1, 9f. gemacht werden: Er kommt
vom Himmel auf die Erde, und er errettet vor dem kommenden
Zorngericht. Wiirde diese Stelle in den Evangelien stehen und das
Priadikat «Sohn Gottes» nicht enthalten, wiirde man sogleich an
den Menschensohn denken?®, der auf den Wolken des Himmels
kommt und der als der Weltenrichter auch der Erretter der Gerech-
ten ist, die sich zu ihm bekennen?®. Wie die synoptischen Worte
bezeugen, ist die Auferstehung Jesu mit der Menschensohnanschau-
ung auch sonst im Urchristentum verbunden worden®. Wahr-
scheinlich hat das Wort 1. Thess. 1, 9f. urspriinglich vom Menschen-
sohn gehandelt®. Da die Menschensohnanschauung den Griechen
unbekannt war, hatten die Missionare nicht vom Menschensohn,
sondern vom Gottessohn gesprochen, zumal der Titel Menschensohn
auch sonst bei der Ausbreitung der christlichen Gemeinden bald aus
dem Sprachschatz der urchristlichen Theologie geschwunden ist.
So ist die Verbindung von Parusiegedanken und Gottessohntitel aus
missionarischen Griinden im Hinblick auf die Griechen erfolgt.

¢) Vielleicht lassen sich die urchristlichen Missionare, die hinter
dem Lied 1. Thess. 1, 9f. zu suchen sind, noch niher charakterisie-
ren. Das Wort vom Bekennen des Menschensohnes zu den Be-
kennern steht in der Logienquelle?. Der Ausdruck pvecda ék (oder
amo) Tiig OpYig Tfg épxouévng erinnert an die BuBpredigt des Tdufers,
wie sie die Logienquelle iiberliefert : puyeilv amo 1iig neAovong 6pyig 3.
Die Worte vom kommenden Menschensohn haben in der Logien-
quelle ihren alten urspriinglichen Sitz gehabt . Wie schon hinge-
wiesen ist, wird in 1. Thess. 1, 9f. auffallenderweise gar nichts vom
Heilstode Jesu gesagt. Auch das palt in die theologische Tradition

48 L. Cervaux, Le Christ dans la théologie de St-Paul (1954), S. 330.

49 Luk. 12, 8f.; vgl. 1. Hen. 62, 13: «Die Gerechten und Auserwahlten
werden an jenem Tage gerettet werden.»

50 Mark. 8, 31; 9, 9.

51 J. Dupont, Filius meus es tu: Rech. de science rel. 35 (1948), S. 525.

52 Luk. 12, 8; vgl. Matth. 10, 32.

8 Matth. 3, 7; Luk. 3, 7.

5 H, E, Tédt, Der Menschensohn in der synoptischen Uberlieferung
2(1963), S. 213. 245.



Q. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 515

der Logienquelle. Schon A. v. Harnack hat darauf aufmerksam ge-
macht, dafl das Passionskerygma in der Logienquelle fehlt 5.

Wir werden den Verfasser des Liedes bei den judenchristlichen
Theologen zu suchen haben, die die Spriiche der Logienquelle ge-
sammelt haben. Die Heidenfreundlichkeit mancher Aussagen der
Spruchquelle zeigt, dafl diese urchristlichen Theologen eine durch-
aus positive Einstellung zur Heidenmission gehabt haben. Wieder-
holt sind in der Logienquelle Heiden den Juden als Vorbild hinge-
stellt worden. Ich erinnere an die Geschichte vom Hauptmann in
Kapernaum: «Bei niemand habe ich in Israel solchen Glauben ge-
funden» (Matth. 8, 10) und an den Weheruf iiber Chorazin und
Bethsaida, wo von den heidnischen Hafenstddten Tyrus und Sidon
gesagt wird, sie hiitten Bufle in Sack und Asche getan, wenn solche
Wundertaten bei ihnen geschehen wiren wie in den jiidischen
Stiadten Galilias (Matth. 11, 20£.). Ahnlich heiBt es in Matth. 12,
41f., daB} die heidnische Konigin des Siidens und die heidnischen
Ménner von Ninive beim Jiingsten Gericht gegen die Juden auf-
treten werden, weil sie nach Gott gefragt und der Stimme der Pro-
pheten gehorcht haben, die Juden aber nicht erkennen, was Gott
ihnen schenkt, und dabei haben sie mehr als Salomon und Jona.
In Luk. 13, 28f. und Matth. 8, 11{. steht die VerheiBung, da3 die
Heiden von Osten und Westen, von Norden und Studen kommen
werden, um im Reiche Gottes mit Abraham, Isaak und Jakob und
den Propheten das eschatologische Mahl zu halten, wihrend die
Kinder des Reiches drauflen stehen. Dasselbe wird im Gleichnis vom
groBen Abendmahl in Luk. 14, 23 bzw. von der kéniglichen Hoch-
zeit in Matth. 22, 9f. zum Ausdruck gebracht: Die zuerst Geladenen
lehnen es briisk ab zu kommen ; da werden die Boten auf die Land-
stralen und an die Zdune der Weinberge aullerhalb der Stadt ge-
sandt, die Menschen einzuladen.

Es steht fest, da Paulus nicht der erste Heidenmissionar gewesen
ist, sondern dafl vor ihm schon Judenchristen die Botschaft von
Christus zu den Heiden gebracht haben 3. Diese urchristlichen Mis-

55 «Q ist eine nicht auf die Passion orientierte Sammlung von Reden und
Spriichen Jesu»: A. v. Harnack, Spriiche und Reden Jesu (1907), S. 121. Vgl.
M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums? (1959), S. 244. In Matth.
12, 40 ist das Wort vom Jona-Zeichen ein Zusatz des Matth., so daB es kein
Beleg fiir ein Passionskerygma der Logienquelle ist.

56 G. Friedrich, Die Gegner des Paulus im 2. Korinther-Brief: Abraham



516 G. Friedrich, Hin Tauflied hellenistischer Judenchristen

sionare, denen 1. Thess. 1, 9f. zu verdanken ist, kommen aus Ge-
meinden, die durch die Theologie der Logienquelle gepridgt worden
sind ; denn 1. Thess. 1, 9 weist manche Berithrungen mit der Spruch-
quelle auf.

Viele urchristlichen Lieder sind bei der T'aufe gesungen worden 7.
Auch dieses Lied 1. Thess. 1, 9f. 1483t sich zutreffend bei der Tauf-
handlung lokalisieren. Die Aussagen von der Auferweckung und
von der Errettung von dem kommenden Gericht entsprechen der
Taufsituation und der Taufverkiindigung?®. Ich brauche nur an
Johannes den Tdufer und an R6m. 6, 3-11 zu erinnern. Auch sonst
sind die Worte gut vom Taufgottesdienst her zu verstehen. Die ver-
sammelte Gemeinde begrit die gliubiggewordenen Téauflinge mit
dem Gesang: Ihr habt euch bekehrt zu Gott von den Gétzen; und
sie preist wie in den anderen Taufliedern, was Christus, auf dessen
Namen hin sie getauft werden, ihnen bedeutet: Der Auferstandene
ist der eschatologische Erretter.

Gerhard Friedrich, Erlangen

unser Vater, Festschr. f. O. Michel, hrsg. von O. Betz, M. Hengel und P.
Schmidt (1963), S. 207. 209.

87 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von
Hebréer 4, 14 bis 5, 10: Theol. Zs. 18 (1962), S. 100f.

% G. Braumann, Vorpaulinische christliche Taufverkindigung bei Pau-
lus: Beitr. z. Wiss. vom A.T. und N.T., 82 (1962), S. 52.



	Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen : 1. Thess. 1, 9f.

