
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Artikel: Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen : 1. Thess. 1, 9f.

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Tanflied hellenistischer Judenchristen
1. Thess. 1,9f.

Lange Zeit hat man Paulus als großartigen Schriftsteller und
seihständigen Denker gepriesen. Es soll nicht bestritten werden, daß

er beides in hohem Maße gewesen ist. Aber im Laufe der Zeit
erkannte die Forschung immer stärker, daß nicht alle Formulierungen
in seinen Briefen unmittelbar von ihm stammen, sondern daß gerade
viele seiner rhythmischen Sätze, manche Parallelismen und
Antithesen aus urchristlichem Traditionsgut übernommen sind.

1.

Es ist interessant, unter diesem Gesichtspunkt den großartigen
Artikel von J. Weiß über die paulinische Rhetorik zu lesen1. Viele
Sätze, die Weiß dem Redner Paulus zuschreibt, sind gar nicht
originale paulinische Worte, sondern Tradition. Ein anderes
grundlegendes Werk aus der damaligen Zeit ist «Der Katechismus der Ur-
christenheit» von A. Seeberg2. Während J. Weiß auffallenderweise
1. Thess. 1, 9f. überhaupt nicht berücksichtigt, findet Seeberg in
dieser Stelle eine Glaubensformel3, die Paulus übernommen hat. Zu
dieser urchristlichen Glaubensformel gehören näch der Ansicht von
Seeberg die Bezeichnung Jesu als ulèç heoö4, die Nebeneinanderstellung

von Gott und Christus5, die Benennung Gottes als des

Lebendigen6, die Auferweckung Jesu von den Toten7 und der Hinweis

auf die Parusie8. Dagegen habe die Bestimmung Gottes als
àXrihivôç «gewiß nie der Formel angehört»9. Diese Behauptung von
Seeberg hat man zur Kenntnis genommen, aber nicht genügend be-

1 J. Weiß, Beiträge zur Paulinischen Rhetorik: Theol. Studien, Festsohr.
f. B. Weiß (1897), S. 165-247.

2 A. Seeberg, Der Katechismus der Urchristenheit (1903).
3 Seeberg (A. 2), S. 82f.
4 Seeberg, S. 60 f.
5 Seeberg, S. 65f.
6 Seeberg, S. 70. 82, A. 3.
7 Seeberg, S. 70. 82, A. 3.
8 Seeberg, S. 70. 82f.
9 Seeberg, S. 70.



G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 503

achtet. So schreibt Dobschütz in seinem Kommentar10: «Daß diese

höchst eigenartigen Wendungen, die eine Summe christlichen
Bekenntnisses in nuce darstellen, von Paulus nicht ad hoc gebildet,
sondern einer geläufigen Formel entlehnt waren..., ist an sich möglich,

aber nicht zu beweisen, und bei der Freiheit, mit der Paulus
sich in all solchen Fällen bewegt, wenig wahrscheinlich.» Auch nach
Ch. Masson11 hat Seeberg für seine Hypothese nicht genügend
Argumente geliefert, so daß sie abgelehnt wird. Im folgenden sollen
die Behauptungen von Seeberg überprüft, näher begründet, zum
Teil aber auch modifiziert werden12.

a) Was in dem Doppelvers 1. Thess. 1, 9f. gesagt ist, klingt ganz
paulinisch, so daß die Bedenken gegen übernommenes Traditionsgut

durchaus verständlich sind. Die Worte entsprechen auch
tatsächlich weithin der Anschauung des Apostels. Sieht man sich dann
aber die einzelnen Begriffe genauer an, so stellt man fest, daß

Paulus, wenn er dieselbe Sache aussagen will, häufig ganz anders

formuliert, als es hier der Fall ist.
Paulus, der große Missionar der Urchristenheit, weiß, was es

bedeutet, wenn Heiden sich am Grund der Verkündigung des Evangeliums

zu Gott hinwenden. Uns ist für diesen Akt die Bezeichnung
«Bekehrung» ganz geläufig. Das Wort èmcxxpéqpeiv wird auch
wiederholt in diesem Sinne vom N.T. gebraucht. Mit der Bekehrung
zu etwas ist stets eine Abkehr von alten Bindungen gegeben. Von
dieserNegation des Alten heißt es : cnrö xoöxujv tüjv paxaiujv emcrrpecpeiv

(Act. 14, 15) oder noch stärker: èTncrxpéipai duo Okôxouç Kai xrjç è£-

ouaiaç toö oaxavâ (Act. 26, 18). Viel wichtiger als die Abwendung
vom Alten ist beim Akt der Bekehrung die Zuwendung zu Gott.
Darum wird sehr viel häufiger gesprochen von èmcrxpéqpeiv äixi xöv

Kupiov (Act. 9, 35; 11, 21), oder: etri (xöv) heöv (Act. 14, 15; 15, 19;
26, 18. 20).

Blickt man auf den Wortschatz, den Paulus gebraucht, wenn er
von der Bekehrung spricht, so ist es erstaunlich, daß das Verb
èmoxpécpeiv, abgesehen von unserer Stelle, sich bei ihm nur noch in

10 E. v. Dobschütz, Die Thessalonicherbriefe, Krit.-ex. Komm, über
das N.T., 107 (1909), z. St.

11 Ch. Masson, Les deux épîtres de Saint Paul aux Thessaloniciens,
Commentaire du N.T., IIa (1957), z. St.

is Vergleiche U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte,
Wiss. Monogr. zum A.T. und N.T., 5 (1961), S. 80-82.



504 Q. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

Gal. 4, 9 und 2. Kor. 3, 16 findet: beide Stellen scheiden aber als
Belege für paulinische Missionsterminologie aus. In Gal. 4, 9 hande't es

sich nicht um die Hinwendung zu Christus, sondern um das Gegenteil,

um Abfall von Christus : Die Christen in Galatien stehen in
Gefahr, sich den dcrfievfj Kai Ttiaixà crxoixeîa zuzuwenden. Auch 2. Kor.
3, 16 kann nicht herangezogen werden, weil es ein Zitat aus Ex. 34,
34 ist. Nun gebraucht die LXX selbst an dieser Stelle nicht emöTpe-

qpeiv. Trotzdem ist das Verb nicht Paulus zuzuschreiben, da es sich
nicht um eine eigene Formulierung des Apostels handelt, sondern
wahrscheinlich zitiertPaulus hier auch eine urchristliche Tradition13.
Paulus gebraucht also, wenn er vom Christwerden spricht, ganz
offensichtlich nicht das Wort èTncrxpécpeiv, sondern er verwendet
andere Termini. In Gal. 4, 9 heißt «Gott erkennen» soviel wie sich
bekehren, mcrxeûeiv hat im Aorist bei Paulus wiederholt die Bedeutung

«zum Glauben kommen, gläubig werden»14. Glauben kann also
bei Paulus den Akt der Annahme der Christusbotschaft bezeichnen

(Rom. 10, 14-17). An anderen Stellen spricht Paulus, wenn er an
die Bekehrung denkt, ganz schlicht von héxeobai (xöv) Xôyov15 oder
uapaXapßavuu Xôpov <koijç (1. Thess. 2, 13). Da die Annahme des

Kerygmas Unterwerfung unter den Heilswillen Gottes ist, verwendet

Paulus auch die Worte (iTtfiKoueiv16 und tmaKori, wenn er die
Zuwendung zu Christus meint (Rom. 15, 18). Paulus hat von Christus
das Apostelamt empfangen, um den Glaubensgehorsam unter allen
Völkern zu verkündigen (Rom. 1, 5), d. h. um sie für Christus zu
gewinnen. Diese Andeutungen zeigen, daß Paulus nicht von
Bekehrung spricht, sondern daß er theologisch gefülltere und klarere
Ausdrücke gebraucht, die seiner Theologie mehr entsprechen,
èmaxpéqpeiv gehört nicht seinem Vokabelschatz missionarischer
Verkündigung an. Wenn er 1. Thess. 1, 9 das Verb gebraucht, wird man
annehmen dürfen, daß es ihm aus einer anderen Quelle zugeflossen
ist.

Das Adjektiv dXrifiivôç findet sich nur hier bei Paulus; dvapéveiv,
das in der LXX häufig vorkommt, ist ein Hapaxlegomenon im
Neuen Testament. Natürlich wartet auch Paulus auf die Parusie
Christi, und er schreibt auch wiederholt an seine Gemeinde darüber.

13 S. Schulz, Die Decke des Moses: Zs. ntl. Wiss. 49 (1958), S. 16.
14 Rom. 13, 11; 1. Kor. 3, 5; 15, 2. 11; Gal. 2, 16.
15 1. Thess. 1, 6; 2, 13.
16 Rom. 6, 17; 10, 16.



G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 505

Aber er bedient sich einer anderen Terminologie. Das Verb, das

immer wieder in seinen Briefen vorkommt, wenn er von der escba-

tologischen Erwartung spricht, heißt otTtexôéxeahai17.

Ganz unpaulinisch ist der Gebrauch von uîôç in diesem Zusammenhang.

Paulus gebraucht sonst in Verbindung mit der Parusie die
Titel Kyrios oder Christus, aber nie die Bezeichnung Sohn. Zwar
wartet die Schöpfung auf die Offenbarung der Söhne Gottes (Rom.
8, 19), aber die Christen nicht auf die des Sohnes, sondern auf die
(XTTOKciXuijnç xoû xupîou rpuOùv 'Irproö XpiOToO (1. Kor. 1, 7). Es wird von
der Trapoucha toö xuptou18 oder der rrapoucria aùxoû, d.h. Xpiaroö (1.
Kor. 15,23), von der ppépa toû xupîou19 oder von der rpépa Xpiaxoû20

gesprochen, aber nie von der des Sohnes.

Auffällig ist die Wendung ex tujv oùpavwv. Sie kommt nur hier bei
Paulus vor. Dieser kennt wohl semitischem Sprachgehrauch und
semitischer Anschauung folgend den Plural oùpavoî (2. Kor. 5, 1).

Aber gewöhnlich gebraucht er das Wort im Singular. Christus steigt
bei der Parusie herab cm' oùpavoû21. Paulus spricht von dem zweiten
Menschen (1. Kor. 15, 47), dem Engel (Gal. 1, 8) und dem Haus
fcS oùpavoû (2. Kor. 5, 2), aber nirgendwo findet sich die in 1. Thess.

1, 10 gebrauchte Wendung. Angesichts der angeführten Belege
versetzt der Plural mit Artikel ex xûiv oùpavûiv 1. Thess. 1,10 in Staunen.

Die Botschaft von der Auferweckung Jesu von den Toten ist
eines der Zentralanhegen der paulinischen Verkündigung. Das hat
der Apostel klar und unmißverständlich in dem großen Abschnitt
1. Kor. 15, Iff. zum Ausdruck gebracht. Da er immer wieder auf
das Osterereignis zu sprechen kommt, kann auf Angaben von weiteren

Belegen verzichtet werden. Die in 1. Thess. 1, 10 verwendete
Formel öv f|peipev ex xwv vtxpüuv scheint typisch paulinisch zu sein.
Aber der Schein trügt. Es besteht nämlich ein kleiner Unterschied
zwischen den Aussagen des Paulus und den Worten 1. Thess. 1, 10,
den man leicht übersieht, der aber den Abschreibern des griechischen

Textes durchaus aufgefallen ist und den sie zu beseitigen
versucht haben, indem sie nämlich den Artikel xüjv weggelassen haben.

17 Rom. 8, 19. 23. 25; 1. Kor. 1, 7; Gal. 5, 5.
18 1. Thess. 4, 15; 5, 23; 3, 13; vgl. 2, 19.
19 1. Kor. 1, 8; 5, 5; 2. Kor. 1, 14.
20 Phil. 1, 6; 1, 10; 2, 16.
21 1. Thess. 4, 16; vgl. Rom. 1, 18.



506 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

Paulus schreibt nämlich èpeipeiv èx vexpiîiv22, nie aber ex tujv vexpûùv

wie in 1. Thess. 1, 10 23.

Schließlich ist noch ein Wort über das Verb pikcrbni zu sagen.
Diese Vokabel ist Paulus bekannt, und trotzdem ist ihre Verwendung

in 1. Thess. 1, 10 für Paulus ungewöhnlich. In Rom. 11, 26, wo
das Wort vorkommt, handelt es sich um ein alttestamentliches
Zitat; in Rom. 7, 24 gebraucht Paulus es im Sinne von «befreien»; in
Rom. 15,31 und 2. Kor. 1, 10 ist an Gott gedacht, der hier auf Erden
den Paulus aus Not und Gefahren errettet. Paulus verwendet das
Verb sonst nie von der eschatologischen Tätigkeit Christi, wie es in
1. Thess. 1, 10 der Fall ist. Wenn er an die eschatologische Errettung
denkt, spricht er von owZeiv24. Instruktiv ist der Vergleich von
1. Thess. 1, 9f. mit Rom. 5, 9. In beiden Fällen spricht Paulus von
derselben Sache zu Heidenchristen. Aber während es in 1. Thess.

l,'9f. heißt: eueOTpeipaTe upoç töv heöv../lr|Ooöv xöv puôpevov puâç èx

Trjç ôpprjç xfiç èpxopévriç, schreibt Paulus in Rom. 5, 9: btxcûuihévxeç

vöv |èv TUJ [aipcrn |cUjtoû ouuhricrôpea bt' aÙTOÛ duo Trjç ôpTÔÇ- Der
Unterschied ist deutlich.

b) Die angeführten Beispiele zeigen, daß die Terminologie von
1.Thess. l,[9f. im Mund des Apostels Paulus ungewöhnlich ist. Hinzu

kommen andere Gründe, die für die Annahme sprechen, Paulus
zitierte hier geläufige urchristliche Wendungen. Auf die Parallelität
des Bekehrungsterminus mit der Sprache der Apostelgeschichte
habe ich schon hingewiesen. Hier soll das noch einmal verdeutlicht
werden. Wenn es in Act. 14, 15 heißt: duo tolitujv tujv ucxtgüujv èui-

OTpécpeiv êui 0-eöv Zldivxa, oder in Act. 26, 18: èuioxpéipai duo oxôtouç
eiç qpoùç xai Trjç èEoucfiaç toû Oaxavâ èui xöv 9-eèv, so sieht man, daß die
Worte 1. Thess. 1,9: èueoxpéipoiTe upôç xöv Oeov duo xiiùv eibdjXuuv, eine

geläufige Formulierung der urchristlichen Missionsverkündigung sind.
Auf die Ähnlichkeit von 1. Thess. 1, 10 mit dem Schluß der Areo-

pagrede Act. 17, 31 ist wiederholt hingewiesen worden. In Act. 17,
31 heißt es : «Er hat einen Tag festgesetzt, an dem er den Erdkreis mit
Gerechtigkeit richten wird durch einen Mann, den er bestimmt hat,
und er hat allen den Beweis erbracht, daß er ihn von den Toten
auferweckte.» In 1. Thess. 1,9f. und Act. 17,31 werden Auferweckung
und eschatologisches Wirken Christi zusammengefaßt: in Act. 17 ist

22 Rom. 6, 4. 9; 7, 4; 8, 11; 1. Kor. 15, 12. 20; Gal. 1, 1.
23 Vgl. Eph. 5, 14; Kol. 1, 18, in ebenfalls nichtpaulinischen Stücken.
24 Rom. 10, 9; 1. Kor. 3, 15; 5, 5.



G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 507

Christus der eschatologische Richter, in 1. Thess. 1 der eschato-

logische Erretter. Beide Aussagen stehen nicht im Widerspruch ;

denn der Richter der Welt ist der Erretter der Glaubenden.
Es ist aber noch etwas anderes zu beachten. Mit Recht betont

M. Dibelius, daß man in dieser Zusammenfassung des

Missionsevangeliums 1. Thess. 1, 9f. das Typische der Paulusbotschaft
vermißte. Dibelius meint, Paulus rede hier in Worten, die allen Missionaren

gemeinsam gewesen sind25. Aber wahrscheinlich hat Paulus
nicht, wie Dibelius meint, «wie ein anderer christlicher Missionar
gesprochen» und «mehr gemeinchristliche Gedanken und Begriffe,
verwendet», als er es in den Briefen an die Gemeinden tut, sondern
es handelt sich in 1. Thess. 1, 9f. um festformuliertes, geprägtes
Traditionsgut, das Paulus wörtlich zitiert. Wie es aus Anspielungen
der andern Briefe ganz deutlich wird, stand bei Paulus im Mittelpunkt

der Missionspredigt die Botschaft von dem Gekreuzigten.
«Das Wort vom Kreuz... ist uns, den Geretteten, eine Gotteskraft»
(1. Kor. 1, 18). «Wir verkündigen Christus, den Gekreuzigten» (1, 23).
«Ich beschloß, nichts unter euch zu wissen als Jesus Christus, und
zwar den Gekreuzigten» (2.2,) «Wer hat euch verzaubert, denen Jesus

Christus öffentlich als der Gekreuzigte vor Augen gestellt war?»

(Gal. 3, 1).
Diese Töne, die wir aus der Missionspredigt wie aus der Theologie

des Apostels Paulus kennen, hört man in 1. Thess. 1, 9f. nicht. Für
Paulus ist das Sterben Christi «für uns»26, «für die Sünder» (Rom.
5, 8) von ausschlaggebender Bedeutung. Christus ist der
Kaufpreis27, das Passaopfer (1. Kor. 5, 7), er schafft die Versöhnung28.
«Wir bitten an Christi Statt, lasset euch versöhnen mit Gott. Er hat
den, der die Sünde nicht kannte, für uns zur Sünde gemacht, damit
wir würden die Gerechtigkeit Gottes in ihm» (2. Kor. 5, 20f.). Das
ist die zentrale Botschaft des Apostels Paulus. In 1. Thess. 1, 9f.
dagegen ist die Erlösertätigkeit Jesu rein eschatologischer Art: Er
errettet die Bekehrten und Wartenden vor dem kommenden Zorn.
Terminologie wie Inhalt sprechen also dafür, daß Paulus in 1. Thess. 1,

9f. auf eine traditionelle Formel zurückgreift.

25 M. Dibelius, An die Thessalonicher, Handb. z. N.T., II3 (1937), z. St.
26 Vgl. Rom. 5, 6. 8; 14, 15; 1. Kor. 1, 13; 8, 11; 11, 24; 2. Kor. 5, 14;

Gal. 2, 20.
27 1. Kor. 6, 20; 7, 23; vgl. Gal. 4, 5.
28 Rom. 5, 10; 2. Kor. 5, 18ff.



508 O. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

2.

Die Aussagen 1. Thess. 1, 9f. erhalten nicht nur formelhaftes
Material, das Paulus verwendet, sondern sie sind geprägt und in
eine spürbare Ordnung gebracht, so daß man von einem Lied sprechen

kann, das aus zwei Strophen mit je drei Verszeilen besteht:

9b) èTTedTpéipotTe irpôç töv Oeov euro tûiv eibibXcuv

bouXeûeiv heiç Zmvii Kai à\r){hvâj,

10a) Kai àvupéveiv tôv utôv aÙTOÛ èk tujv oûpavûiv,

10b) ôv rpfEipev èK tiîiv veKpwv,
'lr|(7oûv tôv ßuöpevov rpuâç

èK xrjç ôppfjç Trjç èpxopévriç29.

Die erste Strophe (1, 9b-10a) handelt von den Heidenchristen, die
zweite Strophe (1, 10b) von Christus selbst.

a) Jeder der drei Verse der ersten Strophe beginnt mit dem Verb:
èTtEOTpéipaTe, öouXeueiv, Kai âvapéveiv. - 1. Die erste Verszeile der
ersten Strophe spricht von der Vergangenheit der Angeredeten: Sie

haben sich zu Gott bekehrt, indem sie sich von den Götzen
abwendeten. Es wird in diesem Satz nicht verächtlich von den Götzen
geredet, wie es oft in der jüdischen Polemik geschieht30, sondern
die Botschaft von dem einen wahren Gott war so groß und gewaltig,
daß die Hörer die Nichtigkeit und Hinfälligkeit ihrer Götter
erkannten und dem Götzendienst absagten. - 2. Die zweite Verszeile
handelt von der Gegenwart : Die Folge der Bekehrung ist nicht nur
eine neue Gotteserkenntnis, zu der sie gelangt sind, sondern ein

ganz neuer Gottesdienst, dem sie sich hingeben. Vorher waren sie

Knechte der Sünde31, der Götter, die in Wirklichkeit gar keine
Götter sind (Gal. 4, 8). Wer sich zu dem lebendigen, wahren Gott
bekehrt hat, erhält diesen zu seinem neuen Herrn, den er nicht nur
kultisch verehrt, sondern dessen Willen er erfüllt. - 3. Was in diesen

29 Nachträglich stelle ich mit Genugtuung fest, daß B. Rigaux dieselbe
Einteilung der beiden Verse vornimmt : Saint Paul, Les épîtres aux Thessa-
loniciens, Et. bibl. (1956), S. 392.

30 Vgl. E. Wießmann, Das Verhältnis von ttiotiç und Christusfrömmigkeit
bei Paulus, Forsch, z. Rel. und Lit. des A.T. und N.T., 23 (1926), S. 50-54;
P. Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur unter
Ausschluß von Philo und Josephus (1954), S. 127-130.

31 Rom. 6, 6. 17. 20.



ff. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 509

beiden Versen des Liedes gesagt war, traf in gewisser Weise auch
auf die Proselyten zu, die vom Heidentum zum Judentum
übertraten. Auch sie bekehrten sich von den Götzen zu dem lebendigen,
wahren Gott, um diesem zu dienen. Bewußt und mit Nachdruck
wird in beiden Worten von beôç gesprochen. Erst die dritte Verszeile

bringt das spezifisch Christliche. Zu dem Bekenntnis von dem

eiç heôç wird, um mit 1. Kor. 8, 6 zu sprechen, der Glaube an den
eîç KÛpioç hinzugefügt. Die Christuspredigt setzt in der Urchristen-
heit überall den Glauben an den einen Gott voraus32. Wer in rechter
Weise von Gott spricht, kann es nur tun, indem er von Christus
redet; denn nur durch Christus weiß man in rechter Weise etwas
von Gott.

In den zwei ersten Versen war von Vergangenheit und Gegenwart
der Heidenchristen etwas gesagt. Dann wird in der dritten Verszeile
der Blick auf die Zukunft gerichtet: Die Bekehrung hat zur Folge
und dem Dienst des lebendigen und wahren Gottes entspricht es,
auf das Kommen des Sohnes vom Himmel her zu warten.

b) War in der ersten Strophe des Liedes der Glaube an Jesus

Christus nur ganz kurz angedeutet, so macht das Zeugnis von ihm
den Inhalt der zweiten Strophe aus. - 1. Dem èk tujv oùpavûiv in dem
letzten Vers der ersten Strophe entspricht ek tüjv vexpiliv in der ersten
Verszeile der zweiten Strophe. Der Ankunft aus den Himmeln geht
die Auferweckung aus den Toten voraus. Der Einteilung der zweiten

Strophe liegt dasselbe zeitliche Schema von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft zugrunde wie der ersten. Der erste Vers
der zweiten Strophe stellt als entscheidendes Ereignis der
Christusgeschichte in der Vergangenheit nicht die Menschwerdung des

Gottessohnes, auch nicht sein Wirken und Leben während seiner
Erdenzeit oder sein Sterben heraus, sondern das Ostergeschehen.
Grundlage des ganzen Christusglaubens ist das Heilsfaktum: Gott
hat seinen Sohn von den Toten auferweckt. - 2. In der zweiten Zeile
der zweiten Strophe steht betont am Anfang der Name des Rabbi
von Nazareth: Jesus. Es handelt sich bei der Botschaft von dem
auferweckten Gottessohn nicht um einen Mythos, sondern um eine
historische Person, nicht um eine theologische Konzeption, sondern

um ein wirkliches Ereignis. Dieser Name Jesus ist von entscheidender

Wichtigkeit für die ganzen christologischen Aussagen. Er ist
gewissermaßen der Angelpunkt ; denn die vorhergehenden Aussagen

32 Rom. 3, 30; 1. Kor. 8, 4-6; Gal. 3, 20.



510 O. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

zielen auf ihn hin, und die folgenden sind von ihm abhängig. Wie
bei der ersten Strophe handelt auch bei der zweiten die zweite Verszeile

von der Gegenwart. Das Präsens puôuevov bringt die Gewißheit
des Glaubens zum Ausdruck: Der Christ ist bereits jetzt und hier
gerettet. Im Alten Testament ist Gott der Rettende. Für den
Christen ist es Jesus; der Glaubende hat ihn als den Retter bei sich,
so daß ihn der strafende, vernichtende, zukünftige Zorn des

Weltgerichts nicht treffen wird, sondern die Errettung ist bereits auf
Erden geschehen. -3. Die dritte Verszeile handelt auch in der zweiten

Strophe wieder von der Zukunft, von dem kommenden Zorn. Zwar
ist èpxopévriç ein Partizipium Präsens. Aber gerade bei dem Verb
ëpxecrbcu ist der futurische Gebrauch des Präsens häufig33. Dieses
Präsens mit futurischer Bedeutung deutet darauf hin, daß das

Zorngericht unmittelbar bevorsteht, daß es bald hereinbrechen
wird.

Das christologische Zeugnis der zweiten Strophe lautet: Jesus
wurde auferweckt, er rettet schon jetzt und er rettet von dem
unmittelbar bevorstehenden Zorngericht.

3.

In den dogmatischen Traditionsstücken, die Paulus aus der Ur-
christenheit übernimmt, wird meist von dem Tod Christi für uns
und von seiner Auferweckung gesprochen34. Die Lieder, die aus dem
hellenistischen Christentum stammen, besingen sehr viel stärker
das Herabkommen des Präexistenten und seine Erhöhung35.

a) Vergleicht man unser Lied 1. Thess. 1, 9f. mit diesen kurzen
charakteristischen Traditionsstücken, so merkt man sofort, daß sich
in ihm nicht hellenistisches, sondern jüdisches Denken widerspiegelt.

eiötcXov ist ein charakteristischer jüdischer Ausdruck. Eigentlich
bedeutet das Wort «Bild, Abbild». In diesem Sinn kann es bei den
Griechen gelegentlich auch für Bilder von Göttern gebraucht
werden36. Die LXX benutzt es nicht nur in diesem Sinne zur Bezeich-

33 F. Blaß und A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen
Griechisch11 (1961), § 323.

34 Rom. 4, 25; 1. Kor. 15, 3 f.
35 Phil. 2, 6ff. ; 1. Tim. 3, 16.
36 F. Büchsei, e'i&uAov: Theol. Wort., 2 (1935), S. 373, 17ff.



Cf, Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 511

nung von Götterbildern, sondern mit diesem Ausdruck werden die
heidnischen Götter selbst charakterisiert, um klar festzulegen, daß
die Götter der Heiden leblose, unwirkliche, wesenlose Nichtigkeiten
sind37. Da der Grieche eïbujXov nicht in dieser Bedeutung gebraucht,
handelt es sich um eine ganz charakteristische jüdische Ausdrucksweise.

Werden die Götter e'ibwXa genannt, so ist die Bezeichnung des

einen Gottes als £ujv und àXrilhvôç ganz folgerichtig. Beide Adjektiva
heben gut den Gegensatz zu eïbujXov hervor. Auch bei ihnen handelt
es sich um einen typisch alttestamentlichen, jüdischen Sprachgebrauch.

1. Thess. 1, 9 klingt fast wie ein Zitat aus Jer. 10, 10, wo
gesagt wird, daß Jahwe wahrhaft Gott und ein lebendiger Gott ist.
Die Bezeichnung Gottes als lebendiger Gott geht durch das ganze
Alte Testament38. Nicht so häufig ist die Bezeichnung Gottes als

dXr]hivôç39. Der eine Gott ist der wahre, wirkliche Gott40. Die
Charakterisierung Gottes als 2luv und dXr|lhvôç ist ebenfalls typisch
jüdisch.

Alttestamentlich ist es, das rechte Verhalten des Menschen zu
Gott als bouXeüeiv zu bezeichnen. Im Griechischen hat die

Wortgruppe boûXoç im großen und ganzen keine religiöse Bedeutung, so

daß sie nicht ein Ausdruck für ein gottesdienstliches Handeln des

Menschen ist.41 Dagegen ist im Alten Testament öouXedeiv ein
durchgehender Ausdruck für den Gottesdienst, der nicht örtlich gebunden
und zeitlich begrenzt ist, sondern der das ganze Leben des Menschen
umfaßt, daß der Mensch sich in ständiger, totaler Abhängigkeit von
Gott befindet. Eine gewisse Beziehung hat 1. Thess. 1, 9 zu Jer. 3,

22: eiruTTpdcprp-e.. .îboù boûXoi rpueîç ècrôpeM (Toi, oti crû KÛpioç ô Oeôç

f)gÛ)V eî.

Auf die semitische Sprachform des oùpavwv als Übersetzung von
schamajim habe ich schon hingewiesen. Ebenso charakteristisch für
biblisch-jüdisches Denken ist die Ausdrucksweise vom kommenden
Zorn. Zwar kennen die Griechen auch den Zorn der Götter, der sich

37 Lev. 19, 4; Deut. 32, 21; Ps. 113, 12-15 (Mas. 115, 4^7); Jes. 45, 20 bis
46, 7; Jer. 16, 19f.

38 Deut. 5, 26; Jos. 3, 10; 1. Sam. 17, 26. 36; 2. Kön. 19, 4. 16; Esth. 6,
13 LXX; Ps. 42, 3; 84, 3; Jes. 37, 4. 17; Jer. 23, 36; Dan. 6, 21 (TheodJ. 27;
Hos. 2, 1; Tob. 13, 2.

39 Ps. 85, 15 (Mas. 86, 15); Jes. 65, 16; 3. Makk. 6, 18.
40 Sib. Fr. 1, 7. 10. 20. 32 und Philo, Spec. leg. I, 332; Leg. Gaj. 366.
41 K. H. Rengstorf, boOXoç: Theol. Wort., 2 (1935), S. 267, 7ff.



512 O. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

in Strafgerichten nnd außergewöhnlichen Naturereignissen
auswirkt42. Darüber hinaus verkündigen die alttestamentlichen
Propheten das endzeitliche Zorngericht Gottes, das über die ganze Welt
hereinbrechen wird und dem sich niemand entziehen kann. Das ist
nicht griechisch, sondern typisch alttestamentlich. Der Tag des

Herrn ist im Alten Testament ein Tag des Zornes43: «Keiner, der
sich rettet am Tage des Zornes des Gerichts» (Jub. 24, 30).

Diese kurzen Hinweise zeigen, daß nicht nur der letztgenannte
Begriff, sondern die ganzen Aussagen alttestamentlich jüdischem
Denken entsprechen.

b) Der religionsgeschichtliche Entstehungsort unseres Liedes läßt
sich noch genauer bestimmen, wenn man auf den christologischen
Gehalt achtet. Wichtig ist es zu sehen, was in diesem Lied von
Christus gesagt wird und was man in ihm im Vergleich mit anderen
Liedern der Urchristenheit nicht findet. Einmal fällt auf, daß weder
von der Präexistenz des Erlösers noch von der Erhöhung Christi
etwas zu hören ist. Wir haben es ganz offensichtlich nicht mit der
Erhöhungschristologie hellenistischer Art zu tun. Die Aussagen über
die Auferstehimg und über das Warten auf die Parusie weisen
unmittelbar auf eine heilsgeschichtlich-teleologische Eschatologie hin,
wie sie im Judenchristentum lebendig war. Das Lied ist entstanden
und wurde gesungen in urchristlichen Kreisen, in denen die
Naherwartung noch in voller Geltung war.

Bei der Bestimmung des Entstehungsortes wird man noch einen
Schritt weiter gehen können, als eben angedeutet wurde. Auffällig ist
die Bemerkung, daß man nach dem Kommen des Sohnes vom Himmel
ausschaut. Es ist schon darauf hingewiesen, daß im Neuen Testament

von der Parusie des Kyrios, der Offenbarung Christi, dem
Kommen des Menschensohns gesprochen wird. Aber nirgendwo ist
sonst im Neuen Testament zu lesen, daß man auf das eschatologi-
gische Kommen des Sohnes wartet. Die Aussagen über den Sohn, die
im Neuen Testament gemacht werden, sind sonst ganz anderer Art.
Der Sohn wird bei der Menschwerdung von Gott auf die Erde
gesandt44, und er wird von Gott für die Menschen dahingegeben45.
Jesus wird als Sohn Gottes eingesetzt (Rom. 1, 4), aber der am

42 H. Kleinknecht, 6p-fr| : Theol. Wort., 5 (1954), S. 386, 21ff.
43 Jes. 2, 10-22; Ez. 7, 19; Zeph. 1, 15. 18; 2, 3; 3, 8.
44 Gal. 4, 4; Rom. 8, 3.
45 Rom. 8, 32; vgl. Gal. 2, 20.



O. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 513

Ende der Zeit zum Gericht und zur Errettung Kommende wird
sonst nie als Sohn bezeichnet. Parusievorstellung und Gottessohntitel

gehören verschiedenen Aussagereihen an. Wie ist die Zuordnung

beider in 1. Thess. 1, 9f. zu klären?
E. Hahn hat die These vertreten, daß die Bezeichnung Jesu als

Sohn Gottes mit der eschatologischen Messianologie zusammenhängt
und ursprünglich auf seine end zeitliche Funktion angewendet worden

sei46. Die Belege, die er für diese von ihm angenommene
ursprüngliche Gottessohnvorstellung der Urchristenheit anführt, sind
allerdings nicht sehr überzeugend. Abgesehen von 1. Thess. 1, 9f.
handelt es sich nur noch um Luk. 1, 32f. und Mark. 14, 61 f. Diese

exegetisch stark umstrittenen Stellen tragen nicht die Last des
Beweises.

W. Kramer erörtert vier Möglichkeiten, woher es wohl kommen
könne, daß der Gottessohntitel mit der Parusievorstellung verbunden

ist47. Die Parusieaussage sei möglicherweise der christologische
Topos, mit dem der Gottessohntitel in die christologische Tradition
eingeführt wurde. Das sei aber kaum denkbar, weil sich dann diese

ursprüngliche Verbindung länger und klarer gehalten hätte, als es

tatsächlich der Fall ist. Die weitere These, daß der Gottessohntitel
nur wegen seiner Affinität zu Gott gewählt sei, wäre einleuchtender,
wenn der Satz von Paulus selbst formuliert wäre, da Paulus häufig
den Gottessohntitel neben Gott setzt. Da aber 1. Thess. 1, 9 nicht
typisch paulinisch ist, fällt diese Möglichkeit der Erklärung hin.
Kramer denkt weiter daran, daß der Gottessohntitel auf Grund der
Vorstellung, der Kommende sei der Adoptierte, auch auf den zur Par-
usie Kommenden übertragen sei. Aber diese These arbeitet mit zu viel
Unbewiesenem. Es ist doch sehr fraglich, ob die Anschauung, daß
der Kommende der von Gott adoptierte Sohn ist, so lebendig und
selbstverständlich gewesen ist, daß die Übertragung auf den bei der
Parusie Erscheinenden ohne weiteres erfolgt ist. Schließlich kann
man nach Kramer noch annehmen, daß die Kombination der aus

ganz verschiedenen Vorstellungen herrührenden Aussagen über den
Gottessohn und die Parusie in der Formel 1. Thess. 1, 9f. erstmalig
sei und ganz zufällig zustandegekommen sei. Die Vermutung, daß
die Verbindung von Parusie und Gottessohntitel an unserer Stelle

46 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel 2( 1964), S. 288. 292.
47 W. Kramer, Christos, Kyrios, Gottessohn, Abh. z. Theol. des A.T.

und N.T., 44 (1963), S. 122f.

33



514 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

erstmalig ist, wird richtig sein, nicht aber trifft es zn, daß die
Zusammenstellung ein reiner Zufall ist.

Halten wir uns noch einmal vor Augen, welche eschatologischen
Aussagen über Jesus in 1. Thess. 1, 9f. gemacht werden: Er kommt
vom Himmel auf die Erde, und er errettet vor dem kommenden
Zorngericht. Würde diese Stelle in den Evangelien stehen und das

Prädikat «Sohn Gottes» nicht enthalten, würde man sogleich an
den Menschensohn denken48, der auf den Wolken des Himmels
kommt und der als der Weltenrichter auch der Erretter der Gerechten

ist, die sich zu ihm bekennen49. Wie die synoptischen Worte
bezeugen, ist die Auferstehung Jesu mit der Menschensohnanschau-

ung auch sonst im Urchristentum verbunden worden50.
Wahrscheinlich hat das Wort 1. Thess. 1, 9f. ursprünglich vom Menschensohn

gehandelt51. Da die Menschensohnanschauung den Griechen
unbekannt war, hatten die Missionare nicht vom Menschensohn,
sondern vom Gottessohn gesprochen, zumal der Titel Menschensohn
auch sonst bei der Ausbreitung der christlichen Gemeinden bald aus
dem Sprachschatz der urchristlichen Theologie geschwunden ist.
So ist die Verbindung von Parusiegedanken und Gottessohntitel aus
missionarischen Gründen im Hinblick auf die Griechen erfolgt.

c) Vielleicht lassen sich die urchristlichen Missionare, die hinter
dem Lied 1. Thess. 1, 9f. zu suchen sind, noch näher charakterisieren.

Das Wort vom Bekennen des Menschensohnes zu den Be-
kennern steht in der Logienquelle52. Der Ausdruck püecrhai ex (oder
duo) Tfjç ôp-fnç if|ç èpxogévriç erinnert an die Bußpredigt des Täufers,
wie sie die Logienquelle überliefert : (pupeîv ütto irjç peMoûffriç ôpYnç 53.

Die Worte vom kommenden Menschensohn haben in der Logienquelle

ihren alten ursprünglichen Sitz gehabt54. Wie schon
hingewiesen ist, wird in 1. Thess. 1, 9f. auffallenderweise gar nichts vom
Heilstode Jesu gesagt. Auch das paßt in die theologische Tradition

48 L. Cervaux, Le Christ dans la théologie de St-Paul (1954), S. 330.
49 Luk. 12, 8f.; vgl. 1. Hen. 62, 13: «Die Gerechten und Auserwählten

werden an jenem Tage gerettet werden.»
60 Mark. 8, 31 ; 9, 9.
51 J. Dupont, Filius meus es tu: Rech, de science rel. 35 (1948), S. 525.
52 Luk. 12, 8; vgl. Matth. 10, 32.
53 Matth. 3, 7; Luk. 3, 7.
54 H. E. Tödt, Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung

2(1963), S. 213. 245.



G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen 515

der Logienquelle. Schon A. v. Harnack hat darauf aufmerksam
gemacht, daß das Passionskerygma in der Logienquelle fehlt65.

Wir werden den Verfasser des Liedes hei den judenchristlichen
Theologen zu suchen haben, die die Sprüche der Logienquelle
gesammelt haben. Die Heidenfreundlichkeit mancher Aussagen der
Spruchquelle zeigt, daß diese urchristlichen Theologen eine durchaus

positive Einstellung zur Heidenmission gehabt haben. Wiederholt

sind in der Logienquelle Heiden den Juden als Vorbild hingestellt

worden. Ich erinnere an die Geschichte vom Hauptmann in
Kapernaum: «Bei niemand habe ich in Israel solchen Glauben
gefunden» (Matth. 8, 10) und an den Weheruf über Chorazin und
Bethsaida, wo von den heidnischen Hafenstädten Tyrus und Sidon

gesagt wird, sie hätten Buße in Sack und Asche getan, wenn solche

Wundertaten bei ihnen geschehen wären wie in den jüdischen
Städten Galiläas (Matth. 11, 20f.). Ähnlich heißt es in Matth. 12,
41 f., daß die heidnische Königin des Südens und die heidnischen
Männer von Ninive beim Jüngsten Gericht gegen die Juden
auftreten werden, weil sie nach Gott gefragt 'und der Stimme der
Propheten gehorcht haben, die Juden aber nicht erkennen, was Gott
ihnen schenkt, und dabei haben sie mehr als Salomon und Jona.
In Luk. 13, 28f. und Matth. 8, llf. steht die Verheißung, daß die
Heiden von Osten und Westen, von Norden und Süden kommen
werden, um im Reiche Gottes mit Abraham, Isaak und Jakob und
den Propheten das eschatologische Mahl zu halten, während die
Kinder des Reiches draußen stehen. Dasselbe wird im Gleichnis vom
großen Abendmahl in Luk. 14, 23 bzw. von der königlichen Hochzeit

in Matth. 22, 9f. zum Ausdruck gebracht: Die zuerst Geladenen
lehnen es brüsk ab zu kommen; da werden die Boten auf die
Landstraßen und an die Zäune der Weinberge außerhalb der Stadt
gesandt, die Menschen einzuladen.

Es steht fest, daß Paulus nicht der erste Heidenmissionar gewesen
ist, sondern daß vor ihm schon Judenchristen die Botschaft von
Christus zu den Heiden gebracht haben66. Diese urchristlichen Mis-

65 «Q ist eine nicht auf die Passion orientierte Sammlung von Reden und
Sprüchen Jesu»: A. v. Harnack, Sprüche und Reden Jesu (1907), S. 121. Vgl.
M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums3 (1959), S. 244. In Matth.
12, 40 ist das Wort vom Jona-Zeichen ein Zusatz des Matth., so daß es kein
Beleg für ein Passionskerygma der Logienquelle ist.

66 G. Friedrich, Die Gegner des Paulus im 2. Korinther-Brief: Abraham



516 G. Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen

sionare, denen 1. Thess. 1, 9f. zu verdanken ist, kommen aus
Gemeinden, die durch die Theologie der Logienquelle geprägt worden
sind; denn 1. Thess. 1, 9 weist manche Berührungen mit der Spruchquelle

auf.
*

Viele urchristlichen Lieder sind bei der Taufe gesungen worden67.
Auch dieses Lied 1. Thess. 1, 9f. läßt sich zutreffend bei der
Taufhandlung lokalisieren. Die Aussagen von der Auferweckung und
von der Errettung von dem kommenden Gericht entsprechen der
Taufsituation und der Taufverkündigung5S. Ich brauche nur an
Johannes den Täufer und an Rom. 6, 3-11 zu erinnern. Auch sonst
sind die Worte gut vom Taufgottesdienst her zu verstehen. Die
versammelte Gemeinde begrüßt die gläubiggewordenen Täuflinge mit
dem Gesang : Ihr habt euch bekehrt zu Gott von den Götzen ; und
sie preist wie in den anderen Taufliedern, was Christus, auf dessen

Namen hin sie getauft werden, ihnen bedeutet : Der Auferstandene
ist der eschatologische Erretter.

Gerhard Friedrich, Erlangen

unser Vater, Festschr. f. O. Michel, hrsg. von O. Betz, M. Hengol und P.
Schmidt (1963), S. 207. 209.

57 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von
Hebräer 4, 14 bis 5, 10: Theol. Zs. 18 (1962), S. lOOf.

58 G. Braumann, Vorpaulinische christliche Taufverkündigung bei Paulus:

Beitr. z. Wiss. vom A.T. und N.T., 82 (1962), S. 52.


	Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen : 1. Thess. 1, 9f.

