
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Artikel: Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (2. Teil)

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 21 Heft 6 November-Dezember 1965

Das Abbild Gottes
Gen. 1, 26-30

(2. Teil) *

4.

Es ist nicht daran zu zweifeln, daß zwischen Gen. 1, 26-30 und
Ps. 8 ein traditionsgeschichtlicher Zusammenhang besteht. Die
Verwurzelung der anthropologischen Aussagen des Psalms in der
Königsideologie ist aber noch deutlicher als in Gen. 1.

Zwar ist im Psalm die Vorstellung von der Gottabbildlichkeit
nicht verbaliter aufgenommen. Sachlich jedoch hat diese in V. 6

ihre genaue Entsprechung: «Du hast ihn wenig niedriger als >älöhim

gemacht, mit Ehre und Hoheit hast du ihn gekrönt.» Das alte
Prädikat für den Pharao «Gott», das auch in Israel als Anrede an
den König nicht ganz unbekannt gebliehen ist, wurde hier, wenn
auch stark abgeschwächt, in das Menschenbild hineingenommen.
Die Übersetzung «Engel» für >alöhim sollte ein für allemal
preisgegeben werden. Ob >älöhim als Singular oder Plural zu verstehen
ist, ist kaum zu entscheiden. Von Haus aus ist der Schöpfergott
gemeint, der sich im König ein ihm gemäßes Abbild schafft. Israel
allerdings mag, um der Einzigartigkeit Jahwes nicht zu nahe zu
treten, bei >älöh!m an Gottwesen gedacht haben74. Nie wieder wird,
wenn wir von Gen. 1 absehen, im Alten Testament dem Menschen
ein so hoher Rang zugeteilt. Das kann seine Erklärung nur darin
finden, daß die Verfasser der beiden Stellen es gewagt haben, einen

an sich der altisraelitischen Anthropologie fremden Vorstellungskomplex

in ihren Gedankengang einzubauen.
Erst recht zeigt sich der Hintergrund der Königsideologie in der

Eortsetzung. «Krönen» geht allerdings nicht so eindeutig auf den

König, wie man vermuten könnte, indem das Verb sehr leicht im
übertragenen Sinn verwendet werden kann75. Aber die Objekte
käböd und hädär sichern den Zusammenhang. Daß diese beiden

* Der 1. Teil in Theol. Zeitschr. 21, 4 (1965), S. 245-259.
74 So wohl auch in Gen. 1, 27 und 3, 5.
75 Die Grundbedeutung des Verbums scheint «umringen» zu sein, das zu

ihm gehörige Substantiv <atärä bedeutet zunächst «Kranz».

31



482 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Begriffe zur Umschreibung der glanzvollen Erscheinung eines

Königs dienen, bedarf keines Beweises76. Besonders schlüssig ist das
seltenere hädär. Vom irdischen König wird es wieder ausgerechnet
in den beiden Psalmen 45 (V. 4f.) und 110 (V. 3) verwendet, deren

Beziehungen zu Gen. 1 uns bereits aufgefallen sind77.

Die Herrschaft wird dem Menschen in Ps. 8 durch das Verbum
mäsal (hi) zugesprochen. Himsil heißt zum mösel machen, und
mösel ist ein beliebtes Synonym zu mäläk. Dieses Verbum statt des

eindeutigeren mälak zu verwenden war bei der Übertragung der
Vorstellung auf den Menschen gegeben. Daß es zur Königsideologie
gehört, beweisen Ps. 89, 10; 103, 19; Mi. 5, 1; vgl. auch Jes. 14, 5.

Stünde V. 7b: «alles hast du unter seine Füße gelegt» isoliert da,
würde man nicht auf den Gedanken kommen, daß sich der
Ausdruck gerade nur auf die Herrschaft des Menschen über die Tierwelt
bezöge. Das Motiv gehört von Haus aus eindeutig zur Beschreibung
der Herrschaftsgewalt des Königs über seine Feinde, so in Ps. 110,
1 : «bis ich deine Feinde als Schemel für deine Füße lege» (vgl. Ps. 2,

8. 11, emendierter Text).
Wenn in Ps. 8 mit ähnlichen Wendungen wie in Gen. 1 dem

Menschen die Herrschaft über die Tiere zugeschrieben wird, wird
man das kaum mit literarischer Abhängigkeit erklären dürfen78.
Die «Demokratisierung» der Topik der Königstradition wird weder
das Werk des Verfassers von P noch dasjenige des Psalmisten sein,
sie muß beiden Autoren bereits vorgelegen haben.

76 Vgl. dazu Groß (A. 13), S. 96, der zum Schluß kommt: «Eine Übersicht

über Vorkommen, Kontext und Funktion dieser beiden auszeichnenden
Prädikationen läßt erkennen, daß sie von Haus aus Eigenschaften des

Königtums Gottes sind.» Es wird allerdings ein müßiger Streit sein, ob sie
zunächst den menschlichen oder göttlichen König preisen sollen.

" Vgl. auch neben Ps. 21, 6 (wo vorher von der Krönung des Königs
die Rede war) das fem. hadärä in Prov. 14, 28 und das entsprechende Verb
in Prov. 25, 6, ferner Dt. 33, 17. Der hädär des göttlichen Königs wird
gepriesen in Ps. 29, 4; 104, 1; 145, 5. 12, hadärä in Ps. 29, 2; 96, 9 (vgl. auch
hädär malküt in Dan. 11, 20). Für Ugarit s. I K 155 und dazu die Ausführungen

von Kraus (A. 27) zu Ps. 29, 2.
78 Bei der notorischen Unsicherheit in der Datierung der Psalmen wäre

es übrigens schwierig festzustellen, auf welcher Seite die Abhängigkeit läge.
Es geht jedenfalls nicht mehr an, den Psalm in spätnachexilische Zeit
anzusetzen, weil er von Gen. 1 abhängig sei. Traditionsgeschichtlich ist Ps. 8

zweifellos älter als Gen. 1, 26ff., und die Verbindung des Gedankenkomplexes
mit der Erzählung von der Erschaffung der Welt muß relativ jung sein.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 483

Hingegen wird man beim Siraciden mit literarischer Abhängigkeit

von Gen. 1 rechnen müssen, Sir. 17, 2b-4:
Kai ëbujKev aùxoîç èEoucriav xiûv èn' aùxrjç.
Kab' èauxèv evébuaev aùxoùç icrxùv,
Kai Kar' ekôva aùxoû èîtoiricrev aùxouç.
ëbriKev xov cpoßov aùxoû èm irâoriç oapKÔç

Kai KaxaKUpieûeiv bripiuiv Kai Trexeivùjv.

Deutlicher als in Ps. 8 ist hier die Ausrüstung des Menschen mit
Macht herausgestellt. Daß der Mensch Furcht auf alle Lebewesen

zu legen vermag, ist ein Nachklang jener Furcht, die der gewaltige
König über seine Feinde bringt (Ps. 2, 11). So weit folgt der
Verfasser der Tradition. Dann aber scheint seine eigene Deutung der
Gottabbildlichkeit zu folgen. Gott gab dem Menschen als seiner
eiKiliv die fünf Sinne, dazu die Gabe der Vernunft und das Wort.
Er verlieh ihm ein Herz zum Denken, erfüllte ihn mit Einsicht
und Verstand und ließ ihn Gut und Böse erkennen. So sehr man
hier das Menschenbild des Hellenismus vor sich zu haben glaubt, so

Idingen doch noch Motive aus der Königsideologie an (vgl. etwa
1. Kön. 3, 9; Jes. 7, 15; 11, 2). Weisheit, Einsicht und Verstand, zu
unterscheiden zwischen Gut und Böse, sind im Alten Testament
speziell Begabungen, mit denen der König ausgerüstet ist. Es ist
erstaunlich, daß Jesus Sirach dem Menschen gerade das zuspricht,
worin Gen. 3 nur frevlerischen Hochmut des Menschen sehen kann.
Aber es ist nicht erstaunlicher, als daß neben der Anthropologie von
Gen. 1 diejenige von Gen. 3 steht. Wenn die Tradition von der
Gottabbildlichkeit des Menschen und seiner königlichen Gewalt im
Alten Testament kein weiteres Echo gefunden hat, hängt das doch
wohl damit zusammen, daß man der Hybris des Menschen nicht
Vorschub leisten wollte. Vielleicht hat aber Hi. 19, 9 eine Spur davon
bewahrt, daß das Menschenbild von Gen. 1 und Ps. 8 in manchen

Kreisen Israels gepflegt wurde: «Meiner Ehre (käböd) hat er
mich entkleidet79 und die Krone mir vom Haupt genommen»80.

5.

Die Befragimg der einschlägigen Stellen des Alten Testaments
hat unsere Vermutung, daß das Theologumenon von der Gott-

79 Vgl. dazu das ivèbvaev in Sir. 17, 3.
80 Vgl. auch Ps. 49, 13. 21.



484 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

abbildliclikeit des Menschen letztlich in der altorientalischen
Königsideologie wurzle, bestärkt. Es scheint aber doch die Schwierigkeit

zu bleiben, daß gerade die entscheidenden Begriffe säläm
und demüt im Alten Testament nicht verwendet werden, wo vom
König gesprochen wird. Andererseits begegneten wir in der
babylonischen Welt wohl in Texten, die vom König handeln, Entsprechungen

der beiden biblischen Begriffe, ohne doch in ihrem Umkreis
nähere Beziehungen zum bibüschen Wortfeld feststellen zu können.

Hier hilft uns nun aber das uns heute zur Verfügung stehende
Material aus Ägypten weiter. Auf dem Rosettastein wird der König
(Ptolemaios Epiphanes) als ekiLiv Zw aa toû Aiôç bezeichnet81.
Die Vorstellung begegnet in der griechisch-römischen Epoche
Ägyptens sehr häufig. Bei der Zähigkeit, mit der sich gerade in
Ägypten solche Titel erhalten haben, ist zum vornherein
wahrscheinlich, daß die Vorgeschichte dieses etKÙiv Zwau. weit in das

ägyptische Altertum zurückreicht. Im Alten und Mittleren Reich
scheint sie zwar noch unbekannt zu sein, aber seit der 18.Dynastie
ist sie da82. Das Material steht heute bequem zur Verfügung in den
Urkunden aus der Zeit der 18. Dynastie, die K. Sethe und W. Helck
herausgegeben und teilweise übersetzt haben83.

81 Text bei W. Dittenberger, Orientis graeci inscriptiones selectae, 1

(1903), Nr. 90, S. 142f., Urk. (A. 83), 2, S. 170. Schon Hehn (A. 3) hat auf
die Stelle hingewiesen, S. 36 (s. auch S. 50).

82 H. Brunner, Die Geburt des Gottkönigs: Äg. Abh. 10 (1964), S. 109:
«Die Bezeichnung des Königs als tj.t/twt eines Gottes gehört ganz in den
Bereich der Theologie des Neuen Reiches; mir sind keine früheren Belege
bekannt.» Ähnlich S. Morenz, Ägyptische Religion (1960), S. 160 Anm. 65:
«Das Material, das sich aus verschiedenen Worten für ,Bild', vor allem shm,
tj.t, twt aufbaut, verdient Sammlung, Ordnung und Deutung. Ich notiere
wenigstens, daß der Sachverhalt seit der 18. Dyn. bezeugt ist und dann in
der griech.-röm. Epoche am häufigsten begegnet.» In einer neuesten Arbeit,
Die Heraufkunft des transzendenten Gottes: Sitz. Sachs. Ak. Wiss. 109/3
(1964), S. 37, verweist er noch auf Koptos 12, 3. 8 («Re hat dich als sein
Abbild [hntj] eingesetzt») als den ältesten ihm bekannten Beleg (17. Dyn.).

83 Urkunden des ägyptischen Altertums, IV, 1-16 (1905ff.), hg. von
K. Sethe; 17-22 (1955-58), hg. von W. Helck. Einen Teil der Texte aus
der früheren Zeit der 18. Dynastie hat K. Sethe bereits 1914 bearbeitet und
übersetzt: Urkunden der 18. Dynastie, I, 1-4. Die von W. Helck herausgegebenen

Texte sind von ihm auch übersetzt worden: Urkunden der 18.

Dynastie, Ubersetzung zu den Heften 17-22 (1961). Bei der Zitierung meint
im folgenden die erste Seitenzahl jeweils den ägyptischen Text, die zweite die
Übersetzung. Der von Sethe herausgegebene Text ist heute allerdings re-



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 485

Auf einer Stele Amenophis' II. aus Amada wird der Pharao
gepriesen als «sein geliebter leiblicher Sohn des Re, Herr der
Fremdländer... der gute Gott, die Schöpfung des Re, der Herrscher, der
bereits stark aus dem Leib gekommen ist; Ebenbild des Horns auf
dem Thron seines Vaters; groß an Kraft.. ,»84. Darauf werden seine

Herrschermacht, seine Fürsorge für die Tempel und seine kriegerischen

Taten gerühmt.
Schon in diesem einen, zufällig herausgegriffenen Text werden

zur Bestimmung der Beziehung des Pharao zur Gottheit verschiedene

Begriffe verwendet: Sohn, Schöpfung, Ebenbild des Gottes,
wobei allen voran die Bezeichnung «Gott» seihst steht. Sie sind von
Haus aus nicht genau synonym, sondern spiegeln die Geschichte des

ägyptischen Gottkönigtums wieder. Aber «Ebenbild», der neue
Begriff der 18. Dynastie, stellt zweifellos den wirklich als adäquat
empfundenen Versuch der neuen Zeit dar, das König-Gott-Verhältnis

zu erfassen, und ist also der entscheidende Begriff, von dem aus
die andern zu interpretieren sind. Wir haben daran erinnert, daß
auch im Alten Testament gerade noch etwas davon zu erkennen ist,
daß man den König als ein Gottwesen feierte. Daß der Begriff
«Abbild» fehlt, schien uns angesichts der scharfen Polemik gegen
das «Gottesbild» begreiflich zu sein. Eine nicht unwichtige Rolle hat
aber die Bezeichnung «Sohn» gespielt, und sie ist in messianisch-

eschatologischer Ausprägung zu großer theologischer Wirkung
gekommen. Man beachte auch, daß der Sohn als «geliebter»
ausgezeichnet ist (s.u.; S.500). Der Pharao ist «Schöpfung» des Re, wie
der inthronisierte Sohn Gottes im Alten Testament von ihm
«gezeugt» ist. Als «Ebenbild» ist das Pharao der Herrscher, und seine

Macht äußert sich in seinen Siegen über die Völker.
Das gewählte Beispiel wiederholt sich in einer großen Zahl

ähnlicher Inschriften. Um einen Eindruck der Vielfalt in der Formulierung

und der Konstanz in den Hauptmotiven zugleich zu geben,
sei ein weiteres Beispiel aus der Inschrift auf einer Stele aus dem

Totentempel Amenophis' III. zitiert (Amun, der König der Götter,
spricht): «Mein geliebter leiblicher Sohn..., mein lebendes Abbild,
Schöpfung meiner Glieder, den mir Mut, die Herrin von Asheru in

visionsbedürftig. Weiter sei auf die einschlägigen Texte bei A. Erman, Die
Literatur der Ägypter (1923), S. 318ff., verwiesen und auf die Angaben der
Wörterbücher zu den verschiedenen Begriffen für Bild, Abbild, Ebenbild etc.

84 Helck (A. 83), S. 1289/29f.



486 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Theben... geboren hat, und den man auferzogen hat als einzigen
Herrn der Menschen. Mein Herz jubelt sehr, wenn es deine Schönheit
sieht...»8S. Im folgenden wird beschrieben, wie Amun dem König
die Völker der vier Weltgegenden unterwirft. Das Motiv der Schönheit

des Königs erinnert an Ez. 28, 12. 17 (vgl. Jes. 33, 17).

Was in den Übersetzungen dieser Texte mit Bild, Abbild, Ebenbild und
ähnlichen Ausdrücken wiedergegeben wird, wird im Ägyptischen mit einer
beträchtlichen Zahl verschiedener Vokabeln bezeichnet. Die oben zitierte
Inschrift aus Amada sagt für Ebenbild hntj, wofür das Wörterbuch86 die
Bedeutung «Statue» angibt, eigentlich wohl die zur Ausfahrt (hnt) des
Gottes dienende Statue, selten auch «gezeichnetes Bild». Man kann das
Standbild einer Privatperson, eines Königs oder auch eines Gottes so
benennen. In der Inschrift aus dem Totentempel Amenophis' III. ist für
«Abbild» das ägyptische Wort twt87 verwendet. Es kann sowohl die Statue
wie das an der Tempelwand gemalte Bild, selten auch einfach «Gestalt»
bedeuten. Als Verbum heißt twt «gleich, entsprechend, ähnlich sein», deckt
sich also dem Sinn nach mit hebräisch dmh, von dem demüt abgeleitet ist.
Weitaus am häufigsten erscheint aber in den Texten tj.t. Sein Bedeutungsumfang

ist recht weit und umfaßt «Schriftzeichen, Bild, Gestalt» bis hin zu
«Symbol»88. Seltener ist ssp, nach Erman-Grapow89 wohl eigentlich sphinx -

gestaltiges Bild, schon früh aber auch von menschengestaltigen Bildwerken
verwendet, und auch es bedeutet gemeinhin «Bild, Abbild, Statue». Im
Siegeslied Thutmosis' III.90 ist das ebenfalls weniger häufige snn verwendet
mit einer von den genannten Wörtern nicht klar zu unterscheidenden
Bedeutung. Die Begriffe harren aber noch einer umfassenden Analyse, bei der
ohne Zweifel eine größere Differenziertheit zum Vorschein käme als die
üblichen Übersetzungen ahnen lassen und bei der es möglich sein müßte,
auch die zeitliche Streuung zu erfassen. Jede Zeit hat für gewisse Begriffe
eine Vorliebe91. Man hat sich nie endgültig auf ein bestimmtes Wort
festgelegt, ja es können bei der geradezu ermüdenden Plerophorie der Inschriften
im selben Text verschiedene Ausdrücke nebeneinander verwendet werden.
Teils scheinen sie mehr §äläm, teils mehr demüt zu entsprechen.

85 Helck (A. 83), S. 1655f./198.
86 A. Erman-H. Grapow, Wörterbuch der ägyptischen Sprache, 3, S. 385.
87 Erman-Grapow, 5, S. 255; vgl. auch den Königsnamen Tutenchamun

(Twt-'nh-Tmn) «lebendes Bild des Amun».
88 Erman-Grapow, 5, S. 239.
89 Ebd., 4, S. 536.
90 Urk. (A. 83), IV, S. 615; Altor. Texte, S. 18; Pritchard (A. 56), S. 374.
91 Das ägyptische Äquivalent für eiKÜuv Zûiaa auf dem Rosettastein ist nicht

erhalten. Es dürfte shm sein (so der hieroglyphische Text der Kopie N,
Urk. 2, S. 170), das regelmäßig mit eiKiiiv oder lepov ayakpa wiedergegeben
wird und in der Verbindung «lebendes Bild des Amun» als Bestandteil
mehrerer Ptolemäernamen vorkommt (Erman-Grapow, 4, S. 244). Anders



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 487

Schon die bereits zitierten Texte zeigen, daß keineswegs bloß
säläm und demüt in ihnen ihr Gegenstück haben, sondern auch
andere Elemente aus deren Wortfeld in ihnen erscheinen.

Einmal das «Erschaffen». In der Regel wird der Pharao «Schöpfung»

der Gottheit genannt. Es kann aber durchaus auch das Ver-
bum verwendet werden: «Es schuf ihn sein Vater Re»92, gelegentlich

kann es auch «zeugen» heißen93, wie es dem Prädikat «Sohn»

entspricht. Aber «schaffen» bzw. «Schöpfung» ist viel häufiger,
«zeugen» ist zweifellos nur noch Bild94.

Oft wird natürlich von der machtvollen Herrschaft des Pharao
gesprochen, und zwar vor allem von seinen Siegen über die Fremdvölker

und den Huldigungen, die sie ihm darbringen. Auf einer Stele
des Baumeisters Nfr-hAt lesen wir vom Pharao (Thutmose IV :

«Der König, leiblicher (Sohn des Re)... der gute Gott, Abbild (tj.t)
des Re, Sohn des Amun, der die Fremdländer niedertrampelt»95.
Das «niedertrampeln» erinnert auffallend an das rdh von Gen. 1

und Ps. 110. Oder wir lesen: «der alle Länder bändigt»96, «es liegt
die Erde unter dir wegen deiner Tüchtigkeit, du guter Herrscher»97.
Auch die Dedikationsinschrift am Month-Tempel zu Karnak spricht
vom Pharao (Amenophis III.) als dem «Ebenbild des Re..., der die
Fremdländer niedertrampelt und die Asiaten schlägt » und fügt hinzu:

«alle Fremdländer sind unter seinen Sohlen»98. Und in der

Hehn (A. 3), der an hpr «Wesen, Sein» denkt, S. 48. Aus der 22. Dyn. sei
noch eine Stelle aus andern gattungsgeschichtlichen Zusammenhängen
zitiert. Ein Prophet sagt : O ihr Propheten... des Amun. Ich bin euer Helfer
bei eurem Herrn (d. h. dem König), der größer ist als die Götter... Er ist
das Abbild des «Leuchtenden» (Re): E. Otto, Die biographischen Inschriften
der ägyptischen Spätzeit (1954), S. 135.

92 Helck (A. 83), S. 1320/43; s. ferner ebenda S. 1687/213: «prächtiges
Ebenbild des Atum, den Harachte selbst geschaffen hat; göttlicher König,
Herr der großen Doppelkrone; mit schönem Gesicht, wenn er erschienen ist
mit der ^tf-Krone ; dessen Macht weit ist... » u. a.

93 Helck (A. 83), S. 1716/225.
94 Es scheint, daß «krönen» nichts anderes als ein Synonym zu

«erschaffen» ist.
95 Helck (A. 83), S. 1612/176.
96 Ebd., S. 1694/216.
97 Ebd., S. 2069/385.
98 Ebd., S. 1670/205. Die Formeln sind häufig. Auf der Siegesstele Thut-

mosis' III. aus dem Tempel von Karnak (s. oben Anm. 90) spricht Amon-Re
zum Pharao: «Ich lasse deine Siege in allen Ländern umhergehen... ich bin
gekommen, daß ich dich zertreten lasse die Fürsten von Palästina; ich breite



488 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

«Geburtslegende» desselben Herrschers ans Lnxor wird verheißen:
«Du wirst König von Ägypten und Herrscher der Wüste sein. Alle
Länder sind unter deiner Aufsicht, die Bogen liegen vereint unter
deinen Sandalen»". Damit ist auch das «alles hast du unter seine
Füße getan» von Ps. 8, 7 (vgl. Ps. 110, 2) belegt.

Sehr oft ist natürlich, Ps. 8, 6 entsprechend, von der Krönung des

Pharao durch seinen Gott, bzw. von den Kronen, die dieser ihm
verliehen hat, die Rede. In der Pfeilerinschrift Amenophis' II. in Kar-
nak liest man: «Abbild des Amun wie Re», «den Amun in Theben
gekrönt hat», «den Amun auserwählt hat», «den Amun auf dem Thron
des Re gekrönt hat», «Abbild des Amun, dem Leben gegeben werde
wie Re ewiglich», «den Amun auserwählt hat in alle Ewigkeit»100.
Häufig ist auch das Epitheton: «Herr der Kronen».

Wenn noch Jesus Sirach sagt, daß der Mensch Furcht auf alles
Fleisch lege (17, 4), so sagt schon eine Inschrift am Luxortempel
von Amenophis III. : «... derFurchtm alle Leiber legt, Nb -m^'.t- R',
Abbild-(tj ,t)-des-Re »101.

Auch vom Glanz, der Pracht, der Herrlichkeit des Pharao wird
gesprochen, so daß auch käböd und hädär eine Entsprechung haben.
Die eben erwähnte Inschrift am Monthtempel zu Karnak nennt den
Pharao «Herrn der Strahlen auf das Gesicht des Aton»102, die
Inschrift aus dem Luxortempel «prächtiges Ebenbild»103, und in einer
Bauinschrift von Karnak heißt es sogar von seinen Statuen:
«Jedes Abbild von ihm ist gemäß der Gestalt der Majestät des Re»104.

Es ist wesentlich, daß sich dieses Wortfeld durchgehend im Umkreis
von «Abbild des Gottes» nachweisen läßt.

Damit ist der Zusammenhang von Gen. 1, 26 mit der altorientalischen

Königsideologie gesichert, den bereits eine Durchsicht der
akkadischen, speziell der neuassyrischen Texte nahelegte. Die Ver-

sie unter deine Füße, durch ihre Länder hin. Ich zeige ihnen deine Majestät
als den Herrn der Strahlen, du leuchtest als mein Ebenbild (snn) vor ihrem
Antlitz»; zitiert nach Erman (A. 83), S. 320; s. ferner Helck (A. 83), S. 1708/
222.

99 Helck (A. 83), S. 1716/225.
100 Ebd., S. 1359/58f.
101 Ebd., S. 1707/222.
102 Ebd., S. 1670/205.
103 Ebd., S. 1687/213. Vgl. auch Sethe (A. 83), S. 275/126 (Hatschepsut).
104 Helck (A. 83), S. 1724/229. Die Belege für die Begrifflichkeit, welche

«Abbild des Gottes» begleitet, ließen sich mit Leichtigkeit vermehren.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 489

bindung von Gen. 1, 26 ff. ist aber zweifellos viel enger zum ägyptischen

Bereich, wobei natürlich durchaus damit zu rechnen ist, daß
auch babylonische Einflüsse zum Zug gekommen sind.

Wo hat sich aber die Übertragung der Vorstellungen vom König
auf den Menschen vollzogen? Ist die sog. «Demokratisierung»105 ein
entscheidender Beitrag des Jahweglaubens mit seinem tief
verankerten Mißtrauen gegenüber der Königsideologie seiner Umwelt
und seinem Widerstand gegen deren Rezeption im eigenen Bereich?
Von «Demokratisierung» spricht man allerdings gerade in den
Darstellungen der ägyptischen Religionsgeschichte. Zunächst wird nur
der König als Inhaber göttlicher Würde und Macht nach dem Tode
mit Osiris gleichgesetzt. Dann aber haben auch die Fürsten und
schließlich alle Schichten des Volkes für sich dieselbe Vergottung in
Anspruch genommen. So werden im Lauf der Zeit Texte, die von
Haus aus dem König galten, aber auch der ganze Komplex von
Riten eines osirianischen Begräbnisses, auf jedermann bezogen106.
Ebenso hat sich im Lauf der Geschichte eine Popularisierung der
zunächst streng dem König reservierten Weisheitslehren
vollzogen. Die Vermutung liegt also nahe, daß auch die Vorstellungen

über das Verhältnis des Königs zu Gott bereits in Ägypten
demokratisiert worden sind.

In der Lehre für Merikare lesen wir: «Wohlversorgt sind die
Menschen, das Vieh Gottes. Er hat die Luft gemacht, daß die Nasen
der Menschen leben. Sie sind seine Abbilder, die aus seinen Gliedern
hervorgegangen sind. Er geht am Himmel auf für ihre Herzen, hat
die Pflanzen für sie gemacht und die Tiere, Vögel und Fische, um
sie zu ernähren. Seine Feinde hat er erschlagen...»107 Abgesehen
vom Begriff Abbild (snn), finden sich hier keine Anklänge an die
behandelten Königstexte. Hingegen hegt hier das Motiv der Nahrung

für den Menschen, das in Gen. 1, 29 f. erscheint, vor.
Ebenso ist auf den Epilog der Lehre des Anii zu verweisen. Er

enthält eine Zwiesprache zwischen Vater und Sohn. Dieser ist nicht
zufrieden mit der autoritären Erziehungsmethode seines Vaters, der

gar nicht auf seine Einwände eingeht. Der Sohn hält ihm entgegen

105 Im Blick auf Gen. 1, 26f. hat, soweit ich sehe, F. Horst (A. 10) zum
erstenmal den Begriff «Demokratisierung» verwendet, S. 230.

106 S. dazu Morenz (A. 82), S. 58 und passim.
107 Übersetzung aus Frh. W. von Bissing, Altägyptische Lebensweisheit

(1955), S. 56; s. auch Pritchard (A. 56), S. 417.



490 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

(Anii X, 8ff.) : «Ist es nicht dem Menschen eigen, daß er seine Hand
sinken läßt und statt dessen (d. h. statt des Schlagens) eine Antwort
anhört? Die Menschen sind Gottes Ebenbilder in ihrer Gewohnheit,
einen Mann mit seiner Antwort zu hören. Nicht der Weise allein ist
sein Ebenbild, indem die Menge wie lauter Vieh wäre. Nicht der
Weise allein ist sein Zögling, indem er allein vernünftig wäre (wörtlich

ein Herz habe), die ganze Menge aber töricht.»108 Der Text
berührt sich auffallend mit modernen Interpretationen der Imago-
Dei-Lehre, die in der Möglichkeit der Verständigung durch das

Wort das spezifisch Menschliche des Menschen sehen109. In der
sonstigen ägyptischen Weisheit, wie im Alten Orient überhaupt,
dürfte es zu dieser Deutung der Gottebenbildlichkeit kaum Parallelen

geben. Ein Zusammenhang mit der Königsideologie besteht hier
offensichtlich nicht.

Man hat also in der Tat in Kreisen der ägyptischen Weisheit von
Menschen als demEbenbild des Gottes gesprochen110. Die dieses Stich-

108 Übersetzung aus H. Brunner, Altägyptische Erziehung (1957), S. 137. -
Allerdings sind Übersetzung und Verständnis des Textes schwierig; vgl. die
Verdeutschung bei von Bissing (A. 107), S. 78, der sich an E. A. W. Budge,
The Teaching of Amenemapt (1924), anlehnt. Das Wort, das wir mit «Ebenbild»

wiedergegeben haben (sn.nw), heißt eigentlich «der zweite», auch es
kann gelegentlich vom König verwendet werden (Erman-Grapow, 5, S. 149).
Von Bissing übersetzt es mit «Genosse», E. Suys, La sagesse d'Ani: Anal.
Orient. 11 (1935), S. 106, mit «les seconds», A. Volten, Studien zum
Weisheitsbuch des Anii (1937), S. 162, mit «(dem Gotte) gleich». Nachher im
selben Text verteidigt sich der Sohn nochmals dem Vater gegenüber und
redet ihn an : «Du, sein (gemeint ist des Gottes) Ebenbild, du weiser Mann mit
der starken Hand...» (X, 15, nach Brunner, S. 138). Diesmal ist das
ägyptische Wort mjtt verwendet (Suys, S. 109: «semblable»; Volten, S. 172:
«Ebenbild»). Darnach muß also «Ebenbild» ein Ehrenprädikat für den
Weisen gewesen sein, und es wird vom Sohn des Anii in der revolutionären
Kühnheit des Jugendlichen für den Menschen überhaupt in Anspruch
genommen. Das tertium comparationis ist hier natürlich die Weisheit des

Weisen, die gleich der Weisheit Gottes ist.
109 So z. B. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1 (1945), S. 224.

Er will die Gottebenbildlichkeit verstanden wissen als den besonderen
«Charakter der menschlichen Existenz, kraft dessen der Mensch Gott gegenüber

verhandlungsfähig wird, sein Charakter als von Gott anzuredendes Du
und als Gott verantwortliches Ich, aber auch seinen Charakter als Ich und
Du in der Koexistenz von Mensch und Mensch, von Mann und Frau». Vgl.
Horst (A. 10), S. 231.

110 Man konnte in Ägypten offenbar auch allgemein vom Sohn als dem
Ebenbild des Vaters reden. Bei der Einsetzimg des Vezirs Wsr in sein Amt



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 491

wort begleitenden Aussagen sind hier aber inhaltlich andere als in
der Königsideologie. Bei dieser Sachlage ist es vorläufig nicht zu
entscheiden, wo und wie sich die Umdeutung der Königsideologie
zu allgemein anthropologischen Aussagen vollzogen hat. Es bleibt
möglich, daß das erst in Israel geschehen ist111.

6.

Es sind im Blick auf Gen. 1, 26f. noch einige Punkte zu klären:
a) Was bedeuten die Präpositionen in besalmënû kidemütenü (Gen.

1,26) Bereits Hehn hat erklärt112 : «Gen. 1, 26 f. wird man am besten
übersetzen: ,Laßt uns den Menschen machen als unser Bild - Gott
schuf den Menschen als sein Bild', indem man 3 als Beth essentiae
der Alten faßt, das die Eorm, die Eigenschaft ausdrückt, in der eine
Person oder Sache auftritt.» Die übliche Übersetzung «nach unserm
Bilde» müßte, wollte man sie ernst nehmen, voraussetzen, daß es ein
(himmlisches oder irdisches?) Abbild der Gottheit bereits gibt, nach
welchem die Menschen erschaffen wurden. Von Rad verweist dazu
auf die Vorstellung eines göttlichen Wesens, das vor der Menschenschöpfung

zuerst einen Riß, ein Bild auf eine Tontafel zeichnet113.
Aber die ägyptischen Texte, die Gen. 1, 26 weit näher stehen, lassen

sagt der König zu dessen Vater, der dieselbe Stellung innegehabt hatte, nun
aber entlastet werden soll: «Er möge für dich der Stab des Alters sein...
Gut ist ja das Ersetztwerden durch seinesgleichen. Enthülle dein Ebenbild,
[bilde (o.a.)] sein Herz. Dein Stellvertreter soll er sein...»; Helck (A. 83),
S. 1383/71. Es ist ein Text, der durchaus im Stil der Weisheit verfaßt ist.
Man wird also annehmen dürfen, daß in diesem Bereich vom Sohn als dem
Ebenbild des Vaters gesprochen worden ist.

m Wir erinnern daran, daß in Babylon gelegentlich der Beschwörungspriester

çalmu Gottes sein konnte (s. oben bei Anm. 49). Auch in Ägypten
war es möglich, den Priester mit dem ursprünglich königlichen Prädikat
auszuzeichnen. So lautet der Titel eines Priesters vom Memphis aus der Zeit
des Neuen Reiches: «geliebtes Bild (snn) des Ptah» (Erman-Grapow, 3,
S. 460). Gelegentlich nimmt ein Gouverneur dieses Prädikat in Anspruch
wie z. B. Teos II., Gouverneur von Tanis (Ptolemäerzeit) : «Ich bin dein
(Amonre's) Ebenbild, das aus dir entstanden ist... », zitiert nach Otto (A. 91),
S. 187.

118 Hehn (A. 3), S. 45, Anm. 4.
113 G. von Rad, Theol. Wörterb., 2 (1935), S. 388; vgl. dazu auch Maag

(A. 60), S. 95.



492 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

diese Deutung nicht zu. Schon der Wechsel der beiden Präpositionen

in Gen. 5, 3 läßt erkennen, daß sie beide faktisch denselben
Sinn haben müssen114. cäsä ke heißt nichts anderes denn «machen

zu». Der Satz ist also etwa zu übersetzen: «Lasset uns den Menschen
machen als unser Abbild, zu einem Wesen, das uns ähnlich sei.»

b) Gott sagt in Gen. 1, 26 nicht «als mein Abbild», sondern «als

unser Abbild»11S. Ebenso ist, wie wir oben ausführten, Ps. 8, 6 zu
übersetzen: «Du hast ihn wenig niedriger gemacht denn göttliche
Wesen.» «Der Mensch ist elohimgestaltig geschaffen.»116 In Ägypten
wird in der Regel Wert darauf gelegt, daß der König Abbild des

höchsten Gottes ist117. Der Pharao hat wohl Verpflichtungen auch
andern Göttern gegenüber118, aber sein Vater ist allein der Herr der
Götter, Re. Immerhin kann auch einmal der Plural verwendet werden.

So heißt es auf einer Statuengruppe aus Faras: «Der gute
Herrscher, [der Nützliches tut für seine Väter, alle Götter]; [Sohn
des] Amun, der seine Schönheit schuf ...Geschöpf [des ...Ab]bild
(tj.t) der Götter...»119. Die Unbekümmertheit, mit der der Pharao
bald als Sohn des einen Schöpfergottes, bald als Abbild der Götter

114 Vgl. Hi. 10, 9: kahomär tasitäni «du hast mich (wie) zu Lehm gemacht».
In Jes. 40, 23 sind nätan Ie und 'äsä ke parallel verwendet. Vgl. ferner Ps.
18, 43: we>äshäqem ke'äphär «ich zermalmte sie zu Staub»; Ps. 105, 12:

bihejötäm... kime<at «als sie (wie) zu wenigen wurden»; u.a.m. Vgl. dazu
Vriezen (A. 20), S. 91 ff. «Il paraît en tout cas que la force comparative de
la particule 3 est non seulement beaucoup affaiblie, mais en certains cas
s'est perdue et comme le 3 essentiae peut avoir la signification de : en qualité
de» (S. 92). Nicht folgen kann ich Vriezen, wenn er an der Übersetzung
«d'après l'image de Dieu» festhalten will (S. 94), vgl. Ex. 6, 3, vor allem aber
Ps. 39, 7: 'ak kesäläm jithalläk-'is «nur als Schatten geht der Mensch
einher». S. dazu W. Hess, Imago Dei (Gn. 1, 26): Ben. Monatsh. 29 (1953),
371-400, S. 377.

116 In V. 27 liest MT allerdings beçalmô, also mit singularischem Suffix.
Das Wort fehlt in der LXX und wird zu streichen sein (s. O. Procksch,
Komm. z. St.) als Zusatz aus einer Zeit, da man den Sinn des Plurals in
na'asä nicht mehr verstand.

116 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1 (1957), S. 149.
117 So z. B. auf der Stele Amenophis' II. am 8. Pylon zu Karnak: «Ebenbild

des Re, heiliges Abbild des Herrn der Götter, der das Königtum des Re
im Palast von Karnak ausübt»; Helck (A. 83), S. 1319/43.

118 Die Fortsetzung des obigen Textes lautet: «es schuf ihn sein Vater Re,
um ihnen (d. h. den Göttern) ihre Kapellen zu bauen».

119 Helck (A. 83), S. 2044/373, s. auch Sethe (A. 83), S. 276/127: «(Hat-
schepsut) die Tochter des Re, das Abbild (tj.t) der Göttern.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 493

prädiziert werden kann, beweist, daß Begriffe wie Sohn und Abbild
metaphorisch zu verstehen sind, und zeigt einmal mehr, daß unter
«Abbild» jedenfalls nicht die Ähnlichkeit in der äußeren Gestalt zu
verstehen ist.

c) In Ps. 8 wie in Sir. 17 ist nur vom Menschen, nicht von Mann
und Frau die Rede. Nie wird in den besprochenen ägyptischen
Texten etwa die Gemahlin des Pharao neben dem Pharao selbst als

Abbild der Gottheit genannt. «Als Mann und Frau erschuf er sie»

ist also offenbar eigenes Interpretament und AnHegen des
Verfassers der Priesterschrift120.

d) Vriezen kommt in seiner Untersuchung über die Erschaffung
des Menschen zum Schluß, daß der Mensch als Abbild Gottes die
Stelle eines Sohnes Gottes innehabe121. Daß er auf der richtigen
Fährte war, wenn er «Abbild» durch «Sohn» interpretieren wollte,
liegt nach unserer Zurückführung von Gen. 1, 26ff. auf die
Königsideologie auf der Hand. Immerhin ist zu bedenken, daß «Bild» und
« Sohn » zwar zwei ähnliche Versuche, das Verhältnis des Königs zu
seinem Gott in Worte zu fassen, aber nicht identische Begriffe sind.
Es ist gewiß kein Zufall, daß in Gen. 1 der Mensch zwar Abbild,
aber nicht Sohn Gottes genannt wird; die Möglichkeit, die
Sohnschaft des Menschen physisch zu deuten, lag zu nahe. Man tut
allerdings gut daran, zu bedenken, daß die oft nachgesprochene
Unterscheidung, in Ägypten werde die physische Sohnschaft des Königs
proklamiert, in Ps. 2, 7 jedoch liege eine Ädoptionsformel vor, den
Sachverhalt nicht richtig darstellt. Die von uns behandelten Texte
reden, wie wir sahen, in der Regel nicht von der Zeugung, sondern

von der Erschaffung des Pharao, des unbeschadet, daß sie ihn Sohn
heißen. Es kann von vielen Vätern des Königs gesprochen werden,
und «erschaffen» heißt kaum mehr etwas anderes als «krönen» oder
«auf den Thron setzen»122. Der Pharao wird nicht mehr mit dem

Weltengott identifiziert, ist auch nicht mehr der deus incarnatus,
120 Zäkär uneqêbâ ist ja auch eine spezifisch priesterschriftliche Wendung.
121 Vriezen (A. 20), S. 104: «Comme le fils représente le père, l'homme

représente Dieu; il occupe la place d'un fils de Dieu.» Er weist hin auf P. Volz,
Die Würde des Menschen im Alten Testament: Glaube und Ethos.
Festschrift für G. Wehrung (1940), 1-8, S. 7. Wenn Volz aber meint, der
Ausdruck «Bild Gottes» berühre sich nahe mit der Formel in Act. 17, 28: «seines

(Gottes) Geschlechts sind wir ja auch», vermischt er Aussagen, die
verschiedener Herkunft sind und scharf auseinandergehalten werden müssen.

122 Vgl. Ps. 2, 6f., wo «zeugen» und «einsetzen» synonym verwendet sind.



494 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

er ist Sohn, und das heißt, daß er seinem mächtigeren Vater
verantwortlich, aber allerdings auch in dessen Namen zu handeln
befugt ist und seine Befehle ausüben soll. Grundsätzlich sagt «Bild»
in der Tat genau dasselbe123. Es sagt es aber unbelastet vom
Schwergewicht der Mythologie, und darum war es möglich, den
Begriff in die israelitische Anthropologie zu übernehmen.

Aber andererseits ist festzuhalten: «Bild» ist im ganzen Alten
Orient nicht nur eine Abbildung nach unserem Verständnis, der die
Wesenhaftigkeit des Dargestellten, seine Seinsmächtigkeit völlig
abgeht. Das Bild hat am Wesen des Abgebildeten teil, das Gottesbild

ist immer irgendwie Repräsentation der Gottheit selbst. Wie
das Verhältnis zu bestimmen ist, das ist allerdings nicht leicht zu
sagen - schon darum nicht, weil im Lauf der Geschichte zweifellos
auch das Verhältnis zwischen der Gottheit und ihrem Bild nicht
immer in gleicher Weise verstanden wurde. Nach Morenz ist der
Ausgangspunkt geradezu die Identität von Bild und Gott, während
die klare Scheidung sich erst im Lauf der ägyptischen Geschichte
vollzogen hat. Von Amun kann gesagt werden: «Seine Gestalt ist
jeder Gott»124, d.h., Amun wohnt in allen göttlichen Gestalten. So

kann die Gottheit auch in ihrem Bild Wohnung nehmen. Von Ptah
heißt es, daß er den Göttern ihre Heiligtümer zuweist und ihnen
ihren Leib so macht, wie sie es wünschen. «So traten die Götter ein
in ihren Leib aus allerlei Holz, allerlei Mineral, allerlei Ton und
allerlei andern Dingen.»125 Oder Osiris kommt als Geist, um sich
mit seiner Gestalt in seinem Heiligtum zu vereinen. «Er tritt ein in

123 Wobei natürlich in Rechnung zu setzen ist, daß die alten mythologischen

Anschauungen im Volk gewiß immer noch sehr lebendig gewesen sind
und ad maiorem gloriam des Königs weitertradiert wurden. So berichtet die
Geburtslegende Amenophis' III. in Luxor: «Er (Amun) machte seine
Gestalt zu der der Majestät dieses Gatten, des Königs... [Er] fand sie, indem
sie in der Schönheit ihres Palastes schlief. Sie erwachte vom Gottesgeruch
und lächelte seiner Majestät zu. Er ging sofort zu ihr, und er verlangte
nach ihr. Da zeigte er sich ihr in seiner Form als Gott, nachdem er zu ihr
getreten war. [Sie jubelte,] als sie seine Schönheit sah, und die Liebe zu
ihm drang in ihre Glieder...»; Helck (A. 83), S. 1714/224f. Daß diese
Aussagen schon traditionell sind, zeigt die z. T. wörtlich gleiche Fassung für
Hatschepsut in Der el Bahri; Sethe (A. 83), 219f./102. S. dazu auch Brunner
(A. 82), ebd.

124 Pap. Neschens III 2 (21. Dyn.); Morenz (A. 82), S. 159.
125 H. Junker, Die Götterlehre von Memphis: Abh. Preuß. Ak. Wiss. 23

(1939), S. 65.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 495

seine geheime Gestalt, läßt sich nieder auf sein Bild... Du umarmst
deine Gestalt, die auf der Mauer eingemeißelt ist.»126 Gewiß wird
also, wenigstens in den Kreisen der Priester und der Weisheits-
lehrer, zwischen dem Gott und seinem Bild unterschieden, aber es

ist ebenso klar, daß im Bild die in ihm gegenwärtige und von ihm
ausstrahlende Kraft des Gottes, den es darstellt, verehrt wird. Aber
nicht das Werk des Künstlers an sich schon kann die Gegenwart
der Gottheit verbürgen. Diese muß sich erst mit ihrer «Gestalt»,
dem Bild vereinen127. Die ägyptischen Statuen werden durch das

Munderöffnungsritual erst lebendig gemacht.
In analoger Weise muß das Verhältnis des Pharao zu seinem Gott

aufgefaßt werden, wenn er dessen Abbild genannt wird. Der König
ist streng genommen nicht Gott, aber in ihm ist die Gottheit präsent.
Gott handelt für ihn und durch ihn. Er ist nicht nur beauftragt,
seines «Vaters» Werke zu tun, er ist dazu auch fähig, weil die Gottheit

selbst in ihm Wohnung nehmen kann und durch ihn wirken will.
Zweifellos wirkt diese Gott-Bild-Theologie in Gen. 1, 26 ff. noch

nach. Die Lehre von der Gottabbildlichkeit des Menschen will wirklich

nicht sagen, daß der Mensch göttlich sei, auch nicht ein
halbgöttliches Wesen. Eine Statue ist an sich Holz, Marmor, Metall,
Ton, auch wenn sie einen Gott darstellt. Und der Mensch ist
Mensch, auch wenn er in der Welt des Sichtbaren Gottes Abbild
ist128, aber er ist als solches Gottes Repräsentant. Man kann Gott,
so sagt man im Umkreis Israels, nicht anders begegnen denn in
seinem Bild, in welchem er gegenwärtig ist. Israel aber will nichts
wissen von einem Gott, dem man in Bildern aus Stein oder Holz
begegnen kann. Es gibt nur ein legitimes Bild, durch das Gott sich
in der Welt manifestiert, und das ist der Mensch. Es ist von
unübersehbarer Tragweite, daß Israel, das alle Bilderverehrung so
leidenschaftlich verneint hat, um nicht in Götzendienst zu fallen,
und das offenbar auch dem König nicht den Titel säläm >älöhim zu-

126 Ders., Die Stundenwachen in den Osirismysterien : Denkschr. Kais.
Ak. Wiss., Phil. hist. Kl. 54 (1910), S. 6f., zitiert nach K.-H. Bernhardt,
Gott und Bild (1956), S. 28.

127 Von Horas heißt es in Dendera: «Nachdem sein b' vom Himmel kam,
um seine Denkmäler (zu sehen), vereinigte sich sein Herz mit seinen
Falkenidolen»: Dendera II 73c, zitiert nach Morenz (A. 82), S. 160.

128 Die säläm-Vorstellung von Gen. 1 steht inhaltlich derjenigen von
Gen. 2, 7 — der Mensch geformt aus Ackererde, aber belebt durch den
göttlichen Odem - also gar nicht so fern.



496 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

gestehen wollte, in kühnster Umdeutung der Bildtheologie der es

umgebenden Welt den Menschen als die Gestalt, in der Gott selbst

gegenwärtig ist, proklamiert. Sind damit aber nicht doch die Grenzen

altisraelitischen Jahweglaubens überschritten? Es unterliegt
keinem Zweifel, daß der Skopns der Königsinschriften der Lobpreis
der Taten des Königs als Vollstrecker des göttlichen Willens ist.
Aber der Skopus von Ps. 8 ist doch, so sehr sein Verfasser den
Menschen mit Ehre und Herrlichkeit gekrönt sieht, nicht dieser selbst
in all seiner Herrschergewalt, sondern Gott, der des Menschen
«gedenkt», sich seiner in unerhörter Freundlichkeit annimmt.
Grundsätzlich gilt das auch für Gen. 1, 26ff., wenn auch der Lobpreis
Gottes nicht explizit zur Sprache kommt. So fallen doch auch diese

Stellen nicht aus dem Rahmen des israelitischen Gottesverständ-
nisses heraus.

7.

Nachdem die Vorstellung von der Gottabbildlichkeit des Königs
keinen Eingang in die alttestamentliche Königstradition gefunden
hat, überrascht es, daß nicht nur die neutestamentliche Anthropologie

vom Menschen als dem Abbild Gottes sprechen kann129,
sondern an zwei Stellen Christus als etxwv toö heoö bezeichnet wird:
2. Kor. 4, 4; Kol. 1, 15, wobei möglicherweise auch Phil. 2, 6 ins
Auge zu fassen ist: ôç èv popcpf) heoû fnrdpxwv oüx apucrfpöv fipfioaro
tö eîvca 'iaa dew 13°.

Welches ist der traditionsgeschichtliche Hintergrund dieser mes-
sianischen Würdetitel?

Nach Kittel131 kommt Paulus dadurch zur Aussage von Christus
als der etKwv toû deoû, daß er «auf Grund einer ihm geläufigen

129 1. Kor. 11, 7; 15, 49; Kol. 3, 10; vgl. auch Jak. 3, 9 (ôpoiuuoiç).
13° Vgl. dazu F.-W. Eltester, Eikon im Neuen Testament (1958), S. 133:

Mit popqpfi OeoCi üvdpxtuv und elvai ïffa Oedj sei sachlich nichts anderes
gemeint als das, was Paulus in 2. Kor. 4, 4 mit eïkùjv toö Oeoü bezeichne. Vgl.
auch E. Käsemann, Kritische Analyse von Phil. 2, 5-11: Exegetische
Versuche und Besinnungen, 1 (1960), 51-95, S. 65ff., der auf Corp. Herrn. I,
13 f. hinweist, wo der Anthropos gottgleich genannt und von ihm ausgesagt
wird: ë&eiSe xr)v KCC\r]v toö Oeoö popqpr)V (S. 69).

131 G. Kittel, Theol. Wörterb., 2 (1935), S. 394; s. dazu H. Willms, Eikon,
1. Philo von Alexandreia (1935), S. 42ff.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 497

Gleichsetzung Christi mit dem in Gen. 1, 27 gemeinten Adam» die

Vorstellung von der ekuuv heoû vom ersten auf den andern Adam
überträgt (s. 1. Kor. 15, 45ff.). Die heutige Forschung ist aber
geneigt, unter Verzicht auf die Annahme eines traditionsgeschichtlichen

Zusammenhangs dieser Christus-eiKÙJV-Stellen mit Gen. 1,

26f. auf die Begrifflichkeit zurückzugreifen, wie sie «von Plato her
bei Philo begegnet»132. Ebenso wird auf Sap. 7, 24ff. als

traditionsgeschichtlichem Hintergrund der beiden Stellen verwiesen.
Bei Plato heißt im Schlußsatz des Timaios133 der Kosmos ektbv

toö voi"|toö heôç cûobriTÔç, «Abbild des intelligiblen Gottes, ein sichtbarer

Gott». Man kann sich fragen, woher Plato diese mythologische

Redeweise zugeflossen ist. Da es sich nicht nachweisen läßt, daß
die griechische Mythologie vor Plato diese ekijuv-Vorstellung kannte134,

ist vermutet worden, daß sie auf orientalische Mythologie
zurückgehen könnte, wobei auf das bei Hehn gesammelte Material
hingewiesen wurde135. Die Frage wird in der Tat von den Fachgelehrten

zu verfolgen sein, wobei aber mehr als bis anhin auch das von
uns anvisierte Material aus den ägyptischen Königsinschriften
beizuziehen ist, zumal Plato als Parallelbegriff zu «Bild» auch «Sohn»

(povopevfiç)136 verwendet, um das Verhältnis der sichtbaren zur
unsichtbaren Welt darzutun. Hingegen findet sich bei Plato die
Vorstellung vom Menschen als ekdiv toû fleoû nicht, mag auch «die

132 H. Hegermann, Die Vorstellung vom Schöpfungsmittler im hellenistischen

Judentum und im Urchristentum (1961), S. 96. Vgl. weiter J. Jervell,
Imago Dei. Gen. 1, 26f. im Spätjudentum, in der Gnosis und in den pau-
linischen Briefen (1960) ; E. Larsson, Christus als Vorbild. Eine Untersuchung
zu den paulinischen Tauf- und Eikontexten (1962). Herrn Prof. E. Schweizer
verdanke ich wertvolle Hinweise auf neuste Literatur.

133 Plat. Tim. 92 c.
134 Das scheint aber nicht zu gelten von der Vorstellung, daß der Mensch

Abbild der Götter sei. Reallex. f. Ant. u. Christ., 4, Art. Ebenbildlichkeit
weist auf eine volkstümliche Erweiterung des hesiodischen Mythos hin, die
zuerst beim Komödiendichter Philemon nachweisbar ist, aber möglicherweise

schon Piaton bekannt war (Plat. Prot. 320 D) und von ihm berichtigt
wurde, und nach der Prometheus den Menschen aus Erde nach dem Bilde
der Götter, der älteren Brüder der Menschen, geschaffen habe.

135 Eltester (A. 130), 29. Schon Hehn (A. 3), S. 50, hat auf die eikon-
Vorstellung bei Plato aufmerksam gemacht und fragte dazu: «Soll man
etwa glauben, daß der antike Philosoph, dessen ganze Zeit mythologisch
dachte, von Mythologie gänzlich unbeeinflußt philosophiert habe »

136 Ebenfalls Plat. Tim. 92c. S. dazu Eltester (A. 130), S. 28ff.

32



498 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Vorstellung vom Menschen als dem Abbild des Kosmos» sachlich
vorliegen137.

Bei Philo ist die platonische Ideenlehre aufgenommen, er nennt
an einer Stelle den k6(T|uoç aîafhixôç die ekuuv des KÔapoç voryrôç138.

Seine ekwv-Vorstellung ist aber weit komplexer. Neben dem Kosmos

ist die Sophia Gottes Abbild, häufig heißt auch der Logos
ekwv too fieoö. Und schließlich wird auch der àvhpumoç, ein
göttliches Wesen und erstgeborener Sohn Gottes, so genannt, denn der
Logos hat viele Namen: Kai pàp apxf| Kai övopa fieou Kai Aôpoç Kai ö

Kar'eÎKÔva âvhpiuTroç Trpodapopeöexai139. Auch in der philoni-
schen Anthropologie schließlich liegt die Vorstellung von der
ekwv Toö beou in mannigfacher Abwandlung vor. Dabei knüpft
Philo natürlich an Gen. 1 an, wobei der Mensch direkt Bild Gottes,
aber auch geschaffen sein kann nach dessen Abbild, d. h. ekwv des

Logos ist. Daß Philo auf Plato zurückgreift, ist ebenso klar, wie daß

er an das Alte Testament anknüpft. Es wäre aber eine
Untersuchung wert, der Frage nachzugehen, inwieweit in den ekwv-

Vorstellungen des Alexandriners die ägyptische Anschauung vom
König als dem Abbild Gottes noch nachwirkt 14°.

Dasselbe ist auch im Blick auf die Weis/ieks- Spekulation zu
bedenken, insbesondere Sap. 7, 25f. :

àxpiç pàp èôTiv Trjç toû heoö buvàpewç, Kai àuôppoia Trjç toû iravro-
Kpàropoç bôHriç ekiKpivriç ànaupacrpa pàp ècmv cpwTÔç àibîou Kai

ècroTTTpov àKrjXibujTov xfjç toö heoû èveppeîaç Kai ekwv xrjç àpafiôxriTOç
aùxoO.

Aber nun zu den neutestamentlichen Stellen. Am nächsten steht
Gen. 1, 26f. die Stelle in Jak. 3,9, nur daß hier nicht von der ekiiiv,
sondern der ôpoiuucnç des Menschen die Rede ist. Hier hegt durchaus
die alttestamentliche Konzeption vor. Anders ist es in gewissem Grad
schon bei Paulus in 1. Kor. 11, 7. Zweifellos knüpft auch er an Gen. 1

an, aber die Stufenreihe Gott-Mann-Weib (in V. 3 gar: Gott-Chri-
137 Ders., S. 30.
138 Phil. Op. mund. 25 (I, 7), zitiert nach Eltester (A. 130), S. 32.
139 Phil. Conf. ling. 146 (II, 257, 4f.), zitiert nach Eltester (A. 130), S. 39.
110 Man darf ja nicht außer acht lassen, daß auch und gerade in hellenistischer

Zeit der ptolemäische König «Abbild Gottes» genannt wurde, s. E.
Otto, Gott und Mensch nach den ägyptischen Tempelinschriften der griech.-
röm. Zeit: Abh. Heid. Ak. Wiss. 1964, 1 (1964), S. 66: «Er (der König) ist
der 'Sohn', das 'lebende Abbild' (ssp 'nh), der 'Zweite', das 'Bild' (hntj,
twt, snn) einzelner Götter».



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 499

stus-Mann-Weib) läßt den Einfluß hellenistischer Spekulation sehr
wohl erkennen. Beachtenswert ist, daß in V. 7 neben ekwv als

Parallelbegriff bôEa steht. Die Auskunft, «die synonyme Verwendung

von ekwv und boEa wird verständlich aus der hellenistischen
Umwelt»141 genügt kaum. Es wäre vielmehr an käböd imd hädär in
Ps. 8, 6 zu erinnern und an das, was oben über die Herkunft dieser

Vorstellung innerhalb der alttestamentlichen Anthropologie zu
sagen war. Paulus wurzelt hier in einem Traditionsgrund, der weit
älter als der Hellenismus ist. Auf Kol. 3, 10, wo aus der Gott-
abbildlichkeit ein soteriologischer Begriff geworden ist, ist hier nicht
näher einzugehen.

Was die beiden Stellen 2. Kor. 4, 4 und Kol. 1, 15 anbelangt, wo
von Christus als der ekwv xoû deoö gesprochen wird, so ist auch
im Blick auf sie zu fragen, ob der Verweis auf den Hellenismus
genügt. Wir sahen zwar, daß bei Philo sowohl der Logos wie die
Sophia und der Anthropos «Abbild» Gottes genannt werden können.
Aber Philo steht nicht an einem Anfang. Darum müßte man auch
bei der traditionsgeschichtlichen Erhellung der Christus-ekwv-
Stellen versuchen, hinter ihn zurückzugreifen. Einiges an den
beiden neutestamentlichen Stellen legt das nahe. Der Christus, ekwv
xoû heoö, von 2. Kor. 4, 4 ist Träger von boEa, wie es der König
ist. Noch auf dem Rosettastein wird dieser nicht nur Abbild Gottes,
sondern auch pepaXôboHoç genannt142. Häufig wird in den ägyptischen

Texten auf die leuchtende Erscheinung des Pharao
hingewiesen, z. B. auf den Schakalstatuen aus dem Totentempel des

Amenophis: «Der gute Gott, Ebenbild (tj.t) des Re, leuchtend beim
Erscheinen wie die Sonnenscheibe»143. Gewiß ist es bei Paulus nicht
die Herrlichkeit des Gottesbildes Christus selbst, die leuchtet und
zur Erkenntnis führt, sondern das Evangelium von ihr. Aber das ist
paulinische Uminterpretation des überlieferten Motivs.

Ähnlich liegen die Probleme bei Kol. 1, 15. Auch hier soll natürlich

die hellenistische Prägung, vorab eine solche durch die Spekulation

über die Weisheit, nicht geleugnet werden, wie ja das Motiv
des Schöpfungsmittlers völlig gewiß macht. Man ist sich in der
heutigen Forschung darüber einig, daß 1, 15-20 ein vorchristlicher
gnostischer Hymnus zugrunde hegt, der durch Interpolationen nur

141 Eltester (A. 130), S. 155.
112 Dittenberger (A. 81), S. 141.
143 Helck (A. 83), S. 1761/245.



500 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

leicht verchristlicht ist144. Was tiKiiiv toö beoû sagen will, wird
aber vorher, in V. 13, interpretiert mit uiôç rrjç (rfâTrriç oiûtoû, in
dessen ßaffiXeia der Glaubende versetzt worden ist. Dem
Verfasser muß die Parallele Bild / Sohn Gottes bewußt gewesen sein.
Sie findet sich, wie wir sahen, schon in jenen königlichen Inschriften,
von denen Gen. 1, 26ff. herkommt. Und gerade in diesen Texten ist
zu «Sohn» oft genug das Attribut «geliebt» hinzugesetzt145. Wieder
noch der Rosettastein sagt, unmittelbar nachdem er den König als
«lebendes Abbild des Zeus» gerühmt hat: uioü toû 'HXiou, TTioXe-

pcdou cuoivoßiou rpfaurmevou ûttô toû <t>dâ146. Die Vorgeschichte der neu-
testamentlichen eküjv-Aussagen ist also zweifellos komplizierter,
als heute die Forschung anzunehmen geneigt ist, und es scheint, daß
die altägyptische Vorstellung vom König als dem Abbild der Gottheit

auch hier noch ihren Einfluß ausübt. Letztlich gehen die
anthropologischen und die christologischen ekibv-Aussagen des Neuen
Testaments gewiß auf diese eine Wurzel zurück147.

144 S. dazu vor allem Hegermann (A. 132), S. 88ff.
145 So z. B. in den Inschriften Amenophis' III. in Luxor: «... der gute Gott,

Ebenbild (mjtj) des Re, Sohn des [Amun,] [sein] Geliebter, Herr der
Kronen, sein geliebter leiblicher Sohn des Re»; Helek (A. 83), S. 1694/216;
vgl. auch S. 1715/225, 1749ff./238ff. u. ö.

146 Dittenberger (A. 81), S. 143. Vgl. auch den Namen jedïdjâ «Liebling
Jahwes», den Nathan dem Königssohn Salomo gegeben hat. Es wäre wohl
lohnend, einmal der Vorgeschichte des Rufes «Du bist mein geliebter Sohn,
an dir habe ich Wohlgefallen gefunden» (Mark. 1, 11, vgl. 9, 7) nachzugehen.
Er ist eine Komposition von Ps. 2, 7 und Jes. 42, 1, aber das <rfaTrr|TÔç ist
doch wohl kaum einfach dem bâhïr (LXX dK\eKxoç ; Luk. 9, 35 éKXeXepiaévoç)

von Jes. 42, 1 gleichzusetzen. Es wird auch nicht angehen, hinter orfaTrrjToç
das hebr. jähid sehen zu wollen, s. dazu aber C. H. Turner, Journ. Theol.
Stud. 27 (1926), S. 113-129. Die Königsideologie Ägyptens dürfte auch hier
noch einen nicht durch das Alte Testament vermittelten Einfluß auf die
neutestamentliche Formulierung ausgeübt haben.

147 Man sollte meinen, daß innerhalb der christlichen Welt von der imago
Dei nur noch in zwiefachem Sinn gesprochen werden könnte : in bezug auf
Christus und im Hinblick auf den Menschen. Dem ist aber nicht so, wie eine

Durcharbeitung der altkirchlichen und mittelalterlichen Texte zeigen könnte.
Hier nur zwei Belege: Beim Ambrosiaster steht zu lesen: «Dei imaginem
habet rex sicut et episcopus Christi» (Quaest. 35, vgl. ebenda 45, 5 und 106, 7,
zitiert nach Reallex. f. Ant. u. Christ., 4, Art. Eikon D). Und in der
mittelalterlichen Reichstheologie spielt der Gedanke, daß der König imago Dei
sei, eine wichtige Rolle. So schreibt Bischof Benzo an Heinrich IV.: «Gott
machte den Herrscher zu seinem Bilde über den Menschen als einen zweiten



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 501

Aber wir sind noch lange nicht so weit, die Geschichte der Imago-
Dei-Konzeption wirklich nachzeichnen zu können148.

Hans Wildberger, Zürich

Schöpfer», zitiert nach Hess (A. 114), S. 383 Anm. 1. Die altorientalische
Königsideologie hat auch an diesem Punkt noch ihr zähes Nachleben unter
Beweis gestellt ; vgl. dazu F. Heiler, Fortleben und Wandlungen des antiken
Gottkönigtums im Christentum: Numen, Suppl. 4. The Sacral Kingship
(1959), S. 543-580.

148 Erst nach Abschluß dieser Arbeit kam mir das Werk von W. H. Schmidt,
Die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift (1964), zu Gesicht. Ich freue
mich der weitgehenden Übereinstimmung mit meinen Darlegungen, die ich
wohl als Bestätigung meiner Ergebnisse betrachten darf.


	Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (2. Teil)

