Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 6

Artikel: Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (2. Teil)
Autor: Wildberger, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 21 Heft 6 November—Dezember 1965

Das Abbild Gottes

Gen. 1, 26-30
(2. Teil) *

4,

Es ist nicht daran zu zweifeln, dal zwischen Gen. 1, 26-30 und
Ps. 8 ein traditionsgeschichtlicher Zusammenhang besteht. Die Ver-
wurzelung der anthropologischen Aussagen des Psalms in der
Konigsideologie ist aber noch deutlicher als in Gen. 1.

Zwar ist im Psalm die Vorstellung von der Gottabbildlichkeit
nicht verbaliter aufgenommen. Sachlich jedoch hat diese in V. 6
ihre genaue Entsprechung: «Du hast ihn wenig niedriger als *216him
gemacht, mit Ehre und Hoheit hast du ihn gekrént.» Das alte
Pradikat fir den Pharao «Gott», das auch in Israel als Anrede an
den Konig nicht ganz unbekannt geblieben ist, wurde hier, wenn
auch stark abgeschwicht, in das Menschenbild hineingenommen.
Die Ubersetzung «Engel» fiir *416him sollte ein fiir allemal preis-
gegeben werden. Ob ’4l6him als Singular oder Plural zu verstehen
ist, ist kaum zu entscheiden. Von Haus aus ist der Schopfergott
gemeint, der sich im Konig ein ihm geméfBes Abbild schafft. Israel
allerdings mag, um der Einzigartigkeit Jahwes nicht zu nahe zu
treten, bei ’216him an Gottwesen gedacht haben?s. Nie wieder wird,
wenn wir von Gen. 1 abschen, im Alten Testament dem Menschen
ein so hoher Rang zugeteilt. Das kann seine Erkldrung nur darin
finden, dafl die Verfasser der beiden Stellen es gewagt haben, einen
an sich der altisraelitischen Anthropologie fremden Vorstellungs-
komplex in ihren Gedankengang einzubauen.

Erst recht zeigt sich der Hintergrund der Konigsideologie in der
Fortsetzung. « Kronen» geht allerdings nicht so eindeutig auf den
Konig, wie man vermuten konnte, indem das Verb sehr leicht im
ibertragenen Sinn verwendet werden kann?. Aber die Objekte
kabod und hadar sichern den Zusammenhang. Dall diese beiden

* Der 1. Teil in Theol. Zeitschr. 21, 4 (1965), S. 245-259.

"¢ So wohl auch in Gen. 1, 27 und 3, 5.

" Die Grundbedeutung des Verbums scheint «umringen» zu sein, das zu
ihm gehorige Substantiv ‘atara bedeutet zunéchst «Kranz.

31



482 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Begriffe zur Umschreibung der glanzvollen Erscheinung eines
Konigs dienen, bedarf keines Beweises 6. Besonders schlissig ist das
seltenere hadar. Vom irdischen Konig wird es wieder ausgerechnet
in den beiden Psalmen 45 (V. 4f.) und 110 (V. 3) verwendet, deren
Beziehungen zu Gen. 1 uns bereits aufgefallen sind 77.

Die Herrschaft wird dem Menschen in Ps. 8 durch das Verbum
masal (hi) zugesprochen. Himsil heift zum mosél machen, und
mosel ist ein beliebtes Synonym zu maélik. Dieses Verbum statt des
eindeutigeren malak zu verwenden war bei der Ubertragung der
Vorstellung auf den Menschen gegeben. Dal} es zur Konigsideologie
gehort, beweisen Ps. 89, 10; 103, 19; Mi. 5, 1; vgl. auch Jes. 14, 5.

Stiinde V. 7b: «alles bast du unter seine Fiille gelegt» isoliert da,
wiirde man nicht auf den Gedanken kommen, dal3 sich der Aus-
druck gerade nur auf die Herrschaft des Menschen iiber die Tierwelt
bezége. Das Motiv gehort von Haus aus eindeutig zur Beschreibung
der Herrschaftsgewalt des Konigs iiber seine Feinde, so in Ps. 110,
1: «bis ich deine Feinde als Schemel fiir deine Fiile lege» (vgl. Ps. 2,
8. 11, emendierter Text).

Wenn in Ps. 8 mit dhnlichen Wendungen wie in Gen.1 dem
Menschen die Herrschaft iiber die Tiere zugeschrieben wird, wird
man das kaum mit literarischer Abhingigkeit erkldren diirfen?.
Die «Demokratisierung» der Topik der Konigstradition wird weder
das Werk des Verfassers von P noch dasjenige des Psalmisten sein,
sie mull beiden Autoren bereits vorgelegen haben.

76 Vgl. dazu GroB (A. 13), S. 96, der zum SchluB kommt: «Eine Uber-
sicht uber Vorkommen, Kontext und Funktion dieser beiden auszeichnenden
Priadikationen liBt erkennen, daf} sie von Haus aus Eigenschaften des
Koénigtums Gottes sind.» Es wird allerdings ein miiliger Streit sein, ob sie
zunichst den menschlichen oder géttlichen Kénig preisen sollen.

7 Vgl. auch neben Ps. 21, 6 (wo vorher von der Krénung des Konigs
die Rede war) das fem. h*dara in Prov. 14, 28 und das entsprechende Verb
in Prov. 25, 6, ferner Dt. 33, 17. Der hadar des gottlichen Konigs wird ge-
priesen in Ps. 29, 4; 104, 1; 145, 5. 12, hadara in Ps. 29, 2; 96, 9 (vgl. auch
héadar malkat in Dan. 11, 20). Fir Ugarit s. IK 155 und dazu die Ausfiih-
rungen von Kraus (A. 27) zu Ps. 29, 2.

8 Bei der notorischen Unsicherheit in der Datierung der Psalmen wire
es Ubrigens schwierig festzustellen, auf welcher Seite die Abhéngigkeit lédge.
Es geht jedenfalls nicht mehr an, den Psalm in spétnachexilische Zeit an-
zusetzen, weil er von Gen. 1 abhéingig sei. Traditionsgeschichtlich ist Pg. 8
zweifellos dlter als Gen. 1, 261f., und die Verbindung des Gedankenkomplexes
mit der Erzdhlung von der Erschaffung der Welt mul relativ jung sein,



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 483

Hingegen wird man beim Siraciden mit literarischer Abhangig-
keit von Gen. 1 rechnen miissen, Sir. 17, 2b—4:

Kol Edwkev avTolg ékovaiav TWYV ém’ adThg.
Ko EQuTOV EVEDUTEV QUTOUG IOXUY,

kol xat’ eikova avTol émoinoev avTolg.
Ednkev 1oV OPov alToU Emi TAOTG TUPKOG
Kol KaToKuplevely dnpiwyv kol meterviv.

Deutlicher als in Ps. 8 ist hier die Ausriistung des Menschen mit
Macht herausgestellt. Dall der Mensch Furcht auf alle Lebewesen
zu legen vermag, ist ein Nachklang jener Furcht, die der gewaltige
Konig iiber seine Feinde bringt (Ps. 2, 11). So weit folgt der Ver-
fasser der Tradition. Dann aber scheint seine eigene Deutung der
Gottabbildlichkeit zu folgen. Gott gab dem Menschen als seiner
elkwyv die finf Sinne, dazu die Gabe der Vernunft und das Wort.
Er verlieh ihm ein Herz zum Denken, erfiillte ihn mit Einsicht
und Verstand und lie ihn Gut und Bése erkennen. So sehr man
hier das Menschenbild des Hellenismus vor sich zu haben glaubt, so
klingen doch noch Motive aus der Konigsideologie an (vgl. etwa
1. Kon. 3, 9; Jes. 7, 15; 11, 2). Weisheit, Einsicht und Verstand, zu
unterscheiden zwischen Gut und Boése, sind im Alten Testament
speziell Begabungen, mit denen der Konig ausgeriistet ist. Es ist
erstaunlich, dafl Jesus Sirach dem Menschen gerade das zuspricht,
worin Gen. 3 nur frevlerischen Hochmut des Menschen sehen kann.
Aber es ist nicht erstaunlicher, als da neben der Anthropologie von
Gen. 1 diejenige von Gen. 3 steht. Wenn die Tradition von der Goti-
abbildlichkeit des Menschen und seiner koéniglichen Gewalt im
Alten Testament kein weiteres Echo gefunden hat, hingt das doch
wohl damit zusammen, dal man der Hybris des Menschen nicht
Vorschub leisten wollte. Vielleicht hat aber Hi. 19, 9 eine Spur davon
bewahrt, daB das Menschenbild von Gen. 1 vnd Ps. 8 in man-
chen Kreisen Israels gepflegt wurde: «Meiner Ehre (kdbod) hat er
mich entkleidet” und die Krone mir vom Haupt genommen»?3°,

5.

Die Befragung der einschligigen Stellen des Alten Testaments
hat unsere Vermutung, daf das Theologumenon von der Gott-

" Vgl. dazu das éveduoev in Sir. 17, 3.
80 Vgl. auch Ps. 49, 13. 21.



484 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

abbildlichkeit des Menschen letztlich in der altorientalischen
Konigsideologie wurzle, bestédrkt. Es scheint aber doch die Schwie-
rigkeit zu bleiben, dafl gerade die entscheidenden Begriffe sdlam
und deéemit im Alten Testament nicht verwendet werden, wo vom
Konig gesprochen wird. Andererseits begegneten wir in der baby-
lonischen Welt wohl in Texten, die vom Ko&nig handeln, Entspre-
chungen der beiden biblischen Begriffe, ohne doch in ihrem Umkreis
nihere Beziehungen zum biblischen Wortfeld feststellen zu konnen.

Hier hilft uns nun aber das uns heute zur Verfiigung stehende
Material aus Agypten weiter. Auf dem Rosettastein wird der Kénig
(Ptolemaios Epiphanes) als elkwv Zwoa 1ol A6 bezeichnet 81,
Die Vorstellung begegnet in der griechisch-romischen Epoche
Agyptens sehr hiufig. Bei der Zihigkeit, mit der sich gerade in
Agypten solche Titel erhalten haben, ist zum vornherein wahr-
scheinlich, dall die Vorgeschichte dieses eikwv Zwoa weit in das
dgyptische Altertum zuriickreicht. Im Alten und Mittleren Reich
scheint sie zwar noch unbekannt zu sein, aber seit der 18. Dynastie
ist sie da®2. Das Material steht heute bequem zur Verfiigung in den
Urkunden aus der Zeit der 18. Dynastie, die K. Sethe und W. Helck
herausgegeben und teilweise iibersetzt haben 83.

81 Text bei W. Dittenberger, Orientis graeci inscriptiones selectae, 1
(1903), Nr. 90, S. 142f., Urk. (A. 83), 2, S. 170. Schon Hehn (A. 3) hat auf
die Stelle hingewiesen, S. 36 (s. auch S. 50).

82 H, Brunner, Die Geburt des Gottkonigs: Ag. Abh. 10 (1964), S. 109:
«Die Bezeichnung des Ko6nigs als tj.t/twt eines Gottes gehért ganz in den Be-
reich der Theologie des Neuen Reiches; mir sind keine fritheren Belege be-
kannt.» Ahnlich S. Morenz, Agyptische Religion (1960), S. 160 Anm. 65:
«Das Material, das sich aus verschiedenen Worten fiir ,Bild’, vor allem $hm,
tj.t, twt aufbaut, verdient Sammlung, Ordnung und Deutung. Ich notiere
wenigstens, daB der Sachverhalt seit der 18. Dyn. bezeugt ist und dann in
der griech.-rom. Epoche am haufigsten begegnet.» In einer neuesten Arbeit,
Die Heraufkunft des transzendenten Gottes: Sitz. Sidchs. Ak. Wiss. 109/3
(1964), S. 37, verweist er noch auf Koptos 12, 3. 8 (¢«Re hat dich als sein
Abbild [hntj] eingesetzt») als den dltesten ihm bekannten Beleg (17. Dyn.).

8 Urkunden des &dgyptischen Altertums, IV, 1-16 (1905ff.), hg. von
K. Sethe; 17-22 (1955-58), hg. von W. Helck. Einen Teil der Texte aus
der fritheren Zeit der 18. Dynastie hat K. Sethe bereits 1914 bearbeitet und
tibersetzt: Urkunden der 18. Dynastie, I, 1-4. Die von W. Helck herausge-
gebenen Texte sind von ihm auch iibersetzt worden: Urkunden der 18.
Dynastie, Ubersetzung zu den Heften 17-22 (1961). Bei der Zitierung meint
im folgenden die erste Seitenzahl jeweils den dgyptischen Text, die zweite die
Ubersetzung. Der von Sethe herausgegebene Text ist heute allerdings re-



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 485

Auf einer Stele Amenophis’ II. aus Amada wird der Pharao ge-
priesen als «sein geliebter leiblicher Sohn des Re, Herr der Fremd-
lander... der gute Gott, die Schopfung des Re, der Herrscher, der
bereits stark aus dem Leib gekommen ist; Ebenbild des Horus auf
dem Thron seines Vaters; gro3 an Kraft...»®. Darauf werden seine
Herrschermacht, seine Fiirsorge fiir die Tempel und seine kriegeri-
schen Taten geriihmt.

Schon in diesem einen, zufillig herausgegriffenen Text werden
zur Bestimmung der Beziehung des Pharao zur Gottheit verschie-
dene Begriffe verwendet: Sohn, Schépfung, Ebenbild des Gottes,
wobei allen voran die Bezeichnung «Gott» selbst steht. Sie sind von
Haus aus nicht genau synonym, sondern spiegeln die Geschichte des
agyptischen Gottkonigtums wieder. Aber « Ebenbild», der neue Be-
griff der 18. Dynastie, stellt zweifellos den wirklich als adiquat
empfundenen Versuch der neuen Zeit dar, das Konig-Gott-Verhalt-
nis zu erfassen, und ist also der entscheidende Begriff, von dem aus
die andern zu interpretieren sind. Wir haben daran erinnert, dafl
auch im Alten Testament gerade noch etwas davon zu erkennen ist,
dal man den Konig als ein Gottwesen feierte. Dafl der Begriff
«Abbild» fehlt, schien uns angesichts der scharfen Polemik gegen
das «Gottesbild» begreiflich zu sein. Eine nicht unwichtige Rolle hat
aber die Bezeichnung «Sohn» gespielt, und sie ist in messianisch-
eschatologischer Ausprigung zu groBer theologischer Wirkung ge-
kommen. Man beachte auch, daBl der Sohn als «geliebter» ausge-
zeichnet ist (s.u.; S.500). Der Pharao ist « Schopfung» des Re, wie
der inthronisierte Sohn Gottes im Alten Testament von ihm «ge-
zeugt» ist. Als « Ebenbild» ist das Pharao der Herrscher, und seine
Macht dullert sich in seinen Siegen tiber die Volker.

Das gewihlte Beispiel wiederholt sich in einer groflen Zahl dhn-
licher Inschriften. Um einen Eindruck der Vielfalt in der Formu-
lierung und der Konstanz in den Hauptmotiven zugleich zu geben,
sei ein weiteres Beispiel aus der Inschrift auf einer Stele aus dem
Totentempel Amenophis’ III. zitiert (Amun, der Konig der Gotter,
spricht): «Mein geliebter leiblicher Sohn..., mein lebendes Abbild,
Schépfung meiner Glieder, den mir Mut, die Herrin von Asheru in

visionsbedirftig. Weiter sei auf die einschligigen Texte bei A. Erman, Die

Literatur der Agypter (1923), S. 318ff., verwiesen und auf die Angaben der

Weérterbiicher zu den verschiedenen Begriffen fiir Bild, Abbild, Ebenbild etc.
84 Helck (A. 83), S. 1289/29f.



486 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Theben... geboren hat, und den man auferzogen hat als einzigen
Herrn der Menschen. Mein Herz jubelt sehr, wenn es deine Schonheit
sieht...»8. Im folgenden wird beschrieben, wie Amun dem Konig
die Volker der vier Weltgegenden unterwirft. Das Motiv der Schén-
heit des Kénigs erinnert an Ez. 28, 12. 17 (vgl. Jes. 33, 17).

Was in den ﬁbersetzungen dieser Texte mit Bild, Abbild, Ebenbild und
#hnlichen Ausdriicken wiedergegeben wird, wird im Agyptischen mit einer
betréchtlichen Zahl verschiedener Vokabeln bezeichnet. Die oben zitierte
Inschrift aus Amada sagt fiir Ebenbild hntj, wofiir das Wérterbuch?® die
Bedeutung «Statue» angibt, eigentlich wohl die zur Ausfahrt (hnt) des
Gottes dienende Statue, selten auch «gezeichnetes Bild». Man kann das
Standbild einer Privatperson, eines Konigs oder auch eines Gottes so be-
nennen. In der Inschrift aus dem Totentempel Amenophis’ ITI. ist fir
«Abbild» das dgyptische Wort twt8? verwendet. Es kann sowohl die Statue
wie das an der Tempelwand gemalte Bild, selten auch einfach «Gestalt» be-
deuten. Als Verbum heillt twt «gleich, entsprechend, dhnlich sein», deckt
sich also dem Sinn nach mit hebraisch dmh, von dem demiut abgeleitet ist.
Weitaus am héufigsten erscheint aber in den Texten tj.t. Sein Bedeutungs-
umfang ist recht weit und umfaBt « Schriftzeichen, Bild, Gestalt» bis hin zu
«Symbol» 88, Seltener ist 8sp, nach Erman-Grapow?® wohl eigentlich sphinx-
gestaltiges Bild, schon friih aber auch von menschengestaltigen Bildwerken
verwendet, und auch es bedeutet gemeinhin «Bild, Abbild, Statue». Im
Siegeslied Thutmosis’ ITIL.%° ist das ebenfalls weniger hdufige snn verwendet
mit einer von den genannten Woartern nicht klar zu unterscheidenden Be-
deutung. Die Begriffe harren aber noch einer umfassenden Analyse, bei der
ohne Zweifel eine groBere Differenziertheit zum Vorschein kdme als die
iiblichen Ubersetzungen ahnen lassen und bei der es méglich sein miiBte,
auch die zeitliche Streuung zu erfassen. Jede Zeit hat fiir gewisse Begriffe
eine Vorliebe®. Man hat sich nie endgiltig auf ein bestimmtes Wort fest-
gelegt, ja es kénnen bei der geradezu ermiidenden Plerophorie der Inschriften
im selben Text verschiedene Ausdriicke nebeneinander verwendet werden.
Teils scheinen sie mehr séldm, teils mehr demat zu entsprechen.

85 Helck (A. 83), S. 16551./198.

8 A. Erman-H. Grapow, Wérterbuch der dgyptischen Sprache, 3, S. 385.

87 Erman-Grapow, 5, S. 255; vgl. auch den Koénigsnamen Tutenchamun
(Twt-‘nh-"Imn) = «lebendes Bild des Amuny».

8 Erman-Grapow, 5, S. 239.

8 Ebd., 4, S. 536.

% Urk. (A. 83), IV, 8. 815; Altor. Texte, S. 18; Pritchard (A. 56), S. 374.

%1 Das figyptische Aquivalent fiir eixwv ZWoa auf dem Rosettastein ist nicht
erhalten. Es durfte shm sein (so der hieroglyphische Text der Kopie N,
Urk. 2, 8. 170), das regelmiBig mit eikv oder iepov &vaipua wiedergegeben
wird und in der Verbindung «lebendes Bild des Amun» als Bestandteil
mehrerer Ptoleméernamen vorkommt (Erman-Grapow, 4, S. 244). Anders



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 487

Schon die bereits zitierten Texte zeigen, dal keineswegs blof}
sidldm und demiut in ihnen ihr Gegenstiick haben, sondern auch an-
dere Elemente aus deren Wortfeld in ihnen erscheinen.

Einmal das «Erschaffen». In der Regel wird der Pharao «Schop-
fung» der Gottheit genannt. Es kann aber durchaus auch das Ver-
bum verwendet werden: «Es schuf ihn sein Vater Re»®%, gelegent-
lich kann es auch «zeugen» heillen®, wie es dem Pridikat «Sohn»
entspricht. Aber «schaffen» bzw. «Schopfung» ist viel hdufiger,
«zeugeny ist zweifellos nur noch Bild *4.

Oft wird natiirlich von der machtvollen Herrschaft des Pharao
gesprochen, und zwar vor allem von seinen Siegen iiber die Fremd-
volker und den Huldigungen, die sie ihm darbringen. Auf einer Stele
des Baumeisters Nfr-h".t lesen wir vom Pharao (Thutmose IV?):
«Der Konig, leiblicher (Sohn des Re)... der gute Gott, Abbild (tj.t)
des Re, Sohn des Amun, der die Fremdlinder ntedertrampeliy?®®.
Das «niedertrampeln» erinnert auffallend an das rdh von Gen. 1
und Ps. 110. Oder wir lesen: «der alle Lander bandigt»®, «es liegt
die Erde unter dir wegen deiner Tiichtigkeit, du guter Herrscher»?®7.
Auch die Dedikationsinschrift am Month-Tempel zu Karnak spricht
vom Pharao (Amenophis III.) als dem «Ebenbild des Re..., der die
Fremdlander niedertrampelt und die Asiaten schliagt» und fiigt hin-
zu: «alle Fremdlinder sind wnter seinen Sohlen»®®. Und in der
Hehn (A. 3), der an hpr «Wesen, Sein» denkt, S. 48. Aus der 22. Dyn. sei
noch eine Stelle aus andern gattungsgeschichtlichen Zusammenhingen zi-
tiert. Ein Prophet sagt: O ihr Propheten... des Amun. Ich bin euer Helfer
bei eurem Herrn (d. h. dem Konig), der grofler ist als die Gotter... Er ist
das Abbild des « Leuchtenden» (Re): E. Otto, Die biographischen Inschriften
der dgyptischen Spétzeit (1954), S. 135.

92 Helck (A. 83), S. 1320/43; s. ferner ebenda S. 1687/213: «prichtiges
Ebenbild des Atum, den Harachte selbst geschaffen hat; gottlicher Koénig,
Herr der groflen Doppelkrone; mit schénem Gesicht, wenn er erschienen ist
mit der wtf-Krone; dessen Macht weit ist...» u. a.

% Helck (A. 83), S. 1716/225.

# Es scheint, daBl «kronen» nichts anderes als ein Synonym zu «er-
schaffen» ist.

9% Helck (A. 83), S. 1612/176.

% Ebd., S. 1694/2186.

97 Ebd., S. 2069/385.

% Ebd., S. 1670/205. Die Formeln sind héufig. Auf der Siegesstele Thut-
mosis’ III. aus dem Tempel von Karnak (s. oben Anm. 90) spricht Amon-Re
zum Pharao: «Ich lasse deine Siege in allen Léndern umhergehen... ich bin
gekommen, daB ich dich zerireten lasse die Fursten von Palistina; ich breite



488 H. Wreldberger, Das Abbild Gottes

«Geburtslegende» desselben Herrschers aus Luxor wird verheiBen:
«Du wirst Konig von Agypten und Herrscher der Wiiste sein. Alle
Lénder sind unter deiner Aufsicht, die Bogen liegen vereint wniter
deinen Sandalen»®®. Damit ist auch das «alles hast du unter seine
FiiBle getan» von Ps. 8, 7 (vgl. Ps. 110, 2) belegt.

Sehr oft ist natiirlich, Ps. 8, 6 entsprechend, von der Krénung des
Pharao durch seinen Gott, bzw. von den Kronen, die dieser ihm ver-
liehen hat, die Rede. In der Pfeilerinschrift Amenophis’ IT. in Kar-
nak liest man: «Abbild des Amun wie Re», «den Amun in Theben
gekromt haty, «den Amun auserwdhlt hat», «den Amun aaf dem Thron
des Re gekront hat», «4bbild des Amun, dem Leben gegeben werde
wie Re ewiglich», «den Amun auserwdhlt hat in alle Ewigkeit»10,
Héufig ist auch das Epitheton: «Herr der Kroneny.

Wenn noch Jesus Sirach sagt, daf der Mensch Furcht auf alles
Fleisch lege (17, 4), so sagt schon eine Inschrift am Luxortempel
von Amenophis ITI.: «...der Furchéin alle Leiber legt, Nb -m>*.t— R¢,
Abbild-(tj.t)-des-Re»oL.

Auch vom Glanz, der Pracht, der Herrlichkeit des Pharao wird
gesprochen, so dafl auch kabod und hadar eine Entsprechung haben.
Die eben erwihnte Inschrift am Monthtempel zu Karnak nennt den
Pharao «Herrn der Strahlen auf das (?) Gesicht des Aton»192, die
Inschrift aus dem Luxortempel «prdchtiges Ebenbild»'®, und in einer
Bauinschrift von Karnak heiffit es sogar von seinen Statuen:
«Jedes Abbild von ihm ist geméf der Gestalt der Majestét des Re»104.
Es ist weseutlich, daB sich dieses Wortfeld durchgehend im Umkreis
von «Abbild des Gottes» nachweisen 148t.

Damit ist der Zusammenhang von Gen. 1, 26 mit der altorienta-
lischen Konigsideologie gesichert, den bereits eine Durchsicht der
akkadischen, speziell der neuassyrischen Texte nahelegte. Die Ver-

sie unter detne F'iifSe, durch ihre Léander hin. Ich zeige ihnen deine Majestit
als den Herrn der Strahlen, du leuchtest als mein Ebenbild (snn) vor ihrem
Antlitz»; zitiert nach Erman (A. 83), S. 320; s. ferner Helck (A. 83), S. 1708/
222,

% Helck (A. 83), S. 1716/225.

100 Ehd., S. 1359/581.

ol Fhd., S.1707/222.

102 Ebd., S. 1670/205.

108 Ebd., S. 1687/213. Vgl. auch Sethe (A. 83), S. 275/126 (Hatschepsut).

104 Helck (A. 83), S. 1724/229. Die Belege fir die Begrifflichkeit, welche
«Abbild des Gottes» begleitet, lieBen sich mit Leichtigkeit vermehren.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 489

bindung von Gen. 1, 26 ff. ist aber zweifellos viel eager zum agypti-
schen Bereich, wobei natiirlich durchaus damit zu rechnen ist, dag
auch babylonische Einfliisse zum Zug gekommen sind.

Wo hat sich aber die Ubertragung der Vorstellungen vom Konig
auf den Menschen vollzogen? Ist die sog. « Demokratisierung»1°® ein
entscheidender Beitrag des Jahweglaubens mit seinem tief ver-
ankerten Miltrauen gegeniiber der Konigsideologie seiner Umwelt
und seinem Widerstand gegen deren Rezeption im eigenen Bereich ?
Von «Demokratisierung» spricht man allerdings gerade in den Dar-
stellungen der dgyptischen Religionsgeschichte. Zunéchst wird nur
der Konig als Inhaber gottlicher Wiirde und Macht nach dem Tode
mit Osiris gleichgesetzt. Dann aber haben auch die Fiirsten und
schlieBlich alle Schichten des Volkes fiir sich dieselbe Vergottung in
Anspruch genommen. So werden im Lauf der Zeit Texte, die von
Haus aus dem Konig galten, aber auch der ganze Komplex von
Riten eines osirianischen Begrédbnisses, auf jedermann bezogen 1.
Ebenso hat sich im Lauf der Geschichte eine Popularisierung der
zundchst streng dem Konig reservierten Weisheitslehren voll-
zogen. Die Vermutung liegt also nahe, daBl auch die Vorstellun-
gen iiber das Verhiltnis des Konigs zu Gott bereits in Agypten
demokratisiert worden sind.

In der Lehre fiir Merikare lesen wir: «Wohlversorgt sind die
Menschen, das Vieh Gottes. Er hat die Luft gemacht, dal3 die Nasen
der Menschen leben. Sie sind seine Abbilder, die aus seinen Gliedern
hervorgegangen sind. Er geht am Himmel auf fiir ihre Herzen, hat
die Pflanzen fiir sie gemacht und die Tiere, Vigel und Fische, um
sie zu erndhren. Seine Feinde hat er erschlagen...»'%? Abgesehen
vom Begriff Abbild (sun), finden sich hier keine Anklidnge an die
behandelten Konigstexte. Hingegen liegt hier das Motiv der Nah-
rung fiir den Menschen, das in Gen. 1, 291. erscheint, vor.

Ebenso ist auf den Epilog der Lehre des Anii zu verweisen. Er
enthilt eine Zwiesprache zwischen Vater und Sohn. Dieser ist nicht
zufrieden mit der autoritdren Erziehungsmethode seines Vaters, der
gar nicht auf seine Einwinde eingeht. Der Sohn hélt ihm entgegen

105 Tm Blick auf Gen. 1, 26f. hat, soweit ich sehe, F. Horst (A. 10) zum
erstenmal den Begriff « Demokratisierung» verwendet, S. 230.

106 S, dazu Morenz (A. 82), S. 58 und passim.

107 (Jbersetzung aus Frh. W. von Bissing, Altdgyptische Lebensweisheit
(1955), S. 56; s. auch Pritchard (A. 56), S. 417.



490 H. Wildberger, Das Abbild Gotles

(Anii X, 8ff.): «Ist es nicht dem Menschen eigen, daB} er seine Hand
sinken 148t und statt dessen (d. h. statt des Schlagens) eine Antwort
anhort? Die Menschen sind Gottes Ebenbilder in ihrer Gewohnheit,
einen Mann mit seiner Antwort zu horen. Nicht der Weise allein ist
sein Ebenbild, indem die Menge wie lauter Vieh wire. Nicht der
Weise allein ist sein Zogling, indem er allein verniinftig ware (wort-
lich ein Herz habe), die ganze Menge aber toricht.»1°® Der Text be-
rithrt sich auffallend mit modernen Interpretationen der Imago-
Dei-Lehre, die in der Moglichkeit der Verstindigung durch das
Wort das spezifisch Menschliche des Menschen sehen%. In der
sonstigen dgyptischen Weisheit, wie im Alten Orient iiberhaupt,
diirfte es zu dieser Deutung der Gottebenbildlichkeit kaum Paralle-
len geben. Ein Zusammenhang mit der Konigsideologie besteht hier
offensichtlich nicht.

Man hat also in der Tat in Kreisen der dgyptischen Weisheit von
Menschen als dem Ebenbild des Gottes gesprochen. Die dieses Stich-

108 Thersetzung aus H. Brunner, Altagyptische Erziehung (1957), S. 137. —
Allerdings sind Ubersetzung und Verstiéndnis des Textes schwierig; vgl. die
Verdeutschung bei von Bissing (A. 107), S. 78, der sich an E. A. W. Budge,
The Teaching of Amenemapt (1924), anlehnt. Das Wort, das wir mit « Eben-
bild» wiedergegeben haben ($n.nw), heilt eigentlich «der zweite», auch es
kann gelegentlich vom Kénig verwendet werden (Erman-Grapow, 5, S. 149).
Von Bissing tibersetzt es mit «Genosse», E. Suys, La sagesse d’Ani: Anal.
Orient. 11 (1935), S. 106, mit «les seconds», A. Volten, Studien zum Weis-
heitsbuch des Anii (1937), S. 162, mit «(dem Gotte) gleich». Nachher im
selben Text verteidigt sich der Sohn nochmals dem Vater gegeniiber und
redet ihn an: «Du, sein (gemeint ist des Gottes) Ebenbild, du weiser Mann mit
der starken Hand...» (X, 15, nach Brunner, S. 138). Diesmal ist das dgyp-
tische Wort mjtt verwendet (Suys, S.109: «semblable»; Volten, S. 172:
«Ebenbild»). Darnach mufB3 also «Ebenbild» ein Ehrenpriédikat fir den
Weisen gewesen sein, und es wird vom Sohn des Anii in der revolutionédren
Kiihnheit des Jugendlichen fiir den Menschen iiberhaupt in Anspruch ge-
nommen. Das tertium comparationis ist hier natiirlich die Weisheit des
Weisen, die gleich der Weisheit Gottes ist.

109 So z. B. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1 (1945), S. 224.
Er will die Gottebenbildlichkeit verstanden wissen als den besonderen
«Charakter der menschlichen Existenz, kraft dessen der Mensch Gott gegen-
ilber verhandlungsfiahig wird, sein Charakter als von Gott anzuredendes Du
und als Gott verantwortliches Ich, aber auch seinen Charakter als Ich und
Du in der Koexistenz von Mensch und Mensch, von Mann und Frau». Vgl.
Horst (A. 10), S. 231.

110 Man konnte in Agypten offenbar auch allgemein vom Sohn als dem
Ebenbild des Vaters reden. Bei der Einsetzung des Vezirs Wér in sein Amt



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 491

wort begleitenden Aussagen sind hier aber inhaltlich andere als in
der Konigsideologie. Bei dieser Sachlage ist es vorldufig nicht zu
entscheiden, wo und wie sich die Umdeutung der Konigsideologie
zu allgemein anthropologischen Aussagen vollzogen hat. Es bleibt
moglich, dall das erst in Israel geschehen ist 1.

6.

Es sind im Blick auf Gen. 1, 26f. noch einige Punkte zu klaren:

a) Was bedeuten die Prdpositionen in b°salménii kid*miténi (Gen.
1,26)? Bereits Hehn hat erklirt 12: «Gen. 1, 26f. wird man am besten
iibersetzen: ,Lafit uns den Menschen machen als unser Bild - Gott
schuf den Menschen als sein Bild’, indem man 3 als Beth essentiae
der Alten faBit, das die Form, die Eigenschaft ausdriickt, in der eine
Person oder Sache auftritt.» Die {ibliche Ubersetzung «nach unserm
Bilde» miilite, wollte man sie ernst nehmen, voraussetzen, daf es ein
(himmlisches oder irdisches?) Abbild der Gottheit bereits gibt, nach
welchem die Menschen erschaffen wurden. Von Rad verweist dazu
auf die Vorstellung eines gottlichen Wesens, das vor der Menschen-
schopfung zuerst einen Ril3, ein Bild auf eine Tontafel zeichnet 113,
Aber die dgyptischen Texte, die Gen. 1, 26 weit néher stehen, lassen

sagt der Konig zu dessen Vater, der dieselbe Stellung innegehabt hatte, nun
aber entlastet werden soll: «Er moge fir dich der Stab des Alters sein...
Gut ist ja das Ersetztwerden durch seinesgleichen. Enthiille dein Ebenbild,
[bilde (o. &.)] sein Herz. Dein Stellvertreter soll er sein...»; Helck (A. 83),
S. 1383/71. Es ist ein Text, der durchaus im Stil der Weisheit verfalt ist.
Man wird also annehmen durfen, dafl in diesem Bereich vom Sohn als dem
Ebenbild des Vaters gesprochen worden ist.

11 Wir erinnern daran, daf3 in Babylon gelegentlich der Beschwérungs-
priester salmu Gottes sein konnte (s. oben bei Anm. 49). Auch in Agypten
war es moglich, den Priester mit dem urspriinglich kéniglichen Pradikat
auszuzeichnen. So lautet der Titel eines Priesters vom Memphis aus der Zeit
des Neuen Reiches: «geliebtes Bild (snn) des Ptah» (Erman-Grapow, 3,
S. 460). Gelegentlich nimmt ein Gouverneur dieses Prédikat in Anspruch
wie z. B. Teos II., Gouverneur von Tanis (Ptoleméerzeit): «Ich bin dein
(Amonre’s) Ebenbild, das aus dir entstanden ist...», zitiert nach Otto (A. 91),
S. 187.

112 Hehn (A. 3), S. 45, Anm. 4.

113 G. von Rad, Theol. Worterb., 2 (1935), S. 388; vgl. dazu auch Maag
(A. 80), S. 95.



492 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

diese Deutung nicht zu. Schon der Wechsel der beiden Pripositio-
nen in Gen. 5, 3 lafit erkennen, daB sie beide faktisch denselben

-, -

Sinn haben miissen!'4, ‘48a ke heillt nichts anderes denn «machen
zu». Der Satz ist also etwa zu iibersetzen: «Lasset uns den Menschen
machen als unser Abbild, zu einem Wesen, das uns dhnlich sei.»

b) Gott sagt in Gen. 1, 26 nicht «als mein Abbild», sondern «als
unser Abbild»115. Ebenso ist, wie wir oben ausfithrten, Ps. 8, 6 zu
iibersetzen: «Du hast ihn wenig niedriger gemacht denn gdttliche
Wesen.» « Der Mensch ist elohimgestaltig geschaffen.»1¢ In Agypten
wird in der Regel Wert darauf gelegt, daBl der Konig Abbild des
héchsten Gottes ist 117, Der Pharao hat wohl Verpflichtungen auch
andern Gottern gegeniiber 18, aber sein Vater ist allein der Herr der
Gotter, Re. Immerhin kann auch einmal der Plural verwendet wer-
den. So heillt es auf einer Statuengruppe aus Faras: «Der gute
Herrscher, [der Niitzliches tut fiir seine Viiter, alle Gotter]; [Sohn
des] Amun, der seine Schonheit schuf ...Geschopf [des ...Ablbild
(tj.t) der Gotter...»1°. Die Unbekiimmertheit, mit der der Pharao
bald als Sohn des einen Schopfergottes, bald als Abbild der Gotter

114 Vel. Hi. 10, 9: kahomaér “esitani «du hast mich (wie) zu Lehm gemacht».
In Jes. 40, 23 sind natan le und ‘@$a ke parallel verwendet. Vgl. ferner Ps.
18, 43: weashagém ke‘dphar «ich zermalmte sie zu Stauby»; Ps. 105, 12:
bihejotam... kime‘at «als sie (wie) zu wenigen wurden»; u.a.m. Vgl. dazu
Vriezen (A. 20), S. 91ff. «Il parait en tout cas que la force comparative de
la particule 2 est non seulement beaucoup affaiblie, mais en certains cas
s’est perdue et comme le 1 essentiae peut avoir la signification de: en qualité
de» (S. 92). Nicht folgen kann ich Vriezen, wenn er an der Ubersetzung
«d’aprés I'image de Dieu» festhalten will (8. 94), vgl. Ex. 6, 3, vor allem aber
Ps. 39, 7: ’ak kegdlam jithallak-’i8 «nur als Schatten geht der Mensch ein-
her». S. dazu W. Hess, Imago Dei (Gn. 1, 26): Ben. Monatsh. 29 (1953),
371-400, S. 377.

15 In V. 27 liest MT allerdings besalmé, also mit singularischem Suffix.
Das Wort fehlt in der LXX und wird zu streichen sein (s. O. Procksch,
Komm. z. St.) als Zusatz aus einer Zeit, da man den Sinn des Plurals in
na‘@s$i nicht mehr verstand.

ue G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1 (1957), S. 149.

17 So z. B. auf der Stele Amenophis’ II. am 8. Pylon zu Karnak: «Eben-
bild des Re, heiliges Abbild des Herrn der Gétter, der das Kénigtum des Re
im Palast von Karnak ausiibt»; Helck (A. 83), S. 1319/43.

118 Pie Fortsetzung des obigen Textes lautet: «es schuf ihn sein Vater Re,
um ihnen (d. h. den Gdttern) ihre Kapellen zu bauen».

19 Helck (A. 83), S. 2044/373, s. auch Sethe (A. 83), S. 276/127: «(Hat-
schepsut) die Tochter des Re, das Abbild (tj.t) der Gitter».



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 493

pridiziert werden kann, beweist, dafl Begriffe wie Sohn und Abbild
metaphorisch zu verstehen sind, und zeigt einmal mehr, daB unter
«Abbild» jedenfalls nicht die Ahnlichkeit in der #uBeren Gestalt zu
verstehen ist.

¢) In Ps. 8 wie in Sir. 17 ist nur vom Menschen, nicht von Mann
und Frauw die Rede. Nie wird in den besprochenen &gyptischen
Texten etwa die Gemahlin des Pharao neben dem Pharao selbst als
Abbild der Gottheit genannt. «Als Mann und Frau erschuf er sie»
ist also offenbar eigenes Interpretament und Anliegen des Ver-
fassers der Priesterschrift 120,

d) Vriezen kommt in seiner Untersuchung iiber die Erschaffung
des Menschen zum Schlul}, dall der Mensch als Abbild Gottes die
Stelle eines Sohnes Gottes innehabe!?!, Dall er auf der richtigen
Fiahrte war, wenn er «Abbild» durch «Sohn» interpretieren wollte,
liegt nach unserer Zuriickfithrung von Gen. 1, 26ff. auf die Konigs-
ideologie auf der Hand. Immerhin ist zu bedenken, daB «Bild» und
«Sohn»zwar zwei dhnliche Versuche, das Verhéltnis des Konigs zu sei-
nem Gott in Worte zu fassen, aber nicht identische Begriffe sind.
Es ist gewill kein Zufall, dafl in Gen. 1 der Mensch zwar Abbild,
aber nicht Sohn Gottes genannt wird; die Moglichkeit, die Sohn-
schaft des Menschen physisch zu deuten, lag zu nahe. Man tut aller-
dings gut daran, zu bedenken, daB die oft nachgesprochene Unter-
scheidung, in Agypten werde die physische Sohnschaft des Kénigs
proklamiert, in Ps. 2, 7 jedoch liege eine Adoptionsformel vor, den
Sachverhalt nicht richtig darstellt. Die von uns behandelten Texte
reden, wie wir sahen, in der Regel nicht von der Zeugung, sondern
von der Erschaffung des Pharao, des unbeschadet, daf sie ihn Sohn
heiBen. Es kann von vielen Vitern des Konigs gesprochen werden,
und «erschaffen» heillt kaum mehr etwas anderes als «krénen» oder
«auf den Thron setzen»!2?. Der Pharao wird nicht mehr mit dem
Weltengott identifiziert, ist auch nicht mehr der deus incarnatus,

120 Zakar uneqeba ist ja auch eine spezifisch priesterschriftliche Wendung.

121 Vriezen (A. 20), S. 104: «Comme le fils représente le pére, I’homme re-
présente Dieu; il occupe la place d’un fils de Dieu.» Er weist hin auf P. Volz,
Die Wiirde des Menschen im Alten Testament: Glaube und Ethos. Fest-
schrift fir G. Wehrung (1940), 1-8, S. 7. Wenn Volz aber meint, der Aus-
druck «Bild Gottes» beriihre sich nahe mit der Formel in Act. 17, 28: «seines
(Gottes) Geschlechts sind wir ja auch», vermischt er Aussagen, die ver-
schiedener Herkunft sind und scharf auseinandergehalten werden miissen.

122 Vgl. Ps. 2, 6f., wo ¢zeugen» und «einsetzen» synonym verwendet sind.



494 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

er ist Sohn, und das heiflt, daf} er seinem méchtigeren Vater ver-
antwortlich, aber allerdings auch in dessen Namen zu handeln be-
fugt ist und seine Befehle ausiiben soll. Grundsétzlich sagt «Bild»
in der Tat genau dasselbe!?s. Es sagt es aber unbelastet vom
Schwergewicht der Mythologie, und darum war es moglich, den
Begriff in die israelitische Anthropologie zu iibernehmen.

Aber andererseits ist festzuhalten: «Bildy ist im ganzen Alten
Orient nicht nur eine Abbildung nach unserem Versténdnis, der die
Wesenhaftigkeit des Dargestellten, seine Seinsméchtigkeit vollig
abgeht. Das Bild hat am Wesen des Abgebildeten teil, das Gottes-
bild ist immer irgendwie Repriasentation der Gottheit selbst. Wie
das Verhiltnis zu bestimmen ist, das ist allerdings nicht leicht zu
sagen — schon darum nicht, weil im Lauf der Geschichte zweifellos
auch das Verhaltnis zwischen der Gottheit und ihrem Bild nicht
immer in gleicher Weise verstanden wurde. Nach Morenz ist der
Ausgangspunkt geradezu die Identitdt von Bild und Gott, wihrend
die klare Scheidung sich erst im Lauf der dgyptischen Geschichte
vollzogen hat. Von Amun kann gesagt werden: «Seine Gestalt ist
jeder Gott»124, d.h., Amun wohnt in allen gittlichen Gestalten. So
kann die Gottheit auch in ihrem Bild Wohnung nehmen. Von Ptah
heillt es, daB} er den Gd&ttern ihre Heiligtiimer zuweist und ihnen
ihren Leib so macht, wie sie es wiinschen. «So traten die Gotter ein
in ihren Leib aus allerlei Holz, allerlei Mineral, allerlei Ton und
allerlei andern Dingen.»'?® Oder Osiris kommt als Geist, um sich
mit seiner Gestalt in seinem Heiligtum zu vereinen. «Er tritt ein in

123 'Wobei natiirlich in Rechnung zu setzen ist, daB die alten mythologi-
schen Anschauungen im Volk gewil immer noch sehr lebendig gewesen sind
und ad maiorem gloriam des Konigs weitertradiert wurden. So berichtet die
Geburtslegende Amenophis’ ITI. in Luxor: «Er (Amun) machte seine Ge-
stalt zu der der Majestiit dieses Gatten, des Koénigs... [Er] fand sie, indem
sie in der Schonheit ihres Palastes schlief. Sie erwachte vom Gottesgeruch
und léchelte seiner Majestdt zu. Er ging sofort zu ihr, und er verlangte
nach ihr. Da zeigte er sich ihr in seiner Form als Gott, nachdem er zu ihr
getreten war. [Sie jubelte,] als sie seine Schonheit sah, und die Liebe zu
ihm drang in ihre Glieder...»; Helck (A. 83), S. 1714/224f. DaBl diese Aus-
sagen schon traditionell sind, zeigt die z. T. wortlich gleiche Fassung fir
Hatschepsut in Dér el Bahri; Sethe (A. 83), 219£./102. S. dazu auch Brunner
(A. 82), ebd.

124 Pap. Neschons ITT 2 (21. Dyn.); Morenz (A. 82), S. 159.

125 H. Junker, Die Gotterlehre von Memphis: Abh. PreuB. Ak. Wiss. 23
(1939), 8. 65.



H. Wildberger, Das Abbild Goites 495

seine geheime Gestalt, 148t sich nieder auf sein Bild... Du umarmst
deine Gestalt, die auf der Mauer eingemeillelt ist.»12¢ Gewill wird
also, wenigstens in den Kreisen der Priester und der Weisheits-
lehrer, zwischen dem Gott und seinem Bild unterschieden, aber es
ist ebenso klar, da im Bild die in ihm gegenwértige und von ihm
ausstrahlende Kraft des Gottes, den es darstellt, verehrt wird. Aber
nicht das Werk des Kiinstlers an sich schon kann die Gegenwart
der Gottheit verbiirgen. Diese muf} sich erst mit ihrer «Gestalty,
dem Bild vereinen!??. Die dgyptischen Statuen werden durch das
Mundersffnungsritual erst lebendig gemacht.

In analoger Weise mul} das Verhéltnis des Pharao zu seinem Gott
aufgefalt werden, wenn er dessen Abbild genannt wird. Der Konig
ist streng genommen nicht Gott, aber in ihm ist die Gottheit prasent.
Gott handelt fiir ihn und durch ibn. Er ist nicht nur beauftragt,
seines «Vaters» Werke zu tun, er ist dazu auch fahig, weil die Gott-
heit selbst in ihm Wohnung nehmen kann und durch ihn wirken will.

Zweifellos wirkt diese Gott-Bild-Theologie in Gen. 1, 26ff. noch
nach. Die Lehre von der Gottabbildlichkeit des Menschen will wirk-
lich nicht sagen, dal der Mensch géttlich sei, auch nicht ein halb-
gottliches Wesen. Eine Statue ist an sich Holz, Marmor, Metall,
Ton, auch wenn sie einen Gott darstellt. Und der Mensch ist
Mensch, auch wenn er in der Welt des Sichtbaren Gottes Abbild
ist 128 aber er ist als solches Gottes Repriasentant. Man kann Gott,
so sagt man im Umkreis Israels, nicht anders begegnen denn in
seinem Bild, in welchem er gegenwiértig ist. Israel aber will nichts
wissen von einem Gott, dem man in Bildern aus Stein oder Holz
begegnen kann. Es gibt nur ein legitimes Bild, durch das Gott sich
in der Welt manifestiert, und das ist der Mensch. Es ist von un-
iibersehbarer Tragweite, daB Israel, das alle Bilderverehrung so
leidenschaftlich verneint hat, um nicht in Goétzendienst zu fallen,
und das offenbar auch dem Konig nicht den Titel sdldm *816him zu-

128 Ders., Die Stundenwachen in den Osirismysterien: Denkschr. Kais.
Ak. Wiss., Phil. hist. Kl. 54 (1910), S. 6f., zitiert nach K.-H. Bernhardt,
Gott und Bild (1956), S. 28.

127 Von Horus heilt es in Dendera: « Nachdem sein b’ vom Himmel kam,
um seine Denkmaéler (zu sehen), vereinigte sich sein Herz mit seinen Falken-
idolen»: Dendera IT 73c¢, zitiert nach Morenz (A. 82), S. 160.

128 Die sdlam-Vorstellung von Gen. 1 steht inhaltlich derjenigen von
Gen. 2, 7 — der Mensch geformt aus Ackererde, aber belebt durch den gétt-
lichen Odem - also gar nicht so fern.



496 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

gestehen wollte, in kithnster Umdeutung der Bildtheologie der es
umgebenden Welt den Menschen als die Gestalt, in der Gott selbst
gegenwirtig ist, proklamiert. Sind damit aber nicht doch die Gren-
zen altisraelitischen Jahweglaubens iiberschritten? Ks unterliegt
keinem Zweifel, dafl der Skopus der Konigsinschriften der Lobpreis
der Taten des Konigs als Vollstrecker des gottlichen Willens ist.
Aber der Skopus von Ps. 8 ist doch, so sehr sein Verfasser den Men-
schen mit Ehre und Herrlichkeit gekront sieht, nicht dieser selbst
in all seiner Herrschergewalt, sondern Gott, der des Menschen «ge-
denkt», sich seiner in unerhérter Freundlichkeit annimmt. Grund-
satzlich gilt das auch fir Gen. 1, 26ff.,, wenn auch der Lobpreis
Gottes nicht explizit zur Sprache kommt. So fallen doch auch diese
Stellen nicht aus dem Rahmen des israelitischen Gottesverstind-
nisses heraus.

Nachdem die Vorstellung von der Gottabbildlichkeit des Konigs
keinen Eingang in die alttestamentliche Konigstradition gefunden
hat, iiberrascht es, dal nicht nur die neutestamentliche Anthropo-
logie vom Menschen als dem Abbild Gottes sprechen kann!??, son-
dern an zwei Stellen Christus als eixwv 100 %eo0 bezeichnet wird:
2. Kor. 4, 4; Kol. 1, 15, wobei moglicherweise auch Phil. 2, 6 ins
Auge zu fassen ist: 0g év popefj deol Umdpywy odx Gpmayudv fyAoato
10 eivar {00 Bed ™.

Welches ist der traditionsgeschichtliche Hintergrund dieser mes-
sianischen Wiirdetitel ?

Nach Kittel 3! kommt Paulus dadurch zur Aussage von Christus
als der eixwv 100 de0l, dafl er «auf Grund einer ihm geldufigen

120 1, Kor. 11, 7; 15, 49; Kol. 3, 10; vgl. auch Jak. 3, 9 (éuoiwaig).

130 Vgl. dazu F.-W. Eltester, Eikon im Neuen Testament (1958), S. 133:
Mit év popof deod Umdpxwv und eivon ioa ded sei sachlich nichts anderes ge-
meint als das, was Paulus in 2. Kor. 4, 4 mit eikwv toD deol bezeichne. Vgl.
auch E. Késemann, Kritische Analyse von Phil. 2, 5-11: Exegetische Ver-
suche und Besinnungen, 1 (1960), 51-95, S. 65ff., der auf Corp. Herm. I,
13f. hinweist, wo der Anthropos gottgleich genannt und von ihm ausgesagt
wird : €deiFe v xalrv Tod deol uoperyv (S. 69).

131 (3. Kittel, Theol. Wérterb., 2 (1935), S. 394; s. dazu H. Willms, Eikon,
1. Philo von Alexandreia (1935), S. 42ff.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 497

Gleichsetzung Christi mit dem in Gen. 1, 27 gemeinten Adam» die
Vorstellung von der eikwv deod vom ersten auf den andern Adam
ibertragt (s. 1. Kor. 15, 45ff.). Die heutige Forschung ist aber ge-
neigt, unter Verzicht auf die Annahme eines traditionsgeschicht-
lichen Zusammenhangs dieser Christus-eikwv-Stellen mit Gen. 1,
26f. auf die Begrifflichkeit zuriickzugreiten, wie sie «von Plato her
bei Philo begegnet»32. Ebenso wird auf Sap. 7, 24ff. als traditions-
geschichtlichem Hintergrund der beiden Stellen verwiesen.

Bei Plato heilit im Schlufisatz des Timaios3® der Kosmos eikwv
100 vontol deog aiodntog, «Abbild des intelligiblen Gottes, ein sicht-
barer Gott». Man kann sich fragen, woher Plato diese mythologi-
sche Redeweise zugeflossen ist. Da es sich nicht nachweisen 1at, dal
die griechische Mythologie vor Plato diese eikibv-Vorstellung kann-
te134, ist vermutet worden, dafl sie auf orientalische Mythologie
zuriickgehen konnte, wobei auf das bei Hehn gesammelte Material
hingewiesen wurde 135, Die Frage wird in der Tat von den Fachgelehr-
ten zu verfolgen sein, wobei aber mehr als bis anhin auch das von
uns anvisierte Material aus den dgyptischen Konigsinschriften bei-
zuziehen ist, zumal Plato als Parallelbegriff zu «Bild» auch «Sohn»
(uovoyevng) 138 verwendet, um das Verhéltnis der sichtbaren zur un-
sichtbaren Welt darzutun. Hingegen findet sich bei Plato die Vor-
stellung vom Menschen als eikwv 100 deol nicht, mag auch «die

132 H. Hegermann, Die Vorstellung vom Schépfungsmittler im hellenisti-
schen Judentum und im Urchristentum (1961), S. 96, Vgl. weiter J. Jervell,
Imago Dei. Gen. 1, 26f. im Spédtjudentum, in der Gnosis und in den pau-
linischen Briefen (1960); E. Larsson, Christus als Vorbild. Eine Untersuchung
zu den paulinischen Tauf- und Eikontexten (1962). Herrn Prof. E. Schweizer
verdanke ich wertvolle Hinweise auf neuste Literatur.

133 Plat. Tim. 92¢.

13¢ Pasg scheint aber nicht zu gelten von der Vorstellung, dal3 der Mensch
Abbild der Gotter sei. Reallex. f. Ant. u. Christ., 4, Art. Ebenbildlichkeit
weist auf eine volkstiimliche Erweiterung des hesiodischen Mythos hin, die
zuerst beim Komddiendichter Philemon nachweisbar ist, aber moglicher-
weise schon Platon bekannt war (Plat. Prot. 320 D) und von ihm berichtigt
wurde, und nach der Prometheus den Menschen aus Erde nach dem Bilde
der Goétter, der dlteren Briider der Menschen, geschaffen habe.

135 Eltester (A. 130), 29. Schon Hehn (A. 3), S. 50, hat auf die eikon-
Vorstellung bei Plato aufmerksam gemacht und fragte dazu: «Soll man
etwa glauben, dal der antike Philosoph, dessen ganze Zeit mythologisch
dachte, von Mythologie génzlich unbeeinflu3t philosophiert habe ?»

13¢ Fhenfalls Plat. Tim. 92c¢. S. dazu Eltester (A. 130), S. 28ff.

32



498 H. Weildberger, Das Abbild Gottes

Vorstellung vom Menschen als dem Abbild des Kosmos» sachlich
vorliegen 137,

Bei Philo ist die platonische Ideenlehre aufgenommen, er nennt
an einer Stelle den xdouog aiodnTtog die eikv des kdouog vonTog 138,
Seine elkwv-Vorstellung ist aber weit komplexer. Neben dem Kos-
mos ist die Sopbia Gottes Abbild, haufig heilt auch der Logos
eikv 100 deol. Und schlieBlich wird auch der dvdpwmog, ein gott-
liches Wesen und erstgeborener Sohn Gottes, so genannt, denn der
Logos hat viele Namen: xoi yap dpxn kai dvouo deod kai Moyog kai 6
kat’ eikova dvdpwmog. .. mpooayopeveTarl®®, Auch in der philoni-
schen Anthropologie schlieflich liegt die Vorstellung von der
elkov To0 Beol in mannigfacher Abwandlung vor. Dabei kniipft
Philo natiirlich an Gen. 1 an, wobei der Mensch direkt Bild Gottes,
aber auch geschaffen sein kann nach dessen Abbild, d. h. eikiwv des
Logos ist. Da@3 Philo auf Plato zuriickgreift, ist ebenso klar, wie da3
er an das Alte Testament ankniipft. Es wire aber eine Unter-
suchung wert, der Frage nachzugehen, inwieweit in den eikwv-
Vorstellungen des Alexandriners die dgyptische Anschauung vom
Konig als dem Abbild Gottes noch nachwirkt 149,

Dasselbe ist auch im Blick auf die Weisheits-Spekulation zu be-
denken, insbesondere Sap. 7, 25{.:

atuig Yap éotv Thg ToU deol duvdpewg, kai dmoppoia TAg ToO TAVTO-
KpATopog dOENG €elNKpiviS ... amadyaoue Yap €0Tv QWTOg didiou Kol
éoomTpov dknhidwtov TAg ToO Yeol évepyeiag kal elkwv Thg dyaddTnTog
auTod.

Aber nun zu den neutestamentlichen Stellen. Am néchsten steht
Gen. 1, 26f. die Stelle in Jak. 3, 9, nur daBl hier nicht von der eikwyv,
sondern der 6uoiwaig des Menschen die Rede ist. Hier liegt durchaus
die alttestamentliche Konzeption vor. Anders ist es in gewissem Grad
schon bei Paulusin 1. Kor. 11, 7. Zweifellos kniipft auch er an Gen. 1
an, aber die Stufenreihe Gott-Mann-Weib (in V. 3 gar: Gott-Chri-

137 Ders., S. 30.

138 Phil. Op. mund. 25 (I, 7), zitiert nach Eltester (A. 130), S. 32.

139 Phil. Conf. ling. 146 (IT, 257, 4f.), zitiert nach Eltester (A. 130), S. 39.

120 Man darf ja nicht auller acht lassen, dall auch und gerade in hellenisti-
scher Zeit der ptolemdische Konig «Abbild Gottes» genannt wurde, 8. E.
Otto, Gott und Mensch nach den dgyptischen Tempelinschriften der griech.-
rom. Zeit: Abh. Heid. Ak. Wiss. 1964, 1 (1964), S. 66: «Er (der Konig) ist
der ‘Sohn’, das ‘lebende Abbild’ (ssp ‘nh), der ‘Zweite’, das ‘ Bild’ (hntj,
twt, snn) einzelner Gottery.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 499

stus-Mann-Weib) 143t den EinfluB hellenistischer Spekulation sehr
wohl erkennen. Beachtenswert ist, dal in V.7 neben eikwv als
Parallelbegriff d6Za steht. Die Auskunft, «die synonyme Verwen-
dung von eikiv und d6Z0 wird versténdlich aus der hellenistischen
Umwelt»14! geniigt kaum. Es wére vielmehr an kabod und hadar in
Ps. 8, 6 zu erinnern und an das, was oben iiber die Herkunft dieser
Vorstellung innerhalb der alttestamentlichen Anthropologie zu sa-
gen war. Paulus wurzelt hier in einem Traditionsgrund, der weit
alter als der Hellenismus ist. Auf Kol. 3, 10, wo aus der Gott-
abbildlichkeit ein soteriologischer Begriff geworden ist, ist hier nicht
niher einzugehen.

Was die beiden Stellen 2. Kor. 4, 4 und Kol. 1, 15 anbelangt, wo
von Christus als der eikwv 100 Yeod gesprochen wird, so ist auch
im Blick auf sie zu fragen, ob der Verweis auf den Hellenismus
geniigt. Wir sahen zwar, daBl bei Philo sowohl der Logos wie die
Sophia und der Anthropos «Abbild» Gottes genannt werden kénnen.
Aber Philo steht nicht an einem Anfang. Darum miilte man auch
bei der traditionsgeschichtlichen Erhellung der Christus-elkdv-
Stellen versuchen, hinter ihn zuriickzugreifen. Einiges an den bei-
den neutestamentlichen Stellen legt das nahe. Der Christus, eikwv
100 de0l, von 2. Kor. 4, 4 ist Triger von d6Za, wie es der Konig
ist. Noch auf dem Rosettastein wird dieser nicht nur Abbild Gottes,
sondern auch ueyahédokog genannt!42, Haufig wird in den dgypti-
schen Texten auf die leuchtende Erscheinung des Pharao hinge-
wiesen, z. B. auf den Schakalstatuen aus dem Totentempel des
Amenophis: «Der gute Gott, Ebenbild (tj.t) des Re, leuchtend beim
Erscheinen wie die Sonnenscheibe»'43. Gewil} ist es bei Paulus nicht
die Herrlichkeit des Gottesbildes Christus selbst, die leuchtet und
zur Erkenntnis fiihrt, sondern das Evangelium von ihr. Aber das ist
paulinische Uminterpretation des iiberlieferten Motivs.

Ahnlich liegen die Probleme bei Kol. 1, 15. Auch hier soll natiir-
lich die hellenistische Prigung, vorab eine solche durch die Spekula-
tion iiber die Weisheit, nicht geleugnet werden, wie ja das Motiv
des Schopfungsmittlers vollig gewil macht. Man ist sich in der
heutigen Forschung dariiber einig, dal 1, 15-20 ein vorchristlicher
gnostischer Hymnus zugrunde liegt, der durch Interpolationen nur

141 Fltester (A. 130), S. 155.

1z Dittenberger (A. 81), S. 141.
143 Helck (A. 83), S. 1761/245.



500 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

leicht verchristlicht ist14%. Was eikwv To0 deol sagen will, wird
aber vorher, in V. 13, interpretiert mit vidg Tiig dydmng adTtol, in
dessen Pooweia (!) der Glaubende versetzt worden ist. Dem Ver-
fasser mufl die Parallele Bild / Sohn Gottes bewullt gewesen sein.
Sie findet sich, wie wir sahen, schon in jenen koéniglichen Inschriften,
von denen Gen. 1, 26ff. herkommt. Und gerade in diesen Texten ist
zu «Sohn» oft genug das Attribut «geliebt» hinzugesetzt 5. Wieder
noch der Rosettastein sagt, unmittelbar nachdem er den Koénig als
«lebendes Abbild des Zeus» geriihmt hat: viod To0 ‘H\iou, TTTole-
paiov aiwvofiov Nyammuévou tmo Tod PG 148, Die Vorgeschichte der neu-
testamentlichen eikiv-Aussagen ist also zweifellos komplizierter,
als heute die Forschung anzunehmen geneigt ist, und es scheint, da§3
die altdgyptische Vorstellung vom Konig als dem Abbild der Gott-
heit auch hier noch ihren Einflul} ausiibt. Letztlich gehen die anthro-
pologischen und die christologischen elkwv-Aussagen des Neuen
Testaments gewill auf diese eine Wurzel zuriick 147,

144 S, dazu vor allem Hegermann (A. 132), S. 88ff.

145 So z. B. in den Inschriften Amenophis’ III. in Luxor: «... der gute Gott,
Ebenbild (mjtj) des Re, ... Sohn des [Amun,] [sein] Geltebter, ... Herr der
Kronen, ... sein geliebter leiblicher Sohn des Re»; Helck (A. 83), S. 1694/216;
vgl. auch S. 1715/225, 17491f./2381f. u. 6.

146 Dittenberger (A. 81), S. 143. Vgl. auch den Namen jedidja «Liebling
Jahwes», den Nathan dem Koénigssohn Salomo gegeben hat. Es wire wohl
lohnend, einmal der Vorgeschichte des Rufes «Du bist mein geliebter Sohn,
an dir habe ich Wohlgefallen gefunden» (Mark. 1, 11, vgl. 9, 7) nachzugehen.
Er ist eine Komposition von Ps. 2, 7 und Jes. 42, 1, aber das dyamntdg ist
doch wohl kaum einfach dem bahir (LXX éxhextdq; Luk. 9, 35 ékheheyuévog)
von Jes. 42, 1 gleichzusetzen. Es wird auch nicht angehen, hinter dyomntdg
das hebr. jahid sehen zu wollen, s. dazu aber C. H. Turner, Journ. Theol.
Stud. 27 (1926), S. 113-129. Die Koénigsideologie Agyptens diirfte auch hier
noch einen nicht durch das Alte Testament vermittelten Einflufl auf die
neutestamentliche Formulierung ausgetibt haben.

147 Man sollte meinen, dal innerhalb der christlichen Welt von der imago
Dei nur noch in zwiefachem Sinn gesprochen werden kénnte: in bezug auf
Christus und im Hinblick auf den Menschen. Dem ist aber nicht so, wie eine
Durcharbeitung der altkirchlichen und mittelalterlichen Texte zeigen kénnte.
Hier nur zwei Belege: Beim Ambrosiaster steht zu lesen: «Del imaginem
habet rex sicut et episcopus Christi» (Quaest. 35, vgl. ebenda 45, 5 und 108, 7,
zitiert nach Reallex. f. Ant. u. Christ., 4, Art. Eikon D). Und in der mittel-
alterlichen Reichstheologie spielt der Gedanke, dall der Koénig imago Dei
sei, eine wichtige Rolle. So schreibt Bischof Benzo an Heinrich IV.: «Gott
machte den Herrscher zu seinem Bilde tiber den Menschen als einen zweiten



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 501

Aber wir sind noch lange nicht so weit, die Geschichte der Imago-
Dei-Konzeption wirklich nachzeichnen zu kénnen 48,

Hans Wildberger, Ziirich

Schépfer», zitiert nach Hess (A. 114), S. 383 Anm. 1. Die altorientalische
Konigsideologie hat auch an diesem Punkt noch ihr zéihes Nachleben unter
Beweis gestellt; vgl. dazu F. Heiler, Fortleben und Wandlungen des antiken
Gottkonigtums im Christentum: Numen, Suppl. 4. The Sacral Kingship
(1959), S. 543-580.

148 Frst nach Abschlul dieser Arbeit kam mir das Werk von W. H. Schmidt,
Die Schépfungsgeschichte der Priesterschrift (1964), zu Gesicht. Ich freue
mich der weitgehenden Ubereinstimmung mit meinen Darlegungen, die ich
wohl als Bestétigung meiner Ergebnisse betrachten darf.



	Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (2. Teil)

