Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 21 (1965)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

S. H. SiepL, Qumran, eine Minchsgemeinde im Alten Bund. Bibliotheca Car-
melitica, I1, 2. Paris et Tournay, Desclée & Co., 1963. 372 S.

Pater Siedl ist den Qumran-Forschern schon unter dem Namen Suit-
bertus a S. Joanne a Cruce, als Verfasser einiger wichtiger in den Epheme-
rides Carmeliticae, Rom, {iber den Gegenstand erschienener Arbeiten be-
kannt.

Die vorliegende Studie setzt sich ein ehrgeiziges Ziel: die Moglichkeit zu
erforschen, dall die Gemeinde des Toten Meeres eine geschichtliche Vor-
lduferin der spéteren, christlichen Monchsgemeinschaften gewesen sei. Die
Wichtigkeit eines solchen Versuches, sowohl fir die Kirchen- und Dogmen-
geschichte als auch ganz allgemein fiir die Religionsgeschichte, sollte ein-
leuchtend sein: ist es doch ublich, das christliche Ménchtum eher auf helle-
nistische, durch fernéstliche Einfliisse bedingte Tendenzen innerhalb der
Kirche zurickzufiihren. Wenn es nun aber bewiesen werden kénnte, dal3 die
Voraussetzungen fiir das christliche Ménchtum schon innerhalb gewisser,
wenn auch heterodoxer, vorhandener Stromungen des palédstinensischen
Judentums aus kurz vorchristlicher Zeit zu suchen sind, dann muBte die
obengenannte These fallengelassen und durch eine ginzlich neue Frage-
stellung ersetzt werden.

Deswegen lohnt es sich, Siedls Argumente, wenn auch in diesem Zusam-
menhang leider nur kurz, zu verfolgen. Sein Grundsatz ist es, die betreffen-
den Stellen der Ordensregel hauptsidchlich aus dieser Schrift, aus den weite-
ren Qumran-Schriften und aus dem Alten Testament zu erklidren. Dieses Ver-
fahren mag die Perspektive etwas einengen, doch schiitzt es zugleich davor,
unerlaubte, fremdartige Weltanschauungen heranzuziehen. Nach einer sehr
grindlichen Untersuchung der Terminologie, der Begriffe und der verschie-
denen Wortverbindungen kommt der Verfasser zum Ergebnis, dal die Ge-
meinde von Qumran sich als «Gemeinschaft wat’ éEoxnvy verstanden hat.
Ihr Hauptziel ist «Gott suchen», und ihm werden alle verfiigbaren Mittel
untergeordnet: Erforschung der Schrift, 6ffentliche und private Gebete,
feierliche Verpflichtungen, Erlangung von hoéherem Wissen und Einsicht
(Wurzeln §kl und yde, aber wohl nicht im gnostischen Sinn, S. 134f.), rechtem
Wollen und Tun, Lobpreis und Sithne, Recht und Gerechtigkeit (vielleicht
sogar von Rechtfertigung, vgl. S. 167f.), Tugend in all ihren Aspekten usw.
Die Frage entsteht nun: kann man bei all diesen, zu dem «geistlichen
Ziel» einer Monchgemeinde gut passenden Elementen auch behaupten, daf
die «#uBere Ordnung» auch in dieselbe Richtung weist? Was Gehorsam und
Giiterverzicht betrifft, kann die Antwort nur bejahend klingen; zweifelhaft
ist es dagegen, ob den Qumran-«M&nchen» auch das Gebot der Ehelosigkeit
oblag: es gibt zwar tatsédchlich keine einzige Stelle, in der von Ehe und
Familie iiberhaupt die Rede sei, und der Nachwuchs der Gemeinde scheint
aus dem, was wir heute « Ordensnachwuchs» nennen, und nicht aus leiblicher
Abstammung bezogen worden zu sein (S. 254ff.). Diese Argumente e silentio
gentigen natiirlich kaum als endgiltiger Beweis fiir die Ehelosigkeit, um so



448 Rezensionen

mehr als es bekanntlich noch kontrovers ist, ob und inwiefern sich die
bei klassischen Autoren erhaltenen Beschreibungen der Essener auf die
Qumran-Gemeinde anwenden lassen. Was ferner die Amter, Riten und Ge-
meindeordnungen betrifft, so lieBen diese sich gut mit denen einer Ménchs-
gemeinde zusammenbringen.

Auller in einem Fall, wo die Quellen sich als unzureichend erweisen, hat
der Verfasser seine These aufrechtzuerhalten vermocht, sein Ziel zum gro@3-
ten Teil erreicht. Die Forschungen iiber das christliche Ménchtum sollten
nun, wie schon vorher gesagt, innerhalb des heterodoxen palédstinensischen
Judentums anfangen. Was dies dogmen-, kirchen- und religionsgeschicht-
lich zu bedeuten hat, darauf kann hier natiirlich nicht eingegangen werden.

Siedls Buch wurde in Italien bei einer nicht sehr bekannten Druckerei
gesetzt; daraus erkldren sich sowohl sein «undeutsches» Aussehen als auch
etliche Druckfehler, besonders was die Eigennamen und die Bibliographie be-
trifft. Dies alles ist aber nebenséchlich gegeniiber den genannten Moglich-
keiten, die das Werk nunmehr der Forschung ersffnet.

J. Alberto Soggin, Rom

Georc EicHHOLZ, Einfiihrung in die Gleichnisse. = Biblische Studien, 37.
Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins, 1963.
110 S.

As the forward of this monograph indicates, Georg Eichholz prefaces his
detailed interpretation of three selected parables with an examination of the
“fundamental questions’ of parable exegesis. These questions, according to
Eichholz, divide themselves into two larger categories: the problem of
language, and the question of transmission.

For Eichholz, the problem of language (pp. 11-32) is given with the fact
that the parable (Gleichnis) is a particular form of speech, where access to the
content is contingent upon a proper understanding both of the form and
speech (p. 11). He contends that it is not incorrect to say that the parable
speaks the ‘‘language of pictures’ (p. 11), but he holds that such an expres-
sion demands clarification (pp. 111f.). First, the picture-half (Bildhdilfte) of a
parable, which consists of a narrative (Geschichte) charged with dramatic
tension that unfolds in scenes, reveals that, in the object-half (Sachhilfte) of
the parable, we have to do with an event (Gleschehen) (pp. 14, 16). Second, as
a corollary to this first principle, the parable is not static by nature; all
parables, even those which are terse, as well as word-pictures (Btldworte),
want to be narrated as stories, and, again, their truth exists in an event
(p. 18). Third, the synoptic parables largely assume the form of a play
(p. 20). They possess a setting, scenery, major and minor rolls, actors, and
direct speech such as the dialogue and monologue (p. 20). Fourth, the fore-
going demonstrates that parabolic stories are constructed with great calcula-
tion; only those scenes or sequence of scenes are chosen which, in parabolic
form, are able to convey a message (p. 22). Fifth, the parable reflects the
world of the hearer and addresses him (pp. 24f.). Yet the hearer co-fashions
the parable in two ways: a) inasmuch as the parable may direct a question
to the hearer (pp. 25-29), and b) inasmuch as the hearer may confront him-



Rezenstonen 449

self in one of the characters of the story (p. 29). To conclude, in terms of its
language, the parable may be understood as the proclamation of the message
of Jesus to his hearers, the preaching of that event which is the coming of
the Kingdom, of God himself (pp. 31f.). The hearer belongs to the very
structure of the parable; therefore to understand the language of the parables
means to understand them as language for the hearer (p. 32).

With regard to the question of transmission (pp. 32—43), Eichholz draws
liberally from the material which J. Jeremias presents in the second chapter
of his book (Die Gleichnisse Jesu, pp. 19-114) regarding the laws of trans-
formation. In his interpretation of the parables of the Two Debtors (Lk.
7:36-50:41-43), the Great Supper and the Royal Wedding (Lk. 14:16-24 =
Mt. 22:1-14), and the Good Samaritan (Lk. 10:25-37) (pp. 44-110), Eichholz
demonstrates how the principles, which he has established regarding the
language and transmission of the parables, are to be applied in actual ex-
egetical endeavor.

As far as the total impression of Eichholz’ book is concerned, the author
is to be congratulated on his clarity of style and the coherence with which he
presents his arguments. His Introduction is not beyond the range of the
interested layman, and it should prove particularly helpful to the theological
student or pastor whose task it is to make the parables fruitful for preaching.

There are several features of the book, however, which provoke comment.
In the first place, since Eichholz states that he proposes to discuss the
fundamental questions of parable exegesis, he would do well to provide his
reader with a precise understanding regarding his concept of the relationship
between parable and allegory. For if, on the one hand, Eichholz appears to
adopt Julicher’s position (p. 9), who postulated that the simile-parable and
metaphor-allegory were mutually exclusive figures of speech, he states some-
what incongruently, on the other hand, that parabolic stories may contain
“standing metaphors” (p. 14). Then, too, as a part of this same complex,
Eichholz might also do well to deal with the question of whether or not Jesus
may have used mixed-forms, i.e., parabolic allegories or allegorical parables.
Finally, it would likewise be to Eichholz’ advantage if he were to discuss the
relationship between the traditional allegorical method of interpretation, as
Luther, e.g., employed it (pp. 107-110), and that type of allegorization which
he himself espouses (cf. pp. 63-66). Second, Eichholz adopts Jeremias’ posi-
tion that the vast majority of Jesus’ parables were spoken either to the crowd,
or, more pointedly, to his enemies, the scribes and Pharisees (pp. 33, 40f.).
Since this standpoint cannot be unequivocally proved, it would be more
accurate if in this connection Eichholz were to speak, not of a law (p. 33),
but of a working hypothesis. Third, if we have understood Eichholz correctly,
his approach to parabolic speech is basically, though not exclusively, that of
applying an existentialistic (existenzial) analysis to selected parables in order
to make them existentially (existenziell) relevant. This is, of course, a legi-
timate undertaking. Yet in such an approach there is often no sharp delinea-
tion between exegesis, i.e., the attempt to understand the text as the author
(whether this be Jesus, the early church, or the evangelist) understood it, and
homiletics, i.e., the attempt to make the text pertinent to the modern situa-

29



450 Rezensionen

tion (cf. pp. 49-53, 94-107). In addition, it appears that this method of
parable interpretation is restricted in scope to the extent that some parables
(e.g., the Good Samaritan) lend themselves by nature to this procedure
much more readily than others (e.g., the parables of the Great Supper and
Royal Wedding). Fourth, in discussing the transmission of Jesus’ parables by
the early church, Eichholz views the transformations which took place within
the parabolic pericopes during this period solely under the aspect of preach-
ing (Verkiindigung) and hearing (pp. 39, 42f.). This is permissible, perhaps,
if under preaching one may subsume not only the kerygmatic, but the various
apologetic, paranaetic, and cultic needs of the early church as well.

To conclude, despite certain oversimplifications, Eichholz’ book does credit
to its author and is valuable for introducing the reader to particular aspects
of recent thinking in the field of parable exegesis. It is to be recommended.

Jack D. Kingsbury, Basel

J. N. D. Kerry, 4 Commentary on the Pastoral Epistles. I. Timothy, I1.
Timothy, Titus. (Black’s New Testament Commentaries.) London, Adam
& Charles Black, 1963. VIII + 264 S. 28 Sh.

Die angelsdchsischen Gelehrten legen groBen Wert darauf, da3 Kommen-
tare, die zwar auf wissenschaftlicher Forschung beruhen, doch auch fir einen
weiteren Leserkreis lesbar sein sollen. Leicht lesbar bedeutet aber gar nicht
unwissenschaftlich. Es ist eine Freude, auf diesen neutestamentlichen Kom-
mentar hinzuweisen, der in vorziglicher Weise bestéitigt, dall eine exegeti-
sche Schrift grindliche und saubere Einfithrung geben kann, obwohl nicht
nach dem deutschen Gelehrtenmuster eingerichtet.

Hier begegnen fremdsprachige Zitate sparsam — und sind immer tran-
skribiert. In schwierigeren Féllen geht der Verfasser (Kirchenhistoriker und
Principal of St. Edmund Hall, Oxford) auf die Probleme jedoch recht griind-
lich ein und gibt allerlei Hinweise und Verweise, aber ohne die Lesbarkeit
und Ubersicht zu beeintrichtigen. Meiner Meinung nach ist die Wiedergabe
des Urtextes in genauem modernem Englisch vorbildlich. Bezeichnend fiir
diese Reihe ist, dal der Text selbst besonders stark in den Vordergrund ge-
riickt wird, was sowohl durch die saubere (von losen Hypothesen befreite)
Exegese als auch durch die augenfillige Schrift des biblischen Wortlautes in
der sukzessiven Auslegung zum Vorschein kommt. Eine Introduction von
etwa vierzig Seiten gibt gute, klug abgewogene Aufschliisse iiber Probleme,
die fiir alle drei Briefe im groflen und ganzen gemeinsam sind, z. B. The
critical Problem, The false Teachers, Language and Style («about which
there has been intense discussion since the beginning of the nineteenth
century»). In den zwei letzten Kapiteln der EKinfithrung, «The Question of
Authorship» und «Date and mutual Relations», begriindet Kelly dann seine
Uberzeugung, daB3 die Briefe von dem Apostel Paulus selbst herrithren:
«(they) derive from Paul, having been written by him either directly or
through a trusted secretary following his instructions» (S. 34). «We must place
their composition in the shadowy period between his release from his first
Roman inprisonment and his execution.» Was die moégliche Mitarbeit eines
vertrauten Sekretéirs betrifft, fiigt er hinzu: «Nevertheless they remain, in



Rezensionen 451

substance and spirit as in occasion, his (St. Paul’s) work, and the present-
day Christian is justified in assuming that they enshrine his authentic mes-
sage» (5. 34).

Hier ist es nicht moglich, auf interessante Einzelheiten weiter einzugehen,
nur méchte ich erwahnen, da eine ausfithrliche Bibliographie der Einleitung
beigefugt ist. Die Exegese selbst zeigt, dall der Verfasser sich auch mit den
bekannten Kommentaren und Monographien in franzésischer und deutscher
Sprache auseinandergesetzt hat (Spicq, Jeremias, Dibelius; Aland, v.Cam-
penhausen, G. Kittel, Michel, Michaelis u. a.). Helge Maehlum, Basel

VeTUus LATINA, Die Reste der altlatetnischen Bibel nach Petrus Sabatier, neu
gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, 24, 1. Epistula ad
Ephesios, hrg. von H. J. Frede. Lieferungen 1-5. Freiburg, Verlag Herder,
1962—64. 40 + 347 pp. DM 115.15.

F. H. TINNEFELD, Untersuchungen zur altlateinischen Uberlieferung des
1. Timotheusbriefes. = Klassisch-philosophische Studien, 26. Wiesbaden,
Otto Harrassowitz, 1963. xviii + 115 pp.

This edition of Ephesians in Latin follows the same pattern as the other
parts of Vetus Latina already published. An introduction of some 34 pages
describes the witnesses to the text and discusses its history. The manuscripts
cited are almost double the number of those used in Wordsworth and
White’s large edition of the Vulgate and the patristic citations are enormously
increased. We expect the arrangement of this material to be complex, but,
as it is presented in Vetus Latina, we can use it securely if we observe the
instructions given us. The successful organisation of the whole is due to the
planning of Dom B. Fischer and the execution of Dr. Frede.

An important part in the presentation of the evidence is played by the
analysis of the readings. On the basis of this analysis various types of text
can be discerned.

There are five main types, as follows:
the oldest, which appears in the quotations of Tertullian;
in Cyprian, his African contemporaries, later African writers and
sporadically elsewhere;
in d (f) g Lucifer of Caliaris and from time to time in other sources;
in the Book of Armagh and Marius Victorinus with traces in Ambrose,
Ambrosiaster, Jerome, Rufinus and other fourth and fifth century
writers. It contains two subdivisions:

a) A in r Augustine and a few other African writers;

b) M in Monza ms. i. 2/9 and Ambrose.

5. V, the Vulgate.

The text section of the edition is arranged according to these types and
enables the reader to see quickly the main variants in the version and to
form an idea how they fit in with its general development.

Few of our witnesses, e.g. Cyprian for K and d (f) g Lucifer for D, are
consistent representatives of one type. Augustine, for example, has renderings
characteristic of K D I. This is understandable as long as we remember that
“types’ does not mean the same as “‘families”. Families consist of members

—

I
~Y R M



452 Rezenstonen

which are related to each other in a strictly genealogical way, the members
being the several witnesses to the text. A type of text has its distinctive
readings which constitute its differentiae. Thus, if we take the rendering
claritas for doka, it is characteristic of a certain text type whether it occurs
in Cyprian, Augustine or Ambrosius Autpertus. The same would be true for
the other rendering gloria. Only when we treat the text types as though they
were families of manuscripts does misunderstanding arise.

Dr. Tinnefeld’s book is a thesis begun under the guidance of Prof. K. T.
Schifer of Bonn. It is in three parts. He examines first the history of the
Greek manuscripts DEFG and their Latin text in particular, secondly the
text of 1 Timothy in Ambrosiaster as edited by Prof. H. Vogels, and thirdly
the text in Pelagius’ commentary. In the main his treatise is similar to those
of H. Zimmermann for 2 Corinthians! and H. J. Frede? for Ephesians. It is
well planned and in several directions supports the conclucions of their in-
quiries.

On one point agreement is not reached, on the relation of Pelagius’ text of
the Pauline Epistles to that of the Vulgate. The debate opened with the books
of Zimmermann and Frede just mentioned. Frede expands his view again in
the Einleitung to Vetus Latina 241, especially on pages 35*-37 *. Tinnefeld
takes up the debate in his book and among the last contributions to it are
two articles by Schiéfer in 1963, Pelagius und die Vulgata® and Der Paulus-
text des Pelagius*. We look forward to his promised study of Galatians in the
Latin tradition. Dr. H. J. Frede’s forthcoming book, Altlateinische Paulus-
Handschriften, should contain further valuable information and discussions.
Dom B. Fischer has also taken part in the debate in reviwes and studies.

In the debate all are agreed first that at a number of places where the
witnesses for Pelagius’ text are divided the witnesses which give us an Old
Latin rendering are right against those which give us the Vulgate’s; secondly,
from their origin until about A.D. 350 the Latin Pauline Epistles experienced
almost no correction from Greek texts differing from that from which the
Latin was originally made. This Greek text is reasonably well preserved in
DFG and with hardly any variation lies behind the Latin to be found in
Cyprian and his allies, in dg, Lucifer of Caliaris and others. Only after A.D.
350 are different Greek texts represented to any considerable extent in
Latin; thirdly the Vulgate of the Pauline Epistles seems not to be the work
of Jerome.

Now we come to the point at issue. Schéfer, Zimmermann and Tinnefeld
hold that Pelagius’ text is the last stage in development before the Vulgate:
Fischer, Frede and Thiele that Pelagius is one of the earliest authors to use

1 H. Zimmermann, Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen Uber-
lieferung des zwetten Korintherbriefes, = Bonner Biblische Beitrage, 16 (1960);
cf. Theol. Zeitschr., xviii (1962), n. 145-147.

2 H. J. Frede, Pelagius, Der irische Paulustext, Sedulius Scottus, = Vetus
Latina. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 3 (1961).

3 New Testament Studies, ix (1962-63), p. 361-366.

4 Analecta Biblica, xviii (1963), p. 4563—460.



Rezensionen 453

the Vulgate and that his text of the epistles was already contaminated with
0Old Latin readings. Pelagius wrote his commentary about A.D. 406-409 and
this may seem a particularly early date for a text of the Vulgate to suffer
contamination from the Old Latin. On the other hand we know from Jerome’s
letter to Sunnia and Fretela that the Gallican Psalter had received some Old
Latin readings during his lifetime. If this could happen to the Psalter, it
could also happen to the Epistles. Thus the debate continues open. Each of
the participants has made a noteworthy contribution to the study of the
Latin Epistles and we must digest these arguments and the materials that
they have assembled.

One conclusion may require further investigation. We have already
mentioned the agreement among the scholars whose work we discuss that
until about A.D. 350 the Latin version of the Epistles experienced almost no
correction from Greek texts differing from that from which the Latin ver-
sion was originally made. By and large this seems to be true, but how far is
it true thanks to our lack of evidence which comes from before A.D. 3507
For example, the one witness who clearly has no equivalent of év ’Eqéow in
his text at Eph. 1.1 is Sedulius Scottus. Are we to infer that this reading was
unknown in the Latin West before A.D. 350?

There is at least enough truth in the argument that the Greek text of
DFG has so little changed from the Greek from which the original text was
made to justify the editors of Vetus Latina in printing the text of X, the
archetype of DFG, at the top of each section instead of the Nestle text, a
modern creation with which the Vetus Latina has no historic connexion. The
Greek manuscripts M 6 4242 1908 are related to 1739 rather than dependant
on it.

In all, Vetus Latina xxiv. 1 and the related discussions have immeasureably
increased our knowledge of the Latin Ephesians and of the Latin Bible. The
Vetus Latina Institut is to be congratulated on this volume, its presentation
and its printing. The textual critic is naturally the first beneficiary to come
to mind, but students of Biblical interpretation, of theology and of the Latin
language will also profit greatly. We congratulate Dr. Tinnefeld too on his
constructive and useful study. George D. Kilpatrick, Oxford

RupoLr HERNEGGER, Macht ohne Auftrag. Die Enistehung der Staats- und
Volkskirche. Olten und Freiburg i. Br., Walter-Verlag, 1963. 477 S.

Macht ohne Auftrag hat Rudolf Hernegger, Miinchen, sein umfangreiches
Buch betitelt, in welchem er sich die Aufgabe stellt, die Entstehung der
Staats- und Volkskirche aus der Brudergemeinde der Anfangszeit als «sozio-
logischen Vorgang in aller Ausfithrlichkeit herauszuarbeiten», also aus jener
von der Welt bekdmpften kleinen Jiingerschar, die ihrem gekreuzigten Mei-
ster in Mértyrertreue nachfolgte und auf seine baldige Wiederkunft wartete.
Er hat mit Bienenflei3 zusammengetragen, was Religionswissenschaft und
Philosophiegeschichte, was katholische und protestantische Kirchengeschichts-
forschung iiber Glauben, Gesinnung, Leben und Kultus der Christenheit in
den ersten vier Jahrhunderten ihres Bestehens aus literarischen und archio-
logischen Quellen erschlossen haben, ndmlich: Je mehr die Kirche in heid-



454 Rezensionen

nisches Milieu vordrang, wandelte sie ihre duBere Gestalt und ihr inneres
Wesen, erschloB sie sich der magisch-mythischen Weltanschauung der
Volkermassen in der Okumene, paBte ihre Botschaft und Lehre an Gnosis
und Popularphilosophie an, machte sich den stoischen Naturrechtsglauben
zu eigen, libernahm bereitwillig das rémische Rechtswesen, um sich dement-
sprechend selber zu organisieren, ersetzte die ihr gemille Autoritdt der
Charismatiker durch die Autoritdt ihrer Amtstriger, ja des bloBen «Amtes»,
entfaltete ihre Liebesethik als taxative Materialethik und entpuppte sich
dermaflen schlieBlich als Gesetzesreligion mit christlichem Vorzeichen, wie sie
auch ihre Lehraussagen iiber Person und Werk des Stifters der Ekklesia, des
Lehrers, Gesetzgebers und eschatischen Weltenrichters, mittels einer norma-
tiven Theologie zu systematisieren suchte. Weil dieses synkretistische Reli-
gionsinstitut (von den Bischofen integer verwaltet) den mannigfaltigen Ver-
folgungen durch die Staatsgewalt in erstaunlicher Weise zu widerstehen ver-
mochte und sich offenkundig als gesellschafterhaltende Macht bewéahrte, hat
sie der durch den Sieg an der milvischen Briicke zum Kaiser gewordene
geniale Politiker Konstantin (dem Beispiel Armeniens und Palmyras folgend)
durch das Toleranzedikt von 313 fiir sich und sein imperiales Staatssystem
zu gewinnen getrachtet und sich dabei nicht verrechnet. So wurde er zum
«Vollstrecker der geschichtlichen Entwicklungs. Die Kirche aber wurde je
mehr zum politischen Kulturtriager ersten Ranges und der Kaiser zum
«Grofien». — Dann, im Hauptteil seines Buches, schildert Hernegger die Per-
sonlichkeit und die weitere Kirchenpolitik Konstantins: dank einer Traum-
vision hatte der wunderbejahende Heide an den ihm gnédigen Sonnengott
Christus glauben gelernt und pflegte nun dessen Ekklesia, bedachte ihre Prie-
ster und Gemeinden mit verschwenderischen Privilegien, doch hat er sie auch
nach eigenem Gutdiinken gelenkt, ohne allerdings selbst die «orthodoxe»
Linie zu wahren; erst kurz vor seinem Tode lieB er sich taufen. Jedenfalls
aber war er gewillt, die durch die Bischéfe normativ formulierte Glaubens-
lehre der Kirche als staatstragende «Ideologie» zu legalisieren. Das Kreuz
(jener Traumvision) und das Christogramm bestimmte er zum Sieges- und
Triumphzeichen Gottes tiber die « Ungerechten», das von Jesus Christus ver-
kiindigte Himmelreich sollte in der Okumene verwirklicht werden, Staat und
Kirche, Staatsvolk und Kirchenvolk sollten zu einer héheren Einheit ver-
schmelzen. Gott schiitzt den Imperator und dieser schiitzt die Kirche! — Die
gottesdienstlichen Feiern wurden zu drastischen Kundgebungen der politi-
schen Theologie, das Hofzeremoniell zur liturgischen Ordnung. Gleich den
Adoranten vor dem Altar naht man dem Kaiser mit FuBfall, denn er ist
Gottes und des Weltenrichters irdischer Stellvertreter. Christus wird nun
auch in der kirchlichen Kunst kaum mehr als guter Hirt oder als philoso-
phischer Lehrer dargestellt, sondern versehen mit den Attributen des Welt-
kaisertums. Die Sarkophag-Reliefs zum Beispiel oder auch das Apsismosaik
von S. Pudenziana und die Plastiken an der Holztiir von S. Sabina in Rom
zeigen das deutlich. — Solchem Wandel in Denken und Gesinnung des
Kirchenvolkes gab alsbald beredten Ausdruck Eusebius von Césarea, Kon-
stantins begeisterter Biograph und Lobredner: der Kaiser sei das Abbild des
urbildlichen Logos, Fortsetzer des Wirkens Mosis, des Regimentes Davids,



Rezensionen 455

des Waltens Christi, Erfilller der Enderwartungen der Christenheit. — Seit
dem Religionsedikt von Thessalonike Theodosius’ d. Gr., 380, gilt vollends:
wer sich gegen den Kaiser auflehnt, begeht ein Sakrileg, wer die Kirchen-
gesetze miBachtet und verletzt, begeht Hochverrat. Sogar der altgewordene
Augustinus schligt in diese Kerbe, wenn er die Behérden gegen die donatisti-
schen Aufrithrer auf das «Cogite intrare!» (Luk. 14, 23) verweist. Auch ihm
verschmelzen die Civitas Dei mit der Civitas terrena zur Einheit, wie in der
Kunst das Kaiserbild zum Christusbild wird. — Der Entartung der Kirche
ist also Tur und Tor gedffnet. Der karrieresiichtig gewordene Klerus pflegt
wohl eine papierene Orthodoxie, ist aber nicht imstande, die Massen der un-
bekehrten Getauften in christliche Zucht zu nehmen. Hatten vor 313 die
Heiden Drangsale iiber die Christen gebracht, so drangsalieren die «Christen»
jetzt die Heiden. Der kirchlich ergénzte Julianische Kalender mit der Unzahl
neuer Festtage (Sonntagsgesetz 321, Epiphanie, Weihnachten, Ostern,
Himmelfahrt, Muttergottesfeste, Martyrer- und Heiligengedenktage) bietet
reichlich Gelegenheiten zu polytheistischen Verirrungen und zu den Unsitten
vorchristlicher Heroenfeste und Totenmihler. Die «archéische Religiositét»
(Mana-Glaube, Polyddmonismus, Magie, Astrologie, Wahrsagerei, Reliquien-
kult, also Aberglaube aller Art) siegt auf der ganzen Linie; die pagane Tradi-
tion erweist sich als unausrottbar. Der kirchliche Kaiserkult ist ja nur das
hauptsichliche Symptom des groBen «Siindenfallsy» der Christenheit, ihrer
Liaison mit dem Staate.

Das sind die Umrisse der detaillierten Zeichnung, welche Hernegger von
der Auswirkung der ¢«konstantinischen Wende» entwirft, unter Berufung auf
viele respektable Zeugen: P. Batiffol, H. Berkhof, H. v. Campenhausen,
F. Cumont, F. J. Délger, H. Dérries, A. T. Ehrhardt, F. Flickiger, F. Gehr-
ke, A. Grabar, J.A.Jungmann, K. Kerényi, K. Primm, C. Schneider,
O. Treitinger, W. Vélker, sowie die einschligigen Artikel in RAC, Pauly-
Wissowa-Kroll u. a. Lexika. Doch Hernegger reproduziert nicht nur, sondern
er wertet und Kkritisiert; gleich vorweg greift er den Mafllstab auf «Mein
Reich ist nicht von dieser Welt» und schligt damit dogmatisch-reformerische
Téne an (vgl. seine friheren Publikationen Ideologie und Glauben und
Volkskirche oder Kirche der Glaubigen). Er bekennt: « Die Besinnung auf die
Schrift hat vielen Katholiken, Priestern wie Laien, einen argen Sto} ver-
setzt... Die katholische Kirche ist dabei, den Paganismus zu uberwinden...
aber das grofite Hindernis bei einer eventuellen Neuausrichtung der Kirche
ist die immer noch herrschende volkskirchliche Struktur» (S.436f.). Wahr-
scheinlich weil auch sein katholischer Verlag, daB3 er mit der Verdsffentli-
chung dieses Buches Gefahr lauft, sein Gesicht zu verlieren. Oder meinen
Verfasser und Verleger, dal3 diese mutige Publikation wahrend der Tagungen
des Zweiten Vatikanischen Konziles vielen eine willkommene Handreichung
ist?

Evangelischen Lesern, zumal kirchenhistorisch gebildeten, sagt das Buch
kaum Neues, den Spezialisten fiir Patristik wohl auch nicht immer Zutreffen-
des; indes wollen wir dem katholischen Autor fiir das Gesamtbild, das er
— allzu breit — von dem Biindnis zwischen Staat, Heidenvélkern und Kirche
vor uns hinstellt, den gebiihrenden Dank nicht versagen, obwohl wir ihm



456 Rezenstonen

entgegenhalten miissen, daB seine katholischen Kronzeugen Délger, Ehrhardt,
Jungmann, Primm u. a. iiber die Symptome jener Paganisierung weniger
erschreckt urteilen, da ja immerhin schon im Neuen Testament etliche Keime
des spéteren Katholizismus aufzeigbar sind. Erwin E. Schneider, Wien

Fraxgors DvorNIK, Byzance et la Primauté Romaine. = «Unam sanctamy,
49. Paris, éditions du Cerf, 1964. 161 S.

Der Autor, Professor an der Universitdt Harvard, Spezialist in byzantini-
scher Geschichte, ist sich durchaus bewul3t, dal3 der Gegensatz zwischen der
romischen und orthodoxen Kirche seit Jahrzehnten in seiner Weite und Breite
durchforscht worden ist, sagen wir einmal seit H. Nordens umfassendem
Buche «Rom und Byzanz» (1903). Dvornik nimmt sich jedoch gar nicht vor,
den Gang der kirchenpolitischen Entwicklungen nochmals zu schildern, son-
dern er fafit das Thema ideengeschichtlich straffer und intensiver — natirlich
auch nicht ohne Ausblick auf die gegenwirtige historische Stunde, in der die
Verstiandigung unter den Kirchen so manche Menschen erregt und bewegt.
Mit allerbestemn Recht darf sich der Verfasser zutrauen, er kénne trotz der
bisherigen Forschungsarbeit Neues sagen oder doch ganz neue Akzente
setzen. Denn neben den é&lteren und neuesten Historikern, einem Jugie,
L. Bréhier, Michel, Meyendorff, hat er selber die beste Vorarbeit geleistet,
besonders in seinem Werk tiber das Schisma des Photius.

Die sikulare Entwicklung teilt Dvornik in vier Hauptstufen. — 1. Die
erste kennzeichnet sich durch die Anpassung des kirchlich hierarchischen
Aufbaues an die spétrémische Reichsorganisation, reichsrechtlich fundiert
durch drei Konzilsentscheide und die kaiserlichen Erklirungen Justinians.
Dabei hebt Dvornik mit uiberzeugender Kraft hervor, dafl der vielumkéampfte
Kanon 28 des Konzils von Chalcedon nach der damaligen Frontstellung sich
gegen Alexandria richtete und nicht einen Angriff gegen den Primat Roms
darstellte. Die byzantinische Reichstradition, so argumentiert er, habe sich
viel zu sehr auf ihren rémischen Ursprung gegriindet, als daB3 sie den kirch-
lichen Vorrang Roms in Frage gestellt hitte. — 2. Besonders reichhaltig sind
Dvorniks Ausfithrungen tiber die zweite Entwicklungsstufe, die im Zeichen
der apostolischen Tradition stand. Wihrend Rom sein Vorrecht auf die These
zuspitzte, dafl Petrus der erste rémische Bischof gewesen sei, bildete der
Osten zuniichst keine analoge Uberlieferung aus, da die Apostel ja in sehr
vielen o6stlichen Stadten gewirkt hatten. Immerhin zeigt Dvornik, wie die
Kirche von Konstantinopel sich nach der Angliederung der Kirchenprovin-
zen Asien und Thrakien doch ebenfalls auf Griinderapostel berief — wie
Alexandria auf Markus, Jerusalem auf Jakobus —, und zwar in der Nachfolge
von Ephesus auf Johannes und im Anschluf3 an Thrakien auf Andreas, den
Erstberufenen der Apostel. Doch obwohl diese 6stliche Angleichung an die
petrinische Tradition bis zu der Behauptung fithrte, Andreas sei als erster
Bischof von Byzanz eingesetzt worden, wurde der rémische Primat trotzdem
nie verworfen. — 3. Eine dritte Einstellung bereitete sich vor in der Zeit, als
die Slaweninvasion auf dem Balkan West und Ost voneinander trennte und
zugleich der gewaltige VorstoB des Islam Byzanz zur Verteidigung an der
Ostfront zwang. In ihrem eigenen Bereich — orbis — bildete die orthodoxe



Rezenstionen 457

Kirche damals die Lehre von der Pentarchie aus. Auf dieser Basis kam es
zum Schisma des Photius, das nach Dvornik im Grunde nur dank einer ein-
seitigen Geschichtsdeutung ein Schisma genannt wurde, in Wirklichkeit
aber ein aufrichtiger KompromiBversuch war. Dvornik gibt z.B. zu beden-
ken, daB3 Photius spéter selber Ignatius kanonisiert hat, ebenso, daB3 der
griechische Kaiser Basileios II. mit seiner Politik offenbar auf einem modus
vivendi zwischen Rom und Byzanz fullte, als er 1024 dem Papste anbot, die
Araberherrschaft in Sizilien zu brechen. — 4. Ein vierter Abschnitt gilt der
Kirchenspaltung. Das offizielle Schisma von 1054 hilt Dvornik, wie vor allem
auch Bréhier, fur «nichts Entscheidendes», fiir einen «bedauerlichen Zwi-
schenfall». Dal3 die Ostkirche spiter einen dogmatischen Abfall Roms sta-
tuierte, wegen der einseitigen Aufnahme des filioque in das Glaubenssymbol,
war nach Dvorniks Ansicht eine polemische Konstruktion. Vielmehr erkennt
er den geschichtlichen «RiB» — in Ubereinstimmung mit B. Leib — in der
Epoche des 1. Kreuzzuges, im Zeitpunkt, wo der orthodoxe Patriarch im
riickeroberten Antiochia von einem Lateiner vertrieben worden ist. Denn
was hinter diesem Zwist stand, war der VorstoB der monarchischen Reform-
papstkirche mit ihrem Anspruch auf universale Iurisdiktionsgewalt. Noch
immer blieb aber der rémische Primat, unter dem Vorbehalt eines Konzils-
entscheides uiber das filioque, im Osten weiterhin anerkannt. Erst 1204 trieb
der Umsturz des griechischen Reiches und Patriarchates die Orthodoxen fiir
immer in erbitterte Abwehr und zur Kampfthese, die Herrenworte an Petrus
seien nicht Rom allein zugesprochen, sondern allen Bischofen, die sich auf
den wahren Glauben, den Fels, stiitzen, bedeuteten also keinen speziellen
Primat, sondern eine universale Verhei3ung.

Die grofBziigige und zugleich subtile Darstellung 1468t kaum einen Wunsch
ubrig. Was der Historiker allenfalls vermif3t, ist ein Blick auf den folgen-
schweren Konflikt zur Zeit des Bilderstreits — nicht auf die Bilderfrage als
solche, sondern auf die Abtrennung Illyriens, Siziliens und Siiditaliens vom
pépstlichen Obédienzgebiet im Jahr 733, die nur sehr beildufig und nach-
traglich gestreift wird. Vielleicht auch einige Worte mehr tiber die Bedeu-
tung und Wirkung von Gregors VII. Dictatus papae in der orthodoxen Welt.
Doch so, wie die Schrift vorliegt, iberwindet sie mit groBer Luziditit alte
Clichés, beleuchtet sie tragische und ironische Geschichtsmomente mit maf-
gebenden Zitaten, oft aus wenig bekannten oder gar aus unedierten Quellen,
so dafBl niemand verkennen wird, hier arbeite ein Forscher aus erster Hand,
der seinen Stoff mit Meisterschaft iiberblickt und gestaltet.

Julia Gauss, Basel

J. V. PorrET, O. P., Huldrych Zwingli et la Réforme en Suisse d’apres les
recherches récentes. Paris, Presses Universitaires de France, 1963. 122 S.
fFr. 20.—.

Wer die katholischen Zwingli-Darstellungen von B. Fleischlin, J. Hurbin,
G. Maier, W. Schnyder, Th. Schwegler und L. Christiani kennt, wird bei
Pollet geradezu einen Bruch mit der Tradition der katholischen Zwingli-
Biographie konstatieren miissen. Schon mit seinem 183 Spalten umfassenden
Artikel «Zwinglianisme» im 15. Band des «Dictionnaire de Théologie catho-



458 Rezensionen

lique» und seinem zweibéndigen Werk liber Martin Bucer hatte Pollet einem
gegeniiber fritherer Polemik sehr objektiven Bild der oberdeutschen Refor-
mation in der katholischen Historiographie Geltung verschafft. In dieser
Hinsicht erinnert sein Werk an das von Joseph Lortz tiber die Reformation
in Deutschland.

Pollets neues Buch ist keine Biographie, sondern der Art nach ein For-
schungsbericht, der sich zeitlich an den erwihnten Artikel aus dem Dic-
tionnaire anschlieBt. In 10 Kapiteln rezensiert der Verfasser tiber 250 wissen-
schaftliche Arbeiten iiber Zwingli und die Schweizer Reformation, wobei
auch kleinere und schwer zugingliche Aufsitze ihre Wiirdigung finden. Aber
es bleibt nicht nur bei einem Referat, sondern das Gebotene wird begriindet,
beurteilt und kritisch beleuchtet. Auf diese Weise formt der Verfasser aus
einer erschopfenden Erarbeitung der Sekundérliteratur unter Beriicksichti-
gung und Vergleich ihrer Quellen ein neues und farbiges Zwinglibild, das den
Reformator, entgegen verbreiteter Meinung, weniger rationalistisch und
spiritualistisch und mehr konservativ erscheinen ld8t.

Nicht in jedem Urteil wird man dem Verfasser folgen kénnen. Bei der
Verwendung philosophischer Terminologie durch Zwingli dirfte die bibli-
sche Aussage wohl stérker zu beriicksichtigen sein. An dieser Stelle sei der
Wunsch geduBert, der Verfasser mége das immer noch ungeklirte Verhéltnis
der Zwinglischen Theologie zur Scholastik einmal griindlich untersuchen. Zu
erginzen wiren neuere Arbeiten zur Politik Zwinglis aus der Schule Leon-
hard von Muralts, die das herkémmliche Bild korrigieren werden, von denen
aber Pollet bei der Abfassung seines Buches noch nichts wissen konnte. Im
ubrigen ist die Darstellung dem Reformator vollauf angemessen. Mit Recht
betont Pollet die frither auch gelegentlich von protestantischen Forschern in
Zweifel gezogene Einheit der Theologie Zwinglis.

Es sei erwihnt, daB3 das Buch mit 28 Illustrationen ausgestattet ist. Die
sorgsam ausgewéihlten und gut reproduzierten Bilder veranschaulichen sehr
schon das Land, die Geschichte und die Person des Reformators und fiigen
sich gut zum Text.

Pollets Buch ist ein beachtenswerter Beitrag zur Zwingliforschung. Daf}
es aus der Feder eines Dominikaners stammt und mit kirchlicher Druck-
erlaubnis veroffentlicht wurde, 148t hoffen, daf3 die Beurteilung der Reforma-
tion auch in der ubrigen katholischen Geschichtsschreibung immer mehr
ihrer konfessionellen Préamissen entkleidet werde. Dazu darf Pollets Arbeit
als mutiges Vorbild dienen. Joachim Staedike, Erlangen

Karr-HeEINzZ BURMEISTER, Sebastian Miinster. Eine Bibliographie mit 22 Ab-
bildungen. Wiesbaden, Guido Pressler Verlag, 1964. 143 S. DM 93.60.

Sebastian Miinster (1489-1552) gewann durch seine ausgedehnte wissen-
schaftliche Tétigkeit bei den Humanisten seiner Zeit ein fast so groBes An-
sehen wie Reuchlin. In unseren Tagen ist seine Bedeutung neu entdeckt. Das
zeigt das «biographische Gesamtbild» wie die Veréffentlichung der in der
Basler Kathedrale am 27. Mai 1552 fur ihn gehaltenen Trauerrede, mit der

1 K.-H. Burmeister, Basler Beitriage zur Geschichtswissenschaft 91 (1963).



Rezensionen 459

Universitdt und Biirgerschaft von dem am Tage zuvor an der Pest ver-
storbenen groflen Humanisten Abschied nahm, der dazu mathematisch-
astronomisch wie auf dem Gebiete der Geographie umfassend téitig gewesen
war. Der urspriinglich hebraisch gehaltene Nachruf erschien neu zunidchst in
englischer Sprache, er wurde deutsch 1960 verdffentlicht.

Fiir die jetzt vorgelegte vollstandige Bibliographie wurden die Bestdnde
von ca. 280 Bibliotheken in Europa, Israel und den Vereinigten Staaten
herangezogen und in vielem eine frithere Arbeit von 1898 richtiggestellt. Die
Liste seiner hebraischen, grammatischen und lexikalischen Arbeiten wie von
Textausgaben judischer Profanliteratur umfaf3it 51 Nummern, denen zahl-
reiche sorgfiltige Titelblattwiedergaben beigegeben sind. Dazu kommen
Cesamtausgaben der Bibel und vieler ihrer Einzelteile.

Mathematisch-astronomische Schriften werden 27 aufgezihlt. Mit geo-
graphischen Fragen beschéftigen sich 57 Arbeiten, unter denen seine Kosmo-
graphie, eine geographisch-geschichtliche Beschreibung vor allem Deutsch-
lands, durch Jahrzehnte zu einem Hausbuch weiter Kreise unseres Volkes
wurde. Uber 30 Auflagen erschienen in Basel 1544-1628, je eine in Paris und
Kéln 1575, in Prag 1557, 0.J. in Venedig. Ein Auszug daraus in englischer
Sprache von 1561 kam 1946 in Faksimile in New York heraus. Ubersetzun.-
gen, z. B. von Luthers Erklarung der 10 Gebote 1520, zweimal nachgedruckt,
und andere Ausgaben antiker und moderner Geographen runden das Bild
seiner umfassenden Titigkeit ab. Er bemiihte sich auch um die Juden-
mission, zum Teil wohl zum Schutze seiner eigenen Person gegen den Vor-
wurf der Haresie, da er einen sehr engen personlichen Verkehr mit Juden
pflegte.

Luther lehnte Miinsters wissenschaftliche Zusammenarbeit mit Juden
ebenso ab wie dessen theologischen Standpunkt im Kommentar seiner zwei-
bindigen Bibelausgabe 1534/35 mit einer lateinischen Ubersetzung dazu.
Dies hatte Luther auch gegeniiber den sogenannten «Wormser Propheten»
aus dem gleichen Grunde getan, wie sein Sendbrief vom Dolmetschen 1530
zeigt . Unter den geographischen Werken Miinsters verdient seine Landes-
kunde Germaniens 1530 Erwahnung, zu der ihn die Wiederentdeckung der
Germania des Tacitus anregte. Sie erschien neu 1536 als «Mappa Europae».
Ihr war schon 1521 Peter Apians (1495-1552) kleines Werk «Isagoge... in
Mappam Mundi» vorausgegangen, iiber deren verschiedene Drucke in einer
«Bibliographie der Schriften von Hans Denck» eine griindliche Untersuchung
mit neuen Forschungsergebnissen vorgelegt ist®. Denck hatte nach der Sitte
der Zeit Apians Isagoge, spéter Declaratio genannten Anleitung zum Ge-
brauch der Erd- und Himmelskarte und Schilderung der vier Erdteile ein
lateinisches Gedicht als empfehlendes Vorwort beigegeben. Die enge Be-
ziehung zwischen Apian und Minster zeigt in Nr. 56 die Aufnahme eines
Auszuges aus Miunster in einen anderen Neudruck einer Veréffentlichung
Apians, dem Miinster 1546 einmal auch personlich in Augsburg begegnete.

2 (3. Baring, Bericht des deutschen Bibelarchivs Hamburg, 3 (1933), S. 3;
‘Weim. Ausg. Deutsche Bibel, 11, 2 (1960), S. CXIIIf,
3 G. Baring, Bibliographie der Schriften von Hans Denck (1955), S. 59-64.



460 Rezenstonen

Die hervorragende Druckausfithrung der Bibliographie Munsters mit des-
sen Bild nach einem Titelholzschnitt von 1578 macht Burmeisters Arbeit zu
einer Freude auch tliber den Kreis der zunichst interessierten Hebraisten,
historisch interessierten Kosmographen und Bibliothekare hinaus. Mit pein-
licher Akribie wird jeder einzelne der 174 Drucke unter Angabe der jeweiligen
Bibliotheksfunde beschrieben. Die Bibliographie ist eine wesentliche Er-
ginzung des von Burmeister herausgegebenen Gesamtbildes des Lebens und
Wirkens S. Miinsters, dazu eine Fundgrube vielseitigen Wissens auf Grund
sorgféltiger, mithsamer Forschungen. Die Verzeichnisse der doppelseitigen
Karten und Plane in seinen Werken von 62 Lindern und 76 Stadten, der
Drucker, Verleger und erwahnter Personen erhéhen die mannigfaltige Ver-
wendbarkeit der Bibliographie. Georg Baring, Osnabrick

MEINULF BARBERS, Toleranz bei Sebastian Franck. = Untersuchungen zur
allgemeinen Religionsgeschichte, begriindet von Carl Clemen, N. F., hg.
von Gustav Mensching, 4. Bonn, L. Rohrscheid Verlag, 1964. 196 S.
DM 24.-.

Die von dem Bonner Religionswissenschaftler Gustav Mensching geférder-
te Arbeit verarbeitet die Ertrage der seit Heglers noch immer bedeutendem
Werk «Geist und Schrift bei Sebastian Franck» (1892) erst lebhaft in Fluf
gekommenen Franck-Forschung.

Einer kurzen biographischen Einfithrung folgt der Versuch, die Geistes-
stromungen, die Francks religiése Grundanschauungen beeinflullten, knapp
zu charakterisieren. Uber die Aufzihlung von Namen und bekannten Fakten
kommt der Verfasser dabei aber nicht wesentlich hinaus. Zu bedauern ist
dies insbesondere fiir die Beziehungen Francks zum Humanismus. Die neuere
Forschung tiber das Téaufertum und die Spiritualisten hat der Verfasser nur
unvollsténdig zur Kenntnis genommen. Er bezeichnet Hermelinks Definition
«linker Fligel der Reformation» als ungliicklich, ohne zu sehen, dal Herme-
link damit doch nur den Ergebnissen der neueren Forschung Rechnung
tragen mochte. Mit Troeltsch und Holl will Barbers zwar zwischen Taufern
und Spiritualisten unterscheiden, aber doch als Oberbegriff die Bezeichnung
«Schwirmertum» weiterhin beibehalten. Wir halten diese terminologische
Kldrung fiir unzureichend und méchten den Versuch, Taufertum bzw.
Spiritualismus als mehr oder weniger einheitliche Systeme darzustellen, als
hochst problematisch bezeichnen. An einer Gestalt wie Denck, auf die der
Verfasser etwas niher eingeht, wird dies doch ganz deutlich. Bei der Dar-
stellung Schwenckfelds ist dem Verfasser die beste neueste Monographie von
G. Maron (Individualismus und Gemeinschaft bei C. v. S., 1961) entgangen.
Der Entfaltung des Franckschen Toleranzbegriffs stellt der Verfasser eine
knappe Darlegung der religiosen Grundanschauungen (Geist und Schrift,
Gotteslehre, Stellung zur Welt, Kirchenbegriff) voran (S. 38ff.). Die Abwer-
tung jeder sichtbaren Kirche und die positive These, Kirche kénne nur eine
vollig unsichtbare und ohne Mittel in den Herzen der Menschen lebende
Gemeinschaft der Heiligen sein, mufite sich auf jeden Fall in Francks Beur-
teilung der Konfessionen auswirken, doch zeigt Barbers klar auf, dall Franck
vor allem durch sein Studium der Mystiker (voran Taulers), durch das eras-



Rezensionen 461

mische Erbe und den Einflufl Schwenckfelds und Dencks zu einer ganz eigen-
stdndigen theologischen Begriindung der Toleranzidee vorstie(3.

Dabei weitet Franck die Toleranzforderung auch zugunsten aller Men-
schen, die sich Gott 6ffnen, aus. Kirche Christi ist also fur ihn die Gemein-
schaft der Gottesfreunde unter allen Voélkern, Rassen und Religionen. Von
dieser Grundidee ergibt sich dann Francks praktisches Verhalten (die von
Barbers so genannte «innere» Toleranz) gegeniiber Katholiken, Protestanten,
Taufern und «Ketzern». Eine schlimme Verzeichnung unterlduft dem Ver-
fasser, wenn er Luther eine Schwarz-Weil3-Malerei der Konfessionen unter-
stellt. Luther rechnete in Wirklichkeit nur mit der einen Kirche Christi und
hat niemals zu dem Vorwurf Francks konkreten Anla3 gegeben, er (Luther)
allein richte die wahre Kirche Jesu Christi wieder auf, die katholische Kirche
aber sei von Grund auf zu verdammen (S. 122). Die Dinge liegen kompli-
zierter! In der Franckschen Beurteilung des Islam und des Heidentums wird
Francks Uberzeugung vom géttlichen Heilsuniversalismus deutlich. Mit der
Ablehnung jeder sichtbaren Kirche fillt die volle Duldung des religisen
Individuums zusammen. Franck selbst hat sich dieser Duldung bekanntlich
nicht erfreuen diirfen; er bat auch nur um Gewissensfreiheit und nahm nicht
formale Toleranz in Anspruch.

Zweifellos verdiente sein Beitrag zur Toleranzidee eine ausfiihrliche Unter-
suchung. Dem Verfasser ist es auch gelungen, Francks Toleranzidee im
Ganzen seiner Theologie anschaulich zu interpretieren.

Friedrich Wilkelm Kantzenbach, Strafiburg

PIERRE-ANDRE STUCKI, Le christianisme et Uhistoire d’aprés Kierkegaard. =
Studia philosophica. Annuaire de la Société suisse de philosophie, Suppl.
2. Basel, Verlag fiir Recht und Gesellschaft, 1963. XVI + 227 S. Fr. 63.—.

Der dem Rezensenten nicht bekannte Verfasser hat sich eine interessante
und wichtige Aufgabe gestellt. Jedoch ist das Buch eher leidenschaftlich als
wissenschaftlich geschrieben. Es kann in der Sprache des «Johannes Clima-
cus» als «ein existentieller Beitrag» bezeichnet werden.

Im 1. Teil umrei3t Stucki das Verstindnis von Kierkegaards Geschichts-
begriff in der fritheren Forschung und versucht dann, verschiedene fiir Kier-
kegaard bedeutungsvolle Denker zu charakterisieren. Seine Kenntnisse der
bisherigen Forschung — der franzdsischsprachigen ausgenommen — sind aber
durftig, und das Ergebnis erscheint unbefriedigend. Was er dann iber
Sokrates, Luther, Schleiermacher und Hegel mitteilt, ist nur eine Wieder-
holung aus gewdéhnlichen Lehrbiichern. — Im 2. Teil, wo er die Kategorie
des Geschichtlichen bei Kierkegaard analysiert, wird es dem Verfasser ver-
hangnisvoll, daf3 er nicht Dénisch versteht. Damit ist er von mehr als der
Halfte der Primérquellen abgeschnitten und bleibt im Gebrauch der iibrigen
von den teilweise unzuverlissigen Ubersetzungen abhingig. Der hier ge-
zeichnete Kierkegaard wird also vielmehr eine gedichtete als eine geschicht-
liche Grofle. — Im 3. Teil schlieBlich wird ein Versuch unternommen, Kierke-
gaards Bedeutung fiir verschiedene Schriftsteller, Philosophen und Theolo-
gen zu bestimmen, und zwar wurde dieser Teil mit demselben unangebrach-
ten Ton der Uberlegenheit wie die beiden ersten geschrieben.



462 Rezenstonen

Stuckis Buch gehoért zu einem leider nicht seltenen Typ. In solchen Fillen
gibt der Verfasser vor, einen Ausschnitt der Gedankenwelt Kierkegaards zu
behandeln, geht aber in der Tat nur von modernen Problemstellungen aus —
hier sind es vor allem die von Bultmann und Gusdorf. Dann beniitzt der Ver-
fasser eine private Konstruktion, die Kierkegaard genannt wird, als Sprach-
rohr der ihn selbst beschéftigenden Fragen. Niels Thulstrup, Holbak

SteEPHEN NEILL, The Interpretation of the New Testament 1861-1961. The
Firth Lectures, 1962. London, Oxford University Press, 1964. viii + 360 p.
45 Sh.

Stephen Neill, professor at the University of Hamburg, has developed
this book from lectures given at the University of Nottingham in November
1962. He arranges his historical materials according to the major problems
which have been faced during the past one hundred years. After setting the
scene in Germany and England in the period before 1861, he describes the
temperate English solution to F. C. Baur and the Tibingen School. Further
chapters present the development of critical texts, dictionaries, and com-
mentaries; the work on the synoptic problem; the use of Greek and Jewish
backgrounds; the return to theology in the twentieth century; and the rise
of form criticism. He concludes with a penetrating survey of what has been
accomplished and what remains to be done.

This theological work possesses those rare qualities of being lucid and
extremely readable. Neill declares that «this is not a book for the expert»,
and there is nothing here which might discourage the non-professional. Yet
the expert will profit as well. For, although Neill rarely looks beyond the
English and German borders and does not deal with Roman Catholic ex-
egesis, he does present both the English and the German contributions to the
whole; this is a useful corrective to the solidly German picture that is often
painted of the modern history of interpreting the New Testament.

Joseph A. Burgess, Basel

ARNE ParLmMQuisT, De aktuella kyrkobegreppen i Sverige. = Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Historico-Ecclesiastica Upsaliensia, 7. Uppsala, Alm-
quist & Wiksell, 1964. 332 S. Skr. 30.—.

Palmgquist stellt sich die Aufgabe, die heute in den Auseinandersetzungen
um das Verhéltnis zwischen Staat und Kirche in Schweden zutage tretenden
Kirchenbegriffe aufzuspiiren und darzustellen. Er geht dabei nach seinen
eigenen Worten «von links nach rechts» vor, d. h. er untersucht zuerst die
freikirchlichen Kirchenbegriffe und das in ihnen implizierte Verhéltnis zum
Staat, wendet sich dann dem Beitrag der Heilsarmee zu diesem vieldisku-
tierten Thema zu, weist die sehr verschiedenartigen Stellungnahmen inner-
halb der schwedischen Staatskirche selbst auf (unter den Stichworten
«Niederkirchlichkeit», «Hochkirchlichkeit») und behandelt nach der Auf-
fassung der in Schweden noch nicht allzu bedeutenden rémisch-katholischen
Kirche abschlieBend die Voten der «Gegner des Christentums», des religiosen
«Indifferentismus» und schlieBlich derjenigen, die das schwedische Staats-
kirchensystem als mit dem Prinzip der Religionsfreiheit unvereinbar ab-



Rezensionen 463

lehnen und verwerfen. Die sehr lebendige und gedankenreiche Studie kann
als Spezialuntersuchung, deren Interessengebiet zwar geographisch begrenzt,
aber sachlich doch so weitreichend ist, daBl es auch auBlerhalb Schwedens
Beachtung verdient, allen denen empfohlen werden, die sich in irgendeiner
Weise mit den Grundsatzfragen des Verhéiltnisses von Kirche und modernem
Staat zu beschéftigen haben. Gotthold Mriller, Tiibingen

WitaeLm KNEVELS, Die Wirklichkeit Gottes. Ein Weg zur Uberwindung der
Orthodoxie und des Existentialismus. Stuttgart, Calwer Verlag, 1964. 285 S.
DM 9.-.

Knevels’ Buch ist eine scharfe explizite Auseinandersetzung mit der
Theologie R.Bultmanns (und seiner Schiiler) und der Versuch, einen Weg
«zwischen der Szylla der Orthodoxie und der Charybdis des Existentialis-
mus» (S. 6) zu weisen.

Religion — hier setzt der Verfasser ein — ist Beziehung zu einer tran-
szendenten Wirklichkeit (8. 23), der christliche Glaube, als «die Beziehung zu
dem in Jesus erscheinenden und in Jesus handelnden Gott», deren «héchste
Ausprigung und letzte Erfullung» (S. 26). Mythos ist die der Religion, auch
dem christlichen Glauben, entsprechende Anschauungsform und Ausdrucks-
weise (8. 32), Mythologie, davon streng zu scheiden, «Auswucherung des
Mythos in Phantastik und seine Verwandlung in Dichtung» (8. 33). Das be-
deutet fiir den Verfasser ein grundsétzliches Ja zu Entmythologisierung, zu-
gleich aber den Aufweis, dafl Bultmanns Unternehmen eigentlich Entmythi-
sierung ist und als solche dem Mythos und dem biblischen Glauben zuwider.
Denn: «Der Mythos will von der Gottheit sprechen, nicht vom Menschen»
(S. 38f.); und: «Der Mythos des N.T.s will von Gott zeugen» (S. 165; 2. Kap.:
Mythos). Die jiingere Geistesgeschichte hat den Mythos vergewaltigt (drittes
Kap.), z. B. hat ihn Nietzsche antitheistisch pervertiert (S. 68), K. Barth
banalisiert, C. G. Jung als Archetyp fixiert (S. 72). Aber «er wird sich wieder
lebendig zeigen» (S. 74). Bultmann ist mit dem Mythos vorschnell fertig ge-
worden, indem er ihn als eine Sache des Weltbildes miBverstanden hat
(S. 122ff.; sechstes Kap.: Die «Entmythologisierung»). Seine existentiale
Interpretation 148t «die Welt samt Gott selber von dem Rachen der Existenz
verschlungen» werden (S. 151), wie denn der Mensch viel weniger zu Exi-
stenzvergessenheit als zu Existenzblahung neigt (S. 208). «Der Mythos kiin-
det von Gott und nicht von der menschlichen Existenz» (S. 172). Man leistet
auch nicht dem heutigen Menschen Glaubenshilfe durch Entmythisierung.
Denn «soweit der moderne Mensch antimythisch ist, ist er auch ungldubigy.
Er lehnt «die Bibel ab, nicht weil sie in einer veralteten, unverstindlichen
oder unhaltbaren Weise von Gott redet, sondern weil sie iberhaupt von
Gott redet» (S. 174). Hier steht auch das existentiale Denken: «Der Heideg-
gersche Mensch ist kein Mensch, der in seiner... vorgldubigen Existenz Gott
ahnt..., sondern er ist ein Mensch, der in einer nachgldubigen, durch den
christlichen Glauben bereits hindurchgegangenen Existenz Gott ablehnt»
(S. 223). «Die christliche Existenz ist die einzige existentielle Moglichkeit,
die bei Heidegger unmoglich ist!» (S. 192; siebtes und achtes Kap.: Existen-



464 Rezensionen

tiale Analyse und Interpretation)!. Darum: «Die Existentialtheologie ist
keine Theologie» (S. 195), wie denn das Schema «Verfallenheit — Eigentlich-
werden» keineswegs das neutestamentliche ist (S. 193). «Die ,existentiale
Interpretation‘ Bultmanns verwandelt ein... in den Unglauben pervertiertes
Rudiment des christlichen Glaubens in ein angebliches prichristliches Vor-
verstdndnis und ist nahe daran, diesen ins Gegenteil verkehrten Rest des
christlichen Glaubens mit dem christlichen Glauben und der Botschaft des
N.T.s in eins zu setzen» (S. 225). Der Verfasser bittet, im Blick auf die Pre-
digt, u. a.: «Man sage nicht Gott, wenn man Eigentlichkeit, Seinstiefe,
Selbstversténdnis, Mitmenschlichkeit, das Zukiinftige... meint... Die christ-
lichen Begriffe umzumiinzen und dies nicht zu erldutern, grenzt an Falsch-
miinzerei» (8. 263). — Das letzte Kap. trigt den Titel der Gesamtarbeit.
Denn «die durch die Existenztheologie aufgerissenen Probleme gipfeln in der
Gottesfrage» (S. 264). Hier nimmt der Verfasser gern auf H. Gollwitzers « Die
Existenz Gottes im Bekenntnis des Glaubens» Bezug, wie er auch damit
endet, alle Aussagen liber Gott seien daran zu messen, «ob sie fiir die Wirk-
lichkeit des Gebets Raum haben» (S. 285).

Es erscheint bei diesem Buch eines em. ord. Professors nicht leicht auszu-
machen, ob seine Einfachheit mehr Weisheit oder mehr Unweisheit ist.
Und doch kénnte der Verfasser in seiner Kritik am theologischen Existen-
tialismus (in vielen Einzelheiten wie im ganzen) gut beraten sein und dirfte
er mit seiner Grundthese recht haben: «Glauben ist weder im Fir-wahr-
Halten noch im Existieren wirklich, sondern in der Beziehung der Existenz
auf einen wirklichen Gott» (S. 275). Die Bibel zeugt von Gott. Und man darf
wohl fragen, ob hier mehr ein vorkritisches Behaupten oder nicht vielmehr
der Schrei aus der Tiefe laut wird, der VerheiBung hat. Es ist jedenfalls
auch bemerkenswert, wie sich hier ein im Grunde altliberaler Theologe néher
bei der Sache zeigt als ein Teil derjenigen, die vor eineinhalb Menschenaltern
bei einer Theologie des Wortes Gottes neu eingesetzt hatten. Die Fronten
verschieben sich. «Existenztheologische Prediger, die die altgewohnten
Worte und Formeln reichlich und ostentativ... weiter gebrauchen, werden
als orthodox betrachtet; andere Prediger, die die alten Begriffe unter Wah-
rung ihres Inhalts mit neuen Worten sagen, gelten als freisinnig» (S. 234).
Hitte doch Knevels mit seinem eigenen Postulat noch viel mehr ernstge-
macht: «Die christliche Besinnung auf Gott mull streng theologischer Art
sein. Sie muf3... aus dem Zentrum der biblischen Verkindigung hervorgehen»
(S. 275). Jiirgen Fangmeier, Basel

Lupwic¢ LANDGREBE, Der Weg der Phinomenologie. Das Problem einer wur-
spriinglichen Erfahrung. Gutersloh, Giitersloher Verlagshaus, Gerd Mohn,
1963. 208 S.

Da und dort hat sich die Philosophie in den vergangenen Jahren auf den
Weg gemacht, einen Ausgang aus den Aporien zu finden, in welche sie — und
mit ihr weithin auch die Theologie — auf dem Boden der Existenzphilosophie

1 Ahnlich H. Jonas, Heidegger und die Theologie: Ev. Theol. 24 (1964),
S. 6214f.



Rezenstonen 465

geraten ist. Beinahe zwangsldufig kehrt sie dabei auch zur Phinomenologie
Edmund Husserls zuriick, deren Ertrag und Tiefe bislang eher tibersprungen
als ausgeschopft erscheint. Ludwig Landgrebe gehért zu den Denkern unserer
Zeit, die ihr Schaffen vor allem diesem Vorhaben widmen. Im vorstehenden
Buch sind acht seiner Beitriige aus verschiedenen Jahren (leider fehlen die
Angaben des ersten Erscheinens!) als Geburtstagsgabe gesammelt, die eine
Analyse und Weiterfiihrung des Husserlschen Denkens zum Inhalt haben.

Der erste Aufsatz (Husserls Phanomenologie und die Motive zu ihrer Um-
bildung) geht der Entwicklung der Husserlschen Philosophie nach. Land-
grebe zeigt, wie schon in der «Philosophie der Arithmetik» (1891) die eigen-
stiandige Konzeption des Wesens des Bewulltseins als «Intendieren» zutage
tritt. Zugleich erkennt Husserl, wie die Ontologie der Dinge mit den Bewul3t-
seinsleistungen in Korrelation steht, und erarbeitet die Zeitschépfung als ur-
spriinglichste Leistung des BewuBtseins. BewuBtsein ist so kein Seiendes
unter Seiendem mehr, sondern «absolute Subjektivitits. Auller dem ersten
befaBt sich dann der letzte Beitrag (Husserls Abschied vom Cartesianismus)
noch einmal mit einem entscheidenden Abschnitt der Denkentwicklung
Husserls, den Vorlesungen iiber Erste Philosophie (1923/24). Diese Vor-
lesung sollte das historisch-systematische Fundament der Phdnomenologie,
die «phédnomenologische Reduktion auf das transzendentale Ego», erbringen.
Sie erbrachte jedoch den Nachweis der Unméglichkeit dieser Begriindung.
So vollzieht sich, nach Landgrebe, vor den Augen des Lesers das Ende der
Metaphysik. Dazwischen befassen sich zwei Beitrdge mit der «Welt als
phénomenologischem Problem» bzw. mit dem Aufbau der Welt, nach Hus-
serl, den «Seinsregionen». Drei weitere Aufsitze haben Einzelfragen der
phénomenologischen Philosophie, das Problem der absoluten Erkenntnis,
die Lehre vom Empfinden und von der Unmittelbarkeit der Erfahrung zum
Thema.

Zu seinem unbestreitbaren Hohepunkt gelangt der Band jedoch schon in
seinem vierten Beitrag (Phianomenologische BewuBtseinsanalyse und Meta-
physik). In ihm macht Landgrebe deutlich, daf in Husserls Phénomenolo-
gie der Ansatz zu neuem, echtem Fragen der Metaphysik enthalten ist, der
auch Heideggers humanistische Einengung hinter sich zu lassen vermag.
Dazu ist es freilich notwendig, die metaphysische Grundfrage nach dem Sinn
von Sein nicht mehr im Sinne der Frage nach einem héchsten Sein millzu-
verstehen, sondern vom Menschen und seinem erkennenden Verhalten zum
Sein auszugehen, ohne thematisch beim Menschen stehenzubleiben. Land-
grebe zeigt, daBl die Methode der phdnomenologischen Reduktion, die zu-
ndchst Reduktion auf das eigene Ich, auf absolute Subjektivitdt bedeutet,
nicht wie bei Heidegger an der reinen Faktizitit des Daseins auf dem Hinter-
grund des Nichts stehenbleiben muB3, sondern «zur philosophischen Erkennt-
nis des Absoluten und der endlichen Subjektivitit in ihrer Beziehung zur
absoluten Subjektivitdt, zum Absoluten als Subjektivitdt» (S. 88) weiter-
schreitet. Damit ist der Eingang zu einer neuen Metaphysik gewonnen. Die
Gegebenheit des Du erweist sich als eine Evidenz, die zum konkreten Be-
stand des BewuBtseins gehort, und der Sinn der Reduktion «als Reduktion
auf Intersubjektivitaty, auf «die GewilBheit des Du» (S. 97). Der Charakter

30



466 Rezensionen

der Metaphysik zeigt sich von hier aus an als das urspriinglichste menschliche
Vermogen des Sichverstehens in der Offenheit eines intersubjektiven Welt-
horizontes. Echte Transzendenz, das Absolute, Gott ist nun nicht mehr im
Sinne eines « Ding an sich» deutbar, sondern als « Subjekt» im Sinne des « Du».
Das besagt formal, daB Gott «der ist, der in absoluter augenblicklicher
Existenz des Menschen selbst da ist und nirgends anders ist und nichts
dariiber hinaus ist, daB sie (die Existenz) das Medium ist, in dem allein er
sich fur sich selbst offenbart» (S. 105). Und inhaltlich: Gott ist «die sich in
der augenblicklichen Existenz erschlieBende Transzendenz, der letzte Grund
der Existenz, offenbar als Du» (S. 107).

Landgrebe meint selbst am Ende dieser Darlegung: «Ob der hier ent-
wickelte Begriff von Gott in Ubereinstimmung zu bringen ist mit der tradi-
tionellen christlichen Theologie, mul3 offen bleiben» (5. 108). Wir miissen
ihm antworten: Mit dem Gottesbegriff der traditionellen Theologie gewil3
nicht. Und diese «Tradition» reicht offenkundig bis in unsere theologische
Gegenwart hinein. Aber es scheint, dafl von diesem wegweisenden Beitrag
her, der weit tiber die Husserlschen Anséatze hinausschreitet und das Studium
dieses Buches allein schon lohnend macht, ein Horizont sich eréffnet, in den
die welt- und menschenfern gewordene Wort-, oder besser: Begriffs-Theolo-
gie zurickgerufen werden kann. Hier wiirde nicht mehr nur iiber Existenz
und Existenzialitét geredet werden, sondern geholfen, menschliches Dasein
wirklich zu verantworten. Gert Hummel, Saarbriicken

B. LANGEMEYER, Der dialogische Personalismus in der evangelischen und
katholischen Theologie der Gegenwart. = Konfessionskundliche und kontro-
verstheologische Studien 7. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1964.
282 S. DM 20.50.

Diese klar darstellende und sachlich tiefgreifende Untersuchung befaf3t
sich mit der ideengeschichtlichen Entwicklung des dialogischen Denkens.
Ausgehend von F. Ebners Bestimmung, dafl menschliche Existenz das Gei-
stige im Menschen ist in der dialogisch-worthaften Bezogenheit auf Gott, der
im ebenfalls auf Gott bezogenen Mitmenschen gegeniibertritt (S. 87), fithrt
der Weg tiiber E. Brunners meta-empirischen dialogischen Personalismus
(S. 109-144) und F. Gogartens geschichtlichen Aktualismus (S. 145-192)
zum dialogischen Personalismus auf metaphysischer Grundlage in der katho-
lischen Theologie bei Th. Steinbiichel (S. 193-246) und R. Guardini (S. 247
bis 264).

Das sachliche Problem liegt in der Fragestellung nach der inneren, meta-
physischen Anlage des Menschen zum Dialog, denn die menschliche Person
— go fiihrt die katholische Theologie, Ebners Ansatz aufnehmend, gegen den
reinen Aktualismus Brunners und Gogartens aus — muf3 schon im voraus zu
ihrem konkreten freien Vollzug als geschopflich bestimmte und gnadenhaft
bestimmbare ausgelegt werden (S. 267f.). Der metaphysischen Ermoglichung
tritt dabei die existentiale durch die dialogische Begegnung zur Seite. Anders
bei Brunner und Gogarten: Der Mensch ist nur Person in der existentiellen,
personal-dialogischen Entscheidung gegeniiber dem sich offenbarenden Gott.
Nach Brunner grindet das Personsein in der konkreten Verantwortlichkeit



Rezensionen 467

als Beziehung zum Worte Gottes (S. 151), wahrend fur Gogarten schon die
konkrete Situation (als existential auszulegende) die Person zur Verant-
wortlichkeit bestimmt. Bei Gogarten werden Akt und Sein, Personalitidt und
Ontologie, Person und «Natur» (Sache) noch schérfer getrennt (als Aus-
legung von Gesetz und Evangelium) als bei Brunner. Der metaphysisch be-
grindete Personbegriff fithrt iiber diese Person-Sache-Alternative hinaus in
eine Alternative von «Sache» als Verleiblichung der Person gegeniiber Nur-
Sache. Es geht um die Integration des Ontischen (Aussage-Glaube; Kirche;
Sakramente) in eine metaphysisch begriindete Synthese mit dem Personalen
am Leitfaden einer Auslegung der Christologie, Hamartiologie, Gnadenlehre
und der begnadeten, geist-leiblichen Person (S. 244). Th. Steinbiichel er-
reicht dies iiber den Personbegriff als einen Fur-Sich-Stand der geistbestimme-
ten Existenz in transzendent-dialogischer Bezogenheit. R. Guardinis Phéno-
menologie der dialogischen Aktualitdt (damit kommt er E. Brunner nahe)
begriindet das Personsein in der personalen, aber nicht mehr als dialogische
Relation fafbaren Wort-Trinitét, der para-logischen Relation des In-Seins
Gottes. Die bisher in der Theologie beniitzten ontologischen Begriffe miissen
entsprechend neu gefal3t werden.

Die Intention des Verfassers, eine Anndherung katholischer und protestan-
tischer Theologie auf dem zuletzt gezeigten Weg des personal-dialogischen
Denkens zu bisten (8. 270f.), tritt in den Bemiihungen von Gloege, Joest,
Ott, Kiihn u. a. zutage. Die grundsétzliche Kontroverse liegt aber doch dar-
in: im Gegeneinander von biblischer Anthropologie, dal} der Mensch gehor-
samer Horer des Wortes Gottes sei, und einer Synthese dieser Anthropologie
mit der ontologischen Denk-Tradition griechischer Philosophie, wonach Gott
gleicherweise als Verbum (intellectualis!) und als intellectus (Geist; Licht),
der Mensch als Horer und «Seher» (visio) Gottes bestimmt werden. Dann
aber steht das Wort «Gott» als Wort Gottes auf dem Spiel, ob es im gehor-
samen Hoéren (als personal-dialogischer Akt) be- und verantwortet wird —
oder ob es der Mensch im lautlosen Licht be-greifen und erschauen will (vgl.
S. 215; 186-192 u. 6.). Uwe Gerber, Tubingen

JURGEN MoOLTMANN, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriundung
und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. = Beitrage zur
evangelischen Theologie, 38, Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1964. 316 S.
DM 22.-.

Im Gegenschlag zur Existential-Theologie R. Bultmanns und seiner
Schiiler, die die Vergegenwirtigung und die Gegenwart des Heils im existen-
tiellen Vollzug proklamiert, weist J. Moltmann auf die von dieser vernach-
lassigten Dimension der Zukunft hin. Dabei geht es ihm nicht nur um die
Zukunft des Einzelnen, sondern auch um die Zukunft des ganzen Kosmos.
Eschatologie versteht er nicht im Sinne eines «angehidngten» SchluBkapitels
der Dogmatik. Sondern er will, dal alle theologischen Aussagen im «Er-
wartungshorizont der Verheillung» gesehen werden. Da die Zukunft des
Christen und der ganzen Schépfung in der Auferstehung Jesu Christi griindet,
widmet er dieser eine eingehende Darstellung. Dabei kommt er auf das Wesen
der Historie zu sprechen und setzt sich kritisch mit den vorherrschenden



468 Rezensionen

Geschichtsphilosophien auseinander. In einem letzten Kapitel deutet er Kon-
sequenzen aus der Hoffnung auf kommende Erfiillung fiir das praktische
Denken und Handeln des Christen und der Kirche in der gegenwirtigen
Gesellschaft an.

Betont J. Moltmann mit Recht die Zukunft des Heils, so sieht er selber
doch zu wenig die Gegenwart des Heils. Wenn er z. B. sagt: « Denn das Wort,
das den Glaubenden in die Wahrheit fiithrt, ist promissio des ewigen Lebens,
aber noch nicht dieses Leben selbst» (S. 147), so braucht dieser Aussage nur
Joh. 3, 36 u. a. entgegengesetzt zu werden. Der Glaubende hat nicht nur die
promissio des ewigen Lebens, sondern dieses ewige Leben selbst, allerdings in
der Verhiillung. Der Glaubende wartet nun nicht auf Enthillung neben
sonstiger Erfilllung der Verheilungen, sondern die Enthillung wird die Er-
fullung selber sein. Im Blickwinkel von Verhiillung und Enthiillung bleibt
die volle Gegenwart und zugleich die volle Zukunft des Heils gewahrt. Ab-
gesehen von dieser Einseitigkeit hat aber J. Moltmanns Arbeit, die eine breite
Auseinandersetzung mit den geistigen Stromungen unserer Zeit bietet — eine
Auseinandersetzung auch mit der Zukunftsperspektive T. de Chardins wiire
wiinschenswert gewesen — richtungsweise Bedeutung fiir die Theologie der
Gegenwart. Denn sie schirft den Blick fiir die zukiinftige Erfiilllung der Ver-
heifung und ihre Bedeutung. Helmut Wenz, Frankfurt am Main

PavLr ScuiTz, Das Mysterium der Geschichte. Von der Anwesenheit des Heilen-
den tn der Zeit. = Gesammelte Werke, 2. Hamburg, Furche-Verlag, 1963.
579 S. Fr. 54.25.

Bd. IT ist der ersterschienene der vierbéndigen Gesamtausgabe (inzwi-
schen ist auch Bd. ITI herausgekommen, der vor allem die «Parusia» bringt;
dazu an diesem Ort etwas spéter). Er vereinigt ein gutes Dutzend opera und
opuscula, teils aus den dreifliger Jahren, teils aus der letzten Zeit (z. B. Aus-
zug aus der Anti-Christ-Schrift von 1933; Das Mysterium der Geschichte;
Christ und Obrigkeit; Charisma Hoffnung).

P. Schiitzens jetzige Publizitit erfahrt recht gegensétzliche Beurteilungen.
0. Dilschneider schreibt uiber Schiitz als Kronzeugen des Nolite conformari
(Rém. 12, 2)1. H. W. Bartsch erinnert an denjenigen P. Schiitz, der sich vor
30 Jahren u. a. durch seine theologische Begriindung des Antisemitismus dem
damaligen deutschen Regime akkommodierte, um heute jene Schriften, unter
Auslassungen, zu publizieren 2. Bartsch hatte sich auch 1942 nicht gescheut,
P. Schiitz, wie er etwa die Verkldrung Jesu mit dem «nimbusumflammten
Achilleus» in Parallele setzte und gegen fiktive «biblische Selbstgeniigsam-
keit» (= Versténdnis der Doxa vom A.T. her!) zu Felde zog, zu kritisieren.
«Zudem glauben wir, daf3 auch unserer Kirche in der Gegenwart mit einem
aufmerksamen Héren auf das Evangelium... immer noch mehr geholfen ist
als mit den besten und geistreichsten Gedanken.»?

1 Nolite conformari. Eine Begegnung mit Paul Schiitz: Zs. Rel.- u. Geistes-
gesch. 13 (1961), S. 356ff.; dhnlich Theol. Lit.zeit. 88 (1963), S. 62ff.

2 Stimme 16 (1964), S. 57{f.

3 Theol. Blatter 21 (1942), S. 128ff.



Rezensionen 469

Es besteht heute kaum die Gefahr, da3 P. Schiitz zu wenig Aufmerksam-
keit zuteil wird, Eben sein Gedankenreichtum, seine groBangelegte Zeit-
kritik, das ungehemmte Gericht tiber die heute herrschenden theologischen
Stréomungen und der Aufweis vielfach vernachlédssigter biblischer Aspekte?
sichern ihm eine dankbare Leserschaft. So mag es erlaubt und angezeigt sein,
die wenigen hier verfiigharen Zeilen mehr mit Fragen und Anliegen an den
Autor zu fiillen.

1. Den weitaus umfangreichsten Beitrag des Bandes kommentiert Schiitz
selber so, daB er fir sich die Kategorie der Be-Trachtung in Anspruch
nimmt, die «zwischen der Auslegung der Kirche und der Dichtung der Welt»
hindurchgehe, als das Werk des christlichen Denkers, der zwischen dem
Theologen und dem Dichter steht (S.115f.). Dies kann eine Bescheidung
gegeniiber der «Theologie» bedeuten, die manchem Theologen gut anstiinde,
kann aber auch den Verzicht auf die Zucht theologischen Denkens invol-
vieren, eine Konzentration auf das phainomenon, die dem Hdren nicht dien-
lich ist.

2. Damit hiéngen wohl die Zeitbetrachtungen zusammen, die wesent-

4 Wenige Beispiele. Zum ersten: Engelbildlichkeit von Tieren und Sternen
(S. 50); Synthesis gibt es nur «nach unten, nie nach oben» (S. 97). Zu er-
wihnen ist die gute Belesenheit in Dichtung und Naturwissenschaft. — Zum
zweiten : «Wahrend man in der kopernikalischen Wendung erkennt, dafl die
Erde um die Sonne kreist, laBt man Gott und alle Sterne um die Menschen
kreisen» (8. 63). «Wir fressen Gott jede Krume Leben aus der Hand, und
dann emporen wir uns mit jedem Tropfen Blut, den wir daraus sogen, gegen
diese Hand und schworen, dal} sie nicht sei» (S. 106). «Hinter der Technik
steht der Wagemut des siichtigen Menschen, ...riickwarts iiber sich selbst
hinweg ins Paradies zuriickzusteigen» (S. 423). Die Spaltung Kierkegaard —
Marx im Verhaltnis zu Kirchenspaltung und Kernspaltung (S. 441. 490).
«Eine neue Religion ist im Entstehen... In ihr glaubt der Mensch an sich
selber als seinen eigenen Gott. Er redet nicht davon. Er tut es» (S. 492). —
Zum dritten: Gegen «Glauben als Nullpunktexistenz, Theologie als histori-
sche Kritik» (S. 35); gegen den «Glaubensbegriff, der in Dialektik zum Wis-
sen steht» (S. 391). Gegen Entmythologisierung als Entwirklichung (S. 472
u. 6.). Gegen Luther, sofern bei ihm das «Allein aus Gnaden» nicht nur in das
Fundament des Evangeliums gehért (was Schiitz bejaht), sondern Inbegriff
des Evangeliums ist (S. 438f.). «Wenn es wirklich so ist, daf3 der Sohn Gottes
Mensch geworden ist, dann hat das eine gréBere Bedeutung, als dal} einige
Menschen mit Gott versdhnt werden und Frieden fiir ihre Seele finden»
(S. 441; cf. 530). — Zum vierten: Die Hoffnung als das «Charisma, das wieder-
zuentdecken das Geschenk des Evangeliums an unsre Zeit ist». Sie wird «den
Glauben aus der Subjektivitdt und die Liebe aus der Moralitit befreien»
(8. 55; cf. 3691ff.). Theologie der Schoépfung und Theologie der Vollendung
gehoéren zusammen (S. 390 u. 6.) — aneinandergebunden durch die Geschichte,
deren Mysterium der Incarnatus ist (S.503. 533). «Das Urchristliche...
kommt von vorn auf uns zu» (S. 406). Der Christ ist der Partisan des Kom-
menden (S. 521).



470 Rezensionen

lichen Raum einnehmen und in manchen Beitrdgen trotz Scharfsinn durch
gallige Richterlichkeit und apodiktisches Aburteilen der «modernen Deka-
denz» (S. 261) nicht iiberzeugen?®. Man findet bei Schiitz sehr unterschied-
liche Urteile tiber die gleichen Sachverhalte und Personen (z. B. Kierke-
gaard). Aber stets sind sie apodiktisch, nie fragend-tastend.

3. Nehmen wir des Verfassers Zusammenordnung von Diabolos und theo-
logischer Dialektik (S. 175; cf. 239). Es wird zwar nie gesagt, wen diese Pfeile
treffen sollen und wen nicht. Keine offene Auseinandersetzung etwa mit der
«dialektischen Theologie» (Barth und Bultmann kommen im ganzen Bande
nicht vor; um so mehr von Baader, Bachofen...). Man verteufelt, um dann
aber das gleiche zu sagen. «Der Mensch ist geborgen in der Verborgenheit
Gottes» (S. 546; cf. 521.527f.). «Nur innerhalb des Widerspruchs von Satz
und Widersatz bringt die Bibel Wahrheit in die Sprache» («Bibellesen»,
S. 66).

4. Die Achtung der Dialektik zeitigt auch androgyne Spekulationen
(S. 247ff. 252. 325). Dariiber hinaus gnosisartige: «Wir alle sind nur ein
Splitterstiick vom ,himmlischen Menschen‘» (8. 247). Sehr anfechtbar auch
das Operieren mit Apk. 12: «Die Himmelskonigin ist das All, ...das nun
Kirche wird und als Kirche Mutter des Sohnes» (S. 290; wer wére denn hier
«Mutter» und wer «Sohn»?). Weiter: Heil3t eis doxan hemon (1. Kor. 2, 7)
«zu unserer Vergottung»? (S. 146). Soll man von des Menschen Theophagie
und Gottes Anthropophagie sprechen (S. 293f. u. 6.)? Besteht der «Christus-
leib aus unzéhlbaren ,Christussen®» (S. 320)? Ist «allein» das «Paradieserbe»
fiir das Heil maBgebend (S. 323)? Ist die Schépfung «Leib Gottes» (S. 338,
542) 7 Ist der Gott Jakobs die « Gottheit, die sich der Welt verméhlt» (S. 538)?
«Wéachst» Goit in der Christenheit (S. 541)?

5. Nach alledem nimmt es nicht wunder, dafl bedenkliche antisemitische
Spuren verblieben sind: Israel der geheime Herr und Verfiithrer der Vélker
(S. 202), von seinem Messianismus her auf irdische Herrschaft und Macht
gerichtet (S.205), die Beherrschung aller Ideologien und Méchte an sich
ziehend (8. 207) — das ist allzu dhnlich dem, was wir vor 25 Jahren in Deutsch-
land bald auf jeder Seite unserer Geschichtsbiicher lasen. Man erregt das
Grausen vor dem «ewigen Juden» und somit den Antisemitismus. «Die
,judenzende‘ Voélkerwelt und das Ende» ist fir den Verfasser die Konsequenz
der Aktion des Juden (Uberschrift zu Abschn. 28, S. 211ff.). Wer bildet in
dieser Unbheilsgeschichte denn, vor allem, wen ab? Bei Schiitz selbst heil3t
es einmal: «In dem Verwerfungsakt der Juden wird das Wesen Mensch so
bis in seine Griinde hinab aufgedeckt, wie sonst an keiner Stelle der Ge-
schichte» (8. 207). Das aber hétte doch andere Konsequenzen !

«Wie will ein Volk seine Vergangenheit bewiltigen, ohne seine Schuld zu
bekennen!» (so auf S. 500). Bei P. Schiitz wartet man auf das Entsprechende
noch im Nachwort vergebens. Ein Aspekt des Buches erklart sich von daher
als Flucht in die Polemik. Man mdéchte nicht auch von der Flucht in die
Zukunft sprechen miissen. Man muf} aber zu einer kritischeren Lektiire mah-
nen, als sie mancherorts gepflogen wird. Jirgen Fangmeier, Basel

5 Man kann z. B. die Technik so nicht definieren, wie es auf S. 320 geschieht.



Rezensionen 471

MaxNFRED LiNz, Anwalt der Welt. Zur Theologie der Mission. Stuttgart-Berlin,
Kreuz-Verlag, 1964. 239 S. DM 19.80.

Linz hat in seiner Hamburger Dissertation Missionspredigten aus den
letzten 60 Jahren untersucht und dabei einen stets zunehmenden Mangel an
Bildlichkeit und Weltkontakt wahrgenommen.

Das Buch enthélt funf Kapitel. — 1. In einem ersten Kapitel mu3 Linz
die Feststellung machen, dal die Ausleger von Matth. 28, 18-20 oft nur auf
die Gemeinde und ihr Heil ausgerichtet waren, dagegen die Welt oft ein
Theorem und eine Abstraktion blieb. Die Missionsgemeinde lebte oft als
«fensterloser Bunker» und als geschlossene Gesellschaft, in der die Gedanken
und Worte um die Kirche, das menschliche Herz und das himmlische Jeru-
salem kreisten, und man von einer in mehr oder weniger deutlich sich ab-
zeichnenden Perioden verlaufenden «Heilsgeschichte» aus Welt und Mensch-
heitsgeschichte abwertete. Demgegeniiber wird von Matth. 28 aus die Wahr-
heit herausgearbeitet, daBl der Abschlul3 des Evangeliums der Beginn einer
neuen Geschichte ist, in der die Jiinger aufs neue auf den Weg geschickt
werden, um als das wandernde Gottesvolk die Herrschaft des Menschen-
sohnes nicht nur zu proklamieren, sondern durchzusetzen. — 2. Im zweiten
Kapitel untersucht der Verfasser die Predigttexte Jes. 2, 2-5 und 60, 1-6.
Nie wie in den Jahren vor dem KErsten Weltkrieg ist die Mission ihrer selber
so sicher gewesen. Man glaubte geradezu mit Hénden greifen zu kénnen, wie
in der Geschichte der Mission sich die Weissagungen der Schrift erfiillen. Die
Kirche rickt immer mehr in die Mitte, sie wird zur Voélkermutter. Der Glaube
an die Idee der kontinuierlichen Aufwéirtsentwicklung und an die Zusammen-
gehorigkeit von Gottes Heil und den geschichtlichen Geschehnissen erlitt
durch den Ersten Weltkrieg einen gewaltigen StoB. Man half sich tiber die
Erschiitterung damit hinweg, da3 man in den Predigten «iiber den Zeiten»
zu stehen suchte oder daf3 man die Erfillung der prophetischen Verheillungen
in den anderen Aeon verlagerte oder daf3 man die Kirche entdeckte, die
Gott durch die Zeiten hindurch erhalten will, um ihr stets neue Glieder zuzu-
fithren. Wohl wurde der Schritt auf die Welt hin hie und da getan, aber
gerade diese Welt wurde nicht als Bereich des Wirkens Gottes gesehen. Die
Lehre, die aus dem allem gezogen werden muf, ist die Tatsache, dall Gottes
Werk an der Welt groBer ist als die Mission der Christen. Von den Alt-
testamentlern von Rad und Zimmerli ausgehend, suchte Linz einen Weg,
aus dem geschlossenen Stromkreis Verheillung-Erfiillung auszubrechen und
vom Gesichtspunkt, daB die Auferstehung Jesu Christi eine neue Verhei-
Bungsgeschichte eréffnet, die alttestamentlichen VerheiBungsaussagen aufs
neue zu aktualisieren. Nach der Meinung des Verfassers kann es dann sogar
80 weit kommen, dall wir heute das Gesetz als Bundesrecht besser zu ver-
stehen vermodgen als Paulus in Gal. 3 (S. 109). Hiezu wire allerdings zu fra-
gen, welches Paulus-Bild dem Forscher vor Augen steht, der die Weltoffen-
heit gegeniiber Paulus auszuspielen versucht. Die Freiheit der Propheten in
der Gestaltung des Uberlieferungsgutes ruft nach einer neutestamentlichen
Analogie: unter Umsténden kénnen apokalyptische Texte aus einem neuen
Horizont heraus verstanden werden. — 3. Im dritten Kapitel geht Linz auf



472 Rezensionen

das Verhiltnis von Mission und Weltende ein. Aus den Predigten des 20.
Jahrhunderts geht hervor, daB3 sich die Mission als Tréigerin der Heils-
geschichte dafiir verantwortlich wu3te, vor dem Ende méglichst viele Seelen
vor dem ewigen Verderben zu retten. Dabei fafite man Mark. 13, 10 und
Matth. 24, 14 meistens so auf, daf} jeder einzelne vor die Entscheidung des
Glaubens gestellt werden miisse. Mehr unbewul3t als bewul3t itbernahm man
die apokalyptische Grundhaltung der evangelischen Tradition und iibersah
dabei die drohende Reduktion des schépferischen und erlésenden Handelns
Gottes mit der ganzen Welt. Man empfand die Beschéftigung mit der Welt
als Ablenkung von der eigentlichen Aufgabe. Weil man der Meinung war, die
Welt nicht zu brauchen, muflite man die Welt eigentlich auch nicht kennen!
Als dann die Desillusionierung eintrat (der sinkende Anteil der Christen an
der Weltbevolkerung, die Propaganda der Weltreligionen, der Minder-
heitenstatus der jungen Kirchen), trat eine ldhmende Ratlosigkeit ein, die
man mit formelhaftem Reden in alten Clichés zu uberbriicken suchte. Ange-
sichts dieser Sachlage muf3 zum eigentlichen Sinn der synoptischen Aussage
wieder zuriickgefunden werden. Nicht die Frage «Wann kommt das Ende?»,
sondern «Warum kommt das Ende noch nicht ?» steht im Vordergrund, und
diese Frage kann nur mit der Tat der Verkiindigung beantwortet werden.
Das Ende ist darum hinausgeschoben, damit die Gemeinde Jesu Christi Zeit
bekommt, die Universalitit des géttlichen Heilswillens anzukindigen. Nach
der Meinung des Verfassers darf sich die missionarische Gemeinde nicht einer
solchen «Heilsgeschichte» verschreiben, die einen «der Geschichte abge-
wandten Sinn» bekommt (S. 160). In seinem kurzen Exkurs (zur heilsge-
schichtlichen Theologie O. Cullmanns, S. 158-160) zeigt Linz allerdings, daf
er Cullmanns heilsgeschichtliche Theologie vollig miBBverstanden hat. Cull-
mann zeigt gerade in seinem neuesten Buch, wie er keine von der Welt-
geschichte losgetrennte Heilsgeschichte kennt. Auch wenn man den heils-
geschichtlichen Entwurf Cullmanns fiir eine schematische Grundhaltung ver-
wenden kann, aus der heraus ein Gnostiker des 20. Jahrhunderts die Bibel
zur Weltverachtung miBbraucht (was kann man schliellich nicht miG-
brauchen?), so ist doch die ganze Theologie Cullmanns so antignostisch und
antidoketisch wie nur moglich. Was man bei den Schiilern meint feststellen
zu miissen, soll man dem Meister nicht in die Schuhe schieben. Heilsge-
schichtliches Denken und Leben zielt recht verstanden gerade auf die Welt!
Eine offene Frage bleibt, ob das letzte Wort iiber die Wertung der jidischen
Apokalyptik schon gesprochen ist (vergleiche S.161, Anm. 215). Gerade
wenn man die Gefahren der apokalyptischen Denkweise sieht (und die
Predigtgeschichte in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts hat es nach den
Untersuchungen von Linz eindriicklich gezeigt, zu welch stréflicher Welt-
vernachléssigung sie anregen kann!), mu3 man fragen, ob nicht ein Aspekt
der christlichen Hoffnung eben nicht doch in den apokalyptischen Vorstel-
lungen besonders gut zum Vorschein kommt. Es darf dabei nur nicht ver-
gessen werden, dall es noch andere Aspekte der christlichen Hoffnung gibt,
die die Welt betreffen, und Linz hat recht, wenn er in diesem Zusammenhang
nach einer Aktualisierung der alttestamentlichen Botschaft in der christ-
lichen Gemeinde ruft. — 4. Das vierte Kapitel weist in wenigen Seiten darauf



Rezensionen 473

hin, daBl der Zentraltext 2. Kor. 5, 14-21 dazu miBbraucht worden ist, die
miflverstandene Verséhnung zu verkiindigen. Milverstanden wurde die Ver-
sohnung Gottes mit der Welt darin, daBl die Gemeinde als Empféngerin der
Versshnung so im Zentrum stand, da8 von einer Sendung der Verséhnten in
die Welt abgesehen werden konnte. Aber «es geht hier nicht um ein gemeinde-
internes Gesprach zwischen dem Apostel und den Korinthern» (S. 169). Viel-
mehr ist die ganze Gemeinde mit dem Apostel zusammen zur «Gerechtigkeit»
in der Welt geworden, d. h. sie existiert im Auftrag, fiir Gottes Barmherzig-
keitsrecht in der Welt zu wirken. Weil Gott in Jesus Christus zu seinem
Gnadenrecht in der Welt gekommen ist, ist die Gemeinde dazu berufen, die-
sem Recht zum Durchbruch zu verhelfen. Dazu «dréingt» die Liebe Christi. —
5. Im fiinften Kapitel sucht Linz «(Weltgeschichte» und «Heilsgeschichte» in
ein rechtes Verhiltnis zueinander zu setzen und entrollt die sich aus seiner
Arbeit ergebenden Grundfragen einer Theologie der Mission: Mission ist welt-
veranderndes Geschehen, indem die Gemeinde in Gottes Welthandeln hinein-
gestellt wird und sich die ihr zugedachte, unvertretbare Aufgabe anweisen
lift. Im Glauben daran, dal} der ganze Mensch zur Freiheit von den Ereig-
nissen und Méchten berufen ist, wird die Gemeinde sowohl in den ihr mdégli-
chen Aktionen (auch in dem ihr aufgetragenen politischen Handeln) als auch
in dem ihr auferlegten Leiden den Ruf in die Nachfolge einiiben und in Ver-
kiindigung und Dienst der folgenden Bestimmung der Mission gerecht zu
werden suchen: «In der Mission stellt Gott die Kirche in die Mitarbeit an
seinem Werk mit der Welt. In ihr geschieht die Aufrichtung und Ausiibung
der Herrschaft Christi. Sie befreit Menschen zur Nachfolge in allen Bereichen
geschichtlichen Lebens und ist darin tatige Hoffnung auf die Vollendung der
Schopfung Gottes» (S. 210f.). Die «dullere Mission» ist dabei in den Gesamt-
zusammenhang der Beauftragung der Kirche eingeordnet, ist also ein Teil
ihrer Mission (S. 209). Linz hélt es von da aus gesehen fiir nicht sinnvoll, «die
Bezeichnung Missionar nur auf den in Ubersee arbeitenden Christen zu be-
schrinken» (S. 209, Anm. 89). Er verhilft dem Slogan «jeder Christ ein
Missionar» wieder zu seinem theologischen Recht, kann und darf aber nicht
tibersehen, daBl gerade der in einer jungen Kirche arbeitende «fraternal
worker» als Glied der missionierenden Kirche in der Welt eben doch auch ein
«missionary» ist, allerdings nur als mdgliches und hoffentlich gutes Beispiel
einer die ganze Kirche in der ganzen Welt angehenden missionarischen Exi-
stenz. Schlielich miissen Mittel und Wege gesucht werden, dafl in der Pre-
digt nicht nur Missionsfreunde, sondern die ganze Gemeinde zur Teilnahme
an der Mission aufgerufen wird. Die Gemeinde besteht nicht nur aus gebenden
und betenden Missionsfreunden, sondern aus Gliedern, die in ihrem Alltag dazu
gerufen sind, die Mission Gottes zu sein. Uben sie diese ihre missionarische
Existenz recht ein, «so wird die Gemeinde sich auch besser zu ihrer Aufgabe
in anderen Erdteilen hinfiihren lassen» (S. 214).

Ist der Verfasser mit den Predigern der letzten sechzig Jahre nicht zu sehr
ins Gericht gegangen? Kann man z. B. behaupten, daf3 sie die Welt oft nur
als «Theorem» und «Abstraktion» gekannt haben? Besteht nicht die andere
Moglichkeit, daBl wir heute mit unserer Sicht von der Weltoffenheit der
Kirche blind geworden sind fiir die anderen Formen, in denen unsere Viter



474 Rezensionen

und GroBvater in ihrer Art auch Christus in der Welt, in ihrer Welt, zu dienen
suchten? Werner Bieder, Basel

GERT Otro, Handbuch des Religionsunterrichts. Hamburg, Furche-Verlag,
1964. 352 S. DM 28.—.

Seit M. Rangs «Handbuch fiar den biblischen Unterricht» (1. Aufl. 1939)
ist keine zusammenfassende Einfithrung in die Praxis dieses Faches mehr
geschrieben worden. Doch der Ordinarius fiir Praktische Theologie in Mainz
hat sich jetzt an diese Aufgabe herangewagt und sie glinzend gelést. Schon
seine Unterrichtskonzeption mul3 dem Lehrer einleuchten. Nach ihm werden
in diesem Fach in einer auch gegeniiber den iibrigen Schulfdchern verant-
wortbaren Weise Texte aus der Bibel und der Kirchengeschichte ausgelegt
mit dem Ziel, den Schiiler zu einem Dialog mit ihnen zu fithren. Aus seiner
Erfahrung in der Lehrerausbildung in Hamburg weif3 G. Otto auch, was
Berufspadagogen als Zurlstung fiir dieses Fach brauchen: vor allem eine
Hilfe zum vertieften Textversténdnis und Klarheit in den kritischen Fragen
des Stoffes, ferner grundsitzliche didaktische Uberlegungen und Skizzen fiir
die praktische Durchfihrung. Das bietet der Verfasser an einigen Texten in
Modellform (Gen. 1-2, 2. Sam. 7, Jer. 1, Mark. 16, Luk. 2, Mark. 9. 14ff.,
Matth. 25, 1ff.). Einige Exkurse (Anfangsunterricht, Fremdreligionen, Me-
morieren, Erzdhlen, Kirchengeschichte u.a.) ermdéglichen es, die Linien zu
den nicht behandelten Gebieten auszuziehen. G. Otto bemiiht sich, dem
Nichttheologen jenseits von Verbalismus und Historismus einen Weg zu
Mythos und Legende als «einer Aussageform, die auf eine eigene erzihleri-
sche Weise Wirklichkeit spiegelt und durch Erzéhlung mitteilt» (S. 196), zu
weisen. Er schirft dem Religionslehrer die Augen fiir die Versuchung, beim
Schiiler «eine entwicklungsméBig tiberholte, glaubige Naivitat kultivieren zu
wollen» (S. 23). Er ist fur Einsichten der padagogischen Psychologie aufge-
schlossen und sucht H. Roths Erkenntnisse fiir den Religionsunterricht
fruchtbar zu machen. Ich frage mich, ob er in dieser Richtung nicht zu friith
stehengeblieben ist. Warum zieht er z. B. in seinen Ausfithrungen iiber das
Memorieren von Psalmen den «Parallelismus membrorum» nicht heran (was
durchaus zu seinen Auffassungen tiber das Memorieren passen wirde)? War-
um schreibt er nichts iiber die Lernatmosphére und tiiber die Vermittlung
von Lernmotiven? Warum verkennt er die Wirkung von breit ausgefithrten
Geschichten auf das Erleben des Grundschulkindes? Trotz dieser Fragen bin
ich aber iiberzeugt, daff dieses Buch zu einem unentbehrlichen Hilfsmittel in
der Ausbildung der Lehrer fiir den Religionsunterricht werden wird.

Walter Neidhart, Basel

Evaex Rosenstock-HUssy, Die Sprache des Menschengeschlechts. Hine leih-
haftige Grammatik in vier Teilen. 1, 1-2. Heidelberg, Verlag Lambert
Schneider, 1963. 810 S. DM 32.—.

Zu diesem Buch wire viel zu sagen. Dall hier ein geistvoller Mann mit
ernsten Problemen ringt, ist nicht zu verkennen. Es geht Rosenstock-Hiissy
um die Erneuerung der zum bloBen Verstéandigungsmittel entarteten Sprache
aus ithrem Ursprung in Gottes Namensruf. Wir miissen die rechte Ordnung



Rezensionen 475

wiederfinden, nach der «das Sprechen vor dem Denken, der Name vor dem
Begriff» steht. Dann ist die Sprache wieder die Weise, in der der Geist die
Welt durchwaltet. So sehen wir uns hier aus dem Nominalismus und Kon-
zeptionalismus, der auch die Theologie nicht verschont, in die lebendige Ein-
heit von Geist und Wort, von Sein und Sprache zuriickgerufen.

Die Schwiche des Buches liegt darin, da@3 es die Abgrenzung eines bibli-
schen Wort-denkens gegeniiber einem Wort-Geist-Pantheismus unterlaft.
Die Bibel und Goethe sind hier allzu direkt in eins gesehen. Hat der Begriff
in der Theologie keinen Eigenwert, so dient er doch dazu, das Wort, das in
Wahrheit « Geist und Leben» ist (Joh. 6, 63), gegeniiber seinen Analogien und
Surrogaten abzugrenzen.

Daf hier der Moderne ein Spiegel vorgehalten wird, in den hineinzublicken
ihr, die notige kritische Umsicht vorausgesetzt, nur gut tun kann, scheint uns
gewil}. Ein langeres Zitat moége davon einen Eindruck geben — und zu eigener
Lektiire anspornen :

«Mit der materialistischen Sprachwissenschaft des abgelaufenen Jahr-
hunderts halten sie (sc. die Menschen von heute) die Sprache fiir etwas, das
man ungestraft als bloBes Werkzeug handhaben kann, ob nun sorglos wie
der Mann auf der Bierbank, oder sorgenvoll wie der Oberlehrer im Sprach-
reinigungsverein. Aber so erfreulich es ist, wenn ich ein Werkzeug poliere...
das alles ist noch Sprachmaterialismus; wer die Ankniipfung der Sprachen
an den Ruf und die Stimme des Geistes verkennt, fiir den bleibt die Sprache
ein — mehr oder minder kostbares — Gewachs der Erde, ein Strauch, der von
unten nach oben wichst! Nach dieser Anschauung verzweigt sich die Sprache
allerdings, sie erhebt sich zu groBeren Feinheiten und Hoéhen, differenziert
sich und treibt als sublimste Bliiten Gebete und Psalmen hervor... Wir hin-
gegen diirfen... dem Magier Hamann die Hand reichen und der Lehre der
Heiligen Schrift: Der Stammbaum der Sprache wéchst von oben nach unten,
vom Himmel zur Erde. Die Ursprache besteht also aus des Geistes Befehl an
uns und aus unserer Antwort, der Sprache des ihn passiv Empfangenden.
Hier bricht die Kraft der Sprache in ihrer Reinheit auf. Hier sind Bild und
Gedanken eins, hier iiberstromen die Worte unmittelbar uns als Tréger einer
persénlichen Botschaft. Und nur hier ist das so! Nur hier gilt Goethes
Wort — aber hier auch ganz: ,Sei das Wort die Braut genannt, Brautigam der
Geist.” Das briautliche Verhalten der Seele ermdglicht Sprachschépfung...»

Eduard Buess, Benken, Kanton Baselland

GEORGI SCHISCHEKOFF, Die gesteuerte Vermassung. Ein sozialphilosophischer
Beitrag zur Zeitkritik. Meisenheim am Glan, Verlag Anton Hain, 1964.
253 S. DM 19.60.

Der Verfasser (Herausgeber der « Zeitschrift fiir philosophische Forschung»
und des «Philosophischen Literaturanzeigers») legt dar, wie nicht nur in der
ostlichen, sondern auch in der westlichen Welt unzihlige Faktoren, wie die
Boulevardpresse, der Sport, die Reklame, das Fernsehen, die Vermassung
férdern. Auch die Bildungsméchte versagen weithin, selbst die akademische
Philosophie, die es nicht zum Engagement und damit nicht zur Tat bringt.
Thre Appelle bleiben wirkungslos, da die beispielgebende Tat fehlt. Die Uni-



476 Rezensionen

versitdt zerfillt immer mehr in Fachschulen, die Forderung des Studium
Generale ist utopisch. — Hilfe erwartet der Autor von einer richtigen Art der
Erwachsenenbildung, wie sie etwa Max Scheler schon vor Jahrzehnten for-
derte. Dazu muliten aber die in Deutschland tétigen Volkshochschulen re-
formiert werden. Die heute ublichen technischen Féicher, einschliefllich
Buchhaltung, Stenographie und Maschinenschreiben, miilten zuriicktreten
zugunsten der Bildungsfiacher. Man beauftrage Privatgelehrte und Schrift-
steller als Dozenten und gewihre ihnen akademische Freiheit. Man miisse
Mut haben zur Elitebildung, auch wenn man nicht mit grolen Zahlen fir die
Statistik aufwarten kann! Nur dann, wenn eine gewisse Aristokratie der Bil-
dung gefoérdert wird, kann der Vermassung entgegengearbeitet werden. Nicht
Quantitit, sondern Qualitit ist die Losung!

Es ist zu fragen, ob das Fernsehen nicht zu pessimistisch gewertet wird,
da es, zumal durch mehrere parallele Programme, auch fiir den «gehobenen
Geschmack» jeweils etwas zu «bieten» versucht. Der Reformvorschlag, den
Schischkoff fiir den Religionsunterricht in den Oberklassen an héheren
Schulen macht, ndmlich durch philosophisches Problemdenken dem «zer-
setzenden Einflull der stiirmisch rationalen Entfaltung der Jugend auf die
glaubensmaligen Begegnungen mit den irrationalen und symbolhaften Ge-
halten» der Religion Einhalt zu gebieten indem die «Philosophie Briicken
baut», wird seit Jahr und Tag von allen Religionslehrern der Oberstufe
praktiziert. Aber sehr oft wird auch diese «Méaeutik» von der Jugend abge-
lehnt, aus denselben Griinden, warum Philosophie selbst im Universitits-
bereich abgelehnt oder als léstiges Pflichtfach zur Erlangung eines mehr
oder weniger gequiéilten «Philosophicums» abgesessen wird. Dieser Weg zur
Vertiefung wird immer nur von Wenigen gegangen werden.

Das Buch endet keineswegs pessimistisch. Innerhalb der westlichen Welt
kénnen trotz aller Vermassungstendenzen «schépferische Einzelne als Kraft-
zentren ausstrahlen zu existentiellen Aufschwiingen».

Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEerz. The Ecumenical Review 17, 2 (1965); Comments on the Decree
on Ecumenism (93-112); W. G. Muelder, The Church in the Modern World.
A Critique of Schema XIII (113-126); A. Adegbola, Conversion to Christ
and Service to the World (135-145); P. C. Rodger, Towards the Wholeness
of the Church (146-156). Evangelisches Missions-Magazin 109, 2 (1965):
W. Eisenblatter, C. F. A. Steinkopf als Forderer der Basler Mission. Eng-
lischer Einflull auf kontinentales Christentum (70-86); J. Rossel, Die Ein-
segnung der Missionare in Basel und die Integration von Kirche und Mission



	Rezensionen

