
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

S. H. Siedl, Qumran, eine Mönchsgemeinde im Alten Bund. Bibliotheca Car-
melitica, II, 2. Paris et Tournay, Desclée & Co., 1963. 372 S.

Pater Siedl ist den Qumran-Forschern schon unter dem Namen Suit-
bertus a S. Joanne a Cruce, als Verfasser einiger wichtiger in den Ephemerides

Carmeliticae, Rom, über den Gegenstand erschienener Arbeiten
bekannt.

Die vorliegende Studie setzt sich ein ehrgeiziges Ziel: die Möglichkeit zu
erforschen, daß die Gemeinde des Toten Meeres eine geschichtliche
Vorläuferin der späteren, christlichen Mönchsgemeinschaften gewesen sei. Die
Wichtigkeit eines solchen Versuches, sowohl für die Kirchen- und
Dogmengeschichte als auch ganz allgemein für die Religionsgeschichte, sollte
einleuchtend sein : ist es doch üblich, das christliche Mönchtum eher auf
hellenistische, durch fernöstliche Einflüsse bedingte Tendenzen innerhalb der
Kirche zurückzuführen. Wenn es nun aber bewiesen werden könnte, daß die
Voraussetzungen für das christliche Mönchtum schon innerhalb gewisser,
wenn auch heterodoxer, vorhandener Strömungen des palästinensischen
Judentums aus kurz vorchristlicher Zeit zu suchen sind, dann müßte die
obengenannte These fallengelassen und durch eine gänzlich neue
Fragestellung ersetzt werden.

Deswegen lohnt es sich, Siedls Argumente, wenn auch in diesem
Zusammenhang leider nur kurz, zu verfolgen. Sein Grundsatz ist es, die betreffenden

Stellen der Ordensregel hauptsächlich aus dieser Schrift, aus den weiteren

Qumran-Schriften und aus dem Alten Testament zu erklären. Dieses
Verfahren mag die Perspektive etwas einengen, doch schützt es zugleich davor,
unerlaubte, fremdartige Weltanschauungen heranzuziehen. Nach einer sehr
gründlichen Untersuchung der Terminologie, der Begriffe und der verschiedenen

Wortverbindungen kommt der Verfasser zum Ergebnis, daß die
Gemeinde von Qumran sich als «Gemeinschaft Kar' éEoxtjv» verstanden hat.
Ihr Hauptziel ist «Gott suchen», und ihm werden alle verfügbaren Mittel
untergeordnet: Erforschung der Schrift, öffentliche und private Gebete,
feierliche Verpflichtungen, Erlangung von höherem Wissen und Einsicht
(Wurzeln skl und yd'-, aber wohl nicht im gnostischen Sinn, S. 134f.), rechtem
Wollen und Tun, Lobpreis und Sühne, Recht und Gerechtigkeit (vielleicht
sogar von Rechtfertigung, vgl. S. 167f.), Tugend in all ihren Aspekten usw.
Die Frage entsteht nun: kann man bei all diesen, zu dem «geistlichen
Ziel» einer Mönchgemeinde gut passenden Elementen auch behaupten, daß
die «äußere Ordnung» auch in dieselbe Richtung weist? Was Gehorsam und
Güterverzicht betrifft, kann die Antwort nur bejahend klingen; zweifelhaft
ist es dagegen, ob den Qumran-«Mönchen» auch das Gebot der Ehelosigkeit
oblag: es gibt zwar tatsächlich keine einzige Stelle, in der von Ehe und
Familie überhaupt die Rede sei, und der Nachwuchs der Gemeinde scheint
aus dem, was wir heute «Ordensnachwuchs» nennen, und nicht aus leiblicher
Abstammung bezogen worden zu sein (S. 254ff.). Diese Argumente e silentio
genügen natürlich kaum als endgültiger Beweis für die Ehelosigkeit, um so



448 Rezensionen

mehr als es bekanntlich noch kontrovers ist, ob und inwiefern sich die
bei klassischen Autoren erhaltenen Beschreibungen der Essener auf die
Qumran-Gemeinde anwenden lassen. Was ferner die Ämter, Riten und
Gemeindeordnungen betrifft, so ließen diese sich gut mit denen einer
Mönchsgemeinde zusammenbringen.

Außer in einem Fall, wo die Quellen sich als unzureichend erweisen, hat
der Verfasser seine These aufrechtzuerhalten vermocht, sein Ziel zum größten

Teil erreicht. Die Forschungen über das christliche Mönchtum sollten
nun, wie schon vorher gesagt, innerhalb des heterodoxen palästinensischen
Judentums anfangen. Was dies dogmen-, kirchen- und religionsgeschichtlich

zu bedeuten hat, darauf kann hier natürlich nicht eingegangen werden.
Siedls Buch wurde in Italien bei einer nicht sehr bekannten Druckerei

gesetzt; daraus erklären sich sowohl sein «undeutsches» Aussehen als auch
etliche Druckfehler, besonders was die Eigennamen und die Bibliographie
betrifft. Dies alles ist aber nebensächlich gegenüber den genannten Möglichkeiten,

die das Werk nunmehr der Forschung eröffnet.
J. Alberto Soggin, Rom

Georg Eichholz, Einführung in die Oleichnisse. Biblische Studien, 37.

Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des ErziehungsVereins, 1963.
110 S.

As the forward of this monograph indicates, Georg Eichholz prefaces his
detailed interpretation of three selected parables with an examination of the
"fundamental questions" of parable exegesis. These questions, according to
Eichholz, divide themselves into two larger categories: the problem of
language, and the question of transmission.

For Eichholz, the problem of language (pp. 11-32) is given with the fact
that the parable (Gleichnis) is a particular form of speech, where access to the
content is contingent upon a proper understanding both of the form and
speech (p. 11). He contends that it is not incorrect to say that the parable
speaks the "language of pictures" (p. 11), but he holds that such an expression

demands clarification (pp. llff.). First, the picture-half (Bildhälfte) of a
parable, which consists of a narrative (Oeschichte) charged with dramatic
tension that unfolds in scenes, reveals that, in the object-half (Sachhälfte) of
the parable, we have to do with an event (Geschehen) (pp. 14, 16). Second, as

a corollary to this first principle, the parable is not static by nature; all
parables, even those which are terse, as well as word-pictures (Bildworte),
want to be narrated as stories, and, again, their truth exists in an event
(p. 18). Third, the synoptic parables largely assume the form of a play
(p. 20). They possess a setting, scenery, major and minor rolls, actors, and
direct speech such as the dialogue and monologue (p. 20). Fourth, the
foregoing demonstrates that parabolic stories are constructed with great calculation;

only those scenes or sequence of scenes are chosen which, in parabolic
form, are able to convey a message (p. 22). Fifth, the parable reflects the
world of the hearer and addresses him (pp. 24f.). Yet the hearer co-fashions
the parable in two ways: a) inasmuch as the parable may direct a question
to the hearer (pp. 25-29), and b) inasmuch as the hearer may confront him-



Rezensionen 449

self in one of the characters of the story (p. 29). To conclude, in terms of its
language, the parable may be understood as the proclamation of the message
of Jesus to his hearers, the preaching of that event which is the coming of
the Kingdom, of God himself (pp. 31 f. The hearer belongs to the very
structure of the parable ; therefore to understand the language of the parables
means to understand them as language for the hearer (p. 32).

With regard to the question of transmission (pp. 32-43), Eichholz draws
liberally from the material which J. Jeremias presents in the second chapter
of his book (Die Gleichnisse Jesu, pp. 19—114) regarding the laws of
transformation. In his interpretation of the parables of the Two Debtors (Lk.
7 :36-50:41-43), the Great Supper and the Royal Wedding (Lk. 14:16-24
Mt. 22:1-14), and the Good Samaritan (Lk. 10:25-37) (pp. 44-110), Eichholz
demonstrates how the principles, which he has established regarding the
language and transmission of the parables, are to be applied in actual ex-
egetical endeavor.

As far as the total impression of Eichholz' book is concerned, the author
is to be congratulated on his clarity of style and the coherence with which he

presents his arguments. His Introduction is not beyond the range of the
interested layman, and it should prove particularly helpful to the theological
student or pastor whose task it is to make the parables fruitful for preaching.

There are several features of the book, however, which provoke comment.
In the first place, since Eichholz states that he proposes to discuss the
fundamental questions of parable exegesis, he would do well to provide his
reader with a precise understanding regarding his concept of the relationship
between parable and allegory. For if, on the one hand, Eichholz appears to
adopt Jiilicher's position (p. 9), who postulated that the simile-parable and
metaphor-allegory were mutually exclusive figures of speech, he states somewhat

incongruently, on the other hand, that parabolic stories may contain
"standing metaphors" (p. 14). Then, too, as a part of this same complex,
Eichholz might also do well to deal with the question of whether or not Jesus

may have used mixed-forms, i.e., parabolic allegories or allegorical parables.
Finally, it would likewise be to Eichholz' advantage if he were to discuss the
relationship between the traditional allegorical method of interpretation, as
Luther, e.g., employed it (pp. 107-110), and that type of allegorization which
he himself espouses (cf. pp. 63-66). Second, Eichholz adopts Jeremias' position

that the vast majority of Jesus' parables were spoken either to the crowd,
or, more pointedly, to his enemies, the scribes and Pharisees (pp. 33, 40f.).
Since this standpoint cannot be unequivocally proved, it would be more
accurate if in this connection Eichholz were to speak, not of a law (p. 33),
but of a working hypothesis. Third, ifwe have understood Eichholz correctly,
his approach to parabolic speech is basically, though not exclusively, that of
applying an existentialistic (existenzial) analysis to selected parables in order
to make them existentially (existenziell) relevant. This is, of course, a
legitimate undertaking. Yet in such an approach there is often no sharp delineation

between exegesis, i.e., the attempt to understand the text as the author
(whether this be Jesus, the early church, or the evangelist) understood it, and
homiletics, i.e., the attempt to make the text pertinent to the modern situa-

29



450 Rezensionen

tion (of. pp. 49-53, 94—107). In addition, it appears that this method of
parable interpretation is restricted in scope to the extent that some parables
(e.g., the Good Samaritan) lend themselves by nature to this procedure
much more readily than others (e.g., the parables of the Great Supper and
Royal Wedding). Fourth, in discussing the transmission of Jesus' parables by
the early church, Eichholz views the transformations which took place within
the parabolic pericopes during this period solely under the aspect of preaching

Verkündigung) and hearing (pp. 39, 42f.). This is permissible, perhaps,
if under preaching one may subsume not only the kerygmatie, but the various
apologetic, paranaetic, and cultic needs of the early church as well.

To conclude, despite certain oversimplifications, Eichholz' book does credit
to its author and is valuable for introducing the reader to particular aspects
of recent thinking in the field of parable exegesis. It is to be recommended.

Jack D. Kingsbury, Basel

J. N. D. Kelly, A Commentary on the Pastoral Epistles. I. Timothy, II.
Timothy, Titus. (Black's New Testament Commentaries.) London, Adam
& Charles Black, 1963. VIII + 264 S. 28 Sh.

Die angelsächsischen Gelehrten legen großen Wert darauf, daß Kommentare,

die zwar auf wissenschaftlicher Forschung beruhen, doch auch für einen
weiteren Leserkreis lesbar sein sollen. Leicht lesbar bedeutet aber gar nicht
unwissenschaftlich. Es ist eine Freude, auf diesen neutestamentlichen
Kommentar hinzuweisen, der in vorzüglicher Weise bestätigt, daß eine exegetische

Schrift gründliche und saubere Einführung geben kann, obwohl nicht
nach dem deutschen Gelehrtenmuster eingerichtet.

Hier begegnen fremdsprachige Zitate sparsam - und sind immer
transkribiert. In schwierigeren Fällen geht der Verfasser (Kirchenhistoriker und
Principal of St. Edmund Hall, Oxford) auf die Probleme jedoch recht gründlich

ein und gibt allerlei Hinweise und Verweise, aber ohne die Lesbarkeit
und Übersicht zu beeinträchtigen. Meiner Meinung nach ist die Wiedergabe
des Urtextes in genauem modernem Englisch vorbildlich. Bezeichnend für
diese Reihe ist, daß der Text selbst besonders stark in den Vordergrund
gerückt wird, was sowohl durch die saubere (von losen Hypothesen befreite)
Exegese als auch durch die augenfällige Schrift des biblischen Wortlautes in
der sukzessiven Auslegung zum Vorschein kommt. Eine Introduction von
etwa vierzig Seiten gibt gute, klug abgewogene Aufschlüsse über Probleme,
die für alle drei Briefe im großen und ganzen gemeinsam sind, z. B. The
critical Problem, The false Teachers, Language and Style («about which
there has been intense discussion since the beginning of the nineteenth
century»). In den zwei letzten Kapiteln der Einführung, «The Question of
Authorship» und «Date and mutual Relations», begründet Kelly dann seine
Überzeugung, daß die Briefe von dem Apostel Paulus selbst herrühren:
«(they) derive from Paul, having been written by him either directly or
through a trusted secretary following his instructions» (S. 34). «We must place
their composition in the shadowy period between his release from his first
Roman inprisonment and his execution.» Was die mögliche Mitarbeit eines

vertrauten Sekretärs betrifft, fügt er hinzu: «Nevertheless they remain, in



Rezensionen 451

substance and spirit as in occasion, his (St. Paul's) work, and the present-
day Christian is justified in assuming that they enshrine his authentic
message» (S. 34).

Hier ist es nicht möglich, auf interessante Einzelheiten weiter einzugehen,
nur möchte ich erwähnen, daß eine ausführliche Bibliographie der Einleitung
beigefügt ist. Die Exegese selbst zeigt, daß der Verfasser sich auch mit den
bekannten Kommentaren und Monographien in französischer und deutscher
Sprache auseinandergesetzt hat (Spicq, Jeremias, Dibelius; Aland, v.Cam-
penhausen, G. Kittel, Michel, Michaelis u. a.). Helge Maehlum, Basel

Vettjs Latina, Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatier, neu
gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, 24, 1. Epistula ad
Ephesios, hrg. von H. J. Frede. Lieferungen 1-5. Freiburg, Verlag Herder,
1962-64. 40 + 347 pp. DM 115.15.

F. H. Tinnefeld, Untersuchungen zur altlateinischen Überlieferung des

1. Timotheusbriefes. Klassisch-philosophische Studien, 26. Wiesbaden,
Otto Harrassowitz, 1963. xviii + 115 pp.

This edition of Ephesians in Latin follows the same pattern as the other
parts of Vetus Latina already published. An introduction of some 34 pages
describes the witnesses to the text and discusses its history. The manuscripts
cited are almost double the number of those used in Wordsworth and
White's large edition of the Vulgate and the patristic citations are enormously
increased. We expect the arrangement of this material to be complex, but,
as it is presented in Vetus Latina, we can use it securely if we observe the
instructions given us. The successful organisation of the whole is due to the
planning of Dom B. Fischer and the execution of Dr. Frede.

An important part in the presentation of the evidence is played by the
analysis of the readings. On the basis of this analysis various types of text
can be discerned.

There are five main types, as follows:
1. X, the oldest, which appears in the quotations of Tertullian ;

2. K in Cyprian, his African contemporaries, later African writers and
sporadically elsewhere ;

3. D in d (/) g Lucifer of Caliaris and from time to time in other sources;
4. I in the Book of Armagh and Marius Victorinus with traces in Ambrose,

Ambrosiaster, Jerome, Rufinus and other fourth and fifth century
writers. It contains two subdivisions :

a) A in r Augustine and a few other African writers ;

b) M in Monza ms. i. 2/9 and Ambrose.
5. V, the Vulgate.
The text section of the edition is arranged according to these types and
enables the reader to see quickly the main variants in the version and to
form an idea how they fit in with its general development.

Few of our witnesses, e.g. Cyprian for K and d (/) g Lucifer for D, are
consistent representatives of one type. Augustine, for example, has renderings
characteristic of K D I. This is understandable as long as we remember that
"types" does not mean the same as "families". Families consist of members



452 Rezensionen

which are related to each other in a strictly genealogical way, the members
being the several witnesses to the text. A type of text has its distinctive
readings which constitute its differentiae. Thus, if we take the rendering
claritas for bôEa, it is characteristic of a certain text type whether it occurs
in Cyprian, Augustine or Ambrosius Autpertus. The same would be true for
the other rendering gloria. Only when we treat the text types as though they
were families of manuscripts does misunderstanding arise.

Dr. Tinnefeld's book is a thesis begun under the guidance of Prof. K. T.
Schäfer of Bonn. It is in three parts. He examines first the history of the
Greek manuscripts DEFG and their Latin text in particular, secondly the
text of 1 Timothy in Ambrosiaster as edited by Prof. H. Vogels, and thirdly
the text in Pelagius' commentary. In the main his treatise is similar to those
of H. Zimmermann for 2 Corinthians1 and H. J. Frede2 for Ephesians. It is
well planned and in several directions supports the conclucions of their
inquiries.

On one point agreement is not reached, on the relation of Pelagius' text of
the Pauline Epistles to that of the Vulgate. The debate opened with the books
of Zimmermann and Frede just mentioned. Frede expands his view again in
the Einleitung to Vetus Latina 24/1, especially on pages 35 *-37*. Tinnefeld
takes up the debate in his book and among the last contributions to it are
two articles by Schäfer in 1963, Pelagius und die Vulgata3 and Der Paulustext

des Pelagius4. We look forward to his promised study of Galatians in the
Latin tradition. Dr. H. J. Frede's forthcoming book, Altlateinische Paulus-
Handschriften, should contain further valuable information and discussions.
Dom B. Fischer has also taken part in the debate in reviwes and studies.

In the debate all are agreed first that at a number of places where the
witnesses for Pelagius' text are divided the witnesses which give us an Old
Latin rendering are right against those which give us the Vulgate's; secondly,
from their origin until about A.D. 350 the Latin Pauline Epistles experienced
almost no correction from Greek texts differing from that from which the
Latin was originally made. This Greek text is reasonably well preserved in
DFG and with hardly any variation lies behind the Latin to be found in
Cyprian and his allies, in dg, Lucifer of Caliaris and others. Only after A.D.
350 are different Greek texts represented to any considerable extent in
Latin; thirdly the Vulgate of the Pauline Epistles seems not to be the work
of Jerome.

Now we come to the point at issue. Schäfer, Zimmermann and Tinnefeld
hold that Pelagius' text is the last stage in development before the Vulgate:
Fischer, Frede and Thiele that Pelagius is one of the earliest authors to use

1 H. Zimmermann, Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen
Überlieferung des zweiten Korintherbriefes, Bonner Biblische Beiträge, 16 (1960) ;

cf. Theol. Zeitschr., xviii (1962), n. 145-147.
2 H. J. Frede, Pelagius, Der irische Paulustext, Sedulius Scottus, Vetus

Latina. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 3 (1961).
3 New Testament Studies, ix (1962-63), p. 361-366.
4 Analecta Biblica, xviii (1963), p. 453-460.



Rezensionen 453

the Vulgate and that his text of the epistles was already contaminated with
Old Latin readings. Pelagius wrote his commentary about A.D. 406-409 and
this may seem a particularly early date for a text of the Vulgate to suffer
contamination from the Old Latin. On the other hand we know from Jerome's
letter to Sunnia and Fretela that the Gallican Psalter had received some Old
Latin readings during his lifetime. If this could happen to the Psalter, it
could also happen to the Epistles. Thus the debate continues open. Each of
the participants has made a noteworthy contribution to the study of the
Latin Epistles and we must digest these arguments and the materials that
they have assembled.

One conclusion may require further investigation. We have already
mentioned the agreement among the scholars whose work we discuss that
until about A.D. 350 the Latin version of the Epistles experienced almost no
correction from Greek texts differing from that from which the Latin
version was originally made. By and large this seems to be true, but how far is

it true thanks to our lack of evidence which comes from before A.D. 350?
For example, the one witness who clearly has no equivalent of iv 'Ecpéaw in
his text at Eph. 1. 1 is Sedulius Scottus. Are we to infer that this reading was
unknown in the Latin West before A.D. 350?

There is at least enough truth in the argument that the Greek text of
DFG has so little changed from the Greek from which the original text was
made to justify the editors of Vetus Latina in printing the text of X, the
archetype of DFG, at the top of each section instead of the Nestle text, a
modern creation with which the Vetus Latina has no historic connexion. The
Greek manuscripts M 6 4242 1 908 are related to 1739 rather than dependant
on it.

In all, Vetus Latina xxiv. 1 and the related discussions have immeasureably
increased our knowledge of the Latin Ephesians and of the Latin Bible. The
Vetus Latina Institut is to be congratulated on this volume, its presentation
and its printing. The textual critic is naturally the first beneficiary to come
to mind, but students of Biblical interpretation, of theology and of the Latin
language will also profit greatly. We congratulate Dr. Tinnefeld too on his
constructive and useful study. Oeorge D. Kilpatrick, Oxford

Rudolf Hbeneggee, Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und
Volkskirche. Ölten und Freiburg i. Br., Walter-Verlag, 1963. 477 S.

Macht ohne Auftrag hat Rudolf Hernegger, München, sein umfangreiches
Buch betitelt, in welchem er sich die Aufgabe stellt, die Entstehung der
Staats- und Volkskirche aus der Brudergemeinde der Anfangszeit als
«soziologischen Vorgang in aller Ausführlichkeit herauszuarbeiten», also aus jener
von der Welt bekämpften kleinen Jüngerschar, die ihrem gekreuzigten Meister

in Märtyrertreue nachfolgte und auf seine baldige Wiederkunft wartete.
Er hat mit Bienenfleiß zusammengetragen, was Religionswissenschaft und
Philosophiegeschichte, was katholischeund protestantische Kirchengeschichts -

forschung über Glauben, Gesinnung, Leben und Kultus der Christenheit in
den ersten vier Jahrhunderten ihres Bestehens aus literarischen und
archäologischen Quellen erschlossen haben, nämlich: Je mehr die Kirche in heid-



454 Rezensionen

nisches Milieu vordrang, wandelte sie ihre äußere Gestalt und ihr inneres
Wesen, erschloß sie sich der magisch-mythischen Weltanschauung der
Völkermassen in der Ökumene, paßte ihre Botschaft und Lehre an Gnosis
und Popularphilosophie an, machte sich den stoischen Naturrechtsglauben
zu eigen, übernahm bereitwillig das römische Rechtswesen, um sich
dementsprechend selber zu organisieren, ersetzte die ihr gemäße Autorität der
Charismatiker durch die Autorität ihrer Amtsträger, ja des bloßen «Amtes»,
entfaltete ihre Liebesethik als taxative Materialethik und entpuppte sich
dermaßen schließlich als Gesetzesreligion mit christlichem Vorzeichen, wie sie
auch ihre Lehraussagen über Person und Werk des Stifters der Ekklesia, des
Lehrers, Gesetzgebers und eschatischen Weltenrichters, mittels einer normativen

Theologie zu systematisieren suchte. Weil dieses synkretistische
Religionsinstitut (von den Bischöfen integer verwaltet) den mannigfaltigen
Verfolgungen durch die Staatsgewalt in erstaunlicher Weise zu widerstehen
vermochte und sich offenkundig als gesellschafterhaltende Macht bewährte, hat
sie der durch den Sieg an der milvischen Brücke zum Kaiser gewordene
geniale Politiker Konstantin (dem Beispiel Armeniens und Palmyras folgend)
durch das Toleranzedikt von 313 für sich und sein imperiales Staatssystem
zu gewinnen getrachtet und sich dabei nicht verrechnet. So wurde er zum
«Vollstrecker der geschichtlichen Entwicklung». Die Kirche aber wurde je
mehr zum politischen Kulturträger ersten Ranges und der Kaiser zum
«Großen». - Dann, im Hauptteil seines Buches, schildert Hernegger die
Persönlichkeit und die weitere Kirchenpolitik Konstantins: dank einer Traumvision

hatte der wunderbejahende Heide an den ihm gnädigen Sonnengott
Christus glauben gelernt und pflegte nun dessen Ekklesia, bedachte ihre Priester

und Gemeinden mit verschwenderischen Privilegien, doch hat er sie auch
nach eigenem Gutdünken gelenkt, ohne allerdings selbst die «orthodoxe»
Linie zu wahren; erst kurz vor seinem Tode ließ er sich taufen. Jedenfalls
aber war er gewillt, die durch die Bischöfe normativ formulierte Glaubenslehre

der Kirche als staatstragende «Ideologie» zu legalisieren. Das Kreuz
(jener Traumvision) und das Christogramm bestimmte er zum Sieges- und
Triumphzeichen Gottes über die «Ungerechten», das von Jesus Christus
verkündigte Himmelreich sollte in der Ökumene verwirklicht werden, Staat und
Kirche, Staatsvolk und Kirchenvolk sollten zu einer höheren Einheit
verschmelzen. Gott schützt den Imperator und dieser schützt die Kirche - Die
gottesdienstlichen Feiern wurden zu drastischen Kundgebungen der politischen

Theologie, das Hofzeremoniell zur liturgischen Ordnung. Gleich den
Adoranten vor dem Altar naht man dem Kaiser mit Fußfall, denn er ist
Gottes und des Weltenrichters irdischer Stellvertreter. Christus wird nun
auch in der kirchlichen Kunst kaum mehr als guter Hirt oder als
philosophischer Lehrer dargestellt, sondern versehen mit den Attributen des
Weltkaisertums. Die Sarkophag-Reliefs zum Beispiel oder auch das Apsismosaik
von S. Pudenziana und die Plastiken an der Holztür von S. Sabina in Rom
zeigen das deutlich. - Solchem Wandel in Denken und Gesinnung des
Kirchenvolkes gab alsbald beredten Ausdruck Eusebius von Cäsarea,
Konstantins begeisterter Biograph und Lobredner : der Kaiser sei das Abbild des
urbildlichen Logos, Fortsetzer des Wirkens Mosis, des Regimentes Davids,



Rezensionen 455

des Waltens Christi, Erfüller der Enderwartungen der Christenheit. - Seit
dem Religionsedikt von Thessalonike Theodosius' d. Gr., 380, gilt vollends:
wer sich gegen den Kaiser auflehnt, begeht ein Sakrileg, wer die Kirchengesetze

mißachtet und verletzt, begeht Hochverrat. Sogar der altgewordene
Augustinus schlägt in diese Kerbe, wenn er die Behörden gegen die donatisti-
schen Aufrührer auf das «Cogite intrare!» (Luk. 14, 23) verweist. Auch ihm
verschmelzen die Civitas Dei mit der Civitas terrena zur Einheit, wie in der
Kunst das Kaiserbild zum Christusbild wird. - Der Entartung der Kirche
ist also Tür und Tor geöffnet. Der karrieresüchtig gewordene Klerus pflegt
wohl eine papierene Orthodoxie, ist aber nicht imstande, die Massen der un-
bekehrten Getauften in christliche Zucht zu nehmen. Hatten vor 313 die
Heiden Drangsale über die Christen gebracht, so drangsalieren die «Christen»
jetzt die Heiden. Der kirchlich ergänzte Julianische Kalender mit der Unzahl
neuer Festtage (Sonntagsgesetz 321, Epiphanie, Weihnachten, Ostern,
Himmelfahrt, Muttergottesfeste, Märtyrer- und Heiligengedenktage) bietet
reichlich Gelegenheiten zu polytheistischen Verirrungen und zu den Unsitten
vorchristlicher Heroenfeste und Totenmähler. Die «archäische Religiosität»
(Mana-Glaube, Polydämonismus, Magie, Astrologie, Wahrsagerei, Reliquienkult,

also Aberglaube aller Art) siegt auf der ganzen Linie; die pagane Tradition

erweist sich als unausrottbar. Der kirchliche Kaiserkult ist ja nur das

hauptsächliche Symptom des großen « Sündenfalls » der Christenheit, ihrer
Liaison mit dem Staate.

Das sind die Umrisse der detaillierten Zeichnung, welche Hernegger von
der Auswirkung der «konstantinischen Wende» entwirft, unter Berufung auf
viele respektable Zeugen: P. Batiffol, H.Berkhof, H. v. Campenhausen,
F. Cumont, F. J. Dölger, H. Dörries, A. T. Ehrhardt, F. Flückiger, F. Gehr-
ke, A. Grabar, J. A. Jungmann, K. Kerényi, K. Prümm, C. Schneider,
O. Treitinger, W. Völker, sowie die einschlägigen Artikel in RAC, Pauly-
Wissowa-Kroll u. a. Lexika. Doch Hernegger reproduziert nicht nur, sondern
er wertet und kritisiert; gleich vorweg greift er den Maßstab auf «Mein
Reich ist nicht von dieser Welt» und schlägt damit dogmatisch-reformerische
Töne an (vgl. seine früheren Publikationen Ideologie und Glauben und
Volkskirche oder Kirche der Gläubigen). Er bekennt: «Die Besinnung auf die
Schrift hat vielen Katholiken, Priestern wie Laien, einen argen Stoß
versetzt Die katholische Kirche ist dabei, den Paganismus zu überwinden...
aber das größte Hindernis bei einer eventuellen Neuausrichtung der Kirche
ist die immer noch herrschende volkskirchliche Struktur» (S.436f.).
Wahrscheinlich weiß auch sein katholischer Verlag, daß er mit der Veröffentlichung

dieses Buches Gefahr läuft, sein Gesicht zu verlieren. Oder meinen
Verfasser und Verleger, daß diese mutige Publikation während der Tagungen
des Zweiten Vatikanischen Konziles vielen eine willkommene Handreichung
ist?

Evangelischen Lesern, zumal kirchenhistorisch gebildeten, sagt das Buch
kaum Neues, den Spezialisten für Patristik wohl auch nicht immer Zutreffendes;

indes wollen wir dem katholischen Autor für das Gesamtbild, das er
- allzu breit - von dem Bündnis zwischen Staat, Heidenvölkern und Kirche
vor uns hinstellt, den gebührenden Dank nicht versagen, obwohl wir ihm



456 Rezensionen

entgegenhalten müssen, daß seine katholischen Kronzeugen Dölger, Ehrhardt,
Jungmann, Prümm u. a. über die Symptome jener Paganisierung weniger
erschreckt urteilen, da ja immerhin schon im Neuen Testament etliche Keime
des späteren Katholizismus aufzeigbar sind. Erwin E. Schneider, Wien

François Dvornik, Byzance et la Primauté Romaine. «Unam sanctam»,
49. Paris, éditions du Cerf, 1964. 161 S.

Der Autor, Professor an der Universität Harvard, Spezialist in byzantinischer

Geschichte, ist sich durchaus bewußt, daß der Gegensatz zwischen der
römischen und orthodoxen Kirche seit Jahrzehnten in seiner Weite und Breite
durchforscht worden ist, sagen wir einmal seit H. Nordens umfassendem
Buche « Rom und Byzanz » (1903). Dvornik nimmt sich jedoch gar nicht vor,
den Gang der kirchenpolitischen Entwicklungen nochmals zu schildern,
sondern er faßt das Thema ideengeschichtlich straffer und intensiver - natürlich
auch nicht ohne Ausblick auf die gegenwärtige historische Stunde, in der die
Verständigung unter den Kirchen so manche Menschen erregt und bewegt.
Mit allerbestem Recht darf sich der Verfasser zutrauen, er könne trotz der
bisherigen Forschungsarbeit Neues sagen oder doch ganz neue Akzente
setzen. Denn neben den älteren und neuesten Historikern, einem Jugie,
L. Bréhier, Michel, Meyendorff, hat er selber die beste Vorarbeit geleistet,
besonders in seinem Werk über das Schisma des Photius.

Die säkulare Entwicklung teilt Dvornik in vier Hauptstufen. - 1. Die
erste kennzeichnet sich durch die Anpassung des kirchlich hierarchischen
Aufbaues an die spätrömische Reichsorganisation, reichsrechtlich fundiert
durch drei Konzilsentscheide und die kaiserlichen Erklärungen Justinians.
Dabei hebt Dvornik mit überzeugender Kraft hervor, daß der vielumkämpfte
Kanon 28 des Konzils von Chalcedon nach der damaligen Frontstellung sich
gegen Alexandria richtete und nicht einen Angriff gegen den Primat Roms
darstellte. Die byzantinische Reichstradition, so argumentiert er, habe sich
viel zu sehr auf ihren römischen Ursprung gegründet, als daß sie den
kirchlichen Vorrang Roms in Frage gestellt hätte. — 2. Besonders reichhaltig sind
Dvorniks Ausführungen über die zweite Entwicklungsstufe, die im Zeichen
der apostolischen Tradition stand. Während Rom sein Vorrecht auf die These
zuspitzte, daß Petrus der erste römische Bischof gewesen sei, bildete der
Osten zunächst keine analoge Uberlieferung aus, da die Apostel ja in sehr
vielen östlichen Städten gewirkt hatten. Immerhin zeigt Dvornik, wie die
Kirche von Konstantinopel sich nach der Angliederung der Kirchenprovinzen

Asien und Thrakien doch ebenfalls auf Gründerapostel berief - wie
Alexandria auf Markus, Jerusalem auf Jakobus -, und zwar in der Nachfolge
von Ephesus auf Johannes und im Anschluß an Thrakien auf Andreas, den
Erstberufenen der Apostel. Doch obwohl diese östliche Angleichung an die
petrinische Tradition bis zu der Behauptung führte, Andreas sei als erster
Bischof von Byzanz eingesetzt worden, wurde der römische Primat trotzdem
nie verworfen. - 3. Eine dritte Einstellung bereitete sich vor in der Zeit, als
die Slaweninvasion auf dem Balkan West und Ost voneinander trennte und
zugleich der gewaltige Vorstoß des Islam Byzanz zur Verteidigung an der
Ostfront zwang. In ihrem eigenen Bereich — orbis — bildete die orthodoxe



Rezensionen 457

Kirche damals die Lehre von der Pentarchie aus. Auf dieser Basis kam es

zum Schisma des Photius, das nach Dvornik im Grunde nur dank einer
einseitigen Geschichtsdeutung ein Schisma genannt wurde, in Wirklichkeit
aber ein aufrichtiger Kompromißversuch war. Dvornik gibt z.B. zu bedenken,

daß Photius später selber Ignatius kanonisiert hat, ebenso, daß der
griechische Kaiser Basileios II. mit seiner Politik offenbar auf einem modus
vivendi zwischen Rom und Byzanz fußte, als er 1024 dem Papste anbot, die
Araberherrschaft in Sizilien zu brechen. - 4. Ein vierter Abschnitt gilt der
Kirchenspaltung. Das offizielle Schisma von 1054 hält Dvornik, wie vor allem
auch Bréhier, für «nichts Entscheidendes», für einen «bedauerlichen
Zwischenfall». Daß die Ostkirche später einen dogmatischen Abfall Roms
statuierte, wegen der einseitigen Aufnahme des filioque in das Glaubenssymbol,
war nach Dvorniks Ansicht eine polemische Konstruktion. Vielmehr erkennt
er den geschichtlichen «Riß» - in Übereinstimmimg mit B. Leib - in der
Epoche des 1. Kreuzzuges, im Zeitpunkt, wo der orthodoxe Patriarch im
rückeroberten Antiochia von einem Lateiner vertrieben worden ist. Denn
was hinter diesem Zwist stand, war der Vorstoß der monarchischen
Reformpapstkirche mit ihrem Anspruch auf universale Iurisdiktionsgewalt. Noch
immer blieb aber der römische Primat, unter dem Vorbehalt eines Konzils -

entscheides über das filioque, im Osten weiterhin anerkannt. Erst 1204 trieb
der Umsturz des griechischen Reiches und Patriarchates die Orthodoxen für
immer in erbitterte Abwehr und zur Kampfthese, die Herrenworte an Petrus
seien nicht Rom allein zugesprochen, sondern allen Bischöfen, die sich auf
den wahren Glauben, den Fels, stützen, bedeuteten also keinen speziellen
Primat, sondern eine universale Verheißung.

Die großzügige und zugleich subtile Darstellung läßt kaum einen Wunsch
übrig. Was der Historiker allenfalls vermißt, ist ein Blick auf den
folgenschweren Konflikt zur Zeit des Bilderstreits - nicht auf die Bilderfrage als
solche, sondern auf die Abtrennung Illyriens, Siziliens und Süditaliens vom
päpstlichen Obödienzgebiet im Jahr 733, die nur sehr beiläufig und
nachträglich gestreift wird. Vielleicht auch einige Worte mehr über die Bedeutung

und Wirkung von Gregors VII. Dictatus papae in der orthodoxen Welt.
Doch so, wie die Schrift vorliegt, überwindet sie mit großer Luzidität alte
Clichés, beleuchtet sie tragische und ironische Geschichtsmomente mit
maßgebenden Zitaten, oft aus wenig bekannten oder gar aus unedierten Quellen,
so daß niemand verkennen wird, hier arbeite ein Forscher aus erster Hand,
der seinen Stoff mit Meisterschaft überblickt und gestaltet.

Julia Gauss, Basel

J. V. Pollet, O. P., Huldrych Zwingli et la Réforme en Suisse d'après les
recherches récentes. Paris, Presses Universitaires de France, 1963. 122 S.
fFr. 20.-.

Wer die katholischen Zwingli-Darstellungen von B. Fleischlin, J. Hürbin,
G. Maier, W. Schnyder, Th. Schwegler und L. Christiani kennt, wird bei
Pollet geradezu einen Bruch mit der Tradition der katholischen Zwingli-
Biographie konstatieren müssen. Schon mit seinem 183 Spalten umfassenden
Artikel «Zwinglianisme» im 15. Band des «Dictionnaire de Theologie catho-



458 Rezensionen

lique» und seinem zweibändigen Werk über Martin Bucer hatte Pollet einem
gegenüber früherer Polemik sehr objektiven Bild der oberdeutschen
Reformation in der katholischen Historiographie Geltung verschafft. In dieser
Hinsicht erinnert sein Werk an das von Joseph Lortz über die Reformation
in Deutschland.

Pollets neues Buch ist keine Biographie, sondern der Art nach ein
Forschungsbericht, der sich zeitlich an den erwähnten Artikel aus dem
Dictionnaire anschließt. In 10 Kapiteln rezensiert der Verfasser über 250
wissenschaftliche Arbeiten über Zwingli und die Schweizer Reformation, wobei
auch kleinere und schwer zugängliche Aufsätze ihre Würdigung finden. Aber
es bleibt nicht nur bei einem Referat, sondern das Gebotene wird begründet,
beurteilt und kritisch beleuchtet. Auf diese Weise formt der Verfasser aus
einer erschöpfenden Erarbeitung der Sekundärliteratur unter Berücksichtigung

und Vergleich ihrer Quellen ein neues und farbiges Zwinglibild, das den
Reformator, entgegen verbreiteter Meinung, weniger rationalistisch und
spiritualistisch und mehr konservativ erscheinen läßt.

Nicht in jedem Urteil wird man dem Verfasser folgen können. Bei der
Verwendung philosophischer Terminologie durch Zwingli dürfte die biblische

Aussage wohl stärker zu berücksichtigen sein. An dieser Stelle sei der
Wunsch geäußert, der Verfasser möge das immer noch ungeklärte Verhältnis
der Zwinglischen Theologie zur Scholastik einmal gründlich untersuchen. Zu
ergänzen wären neuere Arbeiten zur Politik Zwingiis aus der Schule Leonhard

von Muralts, die das herkömmliche Bild korrigieren werden, von denen
aber Pollet bei der Abfassung seines Buches noch nichts wissen konnte. Im
übrigen ist die Darstellung dem Reformator vollauf angemessen. Mit Recht
betont Pollet die früher auch gelegentlich von protestantischen Forschern in
Zweifel gezogene Einheit der Theologie Zwingiis.

Es sei erwähnt, daß das Buch mit 28 Illustrationen ausgestattet ist. Die
sorgsam ausgewählten und gut reproduzierten Bilder veranschaulichen sehr
schön das Land, die Geschichte und die Person des Reformators und fügen
sich gut zum Text.

Pollets Buch ist ein beachtenswerter Beitrag zur Zwingliforschung. Daß
es aus der Feder eines Dominikaners stammt und mit kirchlicher
Druckerlaubnis veröffentlicht wurde, läßt hoffen, daß die Beurteilung der Reformation

auch in der übrigen katholischen Geschichtsschreibung immer mehr
ihrer konfessionellen Prämissen entkleidet werde. Dazu darf Pollets Arbeit
als mutiges Vorbild dienen. Joachim Staedtke, Erlangen

Karl-Heinz Burmeister, Sebastian Münster. Eine Bibliographie mit 22

Abbildungen. Wiesbaden, Guido Pressler Verlag, 1964. 143 S. DM 93.60.

Sebastian Münster (1489-1552) gewann durch seine ausgedehnte
wissenschaftliche Tätigkeit bei den Humanisten seiner Zeit ein fast so großes
Ansehen wie Reuchlin. In unseren Tagen ist seine Bedeutung neu entdeckt. Das
zeigt das «biographische Gesamtbild»1 wie die Veröffentlichung der in der
Basler Kathedrale am 27. Mai 1552 für ihn gehaltenen Trauerrede, mit der

1 K.-H. Burmeister, Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 91 (1963).



Rezensionen 459

Universität und Bürgerschaft von dem am Tage zuvor an der Pest
verstorbenen großen Humanisten Abschied nahm, der dazu mathematischastronomisch

wie auf dem Gebiete der Geographie umfassend tätig gewesen
war. Der ursprünglich hebräisch gehaltene Nachruf erschien neu zunächst in
englischer Sprache, er wurde deutsch 1960 veröffentlicht.

Für die jetzt vorgelegte vollständige Bibliographie wurden die Bestände
von ca. 280 Bibliotheken in Europa, Israel und den Vereinigten Staaten
herangezogen und in vielem eine frühere Arbeit von 1898 richtiggestellt. Die
Liste seiner hebräischen, grammatischen und lexikalischen Arbeiten wie von
Textausgaben jüdischer Profanliteratur umfaßt 51 Nummern, denen
zahlreiche sorgfältige Titelblattwiedergaben beigegeben sind. Dazu kommen
Gesamtausgaben der Bibel und vieler ihrer Einzelteile.

Mathematisch-astronomische Schriften werden 27 aufgezählt. Mit
geographischen Fragen beschäftigen sich 57 Arbeiten, unter denen seine Kosmo-
graphie, eine geographisch-geschichtliche Beschreibung vor allem Deutschlands,

durch Jahrzehnte zu einem Hausbuch weiter Kreise unseres Volkes
wurde. Über 30 Auflagen erschienen in Basel 1544-1628, je eine in Paris und
Köln 1575, in Prag 1557, o.J. in Venedig. Ein Auszug daraus in englischer
Sprache von 1561 kam 1946 in Faksimile in New York heraus. Übersetzungen,

z. B. von Luthers Erklärung der 10 Gebote 1520, zweimal nachgedruckt,
und andere Ausgaben antiker und moderner Geographen runden das Bild
seiner umfassenden Tätigkeit ab. Er bemühte sich auch um die
Judenmission, zum Teil wohl zum Schutze seiner eigenen Person gegen den
Vorwurf der Häresie, da er einen sehr engen persönlichen Verkehr mit Juden
pflegte.

Luther lehnte Münsters wissenschaftliche Zusammenarbeit mit Juden
ebenso ab wie dessen theologischen Standpunkt im Kommentar seiner
zweibändigen Bibelausgabe 1534/35 mit einer lateinischen Übersetzung dazu.
Dies hatte Luther auch gegenüber den sogenannten «Wormser Propheten»
aus dem gleichen Grunde getan, wie sein Sendbrief vom Dolmetschen 1530

zeigt2. Unter den geographischen Werken Münsters verdient seine Landeskunde

Germaniens 1530 Erwähnung, zu der ihn die Wiederentdeekung der
Germania des Tacitus anregte. Sie erschien neu 1536 als «Mappa Europae».
Ihr war schon 1521 Peter Apians (1495-1552) kleines Werk «Isagoge... in
Mappam Mundi» vorausgegangen, über deren verschiedene Drucke in einer
«Bibliographie der Schriften von Hans Denck» eine gründliche Untersuchung
mit neuen Forschungsergebnissen vorgelegt ist3. Denck hatte nach der Sitte
der Zeit Apians Isagoge, später Declaratio genannten Anleitung zum
Gebrauch der Erd- und Himmelskarte und Schilderung der vier Erdteile ein
lateinisches Gedicht als empfehlendes Vorwort beigegeben. Die enge
Beziehung zwischen Apian und Münster zeigt in Nr. 56 die Aufnahme eines

Auszuges aus Münster in einen anderen Neudruck einer Veröffentlichung
Apians, dem Münster 1546 einmal auch persönlich in Augsburg begegnete.

2 G. Baring, Bericht des deutschen Bibelarchivs Hamburg, 3 (1933), S. 3;
Weim. Ausg. Deutsche Bibel, 11, 2 (1960), S. CXIIIf.

3 G. Baring, Bibliographie der Schriften von Hans Denck (1955), S. 59-64.



460 Rezensionen

Die hervorragende Druckausführung der Bibliographie Münsters mit dessen

Bild nach einem Titelholzschnitt von 1578 macht Burmeisters Arbeit zu
einer Freude auch über den Kreis der zunächst interessierten Hebraisten,
historisch interessierten Kosmographen und Bibliothekare hinaus. Mit
peinlicher Akribie wird jeder einzelne der 174 Drucke unter Angabe der jeweiligen
Bibliotheksfunde beschrieben. Die Bibliographie ist eine wesentliche
Ergänzung des von Burmeister herausgegebenen Gesamtbildes des Lebens und
Wirkens S. Münsters, dazu eine Fundgrube vielseitigen Wissens auf Grund
sorgfältiger, mühsamer Forschungen. Die Verzeichnisse der doppelseitigen
Karten und Pläne in seinen Werken von 62 Ländern und 76 Städten, der
Drucker, Verleger und erwähnter Personen erhöhen die mannigfaltige
Verwendbarkeit der Bibliographie. Georg Baring, Osnabrück

Mbinülf Barbers, Toleranz bei Sebastian Franck. Untersuchungen zur
allgemeinen Religionsgeschichte, begründet von Carl Clemen, N. F., hg.
von Gustav Mensching, 4. Bonn, L. Röhrscheid Verlag, 1964. 196 S.

DM 24.-.

Die von dem Bonner Religionswissenschaftler Gustav Mensching geförderte
Arbeit verarbeitet die Erträge der seit Heglers noch immer bedeutendem

Werk «Geist und Schrift bei Sebastian Franck» (1892) erst lebhaft in Fluß
gekommenen Franck-Forschung.

Einer kurzen biographischen Einführung folgt der Versuch, die
Geistesströmungen, die Francks religiöse Grundanschauungen beeinflußten, knapp
zu charakterisieren. Über die Aufzählung von Namen und bekannten Fakten
kommt der Verfasser dabei aber nicht wesentlich hinaus. Zu bedauern ist
dies insbesondere für die Beziehungen Francks zum Humanismus. Die neuere
Forschimg über das Täufertum und die Spiritualisten hat der Verfasser nur
unvollständig zur Kenntnis genommen. Er bezeichnet Hermelinks Definition
«linker Flügel der Reformation» als unglücklich, ohne zu sehen, daß Herme-
link damit doch nur den Ergebnissen der neueren Forschung Rechnung
tragen möchte. Mit Troeltsch und Holl will Barbers zwar zwischen Täufern
und Spiritualisten unterscheiden, aber doch als Oberbegriff die Bezeichnung
« Schwärmertum» weiterhin beibehalten. Wir halten diese terminologische
Klärung für unzureichend und möchten den Versuch, Täufertum bzw.
Spiritualismus als mehr oder weniger einheitliche Systeme darzustellen, als
höchst problematisch bezeichnen. An einer Gestalt wie Denck, auf die der
Verfasser etwas näher eingeht, wird dies doch ganz deutlich. Bei der
Darstellung Schwenckfelds ist dem Verfasser die beste neueste Monographie von
G. Maron (Individualismus und Gemeinschaft bei C. v. S., 1961) entgangen.
Der Entfaltung des Franckschen Toleranzbegriffs stellt der Verfasser eine
knappe Darlegung der religiösen Grundanschauungen (Geist und Schrift,
Gotteslehre, Stellung zur Welt, Kirchenbegriff) voran (S. 38ff.). Die Abwertung

jeder sichtbaren Kirche und die positive These, Kirche könne nur eine
völlig unsichtbare und ohne Mittel in den Herzen der Menschen lebende
Gemeinschaft der Heiligen sein, mußte sich auf jeden Fall in Francks
Beurteilung der Konfessionen auswirken, doch zeigt Barbers klar auf, daß Franck
vor allem durch sein Studium der Mystiker (voran Taulers), durch das eras-



Rezensionen 461

mische Erbe und den Einfluß Schwenckfelds und Dencks zu einer ganz
eigenständigen theologischen Begründung der Toleranzidee vorstieß.

Dabei weitet Franck die Toleranzforderung auch zugunsten aller
Menschen, die sich Gott öffnen, aus. Kirche Christi ist also für ihn die Gemeinschaft

der Gottesfreunde unter allen Völkern, Bassen und Religionen. Von
dieser Grundidee ergibt sich dann Francks praktisches Verhalten (die von
Barbers so genannte «innere» Toleranz) gegenüber Katholiken, Protestanten,
Täufern und «Ketzern». Eine schlimme Verzeichnung unterläuft dem
Verfasser, wenn er Luther eine Schwarz-Weiß-Malerei der Konfessionen unterstellt.

Luther rechnete in Wirklichkeit nur mit der einen Kirche Christi und
hat niemals zu dem Vorwurf Francks konkreten Anlaß gegeben, er (Luther)
allein richte die wahre Kirche Jesu Christi wieder auf, die katholische Kirche
aber sei von Grund auf zu verdammen (S. 122). Die Dinge liegen komplizierter

In der Franckschen Beurteilung des Islam und des Heidentums wird
Francks Überzeugimg vom göttlichen Heilsuniversalismus deutlich. Mit der
Ablehnung jeder sichtbaren Kirche fällt die volle Duldung des religiösen
Individuums zusammen. Franck selbst hat sich dieser Duldung bekanntlich
nicht erfreuen dürfen ; er bat auch nur um Gewissensfreiheit und nahm nicht
formale Toleranz in Anspruch.

Zweifellos verdiente sein Beitrag zur Toleranzidee eine ausführliche
Untersuchung. Dem Verfasser ist es auch gelungen, Francks Toleranzidee im
Ganzen seiner Theologie anschaulich zu interpretieren.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Straßburg

Pierre-André Stucki, Le christianisme et l'histoire d'après Kierkegaard.
Studia philosophica. Annuaire de la Société suisse de philosophie, Suppl.
2. Basel, Verlag für Recht und Gesellschaft, 1963. XVI + 227 S. Fr. 63.-.

Der dem Rezensenten nicht bekannte Verfasser hat sich eine interessante
und wichtige Aufgabe gestellt. Jedoch ist das Buch eher leidenschaftlich als
wissenschaftlich geschrieben. Es kann in der Sprache des «Johannes Clima-
cus» als «ein existentieller Beitrag» bezeichnet werden.

Im 1. Teil umreißt Stucki das Verständnis von Kierkegaards Geschichtsbegriff

in der früheren Forschung und versucht dann, verschiedene für
Kierkegaard bedeutungsvolle Denker zu charakterisieren. Seine Kenntnisse der
bisherigen Forschung - der französischsprachigen ausgenommen - sind aber
dürftig, und das Ergebnis erscheint unbefriedigend. Was er dann über
Sokrates, Luther, Schleiermacher und Hegel mitteilt, ist nur eine Wiederholung

aus gewöhnlichen Lehrbüchern. - Im 2. Teil, wo er die Kategorie
des Geschichtlichen bei Kierkegaard analysiert, wird es dem Verfasser
verhängnisvoll, daß er nicht Dänisch versteht. Damit ist er von mehr als der
Hälfte der Primärquellen abgeschnitten und bleibt im Gebrauch der übrigen
von den teilweise unzuverlässigen Übersetzungen abhängig. Der hier
gezeichnete Kierkegaard wird also vielmehr eine gedichtete als eine geschichtliche

Größe. — Im 3. Teil schließlich wird ein Versuch unternommen, Kierkegaards

Bedeutung für verschiedene Schriftsteller, Philosophen und Theologen

zu bestimmen, und zwar wurde dieser Teil mit demselben unangebrachten
Ton der Überlegenheit wie die beiden ersten geschrieben.



462 Rezensionen

Stückig Buch gehört zu einem leider nicht seltenen Typ. In solchen Fällen
gibt der Verfasser vor, einen Ausschnitt der Gedankenwelt Kierkegaards zu
behandeln, geht aber in der Tat nur von modernen Problemstellungen aus -
hier sind es vor allem die von Bultmann und Gusdorf. Dann benützt der
Verfasser eine private Konstruktion, die Kierkegaard genannt wird, als Sprachrohr

der ihn selbst beschäftigenden Fragen. Niels Thulstrup, Holbäk

Stephen Neill, The Interpretation of the New Testament 1861-1961. The
Firth Lectures, 1962. London, Oxford University Press, 1964. viii + 360 p.
45 Sh.

Stephen Neill, professor at the University of Hamburg, has developed
this book from lectures given at the University of Nottingham in November
1962. He arranges his historical materials according to the major problems
which have been faced during the past one hundred years. After setting the
scene in Germany and England in the period before 1861, he describes the
temperate English solution to F. C. Baur and the Tübingen School. Further
chapters present the development of critical texts, dictionaries, and
commentaries; the work on the synoptic problem; the use of Greek and Jewish
backgrounds; the return to theology in the twentieth century; and the rise
of form criticism. He concludes with a penetrating survey of what has been
accomplished and what remains to be done.

This theological work possesses those rare qualities of being lucid and
extremely readable. Neill declares that «this is not a book for the expert»,
and there is nothing here which might discourage the non-professional. Yet
the expert will profit as well. For, although Neill rarely looks beyond the
English and German borders and does not deal with Roman Catholic
exegesis, he does present both the English and the German contributions to the
whole ; this is a useful corrective to the solidly German picture that is often
painted of the modern history of interpreting the New Testament.

Joseph A. Burgess, Basel

Akne Palmquist, De aktuella kyrkobegreppen i Sverige. Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Historico-Ecclesiastica Upsaliensia, 7. Uppsala, Alm-
quist & Wiksell, 1964. 332 S. Skr. 30.-.

Palmquist stellt sich die Aufgabe, die heute in den Auseinandersetzungen
um das Verhältnis zwischen Staat und Kirche in Schweden zutage tretenden
Kirchenbegriffe aufzuspüren und darzustellen. Er geht dabei nach seinen
eigenen Worten «von links nach rechts» vor, d. h. er untersucht zuerst die
freikirchlichen Kirchenbegriffe und das in ihnen implizierte Verhältnis zum
Staat, wendet sich dann dem Beitrag der Heilsarmee zu diesem vieldiskutierten

Thema zu, weist die sehr verschiedenartigen Stellungnahmen innerhalb

der schwedischen Staatskirche selbst auf (unter den Stichworten
«Niederkirchlichkeit», «Hochkirchlichkeit») und behandelt nach der
Auffassung der in Schweden noch nicht allzu bedeutenden römisch-katholischen
Kirche abschließend die Voten der «Gegner des Christentums», des religiösen
«Indifferentismus» und schließlich derjenigen, die das schwedische Staats -

kirchensystem als mit dem Prinzip der Religionsfreiheit imvereinbar ab-



Rezensionen 463

lehnen und verwerfen. Die sehr lebendige und gedankenreiche Studie kann
als Spezialuntersuchung, deren Interessengebiet zwar geographisch begrenzt,
aber sachlich doch so weitreichend ist, daß es auch außerhalb Schwedens
Beachtung verdient, allen denen empfohlen werden, die sich in irgendeiner
Weise mit den Grundsatzfragen des Verhältnisses von Kirche und modernem
Staat zu beschäftigen haben. Gotthold Müller, Tübingen

Wilhelm Knevels, Die Wirklichkeit Gottes. Ein Weg zur Überwindung der
Orthodoxie und des Existentialismus. Stuttgart, Calwer Verlag, 1964. 285 S.

DM 9.-.

Knevels' Buch ist eine scharfe explizite Auseinandersetzung mit der
Theologie R. Bultmanns (und seiner Schüler) und der Versuch, einen Weg
«zwischen der Szylla der Orthodoxie und der Charybdis des Existentialismus»

(S. 6) zu weisen.
Religion - hier setzt der Verfasser ein - ist Beziehung zu einer

transzendenten Wirklichkeit (S. 23), der christliche Glaube, als «die Beziehimg zu
dem in Jesus erscheinenden und in Jesus handelnden Gott», deren «höchste
Ausprägung und letzte Erfüllung» (S. 26). Mythos ist die der Religion, auch
dem christlichen Glauben, entsprechende Anschauungsform und Ausdrucksweise

(S. 32), Mythologie, davon streng zu scheiden, «Auswucherung des

Mythos in Phantastik und seine Verwandlung in Dichtung» (S. 33). Das
bedeutet für den Verfasser ein grundsätzliches Ja zu Entmythologisierung,
zugleich aber den Aufweis, daß Bultmanns Unternehmen eigentlich Entmythi-
sierung ist und als solche dem Mythos und dem biblischen Glauben zuwider.
Denn: «Der Mythos will von der Gottheit sprechen, nicht vom Menschen»
(S. 38f.) ; und: «Der Mythos des N.T.s will von Gott zeugen» (S. 165; 2. Kap.:
Mythos). Die jüngere Geistesgeschichte hat den Mythos vergewaltigt (drittes
Kap.), z. B. hat ihn Nietzsche antitheistisch pervertiert (S. 68), K. Barth
banalisiert, C. G. Jung als Archetyp fixiert (S. 72). Aber «er wird sich wieder
lebendig zeigen» (S. 74). Bultmann ist mit dem Mythos vorschnell fertig
geworden, indem er ihn als eine Sache des Weltbildes mißverstanden hat
(S. 122ff.; sechstes Kap.: Die «Entmythologisierung»), Seine existentiale
Interpretation läßt «die Welt samt Gott selber von dem Rachen der Existenz
verschlungen» werden (S. 151), wie denn der Mensch viel weniger zu
Existenzvergessenheit als zu Existenzblähung neigt (S. 208). «Der Mythos kündet

von Gott und nicht von der menschlichen Existenz» (S. 172). Man leistet
auch nicht dem heutigen Menschen Glaubenshilfe durch Entmythisierung.
Denn «soweit der moderne Mensch antimythisch ist, ist er auch ungläubig».
Er lehnt «die Bibel ab, nicht weil sie in einer veralteten, unverständlichen
oder unhaltbaren Weise von Gott redet, sondern weil sie überhaupt von
Gott redet» (S. 174). Hier steht auch das existentiale Denken: «Der Heideg-
gersche Mensch ist kein Mensch, der in seiner... vorgläubigen Existenz Gott
ahnt..., sondern er ist ein Mensch, der in einer nachgläubigen, durch den
christlichen Glauben bereits hindurchgegangenen Existenz Gott ablehnt»
(S. 223). «Die christliche Existenz ist die einzige existentielle Möglichkeit,
die bei Heidegger unmöglich ist!» (S. 192; siebtes und achtes Kap.: Existen-



464 Rezensionen

tiale Analyse und Interpretation)1. Darum: «Die Existentialtheologie ist
keine Theologie» (S. 195), wie denn das Schema «Verfallenheit - Eigentlichwerden»

keineswegs das neutestamentliche ist (S. 193). «Die ,existentiale
Interpretation1 Bultmanns verwandelt ein... in den Unglauben pervertiertes
Rudiment des christlichen Glaubens in ein angebliches prächristliches
Vorverständnis und ist nahe daran, diesen ins Gegenteil verkehrten Rest des
christlichen Glaubens mit dem christlichen Glauben und der Botschaft des
N.T.s in eins zu setzen» (S. 225). Der Verfasser bittet, im Blick auf die
Predigt, u. a. : «Man sage nicht Gott, wenn man Eigentlichkeit, Seinstiefe,
Selbstverständnis, Mitmenschlichkeit, das Zukünftige... meint... Die christlichen

Begriffe umzumünzen und dies nicht zu erläutern, grenzt an
Falschmünzerei» (S. 263). - Das letzte Kap. trägt den Titel der Gesamtarbeit.
Denn «die durch die Existenztheologie aufgerissenen Probleme gipfeln in der
Gottesfrage» (S. 264). Hier nimmt der Verfasser gern auf H. Gollwitzers «Die
Existenz Gottes im Bekenntnis des Glaubens» Bezug, wie er auch damit
endet, alle Aussagen über Gott seien daran zu messen, «ob sie für die
Wirklichkeit des Gebets Raum haben» (S. 285).

Es erscheint bei diesem Buch eines em. ord. Professors nicht leicht
auszumachen, ob seine Einfachheit mehr Weisheit oder mehr Unweisheit ist.
Und doch könnte der Verfasser in seiner Kritik am theologischen
Existentialismus (in vielen Einzelheiten wie im ganzen) gut beraten sein und dürfte
er mit seiner Grundthese recht haben: «Glauben ist weder im Für-wahr -

Halten noch im Existieren wirklich, sondern in der Beziehung der Existenz
auf einen wirklichen Gott» (S. 275). Die Bibel zeugt von Gott. Und man darf
wohl fragen, ob hier mehr ein vorkritisches Behaupten oder nicht vielmehr
der Schrei aus der Tiefe laut wird, der Verheißung hat. Es ist jedenfalls
auch bemerkenswert, wie sich hier ein im Grunde altliberaler Theologe näher
bei der Sache zeigt als ein Teil derjenigen, die vor eineinhalb Menschenaltern
bei einer Theologie des Wortes Gottes neu eingesetzt hatten. Die Fronten
verschieben sich. «Existenztheologische Prediger, die die altgewohnten
Worte und Formeln reichlich und ostentativ... weiter gebrauchen, werden
als orthodox betrachtet; andere Prediger, die die alten Begriffe unter Wahrung

ihres Inhalts mit neuen Worten sagen, gelten als freisinnig» (S. 234).
Hätte doch Knevels mit seinem eigenen Postulat noch viel mehr ernstgemacht

: « Die christliche Besinnung auf Gott muß streng theologischer Art
sein. Sie muß... aus dem Zentrum der biblischen Verkündigung hervorgehen»
(S. 275). Jürgen Fangmeier, Basel

Ludwig Landgbebe, Der Weg der Phänomenologie. Das Problem einer
ursprünglichen Erfahrung. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, Gerd Mohn,
1963. 208 S.

Da und dort hat sich die Philosophie in den vergangenen Jahren auf den
Weg gemacht, einen Ausgang aus den Aporien zu finden, in welche sie — und
mit ihr weithin auch die Theologie - auf dem Boden der Existenzphilosophie

1 Ähnlich H. Jonas, Heidegger und die Theologie: Ev. Theol. 24 (1964),
S. 62Iff.



Rezensionen 465

geraten ist. Beinahe zwangsläufig kehrt sie dabei auch zur Phänomenologie
Edmund Husserls zurück, deren Ertrag und Tiefe bislang eher übersprungen
als ausgeschöpft erscheint. Ludwig Landgrebe gehört zu den Denkern unserer
Zeit, die ihr Schaffen vor allem diesem Vorhaben widmen. Im vorstehenden
Buch sind acht seiner Beiträge aus verschiedenen Jahren (leider fehlen die
Angaben des ersten Erscheinens!) als Geburtstagsgabe gesammelt, die eine
Analyse und Weiterführung des Husserlschen Denkens zum Inhalt haben.

Der erste Aufsatz (Husserls Phänomenologie und die Motive zu ihrer
Umbildung) geht der Entwicklung der Husserlschen Philosophie nach. Landgrebe

zeigt, wie schon in der «Philosophie der Arithmetik» (1891) die
eigenständige Konzeption des Wesens des Bewußtseins als «Intendieren» zutage
tritt. Zugleich erkennt Husserl, wie die Ontologie der Dinge mit den
Bewußtseinsleistungen in Korrelation steht, und erarbeitet die Zeitschöpfung als
ursprünglichste Leistung des Bewußtseins. Bewußtsein ist so kein Seiendes
unter Seiendem mehr, sondern «absolute Subjektivität». Außer dem ersten
befaßt sich dann der letzte Beitrag (Husserls Abschied vom Cartesianismus)
noch einmal mit einem entscheidenden Abschnitt der Denkentwicklung
Husserls, den Vorlesungen über Erste Philosophie (1923/24). Diese
Vorlesung sollte das historisch-systematische Fundament der Phänomenologie,
die «phänomenologische Reduktion auf das transzendentale Ego», erbringen.
Sie erbrachte jedoch den Nachweis der Unmöglichkeit dieser Begründung.
So vollzieht sich, nach Landgrebe, vor den Augen des Lesers das Ende der
Metaphysik. Dazwischen befassen sich zwei Beiträge mit der «Welt als

phänomenologischem Problem» bzw. mit dem Aufbau der Welt, nach Husserl,

den «Seinsregionen». Drei weitere Aufsätze haben Einzelfragen der
phänomenologischen Philosophie, das Problem der absoluten Erkenntnis,
die Lehre vom Empfinden und von der Unmittelbarkeit der Erfahrung zum
Thema.

Zu seinem unbestreitbaren Höhepunkt gelangt der Band jedoch schon in
seinem vierten Beitrag Phänomenologische Bewußtseinsanalyse und
Metaphysik). In ihm macht Landgrebe deutlich, daß in Husserls Phänomenologie

der Ansatz zu neuem, echtem Fragen der Metaphysik enthalten ist, der
auch Heideggers humanistische Einengung hinter sich zu lassen vermag.
Dazu ist es freilich notwendig, die metaphysische Grundfrage nach dem Sinn
von Sein nicht mehr im Sinne der Frage nach einem höchsten Sein mißzu-
verstehen, sondern vom Menschen und seinem erkennenden Verhalten zum
Sein auszugehen, ohne thematisch beim Menschen stehenzubleiben. Landgrebe

zeigt, daß die Methode der phänomenologischen Reduktion, die
zunächst Reduktion auf das eigene Ich, auf absolute Subjektivität bedeutet,
nicht wie bei Heidegger an der reinen Faktizität des Daseins auf dem Hintergrund

des Nichts stehenbleiben muß, sondern «zur philosophischen Erkenntnis
des Absoluten und der endlichen Subjektivität in ihrer Beziehung zur

absoluten Subjektivität, zum Absoluten als Subjektivität» (S. 88)
weiterschreitet. Damit ist der Eingang zu einer neuen Metaphysik gewonnen. Die
Gegebenheit des Du erweist sich als eine Evidenz, die zum konkreten
Bestand des Bewußtseins gehört, und der Sinn der Reduktion «als Reduktion
auf Intersubjektivität», auf «die Gewißheit des Du» (S. 97). Der Charakter

30



466 Rezensionen

der Metaphysik zeigt sich von hier aus an als das ursprünglichste menschliche
Vermögen des Sichverstehens in der Offenheit eines intersubjektiven
Welthorizontes. Echte Transzendenz, das Absolute, Gott ist nun nicht mehr im
Sinne eines «Ding an sich» deutbar, sondern als « Subjekt» im Sinne des «Du».
Das besagt formal, daß Gott «der ist, der in absoluter augenblicklicher
Existenz des Menschen selbst da ist und nirgends anders ist und nichts
darüber hinaus ist, daß sie (die Existenz) das Medium ist, in dem allein er
sich für sich selbst offenbart» (S. 105). Und inhaltlich: Gott ist «die sich in
der augenblicklichen Existenz erschließende Transzendenz, der letzte Grund
der Existenz, offenbar als Du» (S. 107).

Landgrebe meint selbst am Ende dieser Darlegung: «Ob der hier
entwickelte Begriff von Gott in Ubereinstimmung zu bringen ist mit der
traditionellen christlichen Theologie, muß offen bleiben» (S. 108). Wir müssen
ihm antworten: Mit dem Gottesbegriff der traditionellen Theologie gewiß
nicht. Und diese «Tradition» reicht offenkundig bis in unsere theologische
Gegenwart hinein. Aber es scheint, daß von diesem wegweisenden Beitrag
her, der weit über die Husserlschen Ansätze hinausschreitet und das Studium
dieses Buches allein schon lohnend macht, ein Horizont sich eröffnet, in den
die weit- und menschenfern gewordene Wort-, oder besser: Begriffs-Theologie

zurückgerufen werden kann. Hier würde nicht mehr nur über Existenz
und Existenzialität geredet werden, sondern geholfen, menschliches Dasein
wirklich zu verantworten. Gert Hummel, Saarbrücken

B. Langemeyer, Der dialogische Personalismus in der evangelischen und
katholischen Theologie der Gegenwart. Konfessionskundliche und
kontroverstheologische Studien 7. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1964.
282 S. DM 20.50.

Diese klar darstellende und sachlich tiefgreifende Untersuchung befaßt
sich mit der ideengeschichtlichen Entwicklung des dialogischen Denkens.
Ausgehend von F. Ebners Bestimmung, daß menschliche Existenz das
Geistige im Menschen ist in der dialogisch-worthaften Bezogenheit auf Gott, der
im ebenfalls auf Gott bezogenen Mitmenschen gegenübertritt (S. 87), führt
der Weg über E. Brunners meta-empirischen dialogischen Personalismus
(S. 109-144) und F. Gogartens geschichtlichen Aktualismus (S. 145-192)
zum dialogischen Personalismus auf metaphysischer Grundlage in der
katholischen Theologie bei Th. Steinbüchel (S. 193-246) und R. Guardini (S. 247
bis 264).

Das sachliche Problem liegt in der Fragestellung nach der inneren,
metaphysischen Anlage des Menschen zum Dialog, denn die menschliche Person

- so führt die katholische Theologie, Ebners Ansatz aufnehmend, gegen den
reinen Aktualismus Brunners und Gogartens aus — muß schon im voraus zu
ihrem konkreten freien Vollzug als geschöpflich bestimmte und gnadenhaft
bestimmbare ausgelegt werden (S. 267f.). Der metaphysischen Ermöglichung
tritt dabei die existentiale durch die dialogische Begegnung zur Seite. Anders
bei Brunner und Gogarten: Der Mensch ist nur Person in der existentiellen,
personal-dialogischen Entscheidung gegenüber dem sich offenbarenden Gott.
Nach Brunner gründet das Personsein in der konkreten Verantwortlichkeit



Rezensionen 467

als Beziehung zum Worte Gottes (S. 151), während für Gogarten schon die
konkrete Situation (als existential auszulegende) die Person zur
Verantwortlichkeit bestimmt. Bei Gogarten werden Akt und Sein, Personalität und
Ontologie, Person und «Natur» (Sache) noch schärfer getrennt (als
Auslegung von Gesetz und Evangelium) als bei Brunner. Der metaphysisch
begründete Personbegriff führt über diese Person-Sache-Alternative hinaus in
eine Alternative von «Sache» als Verleiblichung der Person gegenüber Nur-
Sache. Es geht um die Integration des Ontischen (Aussage-Glaube ; Kirche ;

Sakramente) in eine metaphysisch begründete Synthese mit dem Personalen
am Leitfaden einer Auslegung der Christologie, Hamartiologie, Gnadenlehre
und der begnadeten, geist-leiblichen Person (S. 244). Th. Steinbüchel
erreicht dies über den Personbegriff als einen Für-Sich-Stand der geistbestimmten

Existenz in transzendent-dialogischer Bezogenheit. R. Guardinis
Phänomenologie der dialogischen Aktualität (damit kommt er E. Brunner nahe)
begründet das Personsein in der personalen, aber nicht mehr als dialogische
Relation faßbaren Wort-Trinität, der para-logischen Relation des In-Seins
Gottes. Die bisher in der Theologie benützten ontologischen Begriffe müssen
entsprechend neu gefaßt werden.

Die Intention des Verfassers, eine Annäherung katholischer und protestantischer

Theologie auf dem zuletzt gezeigten Weg des personal-dialogischen
Denkens zu bieten (S. 270f.), tritt in den Bemühungen von Gloege, Joest,
Ott, Kühn u. a. zutage. Die grundsätzliche Kontroverse liegt aber doch darin:

im Gegeneinander von biblischer Anthropologie, daß der Mensch gehorsamer

Hörer des Wortes Gottes sei, und einer Synthese dieser Anthropologie
mit der ontologischen Denk-Tradition griechischer Philosophie, wonach Gott
gleicherweise als Verbum (intellectualis!) und als intellectus (Geist; Licht),
der Mensch als Hörer und «Seher» (visio) Gottes bestimmt werden. Dann
aber steht das Wort «Gott» als Wort Gottes auf dem Spiel, ob es im
gehorsamen Hören (als personal-dialogischer Akt) be- und verantwortet wird -
oder ob es der Mensch im lautlosen Licht be-greifen und erschauen will (vgl.
S. 215; 186-192 u. ö.). Uwe Gerber, Tübingen

Jürgen Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung
und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Beiträge zur
evangelischen Theologie, 38. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1964. 316 S.

DM 22.-.

Im Gegenschlag zur Existential-Theologie R. Bultmanns und seiner
Schüler, die die Vergegenwärtigung und die Gegenwart des Heils im existentiellen

Vollzug proklamiert, weist J. Moltmann auf die von dieser vernachlässigten

Dimension der Zukunft hin. Dabei geht es ihm nicht nur um die
Zukunft des Einzelnen, sondern auch um die Zukunft des ganzen Kosmos.
Eschatologie versteht er nicht im Sinne eines «angehängten» Schlußkapitels
der Dogmatik. Sondern er will, daß alle theologischen Aussagen im
«Erwartungshorizont der Verheißung» gesehen werden. Da die Zukunft des
Christen und der ganzen Schöpfung in der Auferstehung Jesu Christi gründet,
widmet er dieser eine eingehende Darstellung. Dabei kommt er auf das Wesen
der Historie zu sprechen und setzt sich kritisch mit den vorherrschenden



468 Rezensionen

Geschichtsphilosophien auseinander. In einem letzten Kapitel deutet er
Konsequenzen aus der Hoffnung auf kommende Erfüllung für das praktische
Denken und Handeln des Christen und der Kirche in der gegenwärtigen
Gesellschaft an.

Betont J. Moltmann mit Recht die Zukunft des Heils, so sieht er selber
doch zu wenig die Gegenwart des Heils. Wenn er z. B. sagt: «Denn das Wort,
das den Glaubenden in die Wahrheit führt, ist promissio des ewigen Lebens,
aber noch nicht dieses Leben selbst» (S. 147), so braucht dieser Aussage nur
Joh. 3, 36 u. a. entgegengesetzt zu werden. Der Glaubende hat nicht nur die
promissio des ewigen Lebens, sondern dieses ewige Leben selbst, allerdings in
der Verhüllung. Der Glaubende wartet nun nicht auf Enthüllung neben
sonstiger Erfüllung der Verheißungen, sondern die Enthüllung wird die
Erfüllung selber sein. Im Blickwinkel von Verhüllung und Enthüllung bleibt
die volle Gegenwart und zugleich die volle Zukunft des Heils gewahrt.
Abgesehen von dieser Einseitigkeit hat aber J. Moltmanns Arbeit, die eine breite
Auseinandersetzung mit den geistigen Strömungen unserer Zeit bietet - eine
Auseinandersetzung auch mit der Zukunftsperspektive T. de Chardins wäre
wünschenswert gewesen — richtungsweise Bedeutung für die Theologie der
Gegenwart. Denn sie schärft den Blick für die zukünftige Erfüllung der
Verheißung und ihre Bedeutung. Helmut Wenz, Frankfurt am Main

Paul Schütz, Das Mysterium der Geschichte. Von der Anwesenheit des Heilenden

in der Zeit. — Gesammelte Werke, 2. Hamburg, Furche-Verlag, 1963.
579 S. Fr. 54.25.

Bd. II ist der ersterschienene der vierbändigen Gesamtausgabe (inzwischen

ist auch Bd. III herausgekommen, der vor allem die «Parusia» bringt;
dazu an diesem Ort etwas später). Er vereinigt ein gutes Dutzend opera und
opuscula, teils aus den dreißiger Jahren, teils aus der letzten Zeit (z. B. Auszug

aus der Anti-Christ-Schrift von 1933; Das Mysterium der Geschichte;
Christ und Obrigkeit; Charisma Hoffnung).

P. Schützens jetzige Publizität erfährt recht gegensätzliche Beurteilungen.
O. Dilschneider schreibt über Schütz als Kronzeugen des Nolite conformari
(Rom. 12, 2)1. H. W. Bartsch erinnert an denjenigen P. Schütz, der sich vor
30 Jahren u. a. durch seine theologische Begründung des Antisemitismus dem
damaligen deutschen Regime akkommodierte, um heute jene Schriften, unter
Auslassungen, zu publizieren2. Bartsch hatte sich auch 1942 nicht gescheut,
P. Schütz, wie er etwa die Verklärung Jesu mit dem «nimbusumflammten
Achilleus» in Parallele setzte und gegen Aktive «biblische Selbstgenügsamkeit»

Verständnis der Doxa vom A.T. her!) zu Felde zog, zu kritisieren.
«Zudem glauben wir, daß auch unserer Kirche in der Gegenwart mit einem
aufmerksamen Hören auf das Evangelium... immer noch mehr geholfen ist
als mit den besten und geistreichsten Gedanken.»3

1 Nolite conformari. Eine Begegnung mit Paul Schütz : Zs. Rel.- u. Geistes-

gesch. 13 (1961), S. 356ff. ; ähnlich Theol. Lit.zeit. 88 (1963), S. 62ff.
2 Stimme 16 (1964), S. 57ff.
3 Theol. Blätter 21 (1942), S. 128ff.



Rezensionen 469

Es besteht heute kaum die Gefahr, daß P. Schütz zu wenig Aufmerksamkeit

zuteil wird. Eben sein Gedankenreichtum, seine großangelegte
Zeitkritik, das ungehemmte Gericht über die heute herrschenden theologischen
Strömungen und der Aufweis vielfach vernachlässigter biblischer Aspekte4
sichern ihm eine dankbare Leserschaft. So mag es erlaubt und angezeigt sein,
die wenigen hier verfügbaren Zeilen mehr mit Fragen und Anliegen an den
Autor zu füllen.

1. Den weitaus umfangreichsten Beitrag des Bandes kommentiert Schütz
selber so, daß er für sich die Kategorie der Be-Trachtung in Anspruch
nimmt, die «zwischen der Auslegung der Kirche und der Dichtung der Welt»
hindurchgehe, als das Werk des christlichen Denkers, der zwischen dem
Theologen und dem Dichter steht (S. 115f.). Dies kann eine Bescheidung
gegenüber der «Theologie» bedeuten, die manchem Theologen gut anstünde,
kann aber auch den Verzicht auf die Zucht theologischen Denkens
involvieren, eine Konzentration auf das phainomenon, die dem Hören nicht dienlich

ist.
2. Damit hängen wohl die Zeitbetrachtungen zusammen, die wesent-

4 Wenige Beispiele. Zum ersten : Engelbildlichkeit von Tieren und Sternen
(S. 50); Synthesis gibt es nur «nach unten, nie nach oben» (S. 97). Zu
erwähnen ist die gute Belesenheit in Dichtimg und Naturwissenschaft. - Zum
zweiten: «Während man in der kopernikalischen Wendung erkennt, daß die
Erde um die Sonne kreist, läßt man Gott und alle Sterne um die Menschen
kreisen» (S. 63). «Wir fressen Gott jede Krume Leben aus der Hand, und
dann empören wir uns mit jedem Tropfen Blut, den wir daraus sogen, gegen
diese Hand und schwören, daß sie nicht sei» (S. 106). «Hinter der Technik
steht der Wagemut des süchtigen Menschen, ...rückwärts über sich selbst
hinweg ins Paradies zurückzusteigen» (S. 423). Die Spaltung Kierkegaard -
Marx im Verhältnis zu Kirchenspaltung und Kernspaltung (S. 441. 490).
«Eine neue Religion ist im Entstehen... In ihr glaubt der Mensch an sich
selber als seinen eigenen Gott. Er redet nicht davon. Er tut es» (S. 492). -
Zum dritten: Gegen «Glauben als Nullpunktexistenz, Theologie als historische

Kritik» (S. 35); gegen den «Glaubensbegriff, der in Dialektik zum Wissen

steht» (S. 391). Gegen Entmythologisierung als Entwirklichung (S. 472

u. ö.). Gegen Luther, sofern bei ihm das «Allein aus Gnaden» nicht nur in das
Fundament des Evangeliums gehört (was Schütz bejaht), sondern Inbegriff
des Evangeliums ist (S. 438f.). «Wenn es wirklich so ist, daß der Sohn Gottes
Mensch geworden ist, dann hat das eine größere Bedeutung, als daß einige
Menschen mit Gott versöhnt werden und Frieden für ihre Seele finden»
(S. 441 ; cf. 530). - Zum vierten: Die Hoffnung als das «Charisma, das wieder-
zuentdecken das Geschenk des Evangeliums an unsre Zeit ist». Sie wird «den
Glauben aus der Subjektivität und die Liebe aus der Moralität befreien»
(S. 55; cf. 369ff.). Theologie der Schöpfung und Theologie der Vollendung
gehören zusammen (S. 390 u. ö.) - aneinandergebunden durch die Geschichte,
deren Mysterium der Incarnatus ist (S. 503. 533). «Das Urchristliche...
kommt von vorn auf uns zu» (S. 406). Der Christ ist der Partisan des
Kommenden (S. 521).



470 Rezensionen

liehen Raum einnehmen und in manchen Beiträgen trotz Scharfsinn durch
gallige Richterlichkeit und apodiktisches Aburteilen der «modernen Dekadenz»

(S. 261) nicht überzeugen5. Man findet bei Schütz sehr unterschiedliche

Urteile über die gleichen Sachverhalte und Personen (z. B. Kierkegaard).

Aber stets sind sie apodiktisch, nie fragend-tastend.
3. Nehmen wir des Verfassers Zusammenordnung von Diabolos und

theologischer Dialektik (S. 175; cf. 239). Es wird zwar nie gesagt, wen diese Pfeile
treffen sollen und wen nicht. Keine offene Auseinandersetzung etwa mit der
«dialektischen Theologie» (Barth und Bultmann kommen im ganzen Bande
nicht vor; um so mehr von Baader, Bachofen...). Man verteufelt, um dann
aber das gleiche zu sagen. «Der Mensch ist geborgen in der Verborgenheit
Gottes» (S. 546; cf. 521. 527f.). «Nur innerhalb des Widerspruchs von Satz
und Widersatz bringt die Bibel Wahrheit in die Sprache» («Bibellesen»,
S. 66).

4. Die Ächtung der Dialektik zeitigt auch androgyne Spekulationen
(S. 247ff. 252. 325). Darüber hinaus gnosisartige : «Wir alle sind nur ein
Splitterstück vom .himmlischen Menschen'» (S. 247). Sehr anfechtbar auch
das Operieren mit Apk. 12: «Die Himmelskönigin ist das All, ...das nun
Kirche wird und als Kirche Mutter des Sohnes» (S. 290; wer wäre denn hier
«Mutter» und wer «Sohn»?). Weiter: Heißt eis doxan hemon (l.Kor. 2, 7)

«zu unserer Vergottung»? (S. 146). Soll man von des Menschen Theophagie
und Gottes Anthropophagie sprechen (S. 293f. u. ö.)? Besteht der «Christusleib

aus unzählbaren ,Christussen'» (S. 320)? Ist «allein» das «Paradieserbe»
für das Heil maßgebend (S. 323)? Ist die Schöpfung «Leib Gottes» (S. 338,
542) Ist der Gott Jakobs die «Gottheit, die sich der Welt vermählt» (S. 538)
«Wächst» Gott in der Christenheit (S. 541)?

5. Nach alledem nimmt es nicht wunder, daß bedenkliche antisemitische
Spuren verblieben sind: Israel der geheime Herr und Verführer der Völker
(S. 202), von seinem Messianismus her auf irdische Herrschaft und Macht
gerichtet (S. 205), die Beherrschung aller Ideologien und Mächte an sich
ziehend (S. 207) — das ist allzu ähnlich dem, was wir vor 25 Jahren in Deutschland

bald auf jeder Seite unserer Geschichtsbücher lasen. Man erregt das
Grausen vor dem «ewigen Juden» und somit den Antisemitismus. «Die
,judenzende' Völkerwelt und das Ende» ist für den Verfasser die Konsequenz
der Aktion des Juden (Überschrift zu Abschn. 28, S. 211ff.). Wer bildet in
dieser Unheilsgeschichte denn, vor allem, wen ab? Bei Schütz selbst heißt
es einmal: «In dem Verwerfungsakt der Juden wird das Wesen Mensch so
bis in seine Gründe hinab aufgedeckt, wie sonst an keiner Stelle der
Geschichte» (S. 207). Das aber hätte doch andere Konsequenzen!

«Wie will ein Volk seine Vergangenheit bewältigen, ohne seine Schuld zu
bekennen!» (so auf S. 500). Bei P. Schütz wartet man auf das Entsprechende
noch im Nachwort vergebens. Ein Aspekt des Buches erklärt sich von daher
als Flucht in die Polemik. Man möchte nicht auch von der Flucht in die
Zukunft sprechen müssen. Man muß aber zu einer kritischeren Lektüre mahnen,

als sie mancherorts gepflogen wird. Jürgen Fangmeier, Basel

5 Man kann z.B. die Technik so nicht definieren, wie es auf S. 320 geschieht.



Rezensionen 471

Manfred Linz, Anwalt der Welt. Zur Theologie der Mission. Stuttgart-Berlin,
Kreuz-Verlag, 1964. 239 S. DM 19.80.

Linz hat in seiner Hamburger Dissertation Missionspredigten aus den
letzten 60 Jahren untersucht und dabei einen stets zunehmenden Mangel an
Bildlichkeit und Weltkontakt wahrgenommen.

Das Buch enthält fünf Kapitel. — 1. In einem ersten Kapitel muß Linz
die Feststellung machen, daß die Ausleger von Matth. 28, 18-20 oft nur auf
die Gemeinde und ihr Heil ausgerichtet waren, dagegen die Welt oft ein
Theorem und eine Abstraktion blieb. Die Missionsgemeinde lebte oft als
«fensterloser Bunker» und als geschlossene Gesellschaft, in der die Gedanken
und Worte um die Kirche, das menschliche Herz und das himmlische
Jerusalem kreisten, und man von einer in mehr oder weniger deutlich sich
abzeichnenden Perioden verlaufenden «Heilsgeschichte» aus Welt und
Menschheitsgeschichte abwertete. Demgegenüber wird von Matth. 28 aus die Wahrheit

herausgearbeitet, daß der Abschluß des Evangeliums der Beginn einer
neuen Geschichte ist, in der die Jünger aufs neue auf den Weg geschickt
werden, um als das wandernde Gottesvolk die Herrschaft des Menschensohnes

nicht nur zu proklamieren, sondern durchzusetzen. - 2. Im zweiten
Kapitel untersucht der Verfasser die Predigttexte Jes. 2, 2-5 und 60, 1-6.
Nie wie in den Jahren vor dem Ersten Weltkrieg ist die Mission ihrer selber
so sicher gewesen. Man glaubte geradezu mit Händen greifen zu können, wie
in der Geschichte der Mission sich die Weissagungen der Schrift erfüllen. Die
Kirche rückt immer mehr in die Mitte, sie wird zur Völkermutter. Der Glaube
an die Idee der kontinuierlichen Aufwärtsentwicklung und an die Zusammengehörigkeit

von Gottes Heil und den geschichtlichen Geschehnissen erlitt
durch den Ersten Weltkrieg einen gewaltigen Stoß. Man half sich über die
Erschütterung damit hinweg, daß man in den Predigten «über den Zeiten»
zu stehen suchte oder daß man die Erfüllung der prophetischen Verheißungen
in den anderen Aeon verlagerte oder daß man die Kirche entdeckte, die
Gott durch die Zeiten hindurch erhalten will, um ihr stets neue Glieder
zuzuführen. Wohl wurde der Schritt auf die Welt hin hie und da getan, aber
gerade diese Welt wurde nicht als Bereich des Wirkens Gottes gesehen. Die
Lehre, die aus dem allem gezogen werden muß, ist die Tatsache, daß Gottes
Werk an der Welt größer ist als die Mission der Christen. Von den Alt-
testamentlern von Rad und Zimmerli ausgehend, suchte Linz einen Weg,
aus dem geschlossenen Stromkreis Verheißung-Erfüllung auszubrechen und
vom Gesichtspunkt, daß die Auferstehung Jesu Christi eine neue
Verheißungsgeschichte eröffnet, die alttestamentlichen Verheißungsaussagen aufs
neue zu aktualisieren. Nach der Meinung des Verfassers kann es dann sogar
so weit kommen, daß wir heute das Gesetz als Bundesrecht besser zu
verstehen vermögen als Paulus in Gal. 3 (S. 109). Hiezu wäre allerdings zu
fragen, welches Paulus-Bild dem Forscher vor Augen steht, der die Weltoffenheit

gegenüber Paulus auszuspielen versucht. Die Freiheit der Propheten in
der Gestaltung des Überlieferungsgutes ruft nach einer neutestamentlichen
Analogie: unter Umständen können apokalyptische Texte aus einem neuen
Horizont heraus verstanden werden. — 3. Im dritten Kapitel geht Linz auf



472 Rezensionen

das Verhältnis von Mission und Weltende ein. Aus den Predigten des 20.
Jahrhunderts geht hervor, daß sieh die Mission als Trägerin der
Heilsgeschichte dafür verantwortlich wußte, vor dem Ende möglichst viele Seelen

vor dem ewigen Verderben zu retten. Dabei faßte man Mark. 13, 10 und
Matth. 24, 14 meistens so auf, daß jeder einzelne vor die Entscheidung des
Glaubens gestellt werden müsse. Mehr unbewußt als bewußt übernahm man
die apokalyptische Grundhaltung der evangelischen Tradition und übersah
dabei die drohende Reduktion des schöpferischen und erlösenden Handelns
Gottes mit der ganzen Welt. Man empfand die Beschäftigung mit der Welt
als Ablenkung von der eigentlichen Aufgabe. Weil man der Meinung war, die
Welt nicht zu brauchen, mußte man die Welt eigentlich auch nicht kennen
Als dann die Desillusionierung eintrat (der sinkende Anteil der Christen an
der Weltbevölkerung, die Propaganda der Weltreligionen, der
Minderheitenstatus der jungen Kirchen), trat eine lähmende Ratlosigkeit ein, die
man mit formelhaftem Reden in alten Clichés zu überbrücken suchte. Angesichts

dieser Sachlage muß zum eigentlichen Sinn der synoptischen Aussage
wieder zurückgefunden werden. Nicht die Frage «Wann kommt das Ende »,

sondern «Warum kommt das Ende noch nicht?» steht im Vordergrund, und
diese Frage kann nur mit der Tat der Verkündigung beantwortet werden.
Das Ende ist darum hinausgeschoben, damit die Gemeinde Jesu Christi Zeit
bekommt, die Universalität des göttlichen Heilswillens anzukündigen. Nach
der Meinung des Verfassers darf sich die missionarische Gemeinde nicht einer
solchen «Heilsgeschichte» verschreiben, die einen «der Geschichte
abgewandten Sinn» bekommt (S. 160). In seinem kurzen Exkurs (zur
heilsgeschichtlichen Theologie O. Cullmanns, S. 158—160) zeigt Linz allerdings, daß

er Cullmanns heilsgeschichtliche Theologie völlig mißverstanden hat. Cull-
mann zeigt gerade in seinem neuesten Buch, wie er keine von der
Weltgeschichte losgetrennte Heilsgeschichte kennt. Auch wenn man den
heilsgeschichtlichen Entwurf Cullmanns für eine schematische Grundhaltung
verwenden kann, aus der heraus ein Gnostiker des 20. Jahrhunderts die Bibel
zur WeltVerachtung mißbraucht (was kann man schließlich nicht
mißbrauchen?), so ist doch die ganze Theologie Cullmanns so antignostisch und
antidoketisch wie nur möglich. Was man bei den Schülern meint feststellen
zu müssen, soll man dem Meister nicht in die Schuhe schieben.
Heilsgeschichtliches Denken und Leben zielt recht verstanden gerade auf die Welt
Eine offene Frage bleibt, ob das letzte Wort über die Wertung der jüdischen
Apokalyptik schon gesprochen ist (vergleiche S. 161, Anm. 215). Gerade
wenn man die Gefahren der apokalyptischen Denkweise sieht (und die
Predigtgeschichte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts hat es nach den
Untersuchungen von Linz eindrücklich gezeigt, zu welch sträflicher
Weltvernachlässigung sie anregen kann!), muß man fragen, ob nicht ein Aspekt
der christlichen Hoffnung eben nicht doch in den apokalyptischen Vorstellungen

besonders gut zum Vorschein kommt. Es darf dabei nur nicht
vergessen werden, daß es noch andere Aspekte der christlichen Hoffnung gibt,
die die Welt betreffen, und Linz hat recht, wenn er in diesem Zusammenhang
nach einer Aktualisierung der alttestamentlichen Botschaft in der christlichen

Gemeinde ruft. - 4. Das vierte Kapitel weist in wenigen Seiten darauf



Rezensionen 473

hin, daß der Zentraltext 2. Kor. 5, 14—21 dazu mißbraucht worden ist, die
mißverstandene Versöhnung zu verkündigen. Mißverstanden wurde die
Versöhnung Gottes mit der Welt darin, daß die Gemeinde als Empfängerin der
Versöhnung so im Zentrum stand, daß von einer Sendung der Versöhnten in
die Welt abgesehen werden konnte. Aber «es geht hier nicht um ein gemeindeinternes

Gespräch zwischen dem Apostel und den Korinthern» (S. 169).
Vielmehr ist die ganze Gemeinde mit dem Apostel zusammen zur « Gerechtigkeit »

in der Welt geworden, d. h. sie existiert im Auftrag, für Gottes Barmherzigkeitsrecht

in der Welt zu wirken. Weil Gott in Jesus Christus zu seinem
Gnadenrecht in der Welt gekommen ist, ist die Gemeinde dazu berufen,
diesem Recht zum Durchbruch zu verhelfen. Dazu «drängt» die Liebe Christi. -
5. Im fünften Kapitel sucht Linz «Weltgeschichte» und «Heilsgeschichte» in
ein rechtes Verhältnis zueinander zu setzen und entrollt die sich aus seiner
Arbeit ergebenden Grundfragen einer Theologie der Mission : Mission ist
weltveränderndes Geschehen, indem die Gemeinde in Gottes Welthandeln
hineingestellt wird und sich die ihr zugedachte, unvertretbare Aufgabe anweisen
läßt. Im Glauben daran, daß der ganze Mensch zur Freiheit von den
Ereignissen und Mächten berufen ist, wird die Gemeinde sowohl in den ihr möglichen

Aktionen (auch in dem ihr aufgetragenen politischen Handeln) als auch
in dem ihr auferlegten Leiden den Ruf in die Nachfolge einüben und in
Verkündigung und Dienst der folgenden Bestimmung der Mission gerecht zu
werden suchen: «In der Mission stellt Gott die Kirche in die Mitarbeit an
seinem Werk mit der Welt. In ihr geschieht die Aufrichtung und Ausübung
der Herrschaft Christi. Sie befreit Menschen zur Nachfolge in allen Bereichen
geschichtlichen Lebens und ist darin tätige Hoffnung auf die Vollendung der
Schöpfung Gottes» (S. 210f.). Die «äußere Mission» ist dabei in den Gesamt-
Zusammenhang der Beauftragung der Kirche eingeordnet, ist also ein Teil
ihrer Mission (S. 209). Linz hält es von da aus gesehen für nicht sinnvoll, «die

Bezeichnung Missionar nur auf den in Übersee arbeitenden Christen zu
beschränken» (S. 209, Anm. 89). Er verhilft dem Slogan «jeder Christ ein
Missionar» wieder zu seinem theologischen Recht, kann und darf aber nicht
übersehen, daß gerade der in einer jungen Kirche arbeitende «fraternal
worker» als Glied der missionierenden Kirche in der Welt eben doch auch ein
«missionary» ist, allerdings nur als mögliches und hoffentlich gutes Beispiel
einer die ganze Kirche in der ganzen Welt angehenden missionarischen
Existenz. Schließlich müssen Mittel und Wege gesucht werden, daß in der Predigt

nicht nur Missionsfreunde, sondern die ganze Gemeinde zur Teilnahme
an der Mission aufgerufen wird. Die Gemeinde besteht nicht nur aus gebenden
und betenden Missionsfreunden, sondern aus Gliedern, die in ihremAlltag dazu
gerufen sind, die Mission Gottes zu sein. Üben sie diese ihre missionarische
Existenz recht ein, «so wird die Gemeinde sich auch besser zu ihrer Aufgabe
in anderen Erdteilen hinführen lassen» (S. 214).

Ist der Verfasser mit den Predigern der letzten sechzig Jahre nicht zu sehr
ins Gericht gegangen? Kann man z. B. behaupten, daß sie die Welt oft nur
als «Theorem» und «Abstraktion» gekannt haben? Besteht nicht die andere
Möglichkeit, daß wir heute mit unserer Sicht von der Weltoffenheit der
Kirche blind geworden sind für die anderen Formen, in denen unsere Väter



474 Rezensionen

und Großväter in ihrer Art auch Christus in der Welt, in ihrer Welt, zu dienen
suchten? Werner Bieder, Basel

Gebt Otto, Handbuch des Religionsunterrichts. Hamburg, Furche-Verlag,
1964. 352 S. DM 28.-.

Seit M. Rangs «Handbuch für den biblischen Unterricht» (1. Aufl. 1939)
ist keine zusammenfassende Einführung in die Praxis dieses Faches mehr
geschrieben worden. Doch der Ordinarius für Praktische Theologie in Mainz
hat sich jetzt an diese Aufgabe herangewagt und sie glänzend gelöst. Schon
seine Unterrichtskonzeption muß dem Lehrer einleuchten. Nach ihm werden
in diesem Fach in einer auch gegenüber den übrigen Schulfächern
verantwortbaren Weise Texte aus der Bibel und der Kirchengeschichte ausgelegt
mit dem Ziel, den Schüler zu einem Dialog mit ihnen zu führen. Aus seiner
Erfahrung in der Lehrerausbildung in Hamburg weiß G. Otto auch, was
Berufspädagogen als Zurüstung für dieses Fach brauchen: vor allem eine
Hilfe zum vertieften Textverständnis und Klarheit in den kritischen Fragen
des Stoffes, ferner grundsätzliche didaktische Überlegungen und Skizzen für
die praktische Durchführung. Das bietet der Verfasser an einigen Texten in
Modellform (Gen. 1-2, 2. Sam. 7, Jer. 1, Mark. 16, Luk. 2, Mark. 9. 14ff.,
Matth. 25, Iff.). Einige Exkurse (Anfangsunterricht, Fremdreligionen,
Memorieren, Erzählen, Kirchengeschichte u.a.) ermöglichen es, die Linien zu
den nicht behandelten Gebieten auszuziehen. G. Otto bemüht sich, dem
Nichttheologen jenseits von Verbalismus und Historismus einen Weg zu
Mythos und Legende als «einer Aussageform, die auf eine eigene erzählerische

Weise Wirklichkeit spiegelt und durch Erzählung mitteilt» (S. 196), zu
weisen. Er schärft dem Religionslehrer die Augen für die Versuchung, beim
Schüler «eine entwicklungsmäßig überholte, gläubige Naivität kultivieren zu
wollen» (S. 23). Er ist für Einsichten der pädagogischen Psychologie
aufgeschlossen und sucht H. Roths Erkenntnisse für den Religionsunterricht
fruchtbar zu machen. Ich frage mich, ob er in dieser Richtung nicht zu früh
stehengeblieben ist. Warum zieht er z. B. in seinen Ausführungen über das
Memorieren von Psalmen den «Parallelismus membrorum» nicht heran (was
durchaus zu seinen Auffassungen über das Memorieren passen würde) Warum

schreibt er nichts über die Lernatmosphäre und über die Vermittlung
von Lernmotiven? Warum verkennt er die Wirkung von breit ausgeführten
Geschichten auf das Erleben des Grundschulkindes Trotz dieser Fragen bin
ich aber überzeugt, daß dieses Buch zu einem unentbehrlichen Hilfsmittel in
der Ausbildung der Lehrer für den Religionsunterricht werden wird.

Walter Neidhart, Basel

Eugen Rosenstock-Hüssy, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leib¬

haftige Grammatik in vier Teilen. 1, 1-2. Heidelberg, Verlag Lambert
Schneider, 1963. 810 S. DM 32.-.

Zu diesem Buch wäre viel zu sagen. Daß hier ein geistvoller Mann mit
ernsten Problemen ringt, ist nicht zu verkennen. Es geht Rosenstock-Hüssy
um die Erneuerung der zum bloßen Verständigungsmittel entarteten Sprache
aus ihrem Ursprung in Gottes Namensruf. Wir müssen die rechte Ordnung



Rezensionen 475

wiederfinden, nach der «das Sprechen vor dem Denken, der Name vor dem
Begriff» steht. Dann ist die Sprache wieder die Weise, in der der Geist die
Welt durchwaltet. So sehen wir uns hier aus dem Nominalismus und
Konzeptionalismus, der auch die Theologie nicht verschont, in die lebendige Einheit

von Geist und Wort, von Sein und Sprache zurückgerufen.
Die Schwäche des Buches liegt darin, daß es die Abgrenzung eines

biblischen Wort-denkens gegenüber einem Wort-Geist-Pantheismus unterläßt.
Die Bibel und Goethe sind hier allzu direkt in eins gesehen. Hat der Begriff
in der Theologie keinen Eigenwert, so dient er doch dazu, das Wort, das in
Wahrheit «Geist und Leben» ist (Joh. 6, 63), gegenüber seinen Analogien und
Surrogaten abzugrenzen.

Daß hier der Moderne ein Spiegel vorgehalten wird, in den hineinzublicken
ihr, die nötige kritische Umsicht vorausgesetzt, nur gut tun kann, scheint uns
gewiß. Ein längeres Zitat möge davon einen Eindruck geben — und zu eigener
Lektüre anspornen:

«Mit der materialistischen Sprachwissenschaft des abgelaufenen
Jahrhunderts halten sie (sc. die Menschen von heute) die Sprache für etwas, das

man ungestraft als bloßes Werkzeug handhaben kann, ob nun sorglos wie
der Mann auf der Bierbank, oder sorgenvoll wie der Oberlehrer im Sprach-
reinigungsverein. Aber so erfreulich es ist, wenn ich ein Werkzeug poliere...
das alles ist noch Sprachmaterialismus; wer die Anknüpfung der Sprachen
an den Ruf und die Stimme des Geistes verkennt, für den bleibt die Sprache
ein - mehr oder minder kostbares - Gewächs der Erde, ein Strauch, der von
unten nach oben wächst Nach dieser Anschauung verzweigt sich die Sprache
allerdings, sie erhebt sich zu größeren Feinheiten und Höhen, differenziert
sich und treibt als sublimste Blüten Gebete und Psalmen hervor... Wir
hingegen dürfen... dem Magier Hamann die Hand reichen und der Lehre der
Heiligen Schrift : Der Stammbaum der Sprache wächst von oben nach unten,
vom Himmel zur Erde. Die Ursprache besteht also aus des Geistes Befehl an
uns und aus unserer Antwort, der Sprache des ihn passiv Empfangenden.
Hier bricht die Kraft der Sprache in ihrer Reinheit auf. Hier sind Bild und
Gedanken eins, hier überströmen die Worte unmittelbar uns als Träger einer
persönlichen Botschaft. Und nur hier ist das so! Nur hier gilt Goethes
Wort - aber hier auch ganz : ,Sei das Wort die Braut genannt, Bräutigam der
Geist.' Das bräutliche Verhalten der Seele ermöglicht Sprachschöpfung...»

Eduard Buess, Benken, Kanton Baselland

Geoegi Schischkqff, Die gesteuerte Vermassung. Ein sozialphilosophischer
Beitrag zur Zeitkritik. Meisenheim am Glan, Verlag Anton Hain, 1964.
253 S. DM 19.60.

Der Verfasser (Herausgeber der «Zeitschrift für philosophische Forschung»
und des «Philosophischen Literaturanzeigers») legt dar, wie nicht nur in der
östlichen, sondern auch in der westlichen Welt unzählige Faktoren, wie die
Boulevardpresse, der Sport, die Reklame, das Fernsehen, die Vermassung
fördern. Auch die Bildungsmächte versagen weithin, selbst die akademische
Philosophie, die es nicht zum Engagement und damit nicht zur Tat bringt.
Ihre Appelle bleiben wirkungslos, da die beispielgebende Tat fehlt. Die Uni-



476 Rezensionen

versität zerfällt immer mehr in Fachschulen, die Forderung des Studium
Generale ist utopisch. - Hilfe erwartet der Autor von einer richtigen Art der
Erwachsenenbildung, wie sie etwa Max Scheler schon vor Jahrzehnten
forderte. Dazu müßten aber die in Deutschland tätigen Volkshochschulen
reformiert werden. Die heute üblichen technischen Fächer, einschließlich
Buchhaltung, Stenographie und Maschinenschreiben, müßten zurücktreten
zugunsten der Bildungsfächer. Man beauftrage Privatgelehrte und Schriftsteller

als Dozenten und gewähre ihnen akademische Freiheit. Man müsse
Mut haben zur Elitebildung, auch wenn man nicht mit großen Zahlen für die
Statistik aufwarten kann Nur dann, wenn eine gewisse Aristokratie der
Bildung gefördert wird, kann der Vermassung entgegengearbeitet werden. Nicht
Quantität, sondern Qualität ist die Losung

Es ist zu fragen, ob das Fernsehen nicht zu pessimistisch gewertet wird,
da es, zumal durch mehrere parallele Programme, auch für den «gehobenen
Geschmack» jeweils etwas zu «bieten» versucht. Der Reformvorschlag, den
Schischkoff für den Religionsunterricht in den Oberklassen an höheren
Schulen macht, nämlich durch philosophisches Problemdenken dem
«zersetzenden Einfluß der stürmisch rationalen Entfaltung der Jugend auf die
glaubensmäßigen Begegnungen mit den irrationalen und symbolhaften
Gehalten» der Religion Einhalt zu gebieten indem die «Philosophie Brücken
baut», wird seit Jahr und Tag von allen Religionslehrern der Oberstufe
praktiziert. Aber sehr oft wird auch diese «Mäeutik» von der Jugend
abgelehnt, aus denselben Gründen, warum Philosophie selbst im Universitätsbereich

abgelehnt oder als lästiges Pflichtfach zur Erlangung eines mehr
oder weniger gequälten « Philosophicums » abgesessen wird. Dieser Weg zur
Vertiefung wird immer nur von Wenigen gegangen werden.

Das Buch endet keineswegs pessimistisch. Innerhalb der westlichen Welt
können trotz aller Vermassungstendenzen «schöpferische Einzelne als
Kraftzentren ausstrahlen zu existentiellen Aufschwüngen».

Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 17, 2 (1965); Comments on the Decree
on Ecumenism (93-112); W. G. Muelder, The Church in the Modern World.
A Critique of Schema XIII (113-126); A. Adegbola, Conversion to Christ
and Service to the World (135-145); P. C. Rodger, Towards the Wholeness
of the Church (146-156). Evangelisches Missions-Magazin 109, 2 (1965):
W. Eisenblätter, C. F. A. Steinkopf als Förderer der Basler Mission.
Englischer Einfluß auf kontinentales Christentum (70-86); J. Rossel, Die
Einsegnung der Missionare in Basel und die Integration von Kirche und Mission


	Rezensionen

