
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 5

Artikel: Die neue Zungenbewegung in Amerika

Autor: Eggenberger, Oswald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die neue Zungenbewegung in Amerika

Aus den USA erreichen uns vermehrt Mitteilungen vom Auftreten
der Zungenrede. Bis jetzt konnte sie in verschiedenen Kirchen
beobachtet werden. Zwischen Befürwortern und Gegnern hat ein eifriges
Gespräch eingesetzt.

1.

Solche Auseinandersetzungen lassen die Erinnerung an die letzten
Diskussionen über die Zungenrede vor 50-60 Jahren wach werden.
Nach einer Vorgeschichte, die hier übergangen wird, fingen am 3.

Januar 1901 der Leiter und einige Schüler des Bethel College (einer
Bibelschule) in TopekajKansas an, in Zungen zu reden. Nach ihren
eigenen Angaben hatte der Herr im Anschluss an eine Geistestaufe
ihre Zunge in Besitz genommen1. Einige Forscher sehen in diesem

Ereignis den Anfang der Pfingstbewegung. Andere betrachten die
bekannte Versammlung an der Azusa Street in Los Angeles und das
Jahr 1906 als Ausgangspunkt. Von diesem Jahr an breitete sich die

Pfingstbewegung, oder wie sie damals oft genannt wurde, die
Zungenbewegung ziemlich rasch in verschiedenen Staaten der USA aus.
Bald darauf machte der frühere Methodistenprediger T. B. Barrat,
von einem Amerika-Aufenthalt heimkehrend, die enthusiastische
Frömmigkeit, insbesondere die Geistestaufe und die Zungenrede, in
Christiania (Oslo) und in Norwegen bekannt. Die neuen Erlebnisse
wurden zuerst von der City Mission Barrat's, bald aber auch von
weiteren Kreisen aufgenommen. Von Norwegen ausgehend, ergriff die
Pfingstbewegung und damit auch die Zungenrede weitere Kreise in
andern europäischen Ländern. Barrat selber wirkte an verschiedenen
Orten mit grossem Eifer.

Über die Lehren der neuen Bewegung, besonders über die Geistestaufe

und die Zungenrede, entspann sich damals rasch eine heftige
Auseinandersetzung. Die ablehnenden Stimmen erhoben sich
zahlreich und dies nicht zuletzt, weil in den pfingstlerischen Versammlungen

der ersten Zeit der Enthusiasmus oft überbordete. Besucher

von Zusammenkünften erhoben vom «Geist» getrieben ihre Stimme

1 N. Bloeh-Hoell, The Pentecostal Movement (1964), S. 24.



428 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

laut und ohne sich an eine Ordnung zu halten, oder sie wurden von
unsichtbarer Kraft geschüttelt und manchmal sogar zu Boden
geworfen. Nach längerer Unsicherheit in der Beurteilung der jungen
Pfingstbewegung rang sich auch die deutsche Gemeinschaftsbewegung

zu einem eindeutigen Nein durch. Am 15. September 1909

wurde die von vielen Gemeinschaftsführern unterschriebene «Berliner

Erklärung» veröffentlicht. Darin heißt es u.a. : «Die sogenannte
Pfingstbewegung ist nicht von oben, sondern von unten; sie hat
viele Erscheinungen mit dem Spiritismus gemein... In vielen Fällen
haben sich die sogenannten 'Geistesbegabten' als besessen erwiesen.»2

Die auffallenden Erscheinungen in den Versammlungen der Pfingstler
wurden nicht als gottgewirkt anerkannt, sondern als dämonisch,

hysterisch oder seelisch zurückgewiesen. Dies Urteil traf auch die
Zungenrede.

Sie trat in der Folgezeit, abgesehen von vereinzelten Ausnahmen,
nur in den verschiedenen Gruppen der Pfingstbewegung zutage.
Der Enthusiasmus ist aber auch dort im Laufe der Zeit ein Stück
weit abgeklungen, und die Zungenrede ist nach außen nur selten
hörbar geworden. Etwa im Jahre 1960 schrieb W. Keilbach, nach
einer allerdings allzu summarischen Ablehnung der pfingstlerischen
Zungenrede als unpaulinisch: «Die Glossolalie gehört zu jenen
Charismen, die in der Gegenwart kaum noch vorkommen.»3

In den letzten paar Jahren hat sich nun die Situation entscheidend
geändert. An verschiedenen Orten der Vereinigten Staaten wird
wieder in Zungen geredet, auch in den traditionellen Kirchen. Die
Halbmonatsschrift «Christianity Today» berichtete vor zwei Jahren :

«Nearly all the major denominations have been affected by what is
called the charismatic revival.»4 «Moody Monthly» versuchte, ebenfalls

im Jahre 1963, eine Liste der Geschehnisse aufzustellen, die für
das evangelische Amerika am bedeutsamsten waren. Zu diesem
Zweck wurde bei dreizehn evangelischen Zeitschriften eine Umfrage
durchgeführt. Das Resultat ist aufschlußreich. Die neue Bewegung
wurde nach folgenden Ereignissen an fünfter Stelle eingeordnet: a)

2 H. v. Sauberzweig, Er der Meister, wir die Brüder (1959), S. 202ff. ; vgl.
P. Fleisch, Die moderne Gemeinschaftsbewegung in Deutschland, 1 (3. Aufl.,
1912), S. 148ff.

3 W. Keilbach, Zungenreden: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 6 (1962), Sp.
1940f.

4 Christianity Today 1963, 24, S. 3.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 429

Die Entscheidimg des Obersten Gerichtshofes betreffend Gebet und
Bibellesen in den Schulen, b) Das Tauwetter (thaw) in der
römischkatholischen Kirche im Zusammenhang mit dem Vatikanischen
Konzil, c) Die Rassenfrage, d) Die evangelistische Tätigkeit Billy
Grahams in Süd-Kalifornien, e) «The charismatic revival» in den
traditionellen Kirchen5. Nach dieser Zusammenstellung ist die neue
Bewegung mit der Zungenrede aus dem Winkel der Verborgenheit
herausgetreten. Sie wird aufmerksam beachtet.

Zu den ersten, welche die Zungenrede übten, gehört Rev. Dennis
Bennet in Van Nuys, Pfarrer einer der größten Episkopalkirchen
der Diözese von Los Angeles, Kalifornien. Rev. Dennis Bennet hatte
mit einem kleineren Gebetskreis, in dessen Zusammenkünften die
Zungenrede sich eingestellt hatte, Verbindung aufgenommen. Eines
Tages, nachdem die wenigen, die anwesend waren, Gott etwa
zwanzig Minuten lang im Gebet gepriesen hatten, begann auch
Father Bennet in anderen Zungen zu reden. Er habe, so schildert er
den Vorgang, «Wörter» bilden und dann in «andern Wörtern» reden
und beten können. Diese «Wörter» seien ihm unverständlich
gewesen, aber sie seien vollständig geformt und nicht als Gestammel
oder Kauderwelsch aus seinem Munde geflossen6. Dieses Reden
dauerte einige Minuten. Darauf mußte Rev. Bennet ermüdet
innehalten. Kürzere Zeit später gelang es ihm, fließend in Zungen zu
reden. Morton T. Kelsey sieht in diesen Ereignissen aus dem Jahre
1960 den Anfang der neuen Bewegung7.

Die Zeitschrift «Trinity», eine Gründung des neuen «charismatic
revival », bringt in j eder Nummer Berichte über frisches Zungenreden
in den traditionellen Kirchen. Neben Rev. Dennis Bennet empfingen
weitere Episkopalisten die Fähigkeit einer «neuen Sprache». «Zuerst

war ich neugierig», schreibt ein Vikar aus Clarkdale (Arizona), «dann

regten sich die Zweifel und der Widerstand, doch jetzt konnte ich
diese Erfahrung (der Zungenrede) auch machen. Ich hoffe, daß
meine Zeilen auch den Leser dazu ermuntern.»8 Die neue Bewegung
ergriff auch lutherische Gemeinden. Larry Christenson, Pfarrer der

Trinity Lutheran Church in San Pedro (Kalifornien), berichtet
innerlich sehr beteiligt : «Bis vor kurzem brachte jeder Durchschnitts-

5 Trinity, Septuagesima 1964, S. 61.
6 M. T. Kelsey, Tongue Speaking (1964), S. 99.
' Ebd. S. 98.
8 Trinity, Transfiguration 1963, S. 26.



430 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

lutheraner das heutige Zungenreden nur mit den sog. Pfingstgemein-
den in Verbindung und lehnte es oft ab, als ein rein emotionales
Phänomen. Seit ca. drei Jahren jedoch erlebten immer mehr
Menschen unserer lutherischen Gemeinden, sowohl Pfarrer als auch
Laien, diese neutestamentliche Gabe.»9 The charismatic revival mit
der Zungenrede machte auch vor methodistischen Gemeinden nicht
halt. Man lese dazu etwa, was der methodistische Konferenz-Evangelist

Rev. Thomas Tyson aus Nord-Carolina unter dem Titel
«Fulfillment of the New Birth» ausführt10. Ebenso berichten Presbyte-
rianer, Baptisten und weitere, kleinere Kirchen vom Hervortreten
der Zungenrede in ihren eigenen Reihen. Besonderes Aufsehen
erregte es, als sogar Studenten der altehrwürdigen Yale-Universität
begannen, in andern Zungen zu reden.

«Das Reden in Zungen», so erklärt «The Living Church», ein epi-
skopalistisches Wochenblatt, «zeigt sich nicht länger nur in irgendeiner

seltsamen Sekte. Es tritt mitten unter uns auf und wird
innerhalb der Pfarrerschaft und des Laienstandes geübt von Leuten,
die ihre Stellungen innehaben und in gutem Ruf stehen.»11 Nicht
nur kirchliche Blätter, sondern auch Tageszeitungen bringenBerichte
aus der neuen Bewegung. Die Zeitschrift «Trinity» hat einige
Zeitungsausschnitte abgebildet, u.a. die Nummer des « San Francisco
Chronicle» vom 10. Mai 1963. Darin wird bekanntgemacht, zwölf
Geschäftsleute unter der Führung von Rev. Todd Ewald (Episcopal
Church) «began speaking in the forbidden glossolalia». Die beigefügte

Abbildung zeigt eine Schar von Männern, die in engem Kreis
beieinander stehen, und die sich die Arme gegenseitig auf die Schulter

oder um die Hüfte gelegt haben, während sie die Augen
geschlossen halten. «'Praise Jesus Christ, glory to the Lord', sang the
Rev. Todd W. Ewald, his voice rising: 'isk-i-rania... gran... di... ar...
va indi-gal-ia... iskirania'.» Die Männer fielen eher leise, mit leicht
singender Stimme ein, ein jeder in einer andern Sprache, «some

English, some unintelligible»12.
«The forbidden glossolalia» - der Bischof der Episkopal-Diözese

von Kalifornien (San Francisco und Umgebung) hat seiner Pfarrer-

8 L. Christenson, Die Gabe des Zungenredens in der Lutherischen Kirche
(1963), S. 5.

10 Trinity, Septuagesima 1964, S. 22f.
11 Zit. in Trinity, Whitsundide 1964, S. 20.
12 Trinity, Transfiguration 1963, S. 32-33.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 431

schaft den Besuch irgendwelcher Versammlungen, in denen die
Zungenrede geübt oder angestrebt wird, verboten. Er sieht in der
neuen Bewegung «heresy in embryo»13. Es herrscht also keineswegs
Einstimmigkeit in der Beurteilung der enthusiastischen Erlebnisse.
Das verzückte Reden führte innerhalb verschiedener Kirchen oder
Gemeinden zu Spannungen. Verschiedentlich kehrten Gemeindeglieder

ihren eigenen Gemeinden den Rücken. Erregt durch das
Hervortreten der Zungenrede in öffentlichen Gottesdiensten, wurden hie
und da Beleidigungen ausgestoßen. Gelegentlich verließen Pfarrer
ihre Gemeinden; entweder waren sie mit ihrem Zungenreden auf
Ablehnung gestoßen, oder sie waren umgekehrt mit dem Zungenreden

in ihren eigenen Reihen nicht einverstanden. Der oben
erwähnte Rev. Dennis Bennet resignierte als «rector » seiner Kirche14.
Die Verantwortlichen in den verschiedenen Kirchen arbeiteten
Richtlinien aus. Darin äußert sich nicht selten die Befürchtung,
daß die Befürworter der neuen Bewegung nicht so sehr die innerliche

Aufnahme des Heiligen Geistes förderten, sondern mehr, zum
Teil unbeabsichtigt, die äußeren Erscheinungen betonten15.

Ob die Opposition sich durchsetzen wird, kann noch nicht beurteilt

werden. Vorderhand macht die neue Bewegung Fortschritte.
Um sie zu fördern, ist im Sommer 1961 in Kalifornien «The Blessed

Trinity Society » gegründet worden. Diese veröffentlichte kurz darauf
die erste Nummer von «Trinity», der Zeitschrift, welche die neue
Bewegung weitherum bekannt gemacht hat und ihre Anliegen eifrig
vertritt. «Trinity» erscheint viermal im Jahr in Van Nuys (Kalifornien)

und wird von einem mehrköpfigen Mitarbeiterstab betreut.
Mrs. Jean Stone, die Schriftleiterin, reist in zahlreichen Staaten der
USA von Vortrag zu Vortrag und von einem Gespräch zum andern.
Letztes Jahr ist sie vom National Council of the Churches of Christ zu
einer Diskussion über die Charismata eingeladenworden. Vertreter der
«Blessed Trinity Society» sind unterwegs in Seminarien und Kirchen
«von Hongkong bis nach London»16. Die Früchte dieses Einsatzes
blieben nicht aus. Die neue Bewegung fand auch an einigen Orten
außerhalb der Vereinigten Staaten Anhänger. Die Aufgaben der
«Blessed Trinity Society» und die Arbeiten im Zusammenhang mit

13 Kelsey (A. 6), S. 121.
14 Kelsey, S. 119.
15 Christianity Today, 1963, 13, S. 7.
16 Trinity, Septuagesima 1964, S. 37.



432 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

der Zeitschrift wachsen. Der Zustrom der Leute, die «the charismatic
revival» kennenlernen möchten, nimmt zu. Für die Gegend von Los
Angeles wurde ein besonderes Radioprogramm, «By my Spirit»,
geschaffen.

Zusammenfassend ergibt sich folgendes Bild: Die Zungenrede, in
den letzten Jahrzehnten zur Hauptsache nur in den Gruppen der
Pfingstbewegung bekannt, wird seit einigen Jahren auch in
verschiedenen Gemeinden der traditionellen Kirchen geübt. Pfarrer,
Geistliche und Laien diskutieren die neue Erscheinung. Einige haben
die Erfahrung der Zungenrede im Umgang mit Predigern der
Pfingstbewegung gefunden. Andere kamen durch 'The Full Gospel Business
Men's Fellowship'17 dazu. Etliche entdeckten die Zungenrede in 'the
spiritual healing movement'. Wieder andere lernten die Zungenrede
durch nicht-pfmgstlerische Kreise kennen, die sich in den letzten Jahren

innerhalb der Kirchen zusammengetan hatten ; mindestens eine

Gruppe schließlich machte in 'the rational athmosphere of an Ivy
college campus' Bekanntschaft mit der neuen Erscheinung18.

2.

Die Ausbreitung der Zungenrede in der jüngsten Gegenwart ruft
einer Deutung. Welches sind die Wurzeln der auffallenden
Erscheinungen? Welcher Art ist die Kraft, die sich in der heutigen Zungenrede

äußert?
Schon frühere Generationen sahen sich gelegentlich vor diese

entscheidenden Fragen gestellt. Erscheinungen, die der heutigen
Bewegung im großen und ganzen ähnlich sind, werden aus verschiedenen

Epochen der Kirchengeschichte überliefert. - Bekannt sind
die diesbezüglichen Erlebnisse in urchristlicher Zeit. Das Pfingst-
ereignis in Apg. 2,4 war von ekstatischem Reden begleitet. Später
redeten Kornelius und die bei ihm weilten (Apg. 10, 46), sowie die
Johannesjünger in Ephesus «in Zungen» (Apg. 19, 6). In beiden
Fällen folgte die Zungenrede auf den Empfang des Heiligen Geistes.
Zu Lebzeiten Jesu Christi redeten allerdings weder er selbst noch

17 Zu Full Gospel Business Men's Fellowship s. «Informationsblatt» der
Evangelischen Orientierungsstelle : Kirche, Sondergruppen, religiöse
Bewegungen, 1964, 2, S. 9 (Internationale Vereinigung Christi. Geschäftsleute).

18 Kelsey (A. 6), S. 136.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 433

seine Begleiter in Zungen. Aus der ersten Christenheit liegen indessen

(1. Kor. 12-14 und Mark. 16, 17) noch weitere Berichte vor19.

Wenigstens sporadisch war diese ekstatische Erscheinung auch der
nachapostolischen Zeit bekannt. So schreibt z. B. Irenaus von vielen
Brüdern «in der Gemeinde, die prophetische Charismata haben, in
mancherlei Zungen redend durch den Geist...»20. - Später wurde die
Zungenrede immer seltener. Sie läßt sich aber doch hie und da
nachweisen. Möglicherweise dauerte sie zum Teil auch in den Klöstern
der östlichen Christenheit weiter, ohne jedoch besonders hervorzutreten21.

Im Westen sprachen u.a. die heilige Hildegard 1098-1179,
später Ignatius von Loyola22 in Zungen. Ob in diesem Zusammenhang

auch Martin Luther erwähnt werden muß, ist sehr fraglich23. -
Etwas häufiger, aber auch mit sehr langen Unterbrechungen, zeigte
sich die Zungenrede in außerkirchlichen Bewegungen. Sie setzte in
frühester Zeit z. B. die Montanisten und vor 250-300 Jahren die
Camisarden und die «Inspirierten»24 in Erstaunen. - Ob auch
Einzelpersonen, vielleicht bis in die Reihen der Kirchen hinein, die Gabe

19 Im Blick auf das Seufzen und Abba-Rufen in Rom. 8, 15; 8, 26 und
Gal. 4, 6 gibt es keine genügenden Gründe, um diese als Zungenrede zu
betrachten; E. Gaugier, Der Brief an die Römer (1945), S. 322f.

20 Iren. Adv. haer. V, 6, 1, zit. bei E. Mosimann, Das Zungenreden (1911),
S. 45.

21 Kelsey (A. 6), S. 43.
22 Zur heiligen Hildegard s. Kelsey (A. 6), S. 47f. - Bei Ignatius von

Loyola fehlen die Ausdrücke «Zungenrede» oder «Glossolalie». Prof. F. Blanke
machte mich indessen darauf aufmerksam, daß die Sache doch vorhanden
ist, z. B. auf einer Wanderung, da Ignatius «eine große Tröstung und geistliche

Stärkung überkam und dazu eine solche Fröhlichkeit, daß er über jene
Felder hin laut zu jauchzen anfing und mit Gott zu reden» ; A, Feder,
Lebenserinnerungen des Hl. Ignatius von Loyola (1922), S. 95.

23 Kelsey, S. 51, zitiert Souer, History of the Christian Church. Darnach
war Luther «ein Prophet, Evangelist, besaß die Gabe der Zungenrede und
des Übersetzens in einer Person». P. J. Reiter, Martin Luthers Umwelt,
Charakter und Psychose. Eine historisch-psychiatrische Studie, 1-2 (1937-41),
erwähnt indessen kein Zungenreden, obwohl die psychische Struktur und die
psychischen Äußerungen eingehend dargelegt werden.

24 Der Hinweis im Buch von R. P. Gagg, Kirche im Feuer (1961), daß die
Zungenrede fehlte, S. 276, stellt den Verzicht auf eine besondere Wertung
der Zungenrede durch die Inspirierten in den Vordergrund. Nach einer mündlichen

Mitteilung von Gagg äußerte sich indessen die Ekstase allem Anschein
nach auch im Zungenreden (vgl. S. 51 f. 57, möglicherweise S. 64 u. a.), doch
wurde diese besondere Erscheinung von den Inspirierten nicht weiter beachtet
und gewertet.

28



434 0. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

der Zungenrede empfangen und in aller Stille und Verborgenheit zur
eigenen Erbauung verwendet haben, darüber schweigt die
Geschichte. Solch gelegentliches, geheimes Zungenreden ist jedoch nicht
ganz ausgeschlossen. Sichere Nachrichten haben wir erst wieder aus
dem 19. Jahrhundert. Im katholisch-apostolischen Kreis um E. Irving
«triefte nun täglich die übernatürliche Rede, immer reicher und
köstlicher»25. Die Mormonen nennen die Zungenrede im 7. Glaubensartikel.

Sie tritt allerdings heute kaum hervor. Im Buch von C. E.
Grant finden wir spärliche Hinweise auf ein Zungenreden der
Mormonenpräsidenten Brigham Young (Präsident von 1847 bis 1877),
John Taylor (1880-1887) und H. J. Grant (1918-1945)26. - Endlich
ist in diesem Zusammenhang die Pfingstbewegung zu erwähnen, von
der wir eingangs gesprochen haben.

Die Vorgänge in der frühen Pfingstbewegung lenkten die
Aufmerksamkeit weiter Kreise auf die Zungenrede. Verschiedene
Forscher beschäftigten sich seither mit der auffallenden Erscheinung.
Sie unterscheiden verschiedene Arten und Ausprägungen der
Zungenrede : a) Inartikulierte Laute, «stammelndes Zungenreden»27, wobei

nur Silben oder auch Wörter geformt werden, b) Artikulierte
Laute oder Pseudosprache, oft mit Stabreimen und Wiederholungen.
In der ersten Pfingstbewegung war das wohl die häufigste Art der

Zungenrede, c) Sprachenähnliche Laute, Kunst- oder Phantasiesprache,

sprachenähnliche Glossolalie. d) Automatisches Sprechen in
einer wirklichen Sprache, Xenolalia, wobei der Zungenredende die
betreffende Sprache nie gelernt hat und sie auch nicht verstehen
kann28. Zungenrede in einer wirklichen Sprache gehörte in der

Pfingstbewegung eher zu den Ausnahmen.
Aufschlußreich sind die Deutungen der Zungenrede. Die auffallende

Erscheinung findet allerdings keine einheitliche Erklärung.
Kirchenhistoriker, Psychologen und andere urteilen entsprechend ihrem
eigenen Standpunkt recht unterschiedlich. Innerhalb der Pfingstbe-

25 A. E. Rossteuscher, Der Aufbau der Kirche Christi auf den ursprünglichen

Grundlagen, 3. Aufl. (1928), S. 167.
26 C. E. Grant, Das Königreich Gottes wiederhergestellt (1964), S. 162,

191, 199, 511.
27 H. Rust, Das Zungenreden, Grenzfragen des Nerven- und Seelenlebens,

118 (1924), S. 25.
28 Die Zusammenstellung stammt von G. B. Cutten, Speaking with Tongues

(1927), S. 169ff., zit. nach Bloch-Hoell (A. 1), S. 142f.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 435

wegung werden die «Zungen» als eine jener Geistesgaben gewertet,
die Gott seiner Kirche verleiht (Rom. 12, 6ff., 1. Kor. 12, 4ff.).
Die Zungenrede «ist Gottes einzigartige Zeichen-Gabe, bestimmt für
dieses gegenwärtige Zeitalter, in dem wir leben»29. Außerhalb der
Pfingstbewegung weckt das ekstatische Phänomen der Zungenrede
verschiedene kritische Überlegungen. Man sucht die Erklärung nicht
ohne weiteres in der Wirksamkeit des Heiligen Geistes, sondern ebenso

oft oder noch öfter in rein seelischen Begebenheiten. Angetrieben
durch das Unbewußte im Menschen, können Kiefer und Zunge in
Bewegung geraten. Ein solches «Reden»ist dem menschlichen Willen
nicht direkt zugänglich. Es besteht jedoch die Möglichkeit, daß das

Unterbewußte z. B. durch andauerndes sehnsüchtiges Herbeiwünschen

der Zungenrede in «Bewegung» gerät. Durch irgendein Ereignis

oder eine Handlung weiter angeregt, schickt es seine Impulse zu
den Sprechorganen, und das «automatische Reden» setzt ein. Auf
diese Weise können Wörter oder Sätze einer fremden Sprache, die

zufällig gehört wurden, aber dem Gedächtnis längst entschwunden
sind, als Xenolalia aus dem Unterbewußten aufsteigen30. P. Eleisch,
der Erforscher der Pfingstbewegung in Deutschland, kommt zu
einem ähnlichen Schluß. Er äußert sich in der Einführung zu
seinem bekannten Buch: Es geht «deutlich genug hervor, daß ich es

(das Zungenreden) für eine nervöse Erscheinung halte, die
verschiedenartige Ursachen haben kann, wie Suggestion und
Autosuggestion»31. Wieder anders lautet die Erklärung auf Grund der
Anschauungen C. G. Jungs. «If the Jungian idea of the collective
unconscious is accepted, speaking in tongues makes real sense, as a

break-through into consciousness of a deep level of the collective
unconscious similar to the dream.» Die verschiedenen Deutungen
der Zungenrede tragen zweifellos zu ihrem Verständnis bei. Die
letztgenannte Auffassimg wirft ein gewisses Licht auf die spontan
hervortretende Zungenrede. «Tongue speaking is a powerful invasion
of the unconscious. It can be dangerous for the weak ego and should
never be forced on anyone. »32

29 D. Gee, Über die geistlichen Gaben (4. Aufl. 1951), S. 49, 53.
30 Beispiele von Xenolalia gibt K. Ecke, Der Durchbruch des Urchristentums

infolge Luthers Reformation (1951, 2. Aufl.), S. 418ff. (unkritisch).
31 P.Fleisch, Die moderne Gemeinschaftsbewegung, 2 (1914), S. IX. Vgl.

H.J. Weitbrecht, Beiträge zur Religionspsychopathologie (1948), S. 105-107.
32 Kelsey (A. 6), S. 208. 216-17. Dazu auch Th. Flournoy, Des Indes à la



436 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

Im Laufe der Zeit sind noch weitere Deutungen aufgestellt worden.
Auf die dämonologische Erklärung der Zungenrede ist bereits oben
hingewiesen worden. Es waren vor allem die erregten Versammlungen

der frühesten Pfingstbewegung, die zum Rückgriff auf die
Dämonologie führten33. Noch nicht gänzlich geklärt ist das Verhältnis
zwischen dem Zungenreden und gewissem ähnlichem spiritistichem
Sprechen in Trance34. Darüber hinaus können sich aber die Deutungen

nicht nur auf die Zungenrede in sozusagen christlichen Gebieten
beschränken. Ekstatisches Reden entsprechend der Zungenrede
setzte auch heidnische Völker in Erstaunen. Ebenso berichten
einzelne Stellen des Alten Testamentes von verzückter Rede35.

3.

Die neue Bewegung, die seit kurzen Jahren um sich greift, nötigt
uns, die Erscheinung der Zungenrede innerhalb des christlichen
Glaubens neu zu durchdenken. Eine solche Überprüfung ist besonders

angezeigt, weil der neue Aufbruch der Zungenrede bis jetzt
eine auffallende Eigenständigkeit besitzt und nicht in der bisherigen
Pfingstbewegung aufgeht. Zwei Fragen sind vor allem abzuklären:
Ist innerhalb der Kirche grundsätzlich Platz für diese besondere

Erscheinung? Und aus welcher Quelle entspringt die neue Zungenrede?

Wird sie durch ein besonderes Wirken Gottes im Menschen

hervorgerufen
a) Wer das Neue Testament durchgeht, stößt an fünf Stellen auf

das XaXeîv (éTépaiç oder Kaivaîç) pXujcioouc;. Lukas berichtet in den
oben erwähnten Kapiteln über ekstatische Glossolalie. Paulus be-

planète Mars. Etude sur un cas de somnambulisme avec glossolalie (1900);
O. Pfister, Die psychologische Enträtselung der religiösen Glossolalie und der
automatischen Kryptographie (1912). - Harald Schjelderup, Das Verborgene
in uns (norwegisch 1961, deutsch 1964) versteht die Zimgenrede als Strom
früherer Kindheitserlebnisse und Kindheitsphantasien, die für gewöhnlich
vergessen, aber infolge besonderer Umstände zu einer unbewußten Tätigkeit
erweckt werden, S. 125f.

33 P. Fleisch, Die Pfingstbewegung in Deutschland (1957), S. 32. 36ff.
(mit weiterer Literatur zu den erwähnten Geschehnissen).

34 Keilbach (A. 3), ebd.
35 Über das A.T. und biblische Umweltsreligionen s. J. Behm, Die Glossolalie:

Theol. Wort. 1 (1933), S. 722ff. ; H. Lietzmann, An die Korinther
(4. Aufl. 1949), S. 68ff.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 437

schäftigt sich im 1. Brief an die Korinther mit einer entsprechenden
Erscheinung, und der Markus-Schluß erwähnt das Reden in «neuen
Zungen ». Diese Aussagen sowie ihre Streuung innerhalb der Heiligen
Schrift lassen die Glossolalie für die Kirche, wie für den einzelnen
Glaubenden, nicht als in jedem Fall unbedingt notwendig erscheinen.

Umgekehrt kann aber auch das Fehlen der Zungenrede in
unserer Zeit nicht als allein der biblischen Botschaft entsprechend
ausgegeben werden36. Die biblischen Überlieferungen vom Auftreten
der Glossolalie finden sich nicht an irgendwelchen peripheren Stellen,

sondern in Aussagen, die mit dem Leben der Kirche und der
Gemeinde eng verflochten sind. Das zweite Kapitel der Apostelgeschichte

berichtet, wie die Kraft des Heiligen Geistes über die
Jüngerschar hereingebrochen ist. Lukas sieht in jenem Ereignis die

Gründung der Urgemeinde, Apg. 2, 42-47. Die verzückten Äußerungen

sind dabei allerdings nicht das entscheidende Merkmal. Sie

machen sofort der klaren Rede des Petrus Platz. In Apg. 4, 29 bittet
dann die Gemeinde in ihrem Gebet nicht um die Glossolalie, sondern
sie fleht um Freimütigkeit (Ttotppricda). Darauf «wurden alle mit dem

Heiligen Geist erfüllt und verkündigten das Wort Gottes gerà
nappricdotç (Apg. 4,31). Auch in Apg. 10,46 und Apg. 19,6, an zwei dem

Pfingstbericht innerlich verwandten Stellen, wird die Glossolalie
erwähnt. Sie erscheint in diesen Aussagen ebenfalls als vom Heiligen
Geist gewirkt.

Die Möglichkeit, daß durch den Heiligen Geist hervorgerufene
Zungenrede auch in den Kirchen späterer Jahrhunderte und bis in
die Gegenwart hörbar werden kann, läßt sich deshalb mit guten
Gründen nicht abweisen37. Auch Paulus erwähnt die Glossolahe an

36 So in jüngster Zeit K. Eisele : Wort und Tat 1955, 3, S. 74. Er bezeichnet
die Zungenrede als eine Gabe, die nur für die Anfangszeit der Kirche
bestimmt war.

37 Die Analyse des Pfingstberichtes Apg. 2 stößt im einzelnen auf
verschiedene Schwierigkeiten. Die Erfahrung eines Geistempfanges mit Glossolalie

als eines enthusiastischen Erlebnisses scheint festzustehen. Hingegen
werden die vielerlei Sprachen von manchen Forschern in Frage gestellt. Zu
den verschiedenen Fragen s. Behm (A. 35), S. 724; E. Lohse, Pentekoste:
Theol. Wort. 6 (1959), S. 50ff.; E.Schweizer, Pneuma: ebd., S. 408f.;
E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), S. 130ff. ; B. Reicke, Glaube und
Leben der Urgemeinde (1957), S. 29-34. Der Bericht von den verschiedenen
Sprachen, welche die herbeigeeilten Leute hörten, Apg. 2, 9f., hat in unserem
Jahrhundert auf das Verständnis der Zungenrede als einer bestehenden
Sprache eingewirkt.



438 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

einer nicht nur nebensächlichen Stelle. In 1. Kor. 12-14 werden
Fragen des Gemeindeaufbaus und der Gestaltung des Gemeindelebens

besprochen. Der Apostel wehrt einer überbordenden Zungenrede,

mißt ihr aber als einer Gabe des Geistes im Leben des
Glaubenden einen gewissen Platz zu, 1. Kor. 14, 39. Er macht kein
Geheimnis daraus, daß er selber in Zungen redet, 1. Kor. 14, 18.

Zwischen den angeführten Stellen aus der Apostelgeschichte und
dem 1. Korintherbrief zeichnen sich gewisse Unterschiede ab, die zu
beachten sind. In der Apostelgeschichte wird von Menschen berichtet,

bei denen die Glossolalie in unmittelbarer Verbindung mit dem

Empfang des Heiligen Geistes auftrat. Im 1. Korintherbrief erscheint
die Glossolalie als Gabe des Heiligen Geistes. Sie läßt sich wiederholen.

Die Angaben der Apostelgeschichte werden von den verschiedenen

Richtungen der Pfingstbewegung sehr betont. Sie sehen darin den
Beweis für die Notwendigkeit der Zungenrede im Anschluß an ihre
Geistestaufe. «Man betont (von pfingstlerischer Seite), daß eine
Geistestaufe in Übereinstimmung mit der Bibel von physischen
Kundgebungen begleitet sein soll. Unter diesen Zeichen ist die
Zungenrede eines der häufigsten.»38 Sie gilt in vielen Teilen der
Pfingstbewegung als obligatorisches Echtheitszeichen für die Geistestaufe.
«Kann es uns da wundernehmen, daß nun mit unseren Stimm- und
Sprachorganen etwas Außerordentliches geschieht, wenn der Geist
des großen Gottes in überaus zarter und feiner Weise von uns nach
Geist, Seele und Leib Besitz ergreift...?»39 Von der anfänglichen
Zungenrede unterscheidet die heutige Pfingstbewegung die Gabe des

38 L. Steiner, Mit folgenden Zeichen (1954), S. 174. Vgl. O. Eggenberger,
Evangelischer Glaube und Pfingstbewegung (1956), S. 26.

39 O.Witt, in W. Skibstedt, Die Geistestaufe im Lichte der Bibel (1946),
S. 81. Es ist zu beachten, daß einige Gruppen der Pfingstbewegung die
Zungenrede nicht als unbedingt notwendigen, aber doch erwünschten
Echtheitsbeweis der Geistestaufe betrachten, so z. B. die Schweizerische Pfingst-
mission. Der Führer der Pfingstbewegung, E. T. Barrat, äußerte sich zu dieser

Frage folgendermaßen: «Wenn es auch noch andere Zeichen der
Innewohnung des Heiligen Geistes gibt als das Zungenreden, so ist es doch sicher,
daß die Apostel es als sicheren Beweis der Geistestaufe ansahen ; man lese als

Beispiel das 10. Kapitel der Apostelgeschichte. Doch kommen sicher auch
Geistestaufen ohne äußere Zeichen vor»; Die Wahrheit über die
Pfingstbewegung (o.J.), S. 8. Barrats Ansicht war nicht von vornherein festgelegt.
Gewisse Einflüsse Jonathan Pauls waren mitbestimmend; Bloch-Hoell
(A. 1), S. 70f.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 439

Geistes, die wiederholt ausgeübt werden kann. Man betont, daß die

Zungenrede «nicht als Einzelerscheinung, das heißt isoliert, zu
betrachten sei, sondern im Zusammenhang mit andern geistlichen
Gaben, wie sie auch in Korinth aufgetreten seien»40.

b) Gegenüber der pfingstlerischen Zungenrede, die in ihrer
Ausprägung immer wieder ernsthafter Kritik gerufen hat, macht die
neue Zungenbewegung in Amerika gewisse Unterschiede geltend. Ihre
besondere Ausprägung ist zu beachten. Die bereits erwähnte Jean
Stone, Schriftleiterin der Zeitschrift «Trinity» und Mitglied des
leitenden Ausschusses der Trinity Society, macht im Vergleich mit der
früheren und bisherigen Pfingstbewegung folgende Veränderungen
geltend: Die emotionale Erregung beim Empfang der Zungenrede
tritt mehr zurück als in pfingstlerischen Kreisen; die Zungenrede
kann nach Belieben wiederholt werden; das Hauptgewicht wird
nicht dem öffentlichen, sondern dem privaten Zungenreden
zugemessen ; die Ausbreitung der neuen Erscheinung vollzieht sich nicht
so sehr innerhalb der untern sozialen Schichten, sondern eher unter
Pfarrern und gebildeten Leuten; die Ausrichtung auf die Heilige
Schrift wird stärker betont als das persönliche Empfinden und
Erleben ; Separatismus wird vermieden und das Außergewöhnliche der
Zungenrede weniger betont ; dazu tritt das Bestreben, die Anweisungen

des Paulus genau zu beachten41.
Die aufgezählten Unterschiede zwischen der heutigen Zungenbewegung

und der Pfingstbewegung lassen sich nicht bis in die letzten
Details fixieren. Die Entwicklung ist noch gänzlich und in ziemlich
breitem Fluß. Um so nötiger ist es, die aufgezeigten Verschiedenheiten

kritisch zu sichten. Nicht übersehen läßt sich der soziologische
Unterschied zwischen den beiden Bewegungen. Die ursprüngliche
Pfingstbewegung fand ihre Anhänger hauptsächlich in den untern
Schichten einiger großer Städte der USA. Die späteren Jahrzehnte
brachten Vorstöße auch in gehobenere Kreise. Allerdings wird das

ursprüngliche Bild durch die norwegische Statistik noch im Jahre
1950 ein schönes Stück weit bestätigt: Die bedeutenden Gruppen
der dortigen Pfingstbewegung werden weit mehr von den untern
Schichten als vom Mittelstand getragen42. Diese soziologische Eigen -

40 Leckebusch, Geistliche Lehr- und Wanderjahre (1948), S. 17.
41 F. Farrell, Outburst of Tongues. The New Penetration: Christianity

Today 1963, 13, S. 6.
42 Bloch-Hoell (A. 1), S. 172.



440 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

art findet teilweise ihre Entsprechung in der allgemeinen Schulbildung

der Prediger. Von 25 Predigern der Schweizerischen Pfingst-
mission besuchten vier Fünftel, also 20, lediglich die Volksschule
(Primär- und Sekundärschule)43. Demgegenüber zeigt sich das heutige

Zungenreden, wie bereits oben angedeutet worden ist, sozusagen
in allen Volksschichten: Nicht wenige von denen, die daran
teilnehmen, haben ein abgeschlossenes Studium hinter sich44.

Auch in der Ausprägung der Zungenrede treten die oben
aufgezählten Unterschiede zwischen der Pfingstbewegung und dem neuen
«charismatic revival» in Erscheinung. Noch größere Bedeutung
kommt allerdings einem anderen Punkt zu, der in der Liste der
Verschiedenheiten nicht beachtet ist. Während die Zungenrede in der
Pfingstbewegung nicht nur als Gabe des Heiligen Geistes gilt,
sondern als Echtheitsbeweis der pfingstlerischen Geistestaufe eher noch
mehr Gewicht besitzt, unterbleibt in der neuen Bewegung die
erwähnte Zuordnung zur Geistestaufe, oder sie tritt, wo sie schon
beabsichtigt ist, in den Hintergrund. Damit wird zweifellos eine pfingst-
lerische Anschauung, die zu berechtigter Kritik Anlaß gibt45, auf die
Seite gestellt. Das teilweise oder gänzliche Ausbleiben der emotionalen

Erregung im neuen «charismatic revival» könnte darin seine
Ursache haben. Die starken Emotionen in der Pfingstbewegung46
stehen wohl nicht selten in verborgener Verbindung zur inneren
Vorbereitung. Wer nämlich die Geistestaufe mit nachfolgender Zungenrede

begehrt, «soll von Herzen darnach verlangen»47. «Wir beten um

43 W. Hollenweger, An Approach to Pentecostalism : Methodist Recorder
31. Jan. 1963, S. 3.

44 Trinity, Whitsuntide 1964, S. 38-39.
45 Dazu O. Eggenberger, Die Geistestaufe in der gegenwärtigen

Pfingstbewegung: Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 272.
46 Angaben über die erregten Versammlungen aus der Anfangszeit der

Pfingstbewegung bei Rust (A. 27), S. Iff.; B. Kühn, Die Pfingstbewegung im
Lichte der Heiligen Schrift und ihrer eigenen Geschichte (o.J.), S. 37. Beachte
aber auch die Äußerung von David J. du Plessis, des früheren
Generalsekretärs der Weltpfingstkonferenz, zit. von Christenson (A. 9), S. 22: «Ich
betrachte es als eine Irrlehre, wenn man das Schütteln, Zittern, Hinfallen,
Tanzen, Klatschen, Rufen und ähnliche Gebärden als Manifestationen des

Heiligen Geistes bezeichnet. Hier handelt es sich um rein menschliche
Reaktionen auf die Kraft des Heiligen Geistes.» Die weiteren Äußerungen lassen
aber erkennen, daß derartige Manifestationen in vielen pfingstlerischen
Gruppen als wesentlich festgehalten werden.

47 Verheißung des Vaters. Juni 1952, S. 2.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 441

eine wahre Ausgießung des Heiligen Geistes. Oh, wir hungern
darnach.»48 Die Äußerungen sind der Zeitschrift der Schweizerischen
Pfingstmission, einer gemäßigten Richtung der Pfingstbewegung,
entnommen. Sie lassen aber bereits erkennen, wie das Verlangen
nach der Geistestaufe und der sie in der Regel begleitenden Zungenrede

das ganze Gefühls- und Willensleben des Menschen beansprucht.
In der frühesten Pfingstbewegung wurde die innere Spannung noch
mehr forciert. In extremen Pfingstgruppen ist sie auch heute noch
von bedeutender Stärke. So äußert sich der Wunsch nach der
Geistestaufe nicht selten im sehnsüchtigen Streben nach der Zungenrede.

Barrat bekennt von sich selber, wie er nach dem Empfang der

Zungenrede Ausschau hielt. Eines Tages verweilte er nicht weniger
als zwölf Stunden im Gebet. Die neue Zungenbewegung läßt das
Gebet natürlich keineswegs außer acht. Die Bildung von
Gebetsgruppen wird sogar empfohlen. Aber der Empfang der pfingstleri-
schen Geistestaufe und der damit verbundenen Zungenrede wird
nicht mehr so intensiv und in lange andauerndem Beten angestrebt.
Derartiges Gebet ist nicht mehr nötig, denn die Zungenrede gilt nicht
als Schibboleth des Geistempfangs, das sich, wenn irgendwie möglich,

zeigen muß. Sie ist als Gabe erkannt, die sich ruhig einstellt
und auch wiederholt werden kann. Tritt die verborgene, Spannungen

bewirkende Vorbereitung in den Hintergrund, so werden auch
die emotionalen Reaktionen schwächer, oder sie bleiben ganz aus49.

In dieser Hinsicht kann die eingeschlagene Linie eine gewisse
Nähe zu den Aussagen des Neuen Testamentes beanspruchen50. Es
wird überhaupt im allgemeinen eher den biblischen Angaben und
dem neutestamentlichen Empfinden entsprechen, wenn sich die

Eigenarten der neuen Zungenrede, die als Unterschiede zur
Pfingstbewegung aufgezählt werden, immer wieder durchsetzen können:
nämlich die Ausrichtung der neuen Zungenrede mehr nach der Bibel

48 Ebd., Feb. 1952, S. 17.
49 Pfingstlerische Versammlungen, in denen die Zuhörer zittern, hüpfen,

auf den Boden liegen u. ä. (s. Anm. 46), lassen sich ja auch nicht mit Apg.
2, 4-13 begründen. Der Vergleich mit trunkenen Männern bezieht sich dort
nicht auf körperliche Unruhe, sondern auf die Art ihres Redens.

50 Eine gelegentliche enthusiastische Zungenrede, hervorgerufen durch
einen radikalen ersten Einbruch des Heiligen Geistes in ein Menschenleben,
wie das in der Apostelgeschichte geschildert wird, ist damit nicht
ausgeschlossen. Zur Regel oder gar zum Obligatorium kann indessen diese Art der
Zungenrede nicht erklärt werden.



442 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

als lediglich nach dem eigenen Erleben ; das Ernstnehmen der pau-
linischen Weisungen in 1. Kor. 12-14; Vermeidung irgendwelchen
Separatismus' ; Verzicht auf jede Überbetonung der Zungenrede und
ihre Ausübung mehr im privaten Rahmen als öffentlich.

Ob es gelingen wird, diese Eigenarten weiter durchzusetzen und zu
bewahren, kann noch nicht beurteilt werden. Im Unterschied zu den

obigen Aussagen fällt allerdings auf, daß das Zungenreden sehr in die
Öffentlichkeit gerückt wird. Harald Bredesen, der Vorsitzende der
«Trinity-Gesellschaft», hat auch über das kalifornische Fernsehen in
Zungen geredet61. «The Blessed Trinity Society» und die Zeitschrift
«Trinity» mit Jean Stone als Schriftleiterin halten mit Mitteilungen
über die neue Zungenbewegung keineswegs zurück; sie setzen sich
mit Einsatz und Nachdruck für deren Ausbreitung ein. So ist es nicht
zuletzt der eifrigen Tätigkeit der Gesellschaft und der Zeitschrift
zuzuschreiben, daß die neue Zungenrede die Gemüter weitherum
und stark beschäftigt52. Waches Interesse findet die neue Bewegung
begreiflicherweise auch in derPfingstbewegung. IhreFührer bedauern
dabei gelegentlich, daß sich die gegenwärtige Zungenbewegung im
allgemeinen wenig um die Pfingstbewegung kümmert, «die doch
gerade in Sachen Zungenrede eine lange Erfahrung hätte»53.

c) Dadurch, daß gewisse Unterschiede zur Pfingstbewegung
aufgewiesen werden, ist allerdings die Herkunft des neuen Zungenredens
aus dem Heiligen Geist noch keineswegs erwiesen. Ebensowenig
vermag diese Gegenüberstellung die Möglichkeit einer echten
Zungenrede hier und dort innerhalb der gemäßigten Pfingstbewegung
auszuschließen. Eine Abgrenzung gegenüber unevangelischem
Zungenreden ist aus den obigen Vergleichen noch nicht zu gewinnen.

Dagegen dürften uns die Äußerungen des Paulus, 1. Kor. 12-14,

51 Christianity Today 1963, 24, S. 6.
52 Es ist zu beachten, daß die gemäßigten Gruppen der Pfingstbewegung

eine gewisse Entwicklung durchgemacht haben. Henry P. Yan Düsen, Präsident

des Union Seminary in New York, der der Pfingstbewegung gegenüber
ziemlich aufgeschlossen ist, veröffentlichte im Magazin «Life» einen größeren
Artikel. Im Blick auf eher gemäßigte Pfingstgruppen schrieb er (nach einer
Zusammenfassung von « Pentecost», der Quartalsschrift der Weltpfingst-
bewegung): «They have great spiritual ardour, which is sometimes, but by
no means excessively, emotional»: Pentecost März/Mai 1965, S. 2.

53 Mündliche Äußerung eines Führers der Pfingstbewegung, März 1965. -
Im siebenköpfigen Direktorium der Blessed Trinity Society sitzt allerdings
Rev. David J. du Plessis, südafrikanischer Pfingstführer (s. Anm. 46).



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 443

einen Schritt weiterführen. In 1. Kor. 12-14 wird die Zungenrede
weder verworfen noch ohne Einschränkung gutgeheißen. Mit seiner
wachen Unterscheidungsgabe entdeckt Paulus hingegen zweierlei,
was die Zungenrede in Korinth verdorben hat oder zu verfälschen
drohte, nämlich 1. ein irriges Verständnis Gottes und des Heiligen
Geistes, sowie 2. der verkehrte Gebrauch der Gabe.

1. «Ihr wißt», so schreibt der Apostel am Eingang, «daß ihr, als
ihr Heiden wart, euch zu den stummen Götzen unwiderstehlich
hinziehen ließet, wie ihr eben hingezogen wurdet» (1. Kor. 12, 2). Die
Christen in Korinth werden an ihre heidnische Vergangenheit und
ihr damaliges Ergriffenwerden durch die Gottheit erinnert. Zu ihrer
heidnischen, gnostischen Religion gehörten besondere Kultmahlzeiten,

Riten und das Teilhaben an Geheimnissen, die alle eine tiefere
Verbindung mit der Gottheit verbürgten. In besondern Feiern wurde
das Lebensgefühl gesteigert und bis zu geistigen Rauschzuständen
verdichtet. Es hieß dann: «Gott will sich mit uns vermählen und
vermischen, er will mit uns zusammenfließen. »54 Das war willenlose
Mystik. Der personhafte Wille wurde ausgeschaltet. Man fühlte sich
in die Gottheit hineinversetzt, wodurch besondere, u.U. lustbetonte
Gefühle und psychisch bedingte Erscheinungen hervorgerufen wurden.

Diese wurden ihrerseits als Zeichen der Gottverbundenheit
empfunden und gefördert. Paulus erkennt im korinthischen Zungenreden

die Gefahr oder vielleicht z.T. die vollendete Tatsache eines

möglicherweise weitgehend unbewußten Rückfalls in den alten
Gottheits-Enthusiasmus mit ekstatischen Höhepunkten. Eventuell
ließen sich besonders die Frauen davon ergreifen, 1. Kor. 14, 34 f.
Die Zungenrede konnte also auch durch einen fremden Geist
hervorgerufen sein. Paulus legt den Finger auf das Eindringen christusfremder

Elemente55. Die christliche Gemeinde steht nämlich nicht
in einem der alten Gottheits-Mystik entsprechenden Gottesverhältnis,

sondern sie lebt in der Gemeinschaft mit dem erhöhten Herrn und
mit Gott. Darum kann Paulus betonen: «Jesus ist Herr», 1. Kor.

54 Behm (A. 35), S. 722; G. Schrenk, Geist und Enthusiasmus (1934):
Studien zu Paulus (1954), S. 110; G. Eichholz, Was heißt charismatische
Gemeinde? (1960), S. 8ff.

55 Das scheint H. D. Wendland, Das Neue Test. Deutsch, zu 1. Kor. 14,

Exkurs Zungenrede, viel zu wenig deutlich zu sagen, trotz den Ausführungen
zu 1. Kor. 12, Iff. - S. auch H. Litzmann/W. G. Kümmel, Handb. z. N.T.,
zu 1. Kor. 12, Iff. und 14, 37.



444 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

12, 3. Aus einem Gottes- und Geistverständnis heraus, bei dem man
sich willenlos hinreißen lässt und sich mit der Gottheit seihst
heidnisch-mystisch vereinigt, ist ein solches Bekennen unmöglich. Für
Christi Herrschaft bleibt dort im Grunde genommen kein Platz. Wo
man in der Gottheit aufgeht, stellt man sich nicht unter die
Herrschaft des Herrn.

Diese klare und deutliche Scheidung des Paulus steht auch heute
noch in Geltung. Das Durchbrechen des Enthusiasmus beweist noch
keineswegs die Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Die Leiter der
neuen Bewegung werden die weitere Entwicklung wachen Auges
überblicken müssen. In bezug auf das vorbereitende Gebet, das in
der Pfingstbewegung zu heißem, oft stundenlangem oder tagelangem

Flehen und Ringen führte, wird kritische Aufmerksamkeit nötig
sein. Ganz vereinzelt lassen sich schon jetzt Spuren eines solchen
nicht mehr ganz eindeutigen Ringens feststellen56. Ebenso werden
die Verantwortlichen der Art der persönlichen Hingabe des
Einzelnen sowie jener Zungenrede, die in Versammlungen von einem

zum andern springt, und ebenso dem Empfang der Gabe unter
Handauflegung ihre unterscheidende Beachtung schenken müssen57. Kritik

bedeutet aber keineswegs die Ausscheidung sämtlicher Zungenrede58.

Sie erinnert indessen unüberhörbar daran, dass die Gabe der
Geisterunterscheidung, 1. Kor. 12, 10, ernst zu nehmen ist. Diese
Einsicht steht u.a. hinter dem Postulat eines aktiven Führers der
neuen Zungenbewegung. Er beachtet in der Gemeinde die in Zungen
Redenden wie auch die ohne diese Gabe. Für alle, ob sie zur einen
oder andern Gruppe gehören, fordert er, daß sie vom Pfarrer geistlich

geführt werden müßten59. Klare Unterscheidung der Geister ist
auch in der neuen Zungenbewegung nicht weniger nötig als im
Korinth des Paulus. Mit Paulus besteht dann aber auch heute die

Möglichkeit einer im Sinne der Bibel echten Zungenrede.

56 So z. B. Trinity, Transfiguration 1963, S. 27.
57 Vgl. Trinity, Whitsuntide 1964, S. 12, wo ein junger Mann durch die

Handauflegung von Mrs. Stone die Zungenrede empfängt. Wurde die Hand
weggezogen oder legten andere dem Manne die Hände auf, so versiegte die
Zungenrede.

68 Vgl. K. L. Schmidt, Die Pfingsterzählung und das Pfingsterlebnis (1919),
Anhang S. 34, wo eine äußere Verwandtschaft auch zwischen den Erscheinungen

in der Pfingstbewegung und 1. Kor. 12-14 gesehen wird.
59 Christenson (A. 9), S. 25ff. ; ders., Die Bedeutung der Gnadengaben für

die Gemeinde Jesu Christi (1964), S. 86f.



O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika 445

2. Echte Zungenrede hat sich als zweites im richtigen Gebrauch zu
bewähren. Darüber äußert sich Paulus in 1. Kor. 14. Er
unterscheidet die Glossolalie zur privaten Erbauung von der Glossolalie in
den Zusammenkünften der Gemeinde. In der versammelten
Gemeinde hat sie nur in geregelter Ordnung und gefolgt von der
Auslegung Sinn und Berechtigung, 1. Kor. 14, 26-28. Dabei hat das
Reden in Zungen erst noch gegenüber dem Reden «mit dem
Verstand» zurückzutreten, 1. Kor. 14, 19. Die neue Bewegung scheint,
soweit schriftliche Zeugnisse erkennen lassen, diese paulinische
Ordnung zu beachten. Die Zungenrede wird mehr in ldeinen Kreisen
oder zur persönlichen Anbetung geübt. Der oben erwähnte Zug in
die Öffentlichkeit ist allerdings auch nicht zu übersehen. Die
Auslegung wird auffallend wenig erwähnt. Sie hätte auch in kleinerem
Kreis ihre Bedeutung, 1. Kor. 14, 7-9. 13. Bei der gänzlich privaten
Zungenrede kann die Auslegung fehlen. Es handelt sich dann um ein
Reden mit Gott zur eigenen Erbauung. Niemals aber meint Paulus,
alle sollten oder könnten in Zungen reden, 1. Kor. 12, 30. Er zeigt im
13. Kap. einen trefflicheren Weg. Darum wird man auch den (sich
in der Glossolalie manifestierenden) Heiligen Geist niemals als «die

einzige Antwort für die Kirche der Gegenwart »60 bezeichnen dürfen.

*

Nach dem Wert und der Auswirkung der Zungenrede befragt,
geben die Vertreter der neuen Bewegung an verschiedenen Stellen
Bescheid. Die Zungenrede bewirkt in manchen Fällen engere Gemeinschaft

mit Gott. Zweifel weichen, und man sieht sich dem Herrn
direkt verbunden. Innere Ängstlichkeit verschwindet. Der Einsatz
für die Sache Christi wächst. Die Frucht des Geistes, insbesondere
Liebe, Freude, Frieden und Geduld, nimmt zu61. Mit der Zungenrede

zeigt sich «ein geistlicher Durchbruch»62, der von Freude an der
Heiligen Schrift, an der Gemeinschaft mit Gott und am Einsatz für
Jesus Christus gekennzeichnet ist. Das sind Zeichen der Erbauung
im Sinne der Heiligen Schrift. Nach den verfügbaren und zitierten
Quellen traten in der neuen Zungenbewegung solche Auswirkungen

60 Trinity, Whitsuntide 1964, S. 16ff.
61 Trinity, Transfiguration 1963, S. 27.
62 Christenson (A. 9), 8. 14.



446 O. Eggenberger, Die neue Zungenbewegung in Amerika

hervor. Sie gehören zu den biblischen Echtheitszeichen des Zungenredens.

Letztlich müßte allerdings jeder Fall von Zungenrede einzeln
mit dem oben dargelegten biblischen Maßstab genau gemessen und
geprüft werden. Dabei würde zweifellos viel «Zungenreden» nicht
bestehen können, d.h. als aus andern Kräften hervorgegangen
entlarvt werden. Die psychologische Erforschung des ekstatischen und
automatischen Redens muß ebenfalls zur Klärung mithelfen. Doch
weder die Psychologie noch der biblische Maßstab sollten dazu
verwendet werden, die Möglichkeit echter Zungenrede grundsätzlich
als pathologisch abzutun63. Die Glossolalie muß keineswegs, kann
aber u. U. zu den Wirkungen des Heiligen Geistes gehören. «Die
Zungenrede» - so schreibt P. Tournier - «scheint dem Drang des

Geistes zu entsprechen, das Unsagbare zu sagen und im Gespräch
mit Gott die engen Grenzen der verständlichen Sprache zu
durchbrechen.»64

Oswald Eggenberger, Mönchaltorf, Kt. Zürich

63 H. Thielicke, Gespräche über Himmel und Erde (1964) verweist
Zungenrede und «Geistestaufe» in den Bereich der geistlichen Pathologie. Der
Heilige Geist ist nach Thielicke nicht eine Kraft, die mich erfüllt und zur
«Selbsterbauung» oder zur «selbstsüchtigen Ekstase» führt. Er wendet den
Blick des Menschen vielmehr von sich selbst weg auf Gottes Wort und Gottes
große Taten (S. 124ff.). - Die Zungenrede scheint mir im Unterschied zu
Thielicke nicht in jedem Fall nur selbstsüchtig zu sein.

64 P. Tournier, Unsere Maske und wir (1957), S. 210.


	Die neue Zungenbewegung in Amerika

