
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 5

Artikel: Le pasteur Guillaume Farel

Autor: Burger, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le pasteur Guillaume Farel

A la rigueur, l'Eglise de la Réforme pourrait se passer de pasteurs.
Les spiritualistes radicaux : Thomas Müntzer, Sébastien Franck, et
les anabaptistes zurichois : Grebel, Manz, Blaurock, affirment
l'universalité du Ministère et en tirent toutes les conséquences. Selon eux,
tout chrétien est inspiré par le Saint Esprit, il peut donc comprendre
la Bible, connaître la volonté de Dieu, célébrer les sacrements, rendre

témoignage à la vérité par sa parole et sa conduite. Le chrétien est

un être majeur, qui n'a besoin d'aucun guide humain, qui est
responsable devant Dieu immédiatement.

1.

La conversion de Farel et son activité d'évangéliste paraissent
donner raison à ces extrémistes. De 1517 à 1521, il s'est converti par
l'étude assidue de la Bible. Il y a trouvé la Parole de Dieu, claire et
suffisante. Il conseillera à tous d'en faire autant, proclamant avec
insistance qu'il serait sacrilège d'ôter ou d'ajouter quoi que ce soit à

ce que Dieu nous a fait connaître: «Qui pourra croire que toi, qui
vois toutes choses avant qu'elles ne soient, qui n'ignores rien, tu
aies omis quelque chose de ce qui devait être dit, ou le taire, alors

que cela concernait ceux que tu veux sauver.»1 Et dans le Sommaire2 :

«Nous prions notre bon Dieu qui nous ouvre l'intelligence de sa

parole et qu'il nous garde de pervertir son Ecriture selon la perversité

de nos sens, mais, nous donnant son Esprit il fasse que selon

l'intelligence d'iceluy, et comme il l'a révélée à ses serviteurs, nous
l'entendions et recevions.»

Si, comme le dit son maître, Lefèvre d'Etaples, «ne rien savoir en
dehors de l'évangile, c'est savoir tout»3, qu'est-il besoin qu'un
pasteur vienne s'interposer entre Dieu qui parle et le fidèle qui écoute

Qu'un évangéliste apporte la Bible à ceux qui ne la possèdent pas,
à la bonne heure Qu'il rende témoignage de la vérité qui s'y trouve
pour les engager à la lire, c'est nécessaire assurément. Et c'est bien

1 A.-L. Herminjard, Correspondance des Réformateurs, 2 (1868), No. 204.
2 Farel, Sommaire (éd. de 1542), ch. XVII.
3 Préface au Commentaire initiatoire, Herminjard (n. 1), 1 (1866), No. 49.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 411

là ce que Farel a fait à Montbéliard, à Aigle, à Neuchâtel, à Genève
et ailleurs. Mais la Bible étant reçue et ouverte, il semble que l'homme
doive se retirer discrètement pour laisser Dieu parler.

Il reste l'administration des sacrements. Mais, disent les

anabaptistes, tout chrétien peut les célébrer. Et Farel, tout laïque qu'il
soit, lorsqu'il reste seul à Montbéliard ensuite de l'exil du pasteur
Gayling, Farel n'hésite pas à baptiser et à présider la Sainte Cène.

Oecolampade, Zwingle, Bucer l'approuveront4. Quant à l'exercice de
la discipline, on sait qu'il est plus rigoureux chez les anabaptistes
que partout ailleurs.

Malgré ces raisons qui pouvaient paraître bonnes à plusieurs, la
Réforme, dans son ensemble, a maintenu le ministère pastoral,
Farel, en particulier, le tient pour nécessaire et il en accepte la charge

pour lui-même.
En réalité, le problème avait reçu une solution pratique avant

d'avoir été étudié théologiquement. Les premiers réformateurs, tant
Luther que Zwingle, Bucer, Oecolampade, étaient des prêtres
ordonnés, leurs collaborateurs l'étaient aussi en majorité. Ils restaient
à la tête de leurs paroisses en qualité de ministres de la Parole de

Dieu, ou annonciateurs du saint Evangile, ou écclésiastes ou
pasteurs. Le culte changeait peu à peu mais il était présidé par les
mêmes officiants. Il devait arriver cependant qu'on manquât d'anciens

prêtres pour desservir les paroisses réformées. Que faire dans
ce cas Le Conseil de la ville de Prague posa la question à Luther en
1523 et Luther répondit: Tous les chrétiens sont prêtres en vertu de

leur baptême. Tous ont le droit d'enseigner la parole de Dieu, de

prier en public, de célébrer les sacrements. Mais si tous les chrétiens
prétendaient exercer ces droits le désordre régnerait dans l'église.
Aussi Christ a-t-il donné à l'église des apôtres, ceux-ci ont engagé
les églises à élire des ministres qui exerceraient les fonctions du culte
et du gouvernement. L'église ne choisira pas au hasard, elle tiendra
compte des dons du Saint-Esprit à tel ou tel particulier, de sa piété
et de ses capacités, de sorte que le choix de l'église fait dans la prière,
sera dirigé par Dieu même vers celui qu'il a revêtu de ses dons en vue
du ministère. L'église n'est que l'instrument d'une vocation plus
haute, divine, aussi l'autorité du ministre a-t-elle sa véritable source,
non dans le vote des électeurs, mais en Dieu qui a dirigé le vote.

1 Calvin, lui aussi, sera pasteur sans consécration officielle.



412 J,-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

Le principe ainsi établi, Luther indique la manière de le mettre en
pratique : Après avoir prié et vous être mis d'accord, élisez ceux que
vous jugerez dignes et capables, «puis, que les plus considérés
d'entre vous leur imposent les mains, les établissant ainsi et les

recommandant au peuple des églises et communautés. Cela suffira à
les établir évêques et pasteurs. Amen.»5

Le cas de Farel demeurait assez particulier, ce n'était pas au
travers d'une élection ecclésiastique que Dieu lui avait adressé vocation

de prêcher.

«Je n'eusse osé prêcher, dit-il, attendant que notre Seigneur, de sa grâce,
envoyât personnages plus propres et plus suffisants que ne suis: toutefois,
comme en la prédication, à laquelle ce saint personnage (Oecolampade)
ordonné de Dieu et légitimement entré dans l'église de Dieu m'incita avec
l'invocation du nom de Dieu, je ne pensai qu'il me fût licite de résister, mais,
selon Dieu, j'obéis, étant requis et demandé du peuple et du consentement
du prince qui avait connaissance de l'évangile, et pris la charge de prêcher.»6

C'est Oecolampade qui a pris seul la responsabilité de l'inciter à

prêcher, à Baie d'abord, à Montbéliard ensuite où le duc et le peuple
souhaitent que l'Evangile soit prêché. Il n'est pas pasteur pour
autant, ses correspondants de Bâle se gardent de lui donner ce titre;
ils le qualifient de prédicateur, docteur de l'évangile, planteur de la
vigne du Seigneur. Lors du départ forcé de son collègue Gayling,
Farel administre les sacrements, fait donc office de pasteur, mais
sans consécration officielle. Est-il pasteur? On peut encore en
douter.

Il se rend à Aigle, avec l'approbation de ses amis, sans être ni élu,
ni même appelé par les quelques partisans des idées nouvelles que
compte la seigneurie, ni par MM. de Berne. Il y régente les enfants,
puis à la demande de quelques bourgeois, il leur prêche l'Evangile.
Les autorités bernoises favoriseront de plus en plus son ministère,
mais ce ne sera qu'à la suite de la Dispute de Berne et de l'adoption
de la Réforme, que renvoyant le curé d'Aigle, elles établiront Farel
à sa place: «Nous voulons, écrivent-elles à la paroisse d'Aigle, et
vous commandons expressément que le dit Maître Guillaume Farel,

5 Luther, Lettre au Conseil de la ville de Prague, in Walch, Sämtliche
Schriften, 10, col. 1869.

6 La raison pourquoi cette œuvre a été faite, imprimé à la suite du
Sommaire (éd. de 1542), p. 2.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 413

receviez pour votre curé et pasteur, et l'entretiendrez honorablement.»7

Ce n'est donc pas l'église, mais le Conseil de Berne qui confère à
Farel la charge et le titre de pasteur. Le cas n'est pas isolé. Mélanch-
ton constate que l'église, pour éviter les troubles et séditions, confie
à certaines personnes eminentes, aux princes assistés de quelques
ministres, le soin d'adresser vocation publique à ceux qui en sont
capables8. Et, en effet, en un temps où le peuple tout entier est
chrétien, les représentants du peuple peuvent passer pom représentants

de l'église. Les gouvernements protestants ont rompu avec la
hiérarchie catholique ; ils se considèrent comme les héritiers de leurs
biens, mais aussi de leurs charges. Si l'évêque nommait les curés, il
appartient aux Conseils des villes réformées de nommer les pasteurs,
de leur assurer leur prébende et de surveiller leur activité. Farel et
Calvin, établis pasteurs de Genève par le Conseil de cette ville,
accepteront aussi d'être révoqués par le Conseil.

Cette procédure n'est pourtant pas satisfaisante. Il ne convient

pas, en effet, que tous les candidats au ministère qui se présentent
soient nommés. Les églises ne doivent être confiées qu'à des ministres
dignes par leur piété et capables par les dons qu'ils ont reçus
d'entreprendre une telle tâche. Les gouvernements civils ne sont pas
qualifiés pour faire passer un examen de ce genre. Ils en sont
conscients; aussi, en général, ils prennent l'avis des ministres en charge
avant d'admettre une candidature.

Ainsi Berne consulte Berthold Haller avant d'établir Farel
officiellement comme pasteur d'Aigle. Après la Dispute de janvier 1528,

quand Berne organise la Réforme dans sa seigneurie d'Aigle, il fait
de Farel son commissaire pour la nomination et l'installation de

pasteurs qui se présentent. «Que autres prêcheurs étranges (1. étrangers)

ne soient admis sinon iceux que maître Guillaume Farel, sous
notre commission, ordonnera.»9 Cet usage de laisser aux gouvernements

la nomination des pasteurs subsistera dans les cantons
germaniques. A Genève et à Neuchâtel, les compagnies des pasteurs

7 Herminjard (n. 1), 2, No. 235, du 22 mai 1528. - Désormais, le Conseil
de Berne emploira, quand il s'adresse à Farel, les titres de ministre de la
Parole: 2, Nos. 284, 302, 385, et même d'évêque d'Aigle, No. 281.

8 Mélanchton, Sententia de Ordinatione: Corpus reformatorum, 7, col.
740-743.

9 Herminjard (n. 1), 2, No. 229.



414 J.-D. Burger, Le pasteur Buillaume Farel

luttèrent persévéramment pour que le droit de nomination leur fût
attribué et ils l'obtinrent.

Quand, en 1538, Farel est appelé à Neuchâtel, il constate que
deux pasteurs qui le pressent de revenir

«non seulement ont eu le consentement de la plupart des frères qui
prêchent, mais de tous, tant Conseil que commune, sans aucun discordant; à
grande requête ai été prié et obtesté de venir pour poursuivre ce que notre
Seigneur, par moi, avait commencé... Ainsi suis venu ici, par la grâce de
Dieu et ai trouvé grosse amitié et consolation et un bon désir de vouloir
suivre la volonté de notre Seigneur.»10

Ce qui le persuade qu'il y a dans cet appel «non seulement vocation
mais contrainte de Dieu», c'est d'abord le consentement des

pasteurs, ensuite celui du gouvernement. Lors de la nomination de

Fabri, comme second pasteur de Neuchâtel, en 1546, le Conseil de

ville prétendit faire élire le nouveau pasteur par une assemblée du
peuple. La Classe réussit à obtenir du gouverneur que ses membres
seuls voteraient mais en présence du gouverneur, qui se borna à

confirmer leur choix11.
L'été 1538 marque un tournant dans la carrière de Farel. Celui

qui fut avant tout missionnaire itinérant et fondateur d'églises,
accepte d'être le pasteur d'une église déjà fortement organisée par
le ministère d'Antoine de Marcourt, aidé des Pierre Viret, Thomas
Malingre, Pierre Caroli et Jean Chaponneau.

Farel a 49 ans. S'il assume un poste stable, ce n'est pas que l'âge
l'oblige à ménager ses forces ; à maintes occasions, et jusqu'en l'année
de sa mort, il lui arrivera de reprendre la route pour évangéliser.
C'est plutôt que la charge pastorale lui paraît «un office tant grand
et tant nécessaire à l'église», qu'il ne peut s'y dérober.

2.

Le Sommaire nous livre sa conception du ministère pastoral. Il le
fonde théologiquement sur l'activité terrestre de Jésus. C'est lui qui
est le bon Pasteur, c'est-à-dire celui qui ne veut que servir Dieu par
ses paroles et ses actes, celui enfin qui donne l'intelligence des
Ecritures à ses disciples en les accomplissant.

10 Herminjard (n. 1), 5 (1878), No. 732.
11 L. Aubert, dans Guillaume Farel (1930), p. 552-554.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 415

En conséquence, le vrai pasteur sera reconnaissable à quatre
marques. Tout d'abord, une sincère obéissance à l'Ecriture: «Seulement

proposera aux brebis ce qu'il croit parfaitement et ce qui est
ferme et approuvé par la Sainte Ecriture.» Puis il confessera

expressément le dogme central de la justification par la foi. «enseignera
la vraie justice être au cœur, lequel ayant vraie et entière foi, aime
pleinement Dieu et son prochain pour l'amour de Dieu.» En sorte que
sa conduite sera conforme aux exigences des épîtres pastorales.
Enfin, il sera humble: «les pasteurs doivent servir aux brebis et non
pas être servis, être les moindres de tous et debout, et les brebis,
comme les plus grands, être assis».12

La piété et les capacités ne suffisent pas à faire un pasteur; il y
faut la vocation de Dieu. Le pasteur «ne prendra pas la charge des

brebis de soi-même... mais par la sainte vocation de Dieu». Vocation
interne que Jésus-Christ adresse au cœur de tel chrétien comme il l'a
fait jadis aux apôtres, leur disant : «Allez, prêchez l'Evangile à toute
créature» (Marc XVI); ou à Saint Pierre, lui disant par trois fois:
«Pais mes brebis» (Jean XXI). Vocation externe aussi, c'est-à-dire
adressée par une église à celui qu'elle désire avoir pour pasteur.

L'élection devra donc être précédée d'un «examen diligent de la
doctrine et vie» du candidat, fait par les ministres en charge «à qui
Dieu a donné grâce pour juger de la suffisance d'un pasteur». Si
l'examen est favorable, les pasteurs élisent, puis soumettent l'élection

aux magistrats pour obtenir lern1 approbation, enfin présentent
le nouveau ministre à ses paroissiens «à qui il soit franc de dire s'il
y a chose pourquoi il ne doive être reçu»13. Lors de son élection, le

nouveau pasteur s'engageait par serment à promouvoir la gloire de
Dieu et le bien public, à faire rapport à la Congrégation des pasteurs
sur toute infraction à la vérité et à la loi du Christ, à garder le secret
sur les délibérations de la Congrégation, où il se prononcerait lui-
même librement, sans haine ni faveur14.

Ces précautions ne sont pas suffisantes. Farel sait que nombreux
sont ceux qui s'ingèrent dans le ministère sans vocation authentique,
pour gagner leur vie. Ils passent d'une paroisse à l'autre au gré de

leurs intérêts, laissant parfois derrière eux des souvenirs lamentables,

aussi Farel luttera-t-il de tout son pouvoir afin de maintenir
12 Farel, Sommaire (éd. de 1538), p. 84-86.
13 Sommaire (éd. de 1542), p. 84-92.
14 Cf. Jules Pétremand, dans Farel (n. 11), p. 413.



416 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Barel

l'usage des censures pastorales, ou grabeau, faites en congrégations
générales, et qui paraissent avoir été instituées peu avant son arrivée
à Neuchâtel15. Ce grabeau est décrit par Farel de la manière
suivante: «on ordonne de sortir à celui qui sera censuré. Après son
départ, le Doyen demande à ses voisins et à ses familiers s'ils
connaissent quelque offense publique faite à l'église par ce frère, offense

qui serait de nature à nuire à l'édification et à jeter le mépris sur le
ministère pastoral, soit par sa propre conduite, soit par celle des
siens? Ensuite il demande à chacun des autres (pasteurs) sur quels
points ils estiment qu'il y ait lieu de l'admonester quand chacun a
donné son avis, le frère est rappelé et, selon l'avis et le jugement de

tous, on l'admoneste franchement et amicalement, lui recommandant

de faire saintement son office et d'édifier l'Eglise»16.
Malgré l'opposition de plusieurs pasteurs, en particulier de son

collègue de Neuchâtel: Chaponneau, Farel réussit à implanter cet

usage dans la Classe neuchâteloise, contribuant ainsi à la maintenir
dans la dignité et l'humilité, durant trois siècles. Il attribuait, en
effet, une importance majeure à la tenue morale des ministres,
persuadé de l'influence considérable exercée par l'exemple de leur vie et
le sérieux de leur prédication. Ils attireront le peuple à l'Evangile
dans la mesure où ils le vivent, aussi les exhorte-t-il passionnément
à mener "une vie digne de leurs hautes fonctions :

«Nous fiant totalement en Dieu, nous avons à nous acquitter de bonne foi
de la charge qui nous est donnée, à porter les maux qui nous accablent, à
recevoir de la main de Dieu un peuple qui ne nous appartient pas mais qui
est composé de créatures de Dieu, de brebis du Christ rachetées par son sang,
à les recevoir telles qu'elles sont. N'ayons pas égard à ce que nous pourrions
souhaiter d'elles, à ce qui nous plaît ou nous déplaît jusqu'à quitter le pays
qui nous est confié, mais accomplissons ce que Christ veut que nous fassions.

Il nous faut regarder à l'autorité, majesté et dignité de celui qui commande
de paître les brebis et c'est là ce qui doit nous pousser à l'action... Il suffit
de voir ce qui nous manque, combien nous sommes indignes d'être appelés
à une charge si excellente et divine : être la voix de Dieu par laquelle il parle
au peuple, puisque ce ne sont pas nos paroles mais celles de Dieu que nous
annonçons. Nous demanderons alors par de grandes et ardentes prières de

pouvoir nous acquitter droitement d'une si haute fonction et nous mettrons
à l'accomplir tout notre zèle, notre travail, notre diligence... Ce n'est pas
en vain que nous annoncerons sa Parole.»17

« Ibid., p. 412.
16 Herminjard (n. 1), 9 (1897), p. 349.
17 Herminjard (n. 1), 8 (1893), No. 1240.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 417

Farel avait hésité à se charger à nouveau «du poids si honorable
du saint ministère». L'expérience qu'il en avait faite à Aigle avait
été un succès sans doute; mais ses deux ans de pastorat à Genève
avaient abouti à son exil, au désaveu de son ministère par ses

paroissiens «chose si griève, voire pire que la mort»18. Aussi quand il
fut déchargé, «nous avions décidé, dit-il, de ne plus nous charger
d'un si grand ministère, conscients de notre infirmité et prévoyant
ce que Satan nous préparerait»19. Il a cédé, cependant, contraint
par Dieu.

A Neuchâtel, les deux pasteurs doivent présider, le dimanche, un
sermon le matin à la chapelle de l'hôpital, puis un second office à la
Collégiale. A midi, les enfants entendent le catéchisme, et, le soir,
vers 4 ou 5 heures, les adultes ont un troisième sermon. En semaine,
il y a office de prédication à l'hôpital, les lundi, mercredi et vendredi.
Les baptêmes et mariages sont célébrés à l'un de ces offices. La Cène

est donnée à Pâques, Pentecôte et Noël. Les pasteurs doivent des

visites régidières aux prisonniers et aux lépreux de la Maladière. Ils
prennent part chaque jeudi aux réunions de la Compagnie des

pasteurs, où se traitent les affaires ecclésiastiques du comté. Dès 1543,

un diacre, qui est plutôt un pasteur auxiliaire, est nommé à

Neuchâtel; il prendra une part de la charge de ses collègues de la ville
mais devra être disponible le dimanche pour remplacer les pasteurs du
comté malades ou absents.

Si lourdes que fussent ces charges, Farel y ajoutait encore. Contre
l'avis de Chaponneau, il offrit aux vieillards infirmes et aux malades
de leur porter la Cène à domicile. Surtout il organisa les visites
pastorales dans chaque foyer de sa paroisse pour consoler les affligés,
ramener à Christ ceux qui s'égarent, instruire les infidèles et les

préparer à prendre dignement la Sainte Cène :

«Si quelqu'un, écrit-il, se borne à prêcher, mais ne rencontre ni
n'écoute ses paroissiens, il perd son temps. Paul n'enseignait pas
seulement l'assemblée, mais il allait de maison en maison. J'estime

que c'est le devoir du pasteur d'avoir un soin si minutieux de son

troupeau qu'il visite ses brebis une à une autant que possible, et
qu'il pourvoie aux besoins de chacun selon ses nécessités d'une
manière juste et régulière, rappelant celles qui s'égarent, rassemblant

18 Herminjard (n. 10), No. 756.
19 Herminjard (n. 1), 7 (1886), No. 970.

27



418 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

celles qui se dispersent, de sorte qu'elles se portent bien et
sainement. Il me semble que l'omission de ce devoir est une négligence.
Ils ne sont pas rares ceux qui pensent en avoir assez fait lorsqu'ils
ont froidement expliqué la lettre, à la manière juive. Ce que fait le

peuple, comment il vit, quels fruits il retire de ce qu'il entend, ils ne
s'en soucient pas. Ils n'ont aucune pensée pour les malades, les

pauvres, les ignorants, pour la jeunesse, pour tous enfin. Ces gens, je
suis confus de ne pouvoir que les rencontrer et je suis tourmenté de

ne pouvoir leur apporter le remède.»20 Ces visites, en principe,
devraient suffire à maintenir les fidèles dans le droit chemin, ou à les y
faire rentrer. Mais le temps dont dispose le pasteur est limité ; il n'est

pas toujours informé à temps des dangers que courent ses ouailles;

20 Herminjard (n. 19), No. 970. - Farel n'innovait guère sur ce point. Il
appliquait les conseils que lui donnait Wolfgang Capiton de Strasbourg:
«Je m'efforce de me ménager la rencontre de chaque paroissien en particulier,

la confession étant écartée à titre de superstition, surtout pour avoir
l'occasion d'examiner les jeunes gens sur leur foi. Puis, les consciences
affligées nous demandent de les soulager par la parole de Dieu... Le chapitre
XVIII de Saint Matthieu devrait être en usage dans l'église»; Herminjard
(n. 1) 4 (1872), No. 649 du 9 août 1537; cf. 5 (1878), No. 728. Deux ans plus
tard, les pasteurs de Strasbourg exposaient leurs vues sur la discipline:
«Nous n'imposons pas la confession à temps fixes parce qu'elle n'est enseignée
ni par la parole de Dieu, ni par l'exemple des apôtres. Mais nous exhortons
ceux qui sont jeunes et tous ceux qui manquent de connaissances, d'aller
voir les ministres de temps en temps et de se faire instruire dans toute la
science du Christ. Nous exhortons aussi ceux dont la conscience est troublée,
soit parce qu'ils manquent de jugement dans leur comportement, soit par la
faiblesse de leur foi en la rémission des péchés, de chercher conseil et consolation

auprès de leurs pasteurs par des confessions privées. Nous affirmons
bien fort qu'ils sont nombreux dans les églises ceux qui peuvent être aidés

puissamment par cette confession privée, c'est évident. Aussi avons-nous
grand désir que tous les fidèles rencontrent plus souvent leurs pasteurs, afin
d'être affermis plus facilement en privé, selon leurs nécessités»; Herminjard,
6 (1883), No. 822.

Capiton et Bucer éprouvent le même besoin que Farel de rencontrer les
fidèles individuellement, mais ils paraissent attendre la visite que leur feront
les paroissiens, tandis que Farel va à leur rencontre dans leurs foyers. La
différence est sensible.

Mélanchton avait souhaité l'institution d'entretiens particuliers dans sa
lettre aux Neuchâtelois : Herminjard, 6, No. 930. Mais lui aussi pense à des
visites faites aux pasteurs, non par le pasteur. Calvin à Strasbourg, faisait
une obligation aux fidèles de se présenter à lui pour être examiné avant
chaque Sainte-Cène; Herminjard, ibid., No. 857.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Barel 419

il arrive que celles qui en auraient le plus besoin se dérobent à ses

exhortations.
Trop nombreux sont ceux qui revendiquent une liberté morale

qui ne va qu'à leur perte et au scandale de l'église. Ils s'adonnent
aux jeux d'argent, à l'ivrognerie, à la paillardise, ils fréquentent mal
les prêches et n'en retiennent que ce qui leur convient. Tous ceux-là
considèrent la suppression de la confession obligatoire et du tribunal
épiscopal comme une permission de se livrer à leurs débordements.

Les autorités civiles héritières des droits de l'évêque, ont réagi. A
Zurich, à Berne, des ordonnances ont réglé la police des mœurs ; dans
chaque paroisse, des surveillants ou anciens doivent dénoncer aux
cours civiles les délinquants. Berne engage les autorités neuchâte-
loises à prendre des mesures analogues21. Et, en effet, des Articles
servant à la réformation des vices sont promulgués en 1538, avant le

retour de Earel. Ils font un devoir aux citoyens de respecter le
dimanche, de fréquenter les cultes, d'envoyer leurs enfants et leurs
valets au catéchisme, menacent de sanctions les pécheurs scandaleux.

Le comté de Valangin aura dès l'année suivante ses Ordonnances

pour la Réformation évangélique. Ces règlements instituent
aussi la charge d'ancien ou coadjuteur du pasteur, chargé de

l'ingrate fonction d'être les délateurs et juges des malvivants. Ces

anciens, avec les ministres et les justiciers, s'assembleront chaque
trimestre pour réprimer les délits mineurs et instruire les causes

graves que le magistrat jugera. Pour autant, les églises ne sont pas
satisfaites. Elles approuvent assurément la répression des vices par
les cours civiles. Mais elles savent aussi que des mesures policières ne
suffiront pas à réformer les mœurs. Ce n'est pas tant la crainte du
gendarme que plutôt la crainte de Dieu qu'elles voudraient inspirer.
L'église est une communauté fraternelle où les forts doivent aider
les faibles, enseigner les ignorants, avertir ceux qui s'égarent et les

amener à la repentance.
Or, à Genève, Calvin a obtenu du Conseil de ville l'institution d'un

consistoire ecclésiastique. Les anciens s'assembleront chaque
semaine avec les ministres «pour voir s'il n'y a nul désordre en l'église
et traiter ensemble des remèdes, quand il en sera besoin»22. Ce consistoire

admonestera ceux qui dogmatisent contre la doctrine reçue,

21 A. Piaget, Documents inédits (1908), No. 133.
22 Registres du Conseil t. I, p. 11.



420 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

ceux qui s'absentent du culte ou ont des vices connus, de façon à les

amener à résipiscence.
Voilà justement l'organe que souhaiteraient avoir les paroisses

neuchâteloises pour exercer cette admonition fraternelle et
pédagogique dont le but n'est pas tant la répression du vice que la
conversion du pécheur. Désormais la Classe de Neuchâtel, et Farel à sa

tête, n'aura pas de cesse, qu'elle n'ait obtenu l'érection officielle des
consistoires admonitifs dans chaque paroisse. Les autorités civiles
feront la sourde oreille jusqu'en 1562. A cette date, Jacqueline de
Rohan et son fils, qui sont princes protestants, accorderont au
synode l'institution de ces consistoires. Ils auront, comme à Genève,
le droit de faire comparaître les mécréants et malvivants ; au besoin
l'officier de justice leur prêtera main-forte pour contraindre les
récalcitrants à comparaître.

La nécessité d'organiser la discipline, de ne pas laisser le pasteur
intervenir seul lorsqu'un scandale se produisait, Farel l'avait
ressentie en particulier lorsque la fille du gouverneur : Mme du Rosay
avait défié les lois religieuses et civiles. Cette dame avait quitté son
mari sans raison suffisante et habitait chez son père au château de
Neuchâtel. Farel essaya en vain de faire comprendre son devoir à

Mme du Rosay, puis demanda au Conseil de ville et même aux
Excellences de Berne de faire au gouverneur les remontrances
appropriées. Ces autorités se récusèrent prudemment. Il aborda dans

ses prêches le cas de conscience que pose l'abandon du domicile
conjugal, de façon générale d'abord, puis toujours plus précise. Les

esprits s'échauffèrent. Les bourgeois qui soutenaient Mme du Rosay
en vinrent à exiger le renvoi du prédicateur et Berne ne faisait rien
pour les en empêcher. Farel tint tête à l'orage, soutenu par la Classe,

par les églises suisses et par la majorité du Conseil de ville. Il obtint
gain de cause, mais non sans s'être fait dire par J. J. de Watteville :

«Je règle le salaire d'un domestique qui me déplaît et je le chasse;

pourquoi pas un ministre »23

Le pasteur Farel consacrait bien du temps aux visites, aux tractations

avec les autorités civiles, au souci qu'il portait des églises de

France et du Piémont. C'est pour venir en aide à ces églises
persécutées qu'il publie son Epître au duc de Lorraine et son Oraison très

dévote, toutes deux en 1543. Au temps de l'Intérim, en 1548, c'est

aux Eglises d'Allemagne qu'il envoie un émouvant témoignage des
23 Herminjard (n. 19), No. 1053.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 421

luttes intérieures qu'il a soutenues pour se dégager du papisme, son
Epître à tous Seigneurs et Peuples. Puis, lorsque Calvin attaque la
secte des libertins qui sévissait à Rouen, Farel appuiera son ami par
la publication, en 1550, d'un ouvrage volumineux: Le glaive de la
Parole véritable. En 1553, il résumera sa pensée sur la signification
de la Cène dans un volume de près de 200 pages, qui reste fidèle à la
pensée zwinglienne : Lorsque le corps du croyant reçoit le pain et le

vin, son âme reçoit en même temps l'esprit du crucifié ; cette union
à Jésus-Christ le rend participant du sacrifice du Calvaire et de la
justification qui en découle24. Toutefois, ce n'est pas la part que
nous prenons au rite qui nous justifie, mais la foi que nous avons
dans la valeur expiatoire du sacrifice unique de Jésus-Christ. Farel
publiera encore, en 1560, un traité considérable : Du vrai Usage de la
Croix. La croix est le lieu où Jésus-Christ «parfait l'œuvre de notre
salut» par son obéissance jusqu'à la mort qui compense la
désobéissance d'Adam devant la justice de Dieu. Ce n'est donc pas la
croix qu'il faut honorer, mais le crucifié et son sacrifice.

3.

Ses nombreuses occupations et ses vastes préoccupations ne
faisaient pas oublier à Farel le devoir central du pasteur : la célébration
du culte. Nous avons dit qu'ils étaient nombreux à Neuchâtel : trois
services en semaine et trois services le dimanche, plus un catéchisme.
La manière de les célébrer avait été fixée par Farel dans une œuvre
liturgique dont le titre abrégé est : Manière et Fasson25. Une nouvelle
édition parut à Genève en 1538 sous le titre: L'Ordre et Manière
qu'on tient en administrant les saints Sacrements. Et c'est, assurément,
cette liturgie qui fut en usage à Neuchâtel.

L'office de prédication, le prêche, comportait une première prière
d'intercession en faveur des magistrats et des fidèles assemblés «afin

qu'ils aient pleine intelligence de toute vérité», prière qui s'achevait

par l'oraison dominicale.

24 Communier, c'est «recevoir le prix de notre rançon»: Farel, Epitre au
Duc de Lorraine (Genève 1543), p. 66.

25 Imprimée à Neuchâtel, par Pierre de Vingle en été 1533. Farel avait
déjà publié une liturgie française alors qu'il était à Montbéliard en 1524.
Manière et Fasson reprend sans doute et complète ce premier essai, dont
aucun exemplaire ne subsiste.



422 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

Suivait la lecture du texte, et, «après la lecture, le pasteur déclare

(explique) mot à mot, sans sauter, amenant les passages qui sont en
l'Ecriture, servant à la déclaration d'iceluy qu'il expose, sans sortir
hors de la Sainte Ecriture.... Et après avoir exposé son texte le plus
simplement qu'il est possible... il exhorte et admoneste les auditeurs,
selon que le texte porte, de sortir de tout péché, de toute erreur,
superstition et vanité, et soi retourner à Dieu... obéissant aux seigneurs
et princes soient bons ou mauvais en tout ce qui n'est contre Dieu».

La prédication achevée, le pasteur rappelle la loi de Dieu, c'est-à-
dire le Décalogue, et demande grâce à Dieu, « confessant devant Lui
que très grièvement et grandement l'avons offensé... le priant qu'il
ne regarde point nos fautes, ignorances et iniquités, mais qu'il
regarde la justice, sainteté, pureté et innocence de son très cher Fils,
notre Seigneur Jésus, qui pour nous est mort ; nous pardonnant pour
l'amour de lui toutes nos offenses et méfaits».

Cette prière aussi se termine par l'oraison dominicale. Puis elle

reprend, l'assemblée demandant à Dieu de lui donner «ferme, vive
et parfaite foi», cette foi qu'elle a confessée en disant le symbole des

Apôtres. On prie encore en faveur des infidèles, des affligés et des

persécutés. Après quoi, le peuple est renvoyé en paix.
C'est là, dans l'ensemble, la liturgie que Zwingle avait instituée à

Zurich en 152626, s'inspirant, non de la liturgie de la messe, mais de

celle des offices de prédication que célébrait parfois l'église catholique

Farel fait quelques retouches à l'usage de Zurich : il supprime
l'Ave Maria, que les pasteurs zurichois conservent jusqu'en 1563; il
fait réciter le symbole des Apôtres tous les dimanches, alors que
Zurich l'a réservé pour les cultes de Cène. A Neuchâtel, le pasteur ne

prononce l'absolution que lors des services de Cène, tandis que les
zurichois la reçoivent tous les dimanches. Mais, comme à Zurich,
l'orgue, les cantiques et toute musique sont supprimés.

La caractéristique de ce culte, c'est la place première et centrale
faite à la Parole de Dieu. Il n'est plus question, comme dans la messe,

que l'homme offre à Dieu le sacrifice du Christ pour le rendre propice.
Dans le culte réformé, Dieu, qui est propice, offre aux hommes sa

Parole ; il leur rappelle ses bienfaits ; ses promesses et ses exigences.

26 Zwingli, Ordnung des christlichen Kirche zu Zürich: Corp. réf. 91,
Zwingli 4, No. 70.

27 H. Waidenmayer, Die Entstehung der evang. Gottesdienstordnungen
Süddeutschlands: Sehr, des Ver. f. Ref.gesch. 125 (1916), p. 3.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel 423

Les fidèles répondent par un acte de foi qui est à la fois humiliation,
confiance, intercession et action de grâces. Conception du culte qui
est conforme à la pensée de Luther qui disait, dans son discours de
dédicace de l'église de Torgau: «L'événement qui constitue le culte
consiste uniquement en ceci: que notre bien-aimé Seigneur nous
parle par la sainte Parole et que nous, à notre tour, nous lui parlons
par nos prières et nos chants de louanges. » A NeuchâteJ, la Cène est
donnée chaque mois, dans les autres paroisses, au moins trois fois
l'an: à Noël, à Pâques et à la Pentecôte28 de la manière suivante:
une exhortation préparatoire rappelle le sens de la Cène, mémorial
de la croix où notre salut fut accompli, où la paix est faite entre
Dieu et nous. Que ceux qui n'ont pas cette foi se gardent de venir à
la table du Seigneur; que les pécheurs repentants, au contraire, y
viennent recevoir les fruits de la croix : le pardon et la paix.
L'exhortation se termine par l'oraison dominicale et le symbole des

Apôtres.
L'officiant rappelle alors les paroles d'institution et les explique.

Puis, les fidèles viennent en cortège recevoir le pain et boire à la
coupe, tandis que le ministre dit: «Jésus, le vrai sauveur du monde,
qui est mort pour nous, étant assis en gloire à la dextre du Père,
habite en vos cœurs par son Saint-Esprit, par la vertu d'iceluy se

donnant et communiquant à vous, faisant que du tout soyez vivants
en lui dans la vive foi et parfaite charité. Amen. »

Après la communion, le ministre exhorte à vivre en vrais disciples
de Christ et donne la bénédiction.

Cette liturgie est aussi d'inspiration zwinglienne29 avec cette
différence que la Cène est prise en cortège au lieu d'être portée aux
communiants.

Le vrai baptême qui lave le cœur et le régénère c'est le baptême
du Saint-Esprit. Dieu seul peut l'accomplir. Mais, pour attester
qu'il veut l'accorder, il a institué le baptême ecclésiastique, par
lequel les enfants mêmes sont reçus dans l'église et à l'occasion duquel,
l'église demande à Dieu d'accomplir sa promesse à l'égard du
nouveau frère. S'il est administré à un enfant, ce ne peut être que sur la
demande expresse de parents croyants et en présence de l'assemblée,

28 C'est ce qui semble ressortir des articles de 1541 qui n'ont pas reçu la
sanction des autorités; cf. Farel (n. 11), p. 461.

29 Cf. Zwingli, Aktion oder Bruch des Nachtmales, Corp. réf. 91, Zwingli
4, No. 51, et Ordnung der christlichen Kirche zu Zürich, ibid., No. 70.



424 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

avec cette prière: «Notre Seigneur Dieu par sa grâce et bonté, fasse

que cet enfant qu'il a créé et formé à son image et semblance soit
vrai membre de Jésus-Christ, son Fils, portant fruit digne d'un
enfant de Dieu. Amen.»

Guillaume Farel est resté célibataire jusqu'à l'âge de 69 ans,
célibataire de conduite exemplaire. Il parle de «ces vilainies desquelles
il a plu à notre Seigneur de me garder comme il a connu expédient à

son honneur et gloire et pour servir plus pleinement à la charge qu'il
m'a donnée et commise»30. Il avait pourtant une conception très
haute du mariage: Institué par Dieu dès la création, il ne répond
vraiment à cette volonté divine que si le mari aime sa femme, si la
femme honore son mari et lui rend obéissance, et si les conjoints
s'efforcent ensemble de donner à leurs enfants une éducation
chrétienne.

Un mariage ne concerne pas seulement ceux qui le contractent
mais leurs familles et leur église. Les candidats au mariage ne se

fianceront qu'avec le consentement de leurs parents; puis ils annonceront

leur projet à l'église par trois bans dits à l'assemblée. Leur
mariage sera béni en présence de l'église à l'occasion d'un culte.

La cérémonie comporte une exhortation rappelant les devoirs des

époux et l'indissolubilité du lien conjugal, et une prière où l'église
demande à Dieu de bénir les époux en leur accordant son Saint-
Esprit.

La visitation des malades est un des devoirs pastoraux et non des

moindre : «Ce n'est pas assez qu'il (le pasteur) enseigne à l'assemblée,
mais aussi doit enseigner par les maisons et en particulier, tant que
l'occasion s'y adonne, comme Jésus a fait et ses apôtres, consolant
les affligés et surtout ceux qui sont malades.»31 La liturgie indique
au pasteur comment il aura à se comporter auprès des malades: il
attestera la bonté de Dieu malgré ses châtiments, montrant que son
Fils a enduré plus de peines qu'aucun de nous ; il engagera les malades

à ne pas se confier en leurs bonnes œuvres, mais à demander
grâce par Jésus qui promet le pardon à ceux qui se repentent. Enfin
il témoignera sa sympathie en faisant de menus cadeaux comme
pain, vin, confitures, etc.

Les services funèbres se font au domicile mortuaire. Le ministre

30 Farel, Epître au Duc de Lorraine, p. 59.
31 Préface de l'Ordre et Manière.



J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Barel 425

exhorte les survivants à louer Dieu malgré tout et à prendre soin de

la veuve et des orphelins. L'ensevelissement se fait au son des cloches

pour avertir ceux qui voudront entourer la famille en deuil. Mais, dit
le synode de 1551, il ne faut pas sonner trop longtemps ; une clochette
suffit. Et si le pasteur est appelé à parler devant la tombe, qu'il soit
bref.

*

Dans le Neuchâtel du XVIe siècle, personne n'a joué un rôle
comparable à celui de Farel. S'il reste dans l'histoire, ce n'est pas au
rang des grands théologiens, encore que son intelligence des
problèmes théologiques et son érudition confèrent à ses écrits une valeur
qui n'est pas périmée. Il est avant tout un grand caractère, l'homme
saisi par la vérité, qui vit de cette vérité et la communique. Il est

réformateur et pasteur.
C'est lui qui, à Montbéliard, à Aigle, à Neuchâtel, à Genève et

ailleurs encore, a donné force et hardiesse au parti réformateur, l'a
persuadé de la nécessité d'agir, d'agir en fonction des exigences
bibliques. A Neuchâtel, en quelques mois, de décembre 1529 à octobre
1530, les quelques timides partisans d'une réforme de l'église sont
devenus le parti majoritaire qui a voté la Réforme et l'a faite.
Mutation brusque qui est due avant tout à la parole de Earel, à sa
conviction réfléchie que l'autorité suprême en matière de foi, c'est
l'Ecriture sainte ; à la certitude qui était la sienne que Dieu appelait
son église à revenir sans réserve, sans retard, au témoignage apostolique;

à cette assurance qu'il avait que, cette réforme étant voulue
de Dieu, les puissances adverses ne prévaudraient pas contre elle.

Lui-même, les Bernois, les bourgeois, n'étaient qu'instruments aux
mains de Dieu. Si ferme était sa certitude et si solidement fondée

qu'elle mettait en branle toutes les énergies, faisait fondre toutes les

prudences humaines.
Cette église qu'il avait fondée, Earel en fut le pasteur pendant 27

ans, travaillant à faire connaître, comprendre et aimer l'évangile, à

doter l'église des institutions indispensables à son développement.
A lui, pour une bonne part, sont dues l'autorité de la vénérable
Classe, la discipline pastorale, la discipline ecclésiastique exercée par
les consistoires admonitifs, la liturgie de l'église, l'indépendance
relative mais croissante de l'église à l'égard du magistrat.



426 J.-D. Burger, Le pasteur Guillaume Farel

Farel est pasteur; il l'est si pleinement qu'il incarne de manière
frappante cette image du pasteur qn'a dessinée H. Bullinger dans la
Confession helvétique postérieure32. Il n'est pas revêtu d'un sacerdoce

mais d'un ministère. Appelé par Dieu, il se fait le serviteur de

l'église pour accomplir deux offices: la prédication de la Parole de

Dieu et l'administration des sacrements. Etre la voix par laquelle
Dieu appelle à la foi, la main dont Dieu se sert pour signifier la
rémission des péchés et la communion en Christ, Farel n'a pas voulu
autre chose, mais il l'a voulu avec tant d'ardeur, que la parole de
Dieu flamboya.

Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

32 Ecrite par H. Bullinger, pasteur à Zurich, en 1561 ou 1562, publiée à

Zurich en 1566, adoptée par les églises de Suisse, de Pologne, d'Ecosse, de

Hongrie.


	Le pasteur Guillaume Farel

