
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 5

Artikel: Röm. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 : eine notwendige Konjektur im
Römerbrief

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 21 Heft 5 September-Oktober 1965

Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32,4
Eine notwendige Konjektur im Römerbrief

1.

Konjekturen begegnet man zu Recht mit gebotener Skepsis.
Seltsamerweise trifft dies jedoch erst seit Beginn unseres Jahrhunderts
und nur für das Neue Testament zu. Frühere Generationen waren
sehr viel weniger zurückhaltend, einen unverständlichen Text durch
eine Konjektur verständlich zu machen. Für Texte außerhalb des

Neuen Testaments, wie z. B. Flavius Josephus' Schriften, wird
noch heute gern diese Möglichkeit benutzt. Es dürfte für das Neue
Testament allerdings Einigkeit darüber bestehen, daß eine
Konjektur nicht zur Lösung einer theologischen oder auch nur exegetischen

Schwierigkeit dienen darf. Vielmehr muß einerseits der
vorhandene Text für die Zeit der Abfassung der Schrift sich als

unmöglich erweisen, und es muß sich andererseits aufzeigen lassen,
daß eine Umwandlung des angenommenen Textes in den heute
vorliegenden zu späterer Zeit denkbar, wenn nicht gar wahrscheinlich ist.

R. Bultmann hat zumeist überzeugend einige Glossen im Römerbrief
aufgewiesen, an denen sehr schön die beiden Grundsätze für die Annahme einer
Konjektur ersichtlich werden. Die von ihm angenommenen Glossen sind
innerhalb des Textes nicht nur sinnstörend, sondern in ihrer Diktion un-
paulinisch. Sie lassen sich aber sehr gut als zusammenfassende Glosse einer
späteren Zeit verstehen. - Es sei nur ein Beispiel genannt. Der klare
antithetische Satz Rom. 6,17f. : xàpiç tè xûi Oeû) öxi rjxe boûXoi xrjç àpapxiotç / éXtu-

hepa)hévxç bè àirà xf|Ç âpapxioç ébouXdjOrixe xrj biKcuocnivrç, ist grammatisch ein
vollständiger Satz, der durch den eingefügten Zwischensatz gestört wird:
ûtrr|Koùoaxe bè èx (xctôotpaç A) xapbiaç eîç öv irapebôhrixe tûttov bibaxijç. Zwei
Verben konkurrieren miteinander um die Stellung des eigentlichen Prädikats,
und der für Paulus entscheidende Satz von der Befreiung aus der Sklaverei
der Sünde hinkt nach, da der eingeschobene Satz bereits Vollständigkeit
erzielt hat. Darüber hinaus enthält der eingeschobene Satz mit èx xapbiaç
und xùiroç bibaxtjç zwei eindeutig nachpaulinische Begriffe1. Es läßt sich
also einerseits der Satz als für die Abfassimg des Römerbriefes unmöglich

1 R. Bultmann: Glossen im Römerbrief: Theol. Lit.ztg. 72 (1947), Sp.
197-202.

26



402 H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4

erweisen, und zwar grammatisch wie sprachlich und erst sekundär theologisch.
Es läßt sich andrerseits sehr wohl verständlich machen, daß ein eifriger
Abschreiber den Vorgang dieser Befreiung entsprechend etwa der Theologie
der Pastoralen als die Übernahme der «rechten Lehre» näher darstellte und
diese Darstellung durch Übernahme vom Rand in den Text kanonische
Geltung erhielt. - Alle von Bultmann aufgezeigten Randglossen2 erläutern
in der Sprache der zweiten oder dritten Generation, ohne den Text theologisch

zu entstellen.

2.

Es findet sich jedoch im Römerbrief eine Textabwandlung, die

theologisch wesentlich bedeutsamer geworden ist, obwohl sie am
Textbestand kaum etwas ändert. Der Lohpreis der Israel gegebenen
Vorzüge schließt in Rom. 9, 5:

tliv oi irardpeç, Kai &. wv ô Xpicrrôç to kotoI aàpKa,
ô Iï)v èiri iràvTUiv Oeôç 6Ù\trfT|T°Ç ek toùç aîûivaç, àpf]v.

Dieser Schluß ist sinnvoll nur, wenn man die Doxologie relativisch
an das Vorhergehende anschließt. Alle Versuche, durch
Interpunktionsexperimente das Problem zu lösen, sind darum sinnlos, weil
der ursprüngliche Text keine Satzzeichen enthielt. Man muß also
die Satzzeichen annehmen, die einem unvoreingenommenen Leser
sich zwangsläufig anbieten. Dann ist aber jede Interpretation, die
die Doxologie abtrennt und unverbunden einsetzen läßt, unmöglich,

weil Paulus niemals derart abrupt eine Doxologie anfügt. In
Rom. 1, 25 schließt er die Doxologie relativisch an den
vorhergehenden Satz an. In 2. Kor. 11, 31 ist die Doxologie in eine

Beschwörungsformel eingefügt, die ihre eigene Bedeutung im
Zusammenhang hat. Gal. 1, 5 hat ebenfalls relativischen Anschluß,
und in Phil. 4, 20 wie Rom. 11, 36 bilden die Doxologien den
organischen Abschluß des Vorhergehenden. Mit keiner dieser Doxologien
läßt sich unsere Stelle vergleichen, wenn entweder hinter to Kara
aüpKa ein Punkt oder Kolon gesetzt wird, um den ganzen Satz
unverbunden als selbständige Doxologie zu verstehen (H. Lietzmann
z. St.), oder hinter ö wv èîti ttüvtujv (Th.Zahn z. St.), um nur den
Abschluß als selbständigen Lobpreis Gottes zu behalten.

2 Es handelt sich außer der genannten um Rom. 7, 25b-8, 1 ; 10, 17 ; 2, 1 ;

13, 5 und 2, 16. Die Argumentation ist unterschiedlich nicht nur in ihrer Art,
sondern auch in ihrer Überzeugungskraft.



H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 403

Ist danach der bestehende Text nur als auf Christus bezogene
Doxologie zu verstehen, wie von der Exegese heute allgemein
angenommen wird (0. Michel, H. W. Schmidt, A. Nygren, P. Althaus
z. St.), so kann dieses Verständnis nicht damit begründet werden,
daß nachgewiesen wird, daß Paulus derart von Christus hat reden
können. Eine derartige Argumentation sieht von der konkreten
Aussage des Textes ab. Ein möglicher theologischer Satz ist nicht
schon damit als für einen bestimmten Zusammenhang sinnvoll
erwiesen. Es müßte vielmehr nachgewiesen werden, daß in dem
bestimmten Zusammenhang, am Anfang der Auseinandersetzung um
die Bedeutung Israels und am Ende des Aufzählens der diesem Volk
geschenkten Vorzüge, eine auf Christus bezogene Doxologie sinnvoll
ist. Das aber ist entscheidend zu bestreiten.

Es ist bezeichnend, daß die Exegese darum bereits in diesem Eingang des

ganzen Abschnittes angedeutet findet, was sie im Abschnitt selbst - ebensowenig

zu Recht !-dargelegt sieht: «Den ganzen Zusammenhang beherrscht
der Gedanke: das alles ist für Israel zunächst verloren» (H. W. Schmidt,
S. 158). «Dies Kùpioç- und ôeôç-Bekenntnis würde in unserem Zusammenhang

die Grenze in der Übereinstimmung mit dem Judentum aufweisen und
einem falschen Verständnis von V. 5a wehren» (O. Michel, S. 198). Am
schroffsten stellt P. Althaus (S. 89) fest: «Trotz seiner hohen Begnadung:
Israel glaubt nicht und geht verloren. »

Um den Text zu verstehen, muß darum zunächst festgestellt
werden, daß von einer Trennung des Apostels von Israel weder im
ganzen Römerbrief noch in dem speziellen Abschnitt der Kap. 9-11
jemals die Rede ist. Das einzige Mal, wo Paulus von einer vorläufigen

«Verwerfung» spricht, die er zudem sofort als nicht endgültig
bezeichnet (Rom. 10, 8ff., aber mit Einschränkung in V. 11),

spricht er von den übrigen (oi Xonroi), die nicht zur èidorri gehören.
Daß jedoch die Auswahl Israels auf die Kinder Abrahams, und
zwar diejenigen, die es kutù crâpKu sind, bezogen ist, ist nach dem
Eingang 9, 1-5 eigentlich selbstverständlich. Von den Heiden-
christen ist ja gesondert die Rede. Allerdings sind diese «Übrigen»
Israels für Paulus das entscheidende, ihn bewegende Problem, weil
sie dokumentieren, daß mit Gottes Gnadenwahl dennoch ein Fall
nicht ausgeschlossen ist. Um dieses Problem ringt Paulus im ganzen
Abschnitt, um am Ende zu dem für ihn befreienden Schluß zu
kommen, daß ganz Israel errettet wird.

Erkennt man diese Tendenz der auf Rom. 9, 5 folgenden Argu-



404 H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4

mentation, so wird es unsinnig, eine auf Christus bezogene Doxo-
logie am Anfang anzunehmen. Aber ebenso ist eine derartige die

Trennung vom Judentum betonende Doxologie nach den unmittelbar

vorhergehenden Sätzen unmöglich. Paulus schließt sich
ausdrücklich und mit emphatischen Worten, für die es keine Parallele
in seinen Briefen gibt, mit seinen Brüdern zusammen. Sie tragen
den von Gott verliehenen Ehrennamen Israel (Gen. 32, 29), den
Paulus selbst trägt (Rom. 11, 1 ; 2. Kor. 11, 22)3. Sie sind die Söhne
Gottes (Ex. 4, 22; Hos. 11, 1 u. ö.). Bei ihnen ist im Tempel die
Gegenwart Gottes, seine Schechina, die Israel auf dem Wüstenzug
begleitete (Ex. 16, 10 u. ö.). Mit ihnen hat Gott nicht nur einmal,
sondern mit jedem Wort, das er zum Volke sprach, seinen Bund
geschlossen4. Ihnen hat er sein Gesetz gegeben, seinen Gottesdienst
und die Verheißungen. Ist bei den Verheißungen an die in Kapitel
4 genannten Verheißungen zu denken, die Abraham und seinen
Nachkommen gegeben sind, so sind die Gottesdienste auf den

Tempelkult zu beziehen, den Paulus damit uneingeschränkt als
einen Vorzug Israels nennt. Die in Acta 21, 15-26 berichtete
Auslösung der vier Nasiräer durch Paulus bietet die Illustration zu der
Aussage. Die ganze Folge, ein Satz von zweimal drei Gliedern, ist
offensichtlich nicht ad hoc gebildet, sondern entstammt hellenistisch
jüdischer Tradition6. Paulus übernimmt diese Tradition
uneingeschränkt. Der Vorzug Israels besteht und ist durch nichts
beeinträchtigt. Das hatte Paulus schon in Rom. 3, 2 gesagt. Hier wird

3 Man sollte allerdings mit dem Prädikat «heilsgeschichtlich» etwas
vorsichtiger sein, als es üblich ist (gegen O. Michel, Der Brief an die Römer
(19573), S. 196). Es scheint mir hier fehl am Platz, da auch nach der
Überzeugung des Paulus der Name keineswegs vorläufig oder durch Größeres
überholbar ist. Er zielt auch nicht auf etwas Zweites, in dem erst die
Bedeutung vollendet wird. Hat die Bezeichnung «heilsgeschichtlich» aber einen
Sinn, so setzt sie doch das damit Bezeichnete in eine bestimmte Relation,
in der es erst seine Bedeutung gewinnt. Der Name Israel ist aber von Gott
gegeben als Bezeichnung der Würde seines Volkes, die unabhängig von
etwas Folgendem ist, vielmehr ebenso in sich das volle Heil beschließt, wie
es die Beschneidung Abraham schenkte (Kap. 4) - nach der Überzeugung
des Paulus, um die es hier geht.

4 Man konnte von drei Bundesschlüssen am Berg Horeb, in der Wüste
Moab und am Berg Garizim reden, oder auch von 576, wobei jedes einzelne
Wort der Thora als Bundesschluß verstanden wurde; P. Billerbeck,
Kommentar, 3 (1926), S. 262.

6 Michel (A. 3), S. 196 A. 2. 197.



H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 405

dieser Satz entfaltet. Er bildet jedoch lediglich das erste Glied, dem
als zweites die Menschen folgen, die Israel gehören. Es sind die Väter,

zu denen vor allem Abraham gehört (4, 11 f.) und Isaak (9, 10),
aber auch umfassender die Vorväter, auf denen die Verheißung ruht.
Neben den Vätern nennt Paulus den Messias nach dem Fleisch. Es
ist zu beachten, daß Paulus auch mit dieser Aussage durchaus im
Zusammenhang des Judentums bleibt. Gerade die Zusammenstellung

der Väter mit dem Messias findet sich in rabbinischer Schriften6.

Es erweist sich damit aber die Aussage über die Väter und die
Herkunft des Messias als ein zweites Glied neben dem ersten7.

Die Exegese erinnert dabei stets an Rom. 1, 3, ohne jedoch die
unterschiedhche Ausrichtung genügend zu beachten : 1,3: Ttepi xoû

tnoû aùxoû toû pevogevou ék (7TTép|uaxoç Aauib Kaxà cràpKa. 9,5 : Kai è£ ihv ö

Xpicxxôç xö Kaxà aâpKa. DerUnterschied ist unschwer zu begreifen: Paulus

beginnt seinen Brief mit einem christlichen Bekenntnissatz, bei
dem von dem Gottessohn, dem Kyrios die Rede ist. In 9,5 übernimmt
Paulus jedenfalls jüdische Formulierungen und sucht innerhalb
dessen zu bleiben, was für ihn als christlichen Juden der unaufgeb-
bare Vorzug der Juden ist. Dazu gehört - abgesehen von der Person

Jesu Christi -, daß der Messias, was seine menschliche Herkunft
angeht, von Israel herkommt. Es gilt lediglich zu begreifen, daß
Paulus hier als Jude spricht, weil ihn die Frage bewegt, warum ein
Teil seines Volkes das Evangelium nicht annimmt, wenn - wie er
vorher dargelegt hat - der Glaube an Jesus Christus nichts anderes
als die Wiederaufnahme des Glaubens Abrahams ist.

6 Billerbeck, Kommentar, 2 (1921), S. 290f., zu Luk. 24, 26: «An jedem
2. und 5. Wochentag und an jedem Sabbat und Festtag kommen die Väter
der Welt und Moses und Aaron, David und Salomo und alle Könige des
Hauses David und die Propheten und Frommen (sc. zum Messias) und
begrüßen sein Angesicht und weinen mit ihm, und er weint mit ihnen, und sie

sagen ihm Dank und sprechen zu ihm : Trage das Gericht (die Strafe) deines
Herrn, denn das Ende ist nahe zu kommen, und die Ketten an deinem Hals
werden gelöst, und du gehst zur Freiheit hervor» (Midr. Konen). Bedeutsam
erscheint vor allem, daß diese Verbindung des Messias mit den Vätern in
apokalyptischem Zusammenhang steht. Dadurch dürfte die Beziehung zu
Paulus um so verständlicher sein.

7 Es ist gerade bei der anzunehmenden Herkunft aus dem hellenistischen
Judentum unwahrscheinlich, daß mit der Herkunft des Messias aus Israel
ein drittes, «das wichtigste» (Michel) Glied der Aufzählung genannt sei.



406 H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4

3.

Eine geringfügige Konjektur bringt den Satz zu einem sinnvollen
Abschluß. Sie wurde, nach dem Nestle-Text, zuerst von dem So-

cinianer Jonas Schlichting (j* 1661) vorgeschlagen, in der neueren
Zeit findet sie sich jedoch zuerst 1752 in der Ausgabe des N.T.s von
J. J. Wettstein. K. Barth hat sich nach ausführlichem Abwägen
für diese Konjektur entschieden8, ebenso G. Harder9 und J. Schnie-
wind10. Es handelt sich um die Umstellung eines Omikron, so daß

zu lesen ist: ihv ö eui ttôivtuiv heoç kt\. statt: ö ujv ènî kt\.

J. Schniewind begründet die Konjektur folgendermaßen: «Erfordert die
Bestimmung ,nach dem Fleisch' die Ergänzung ,zugleich ist er Gott' Kl.
Aber man würde erwarten Sç ëcmv, und die Bezeichnung ,Gott' für Christus
kommt bei Paulus nicht vor (auch nicht 2. Thess. 1, 12; Tit. 2, 13); die
Stellen Joh. 1, 1; 20, 28 sind anders gerichtet: 1, 1 der präexistente Logos;
20, 28 14, 6. 9. Doch kann der Satz keine Doxologie auf Gott sein (Ltzm.
Jl.u. a.); das hieße Oeôç ô ùjv étri irdvrurv. So bleibt nur die Konjektur (Wet-
stein, Barth): uivsô firi ttcivtujv Oeoç: Israels höchster Vorzug ist die
Offenbarung Gottes.»11

Die Konjektur wird einleuchtender, wenn man sich die Schreibweise

der ersten Handschriften vergegenwärtigt. Nicht nur, daß
ohne Akzente und ohne Trennung der Worte geschrieben wurde,
das Omega erscheint in jenen Handschriften wie ein doppeltes
Omikron, so daß die Annahme eines mechanischen Schreibfehlers
durchaus möglich ist: CONO in OCON.

Ist demnach exegetisch die Konjektur notwendig, weil der
bestehende Text innerhalb des Römerbriefes unmöglich ist, so läßt
sich der bestehende Text durchaus als Korrektur späterer Zeit
verstehen. Als die Trennung der christlichen Gemeinden vom Juden-

8 K. Barth: Der Römerbrief, 2. Aufl. (1922), S. 314f. Anm. Das von Barth
angeführte einleuchtendste Argument gegen die Beziehung der Doxologie
auf Christus - die Stelle habe in den christologischen Streitigkeiten der
ersten Jahrhunderte nicht die Rolle gespielt, die sie hätte spielen müssen —

ist jedoch nicht durchschlagend, da neben anderen Origenes, Chrysostomus
und Augustin die Stelle verwandt haben, vgl. K. H. Schelkle: Die Auslegung
von Paulus' Römerbrief bei den Vätern (1948), S. 202ff.

9 G. Harder: Paulus und das Gebet (1936), S. 178.
10 J. Schniewind: Römerbriefvorlesung im WS 1936/37, dazu hekto-

graphiert: Diktate zum Römerbrief.
11 J. Schniewind: Diktate zum Römerbrief (1937), S. 11.



H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 407

tum endgültig geworden war, wurde die den Paulus bewegende
Problematik von Rom. 9 bis 11 unverständlich. Den Vollzug dieser

Trennung haben wir in dem lukanischen Bericht der paulinischen
Missionsarbeit mit der stereotypen Folge vor uns. Paulus predigt
zuerst den Juden, wird von ihnen verworfen und wendet sich den
Heiden zu. Daß es sich bei dieser Darstellung um eine Konstruktion
handelt, die der Arbeit des Paulus nicht entspricht, geht schon daraus

hervor, daß Paulus sich an die Heiden gesandt weiß, ohne eine

Legitimation durch die Verwerfung von Seiten der Synagoge zu
benötigen. Vielmehr ist in dieser lukanischen Darstellung die Be-

zogenheit der Heidenmission auf Israel in ein Nacheinander
übertragen. Diese spätere Konzeption, die jene ursprüngliche Bezogen-
heit auf Israel als abgetan ansieht, spricht sich im bestehenden Text
aus. Es kann nicht mehr - vor allem nicht mit Worten jüdischer
Überlieferung - gesagt werden, daß Gott Israel gehört. Dagegen ist
eine deutliche Distanzierung von einer jüdischen Auffassung des

Satzes, daß aus Israel der Messias nach dem Fleisch kommt,
notwendig. Diese Distanzierung wird dadurch gegeben, daß mit der auf
Christus bezogenen Doxologie der vorherige Satz aus dem
Zusammenhang der jüdischen Formulierungen herausgebrochen wird.
Hier ist von dem Kyrios Jesus Christus und nicht von dem
jüdischen Messias die Rede Natürlich hat Paulus diesen Satz auch auf
Christus bezogen verstanden. Er konnte vom Messias nicht anders

reden, als daß er in Jesus Christus ihm begegnet ist. Aber er beläßt
den Satz in Formulierungen, die der Synagoge möglich sind, weil es

ihm darum geht, aufzuzeigen, was bis in die Gegenwart Vorzug des

Volkes Israel ist, den auch der Christ anerkennt. Bei endgültiger
Trennung verschiebt sich dieses Interesse. Damit fällt das Schwergewicht

auf die Aussage über den Christus, die durch die Umstellung

des einen Buchstabens im relativischen Anschluß einen Zusatz
erhält, der jede Gemeinsamkeit zwischen Juden und Christen
unmöglich macht.

Der ursprüngliche Text zeigt dagegen einen klaren dreigliedrigen
Aufbau :

oi'xivëç eîmv 'lapar|\ÎTai.
ibv uiodeaia Kai f) bbia Kai ai bia9f|Kai Kai

vopodeaia Kai t| Xaxpeia Kai ai éiraYTEXiai,
iDv oi iraxépeç, Kai iliv ô Xpiaxôç xà Kaxà aàpKa,
iliv ô èrci uavxujv deôç eùXcrmxàç dç xoùç aiûivaç, àpr|V.



408 H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4

Daß der Text im ersten Jahrhundert derart gelesen wurde, belegt
der erste Clemensbrief, wenn man 1. Clem. 32, 4 als Paraphrase
unseres Textes liest. Allerdings ist die Paraphrase bestimmt von
der in Rom. 9, 6ff. sich zeigenden Intention, man könnte auch

sagen, von der den ganzen Römerbrief bestimmenden Intention,
die freie Wahl Gottes und auf menschlicher Seite den Glauben als
das entscheidende Element festzustellen. Dies wird in 1. Clem. 32

bei den jeweilig genannten Gaben ausdrücklich festgestellt. Scheidet

man diese paraphrasierenden Stücke aus, wird die Parallelität
zu Rom. 9, 4f. augenfällig, 1. Clem. 31, 4b-32, 4:
éboOri diixiî) ('IdKijUß) to bujbeKctaKiTiTTpov toO 'lapar|\.
& aÙToû fàp iepeîç Kai Xeuîxai oi XeixouproOvxeç rip dumaaxripiu) toO ôeoû

èt aùxoû ô KÙpioç 'IricJoOç xô Kaxà crdpKa-

& aùxoû ßacnXe^ Kai âpxovxeç Kai rpfocpevoi Kaxà xôv 'loùbav
xà bè Xonrà öKf|Ttxpa aùxoû oùk èv piKpâ boErç ÙTxdpxoumv,

ùjç éTtay'feiXaiLiévou xoù OeoO

Kai f|peîç ouv KXr]ddvTeç... bià xf|Ç Triaxeuuç, bi' f|ç irdvxaç xoùç àir' aùûvoç ô travxo-
Kpàxujp Oeôç ébiKaiujaev il) ëcmv boSa eiç xoùç aiiôvaç tôiv aiiûviuv. àpriv.

Im ersten Glied werden die Gaben des Kultus konkretisiert
genannt, während der an das dritte Glied angefügte Nachsatz die
Begriffe nachholt, die damit nicht erfaßt sind bô£a, èTicrfïeXîa.

Daß im zweiten Glied nicht der Messias allgemein, sondern Jesus
als der Kyrios genannt wird, entspricht dem natürlichen Verständnis

der Christenheit; daß hier jedoch Rom. 9, 5 zitiert wird, ist
durch die nicht übliche Wendung 'Incroûç tô Kara Ofipxa erwiesen. Das
dritte Glied konkretisiert die Väter, wie das erste Glied die
kultischen Gaben konkretisiert hatte.

Wenn Clemens zum Schluß die Verbindung von den durch den
Glauben erwählten Vätern zu den durch den Glauben berufenen
Christen zieht, beides aber auf die berufende Gnade Gottes zurückführt,

um mit dem Lobpreis zu enden, so ist faktisch aufgenommen,
daß der die Christen berufende Gott der Gott Israels ist. Daß
Clemens dies jedoch in Rom. 9, 5 gelesen hat, dürfte sich daran
erweisen, daß er ö èni ttcxvtuuv Jeôç durch 6 itavTOKpctTiup Oeoç ersetzt. An
dieser Stelle benutzt Paulus nämlich keine geläufige Gottesbezeichnung.

Auch innerhalb des Judentums findet sich nichts Vergleichbares.

Bedenkt man jedoch, daß Paulus durch den ganzen Römerbrief

das Wort Travreç in allen Variationen so häufig gebraucht wie
in keinem anderen Brief, daß es vor allem seine Bedeutung gewinnt
aus der Wendung TravTi tw niareiiovii, die von 1, 16 her Juden-



H.-W. Bartsch, Rom. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 409

christen und Heidenchristen zusammenschließt, so wird die
Bedeutung der Doxologie sichtbar. Sie soll es den römischen Christen
ermöglichen, die Verbindung zwischen Judenchristen und
Heidenchristen aufzunehmen (15, 6f.), gemeinsam mit einem Munde Gott,
der über allen ist, zu loben.

Es dürfte ersichtlich sein, daß die Konjektur eine eminente
theologische Bedeutung hat. Sie gewinnt diese allerdings erst im
Zusammenhang des ganzen Briefes. Sie fügt sich in eine Interpretation
des Briefes, die sich bemüht, ihn konkret auf die Problematik der
römischen Christenheit bezogen zu verstehen. Der bestehende Text
dagegen verleitet entsprechend seiner Herkunft zu einer Interpretation

auf dogmatische theologische Aussagen hin. Da diese erst
möglich wurden, nachdem die Trennung von Israel definitiv
geworden war, fügt sich der bestehende Text mit seiner gegenüber
Israel distanzierenden Tendenz einer derartigen Interpretation des

ganzen Briefes ein. Versteht man den Römerbrief als echten Brief,
wie es von den neueren Exegeten m. E. am ehesten K. Barth tut12,
wird man die Konjektur für unumgänglich halten. Aber was
berechtigt eigentlich zu dem exegetischen Vorurteil, der Römerbrief
sei ein Kompendium paulinischer Dogmatik, das unausgesprochen
alle Kommentare durchzieht

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt am Main

12 Neuerdings auch J. Harder, Jahrbuch der kirchlichen Hochschule
Berlin 58 (1954/58), S. Iff., unter Bezugnahme auf einen mir nicht zugänglichen

Aufsatz von H. Preisker in der Wiss. Zeitschr. der Univ. Halle.


	Röm. 9, 5 und 1. Clem. 32, 4 : eine notwendige Konjektur im Römerbrief

