Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: L'Ancien Testament a mari a Alexandrie
Autor: Barthélemy, Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s A

I’Ancien Testament a miiri & Alexandrie

En conclusion du quatriéme congreés international pour I’étude de
I’Ancien Testament, A. Jepsen a posé aux participants une question
que I'on élude d’ordinaire en considérant a tort sa réponse comme
donnée d’avance: qu’est-ce que I’Ancien Testament? On peut ad-
mettre en effet comme allant de soi que la tache d’une critique tex-
tuelle de I’Ancien Testament consiste a restituer le texte original de
cet ouvrage. Mais cette réponse place immédiatement le critique
textuel devant la question: Ou dois-je situer la «forme originale» de
I’Ancien Testament? La réponse de Jepsen est claire et me semble
inattaquable?:

«Altes Testament ist nicht eine unverbindliche und zufillige Sammlung
israelitisch-judischer Literaturdenkméler, sondern ist Kanon, heilige Schrift
fiir die jiidische und christliche Gemeinde. Genauer noch: Altes Testament
ist zusammen mit dem Neuen Testament der Kanon der Kirche, und zwar
der Teil des Kanons, der im wesentlichen zuriickgeht auf ,Gesetz, Propheten
und Schriften‘, den Kanon der jiudischen Gemeinde.»

Enregistrons dans cette réponse deux affirmations de premiére
importance:

1. L’expression «Ancien Testament» référe directement a la forme
canonique de I’Ecriture Sainte d’'une communauté croyante.

2. Si ’on use de cette expression dans son sens le plus formel, il
ne peut s’agir que de la premiére des deux parties qui constituent
I’Ecriture Sainte de 1’Hglise chrétienne. Et ce n’est que pour l’essen-
tiel que cet élément constitutif du canon chrétien se réfere a 1’Ecri-
ture Sainte canonique de la Synagogue.

De ces deux affirmations émanent quatre conséquences:

a) Le critique textuel n’ayant pas & décréter ce qui est canonique,
mais & témoigner de ce qui a été considéré comme tel, la «forme
originale» d’un livre biblique ne consistera pas pour lui en une
«Urform» atteinte par restitution, mais en la forme qui a été pro-
mulguée et reconnue comme canonique.

1 A. Jepsen, Von den Aufgaben der alttestamentlichen Textkritik: Vet.
Test. Suppl. 9 (1963), p. 336.



D. Barthélemy, I’ Ancien Testament a miri ¢ Alexandrie 359

b) Une édition critique de I’Ancien Testament devra tenir
compte de toutes les variantes qui ont représenté le texte canonique
aux yeux de la communauté canonisante, et cela dans la mesure ou
elles I’ont représenté, quelle que soit ’authenticité littéraire de ces
formes textuelles.

¢) On découvrira parfois que certains livres canoniques ont eu
des histoires traditionnelles d'une densité trés inégale: tel verset du
livre a joui d’'une présence intense dans la conscience religieuse de
la communauté, alors que des chapitres entiers ont été recopiés
matériellement de génération en génération sans étre exploités par
la rumination cultuelle, homilétique ou théologique de la com-
munauté croyante.

d) Il est évident qu’une édition de la Bible juive et une autre de
I’Ancien Testament des chrétiens présenteront des apparats criti-
ques bien différents, puisqu’il s’agira d’enregistrer les traces tex-
tuelles laissées en deux traditions religieuses distinctes.

Jusqu’ici je ne fais guére que suivre les lignes tracées par Jepsen
dans la communication susmentionnée?. Mais, & partir de mainte-
nant, il me faut abandonner cet excellent guide car il nous entraine
dans une impasse et je ne jurerais pas qu’il n’en a pas conscience.
Citons-le formellement:

«Innerhalb eines christlichen Gottesdienstes ist das Alte Testament wohl
niemals hebriisch gebraucht worden (abgesehen vielleicht von einigen juden-
christlichen Gemeinden alter und neuer Priigung), sondern immer in Uber-
setzungen. Aber diese gingen direkt oder indirekt auf einen hebriischen Ur-
text zurtick; einen, d. h. nicht immer denselben... Daraus ergibt sich die
Aufgabe: eine Ausgabe des hebriischen ,Altes Testament® hat alle Varianten
des hebriischen Textes aufzunehmen, die von den in den christlichen Kirchen
benutzten Ubersetzungen vorausgesetzt sind.»3

Admettre d’un cété que la forme originale de I’Ancien Testa-
ment est celle sous laquelle il fut admis comme canonique par
I’Eglise chrétienne, et reconnaitre ensuite que I’Ancien Testament
n’a jamais vécu au sein de I’Eglise sous sa forme hébraique mais
seulement sous forme de traductions, est-ce que cela n’entraine pas
4 conclure que cet «Ancien Testament» est & éditer sous la ou les
formes traduites ou 1’Eglise le regut comme canonique et non sous
la forme hébraique (souvent reconstituée) qui ne justifiera jamais

2 Surtout pp. 336-338.
3 P, 337.



360 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a mar: @ Alexandrie

que partiellement des traductions qui n’eurent rien de simples dé-
calques?

Jepsen a bien raison de dire qu’une édition originale du Yahviste ou du
livre d’Isaie ou encore un Urdekalog reconstitué, ce ne serait pas de 'Ecriture
canonique?. Il faudrait considérer cela comme du précanonique hypothé-
tique. Ne faut-il pas dire de méme que 1’«Ancien Testament hébraique»
dont il nous parle, c’est encore du précanonique, et c’est méme souvent un
simple étre de raison. Si I'on parle d’¢Ancien Testament» on veut désigner
en effet la premiére partie de I’Ecriture Sainte de 1'Eglise chrétienne. Or des
parties notables de ce que cette Eglise en sa quasi-totalité considéra comme
«Ancien Testament» pendant les quatre premiers siécles de son existence
n’ont jamais existé sous forme hébraique. Des livres entiers comme la Sagesse
de Salomon ont eu une influence de premier plan sur la grande époque
patristique® alors qu’ils sont des créations typiques du judaisme hellénistique.
Mais méme dans les protocanoniques on rencontre maints versets qui ont
marqué de leur empreinte la théologie des premiers siécles sans qu’on puisse
justifier & partir de I’hébreu les traits les plus déterminants de leur physiono-
mie «vétérotestamentaire». Par exemple, ce qui représente Job XIV. 4 pour
tous les Péres grecs et latins qui le citent abondamment a la suite de Philon
d’Alexandrie et de Clément romain (14 fois en Origéne, 15 fois en Jérdme, 10
fois en Ambroise, 43 fois en Augustin, etc.) ¢’est: «Qui sera pur de toute
souillure ? Personne, méme si sa vie sur terre n’a duré qu’un seul jour», alors
que ce verset se lit dans le texte massorétique: «Qui tirera le pur de I'impur?
Personne!» Cette forme hébraique a-t-elle au moins obtenu droit de cité
dans I'Eglise par 'intermédiaire de la Vulgate de Jéréme? Non, puisque
celui-ci, dans sa traduction «selon la vérité hébraique» (qu’il n'utilise d’ail-
leurs qu’exceptionnellement dans ses ceuvres postérieures, et jamais pour
le cas qui nous occupe) rend ainsi ce verset: «Qui peut rendre pur ce qui a
été congu d’une semence impure, sinon Toi qui es 'Unique?» Je plains donc
celui qui, dans ce cas comme en beaucoup d’autres, devra, selon les prin-
cipes de Jepsen, déduire des traductions (o I’Fglise a reconnu la forme
canonique de ce verset) les variantes du texte hébraique qui sont présup-
posées par les «traductions» en question. Il faudrait d’ailleurs démontrer
qu’il 8’agit de traductions au sens moderne du mot.

Tant que 'on s’imaginera que I’Ancien Testament de I'’Eglise
entend décalquer en grec, latin ou copte le texte hébraique que les
Juifs de Palestine ont stabilisé (consonantiquement du moins) au
cours du premier siécle de notre ére, on fera fausse route. Il y a
sans doute une référence immédiate de I’Ancien Testament de
I’Eglise a la Bible des Juifs, mais il s’agit d’un autre type de rela-

4 Bas de la p. 336 et haut de la p. 337.
5 Sur la diffusion patristique de la Sagesse de Salomon, voir S. M. Zarb,
De historia canonis utriusque Testamenti? (1934), pp. 131-200 (passim).



D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a mar: a Alexandrie 361

tion. Les chrétiens ont hérité des Juifs des bibles déja tradustes. Le cas
ne fait pas de doute pour la Septante, mere des formes latines et
coptes. Il est pratiquement certain pour la Peshitta® dont le rayon-
nement demeura d’ailleurs toujours tres régional.

2.

On peut dire que la Septante a constitué I’Ancien Testament pour
toute I’ Eglise jusqu’au milieu du quatrieme siécle. Ce n’est qu’alors
en effet que la Peshitta devint littérairement vivante avec Aphraate
et Ephrem, sur la frange orientale du monde chrétien. Encore la
Peshitta juive fut-elle recensée sur la Septante? et son influence sera
vite contrée par celles de la Syrohexaplaire et de la version de
Jacques d’Edesse, filles de la Septante. Quant a I'occident, la tra-
duction de Jérome n’y prendra pied que trés progressivement, et
cela dans cette ére post-augustinienne ou ne survivent plus que des
épigones bientot réduits au silence par les grandes invasions. On
peut done affirmer sans exagération que c’est bien la Septante qui
représenta 1’Ancien Testament pour toute la phase créatrice de la
théologie patristique.

Dans ce fait, il ne faut pas voir la moindre initiative chrétienne
pour se distancer d’Israél. Les chrétiens des Iglises apostoliques
ont accueilli comme «Ancien Testament» ce que leurs compatriotes
juifs lisaient comme «Bible», c¢’est-a-dire une Septante déja consi-
dérée par la diaspora juive comme inspirée et que l'auteur de la
lettre & Philocrate avait déja eu & défendre contre des tentatives de
recension érudite basées sur I’hébreu®. Sans vouloir jouer au para-

¢ Cette position tenue par A. Baumstark, Geschichte der Syrischen
Literatur (1922), pp. 18-19, est appuyée de nouveaux arguments par la
précieuse étude d’A. Voobus, Peshitta und Targumim des Pentateuchs
(1958). Dans le méme sens, voir P. Kahle, The Cairo Geniza? (1959), p. 272.

7 Voir W. Emery Barnes, On the Influence of the Septuagint on the
Peshitta: Journ. of Theol. Stud. 2 (1900-01), p. 197.

8 A. F. J. Klijn, The Letter of Aristeas and the Greek Translation of the
Pentateuch in Egypt: New Test. Stud. 11 (1965), p. 157, me semble avoir
raison de voir dans le § 311 de la lettre une allusion a la véritable raison qui
motiva cet ouvrage. Il s’agirait d’authentifier la vieille traduction alexandrine
en face d’essais de recension du type dont témoigne par exemple la citation

¢«hébraisantey d’Ex. III. 20 faite par Aristobule (Eusébe, Praep. evang.
VIII. 10. 8).



362 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a mari a Alexandrie

doxe, je dirai plutdt que c’est le pharisaisme hillélite palestinien qui,
au cours du premier siécle de notre ére, s’est efforcé de bloquer dé-
finitivement 1’évolution littéraire du texte biblique hébraique en
prenant comme base de référence un texte archaisant établi par des
lettrés. Sans attendre méme que cet effort ait abouti & 1’élimination
des formes textuelles hébraiques non orthodoxes, le rabbinat pales-
tinien a entrepris un second effort: une recension systématique de
la Septante sur la base du nouvel étalon hébraique de I’orthodoxie
textuelle®. Mais alors que, dans le domaine du texte hébraique,
Peffort du rabbinat consistait & assurer la domination exclusive d’un
texte existant qui jouissait déja a juste titre de ’estime des scribes
les plus érudits, l'initiative du méme rabbinat dans le domaine du
texte grec fut autrement traumatisante. La il ne s’agissait plus de
stabiliser une évolution sur des bases archaiques encore existantes,
comme ¢’avait été le cas pour le texte hébraique. On entreprit
d’extirper une forme textuelle qui, depuis deux & quatre siécles,
était la Bible pour le judaisme de langue grecque. Et on prétendit
remplacer cette Bible en vétements hellénistiques par des décalques
de I’hébreu que la subtilité raffinéde d’'un Aquila allait pousser jus-
qu’a un degré inimaginable de précision codée. Pour comprendre
cette Bible pleine de sous-entendus cryptiques par laquelle les dis-
ciples d’Aqiba entendaient remplacer la Septante, il faudrait possé-
der par avance la clé des multiples hébraismes qu’Aquila ressusci-
tait dans un grec érudit parfois emprunté & Homeére1°.

Dans cette entreprise de détronement de la Septante parmi les
Juifs de la diaspora, le souci de limiter I’expansion chrétienne a
certainement joué un role essentiel. On sait en effet que le mot
christés avait été systématiquement éliminé de la Bible d’Aquila
et remplacé par éleimménos?!. Mais il s’agissait surtout d’un
changement d’attitude & 1’égard de l’ensemble de la civilisation
hellénistique. Les traducteurs de la Septante avaient estimé op-
portun de jeter la semence de la Torah dans I’humus alexandrin.
Qu’avait produit cette hellénisation de la Parole de Dieu? Elle avait

% C’est ce que j’ai essayé de démontrer dans: Les devanciers d’Aquila, =
Vet. Test. Suppl. 10 (1963).

10 Voir Les devanciers d’Aquila, p. 16.

1 Voir 1 Sam. II. 35, 2 Sam. L. 21, Ps. 11, 2, XXVIII. 8, LXXXIV. 10,
LXXXIX, 39 et 52, Is. XLV. 1, Dan. IX. 26.



D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri a Alexandrie 363

amené maints prosélytes aux portes des synagogues!?. Mais rares
étaient ceux qui s’étaient pleinement acclimatés dans le judaisme.
Leurs groupes de sympathisants avaient par contre fourni au
christianisme naissant ses meilleures recrues. Ceux-ci avaient ap-
porté dans leur nouvelle communauté la Bible des juifs hellénistes
qui avaient fait d’eux des prosélytes. Et maintenant, tel I'auteur
de I’épitre aux Hébreux, ils argumentaient a partir d’elle pour
prouver que Jésus de Nazareth était «devenu par le sang d’une alli-
ance éternelle le grand pasteur des brebis» (Hébr. XIII. 20).

Pour les prémunir contre cette propagande, il fallait regrouper les
fidéles de la synagogue autour de la Bible orthodoxe du rabbinat
palestinien. D’ailleurs, apres une puis deux révoltes durement bri-
sées par Rome, il s’agissait plus pour le judaisme de préserver sa
flamme que d’embraser le monde. Aussi le fait d’abandonner la
Septante & la jeune Eglise chrétienne et de regrouper ses fidéles
autour de la braise du rabbinisme orthodoxe arrachée au désastre
caractérise-t-il pour le judaisme le passage d’une phase d’essaimage
et d’expansion & une phase d’involution et d’autodéfense 3.

En abandonnant la Septante aux mains des chrétiens, le rabbinat
juif mettait le point final & la plus audacieuse tentative d’«aggior-
namento» qu’ait jamais entrepris la synagogue, un aggiornamento
qui avait eu des hérauts de talents aussi variés, et de qualité aussi
inégale, que Démétrius le chronographe?, Aristobule le péripatéti-
cien!®, Ezéchiel le tragique?'®, 'auteur de la Sagesse de Salomon,
celui de la lettre d’Aristée, celui du quatrieme livre des Maccabées,
les premiers faussaires des oracles sibyllins'?, Philon d’Alexandrie et
Flavius Josephe.

12 Sur I’ampleur du prosélytisme avant les débuts du christianisme, voir
E. Schiirer, Geschichte des juidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi 3
(¢41909), pp. 162-177.

13 On trouvera les textes reflétant la défiance du judaisme postchrétien
a I’égard des prosélytes en P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament
aus Talmud und Midrasch 1 (21956), pp. 929-930, §§ gq—v; voir aussi p. 926.

12 Schirer (n. 12), pp. 472-474; textes en Eusébe, Praep. evang. IX. 19. 4,
IX. 21, IX. 29. 1-3, IX. 29. 15, et en Clément d’Alexandrie, Stromates I.
21. 141.

15 Schurer (n. 12), pp. 512-522; textes en Eusebe (n. 14), VIIL. 14. 1,
VIIIL. 10. 1-17, XTII. 12.

16 Schiirer (n. 12), pp. 500-503; textes en Eusébe (n. 14), IX. 28. 2-4,

IX. 29. 5-14, IX. 29. 16.
17 Schiirer (n. 12), pp. 571-582.



364 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri d Alexandrie

Veut-on avoir le jugement des juifs alexandrins sur Iinitiative
décisive que constitua la traduction de la Torah en grec? On le
trouve typiquement exprimé par Philon dans la Vie de Moise (1I.
41-44):

«Jusqu’d nos jours, chaque année, se tient dans I'fle de Pharos une féte
et une assemblée générale. Ce ne sont pas seulement des Juifs qui s’y rendent,
mais toutes sortes d’autres peuples s’en viennent vénérer le lieu ou s’alluma
la lumiére de cette traduction. On s’en vient rendre grices & Dieu pour un
bienfait déja antique dont la fécondité se renouvelle sans cesse... J’estime
que chaque nation va abandonner sa propre maniére d’étre, dire adieu aux
coutumes qui ’ont bercée et en venir & ne plus rendre hommage qu’a nos
seules lois. A ’'avantage de notre peuple, le rayonnement de nos lois fera
palir toutes les autres, comme le soleil levant éteint les étoiles.»

Plagons en face de cette espérance enthousiaste le jugement du
rabbinat palestinien tel que ’exprime sobrement le «Rouleau des
jetines» ol sont commémorées les grandes catastrophes de I’histoire
d’Israél, Meg. Ta‘an. 13: «Au huit de Tébéth, la Loi fut traduite en
grec sous le régne du roi Ptolémée et les téneébres envahirent le
monde trois jours durant.»!® C’est donc en Palestine comme &
Alexandrie que ’on commémore la date de la traduction, mais la
ou les Alexandrins voient s’allumer un phare pour guider I’humanité,
les Palestiniens voient les ténébres envahir I’Univers. Selon le
«Traité des scribes», autre document palestinien, I. 8%, «le jour ou
cinq anciens traduisirent la Loi en grec pour le roi Ptolémée fut
aussi dramatique pour Israél que celui ou fut fabriqué le veau d’or.
Selon le midrash Tanhuma, Wayyéra §52°, ce sont les paiens qui

18 Le § 13 constitue une annexe & la Megillath Ta‘anith. En citant ce
passage dans son Meor ‘Eynayim (Mantoue 1574), p. 45b, le grand humaniste
Azariah de Rossi note que cette mention, présente dans 1’édition de la Me-
gillath Ta‘anith dont il use, était absente d’un manuscrit vieux de 105 ans,
mais qu’il I’a retrouvée dans le Siddur de Rab Amram Gaon et dans les
Halakhoth Gedoloth. En effet, elle figure dans le Shulhan ‘Arukh de Joseph
Karo (Mantoue 1723), p. 123b, ligne 5.

19 Selon 1’édition de Joé&l Miiller (1878), p. 1I. On y donne pour motif que
la Loi ne peut étre traduite en grec de fagon satisfaisante. Ce qui contredit
une déclaration du Talmud palestinien (Meg., 71¢, ligne 9). D’ailleurs rien
n’empéche de penser que le Talmud fait allusion & la réussite d’Aquila plutét
qu’a I'ceuvre des Septante.

20 Dans les éditions classiques de ce midrash. On trouve des paralléles
dans I’édition de S. Buber (1885) en Wayyéra § 6, et dans le Yalqut Shiméoni
sur Hosée § 525. Ce logion est attribué & Yehudah Hallévi ben R. Shalom,
Amora palestinien de la seconde moitié du IVe siécle: W. Bacher, Die Agada



D, Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri a Alexandrie 365

ont pris l'initiative de traduire la Torah en grec et, une fois qu’ils
ont été capables de la lire dans leur langue, ils ont prétendu que
c’étaient eux les fils d’Israél. A cela la Pesiqta Rabbati ajoute,
p- 14b?: «Et la chose fait encore ’objet de disputes.» Ces disputes
issues de la divulgation de la Loi sous une forme accessible aux
non-juifs sont évoquées ainsi par le Talmud palestinien, Péah, 17a,
1. 49s.; Hag., 76d, 1. 23s.: «Ceux-ci présentent leurs livres et ceux-
14 présentent leurs livres; ceux-ci présentent leurs parchemins et
ceux-la présentent leurs parchemins.» 22

Les rabbins palestiniens voudraient pouvoir arracher de I’histoire
le jour ou Israél crut devoir promulguer sa Loi & la face des Nations
afin que celles-ci y reconnussent I’origine et ’achévement de toute
leur sagesse. C’est essayer d’annuler la derniére «actualisation» par
laquelle la Torah d’Israél prit sa forme définitive, celle qu’elle devait
offrir aux Eglises de la Pentecote au terme de la longue maturation
par laquelle I’avait conduite la Providence.

Dans sa Théologie de I’Ancien Testament, G. von Rad a décrit
le processus par lequel miirit la conscience religieuse d’Israél: C’est
en essayant de réexprimer en face de circonstances historiques nou-
velles les expériences initiales en lesquelles il prit conscience de la
conduite de Dieu sur lui qu’Israél entre de plus en plus intimement
dans le mystére de sa raison d’étre de peuple élu?s. En chacune de
ces «actualisationsy les traditions anciennes s’expriment en des per-
spectives nouvelles. D’une fagon dont il est difficile de préciser jus-

der paldstinensischen Amorder, 3 (1899), pp. 436-437. En Shemoth Rabba
(début de la par. 47), il est dit que les paiens méprisent Israél depuis qu’ils
I'ont dépouillé de sa Loi. Aussi faut-il que Mishna, Talmud et Haggada
demeurent transmis oralement pour que les paiens ne puissent se les appro-
prier.

2t Selon l’édition de M. Friedmann (1880). Cette ajoute se retrouve en
un paralléle du Tanhuma, classique en Ki Tissa § 34.

22 En son commentaire sur Péah, Moise Margaliot voit 14 une allusion
aux conséquences de la traduction de la Torah par les paiens.

28 Voir spécialement les «Methodische Vorerwiigungen»: G. von Rad,
Theologie des Alten Testaments, 1 (11962), pp. 117-142. Encore ibid., p. 187,
et 2 (1960), pp. 6, 178, 187 et 408-409.



366 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri & Alexandrie

qu’a quel point elle est consciente, le rédacteur transpose ce dont
il témoigne. C’est généralement pour se retrouver elle-méme en un
milieu culturel qui s’est modifié que la foi d’Israél éprouve le besoin
de se proclamer & nouveau en un langage emprunté & ce nouveau
milieu. Cet emprunt d’'un langage étranger peut paraitre & un ob-
servateur superficiel comme une contamination syncrétiste du mes-
sage qui s’exprime ainsi. Mais von Rad note & propos de la cana-
anisation qui fit suite & la conquéte: « Uberblickt man den ProzeB
der Ubernahme im ganzen, so hat man den Eindruck, daB der
Jahweglaube — so paradox es klingen mag - in den mancherlei
neuen Formen mehr als bisher zu sich selbst gekommen ist und sich
noch freier und selbstbewullter auf den Plan stellen konnte. Das
Problem der Kanaanisierung des Jahweglaubens zeigt nur die eine
Seite des Vorgangs. Gab es daneben nicht auch eine ,Jahwisierung’
iibernommener kanaandischer Vorstellungen?» 24

Ce qui est dit ici de la «canaanisation» me semble valoir égale-
ment pour «hellénisation». Lorsqu’lsraél sentit la nécessité de
mettre la Torah a la portée de ceux de ses fils qui, habitant Alexan-
drie, se servaient du grec et ignoraient I’hébreu, il n’est pas étonnant
que maints Juifs conservateurs de Palestine ou de Babylonie eurent
Pimpression d’'une mascarade sacrilége en voyant la Torah d’Israél
transposée dans le parler des goyim. Mais la traduction des Ecritures
en grec judaisa la koiné encore plus qu’elle n’hellénisa le judaisme.
Elle chargea des mots jusque la profanes et paiens de résonnances
typiquement israélites. Désormais, pour les Juifs de la diaspora, les
mots de tous les jours ne détonnaient plus avec le message du Sinai:
ils I’évoquaient.

Lorsque la Bible juive obtint sa naturalisation alexandrine, la situation
culturelle était extrémement favorable. Dans la capitale naissante d’un
monde en voie d’intégration, on accumulait pour les préserver et les divul-

guer systématiquement les trésors littéraires de la Gréce. Jamais et nulle
part Homere ne fut 'objet de tels soins et d’un tel culte?®. Sans doute I'Iliade

24 von Rad (n. 23) 1, p. 43. Voir également ce qui est dit & la p. 334 de
I’assimilation du style des cours orientales par les psalmistes.

% Sur l'activité des éditeurs alexandrins d’Homere, voir: G. Pasquali,
Storia della tradizione e critica del testo (1934), pp. 201-247; M. Van der
Valk, Researches on the Text and Scholia of the Iliad, 1-2 (1963-1964).
Les scholies sur Homére (principalement en G. Dindorf, Scholia graeca in
Homeri Iliadem, 1-6, 1875-1888) nous ont conservé, pour la seule Iliade,
413 legons de Zénodote d’Ephése, 83 d’Aristophane de Byzance et 874



D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri a Alexandrie 367

et I’Odyssée mettaient-elles en scéne les dieux dans des situations parfaite-
ment scandaleuses. De 14 les excommunications fulminées par Platon contre
le prince des poétes?®., Mais Homeére avait toujours servi de biberon & la
culture grecque?’ et les attaques de Platon eurent pour seul effet d’aiguillon-
ner I'imagination des exégétes allégoristes qui imposérent au monde hellénis-
tique une lecture d’Homere pleine de sublimes sous-entendus?2’. Les luttes
des dieux devenaient le conflit des vertus et des passions dans I’ame, et Ho-
mere, loin d’étre scandaleux pour un esprit philosophique, avait exprimé
de fagon cryptique les fondements psychologiques du platonisme?® ou du
stoicisme?® des siecles avant que ces doctrines ne les traduisent en clair. Ce
n’est que pour un regard superficiel qu’Homeére «mythologise». L’exégéte
averti a tot fait de découvrir que la ou il parait «mythologiser», Homeére
«philosophe» au moyen d’allégories3!.

Cette problématique alexandrine de l'exégése d’Homére est d’une im-
portance fondamentale si I’on veut comprendre en quel climat littéraire la
Septante vint au jour. La «loi de Moise» était bien faite pour dérouter la
sensibilité hellénistique. L’exclusivisme insociable du culte3? surprenait au-
tant que la minutie bizarre de maints préceptes33. Que tout cela semblait
done loin de 'ouverture accueillante et de la curiosité un peu sceptique des
grecs. Aprés Platon et Aristote, un Dieu pouvait-il se permettre de parler
en un langage si apre et de tenir & de telles babioles? Cette objection partout
présente n’était pas faite pour désarmer Aristobule3t, le Pseudo-Aristée35
ou Philon3. Moise est un super-Homére. C’est & lui que les poétes et philo-
sophes de I'Hellade ont emprunté leurs pensées les plug sublimes?®’. Seule-

d’Aristarque de Samothrace qui sont les trois principaux critiques alexan-
drins du texte d’Homére.

26 Platon, République 377a a 398a. Voir S. Weinstock, Die platonische
Homerkritik und ihre Nachwirkung: Philologus 82 (1927), pp. 121-153.

27 Voir spécialement Héraclite, Allégories d’Homeére (Paris 1962), ch. 1,
§§ 5-7 et H. I. Marrou, Histoire de I’éducation dans ’antiquité (1948), pp.
27-39, 226-229, 306-307.

28 F. Buffiére, Les mythes d’Homeére et la pensée grecque (1956).

2 Voir Héraclite (n. 27), ch. 4, § 4; ch. 17, § 4; ch. 18, § 1; Maxime de Tyr,
Philosophumena (Leipzig 1910), Orat. XXVI, § 3; Traité du sublime (Paris
1939), ch. 13, §§ 3-4.

30 Chrysippe cite Homere a tort et a travers pour étayer son systeéme.
Voir J. von Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, 2 (1923), §§ 904-906,
925, 937, 999.

31 Héraclite (n. 27), ch. 3, § 2; ch. 22, § 2; ch. 34, § 8 et ch. 35, § 9.

32 Voir «misoxénie» dans 'index de Th. Reinach, Textes d’auteurs grecs
et romains relatifs au Judaisme (1895).

33 Voir «lois alimentaires», ibidem.

%4 Voir Eusébe, Praep. evang., VIII. 10, 2-3.

35 Lettre a Philocrate, § 144. 3 Philon, De Somniis, I, § 39.

37 Aristobule en Eusebe, Praep. evang. XIII. 12. Voir aussi Oracles
Sibyllins, I111. 419-432.



368 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a mir: ¢ Alexandrie

ment, comme Homeére, et bien avant celui-ci, il s’est exprimé par de sublimes
sous-entendus que seule I’exégeése allégorique peut déchiffrer.

A une époque ou I'exégese allégorique d’Homére faisait fureur, une telle
apologétique ne semblait nullement forcée. Au contraire, présenter Moise
comme un prédécesseur inconnu d’Homeére conférait & son ceuvre bien plus
d’attrait aux yeux d’une civilisation académique qui, ayant dépassé son
akmé, regardait vers ses sources comme le font les créativités qui s’épuisent.
La parénése typiquement alexandrine d'un Philon trouvait dans 'exégése
allégorique de la Torah le moyen révé pour communiquer & ses contemporains
le message de haute spiritualité monothéiste qui seul pouvait avoir prise
sur eux®8,

On peut donc dire que cette «naturalisation alexandrine» de la
Torah, en ouvrant aux allégoristes juifs une carriére d’une richesse
incroyable, permettait au message d’lsraél de se manifester en
public au cceur de la civilisation hellénistique, en un langage immé-
diatement intelligible aux «nations».

En importance, cette derniére grande actualisation du message
du Sinai effectuée au I11¢ siecle ne le cede en rien a celles qui avaient
eu lieu aux VIIe et Ve siécles. Dans chacun de ces cas, la Loi est
offerte sous une forme adaptée & un Israél qui cherche & retrouver
son authenticité au sein de conditions politiques ou culturelles trans-
formées. Que le judaisme palestinien soit demeuré en arriere3?, et
que la part d’Israél qui survécut a 'incendie chrétien, traumatisée
par les répressions romaines, se soit plus tard repliée sur les posi-
tions conservatrices des Palestiniens, cela n’6te rien a la signification
providentielle de 1’aggiornamento alexandrin qui prépara parmi les
gentils une élite de «craignants Dieu» aptes & comprendre et a ac-
cueillir le message de I’Evangile.

Devant chacune des grandes actualisations de la Loi qui marquent
les VIIe, Ve et I1Ie siécles, le critique littéraire flaire 'inauthenti-

38 H. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexan-
drie (1908), pp. 35-66.

39 L’hellénisation du judaisme palestinien a cependant été bien plus loin
que les textes rabbiniques ne le laisseraient croire. En veut-on une preuve
typique? Shiméon ben Kosiba, chef de la seconde révolte juive contre Rome
qui usait de I’écriture hébraique préexilique sur ses monnaies, se sert du grec
pour écrire & 'un de ses lieutenants «parce qu’il n’a pas eu envie d’écrire
en hébreun: lettre autographe publiée et traduite par B. Lifshitz, Aegyptus
42 (1962), p. 243. Or, selon le témoignage de Rambam, Mishneh Torah, 2
(Wien 1835), p. 148Db, «tout Israél et les plus grands des sages avaient pensé
que c’était lui le Roi Messie».



D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a mir: ¢ Alexandrie 369

que. Le gothique romantisé qui alimenta les réves de Victor Hugo
est-il authentique? La Rome républicaine qui éveilla la nostalgie du
peintre conventionnel David est-elle authentique... et le Socrate
de Platon, et I’Aristote médiéval, et le Thomas d’Aquin de la Néo-
Scolastique ? Mais le théologien qui sait que c¢’est le méme Dieu qui
appela Abram hors de Harran et va emplir les Douze comme de vin
doux au matin de la Pentecote, ce théologien sait que si les seribes
d’Israél, préparant les rouleaux de leur Loi pour chaque nouvelle
promulgation, mélent parfois du «nouveau» a l'«ancien» qu’ils
tirent de leur trésor, ce nouveau n’est pas invention humaine, mais
une clameur de I'Esprit & travers les lévres hésitantes des témoins.
«Je suis I'Existant» est une piétre traduction de «¢hyéh >agér
>¢hyeh» (Ex. ITII. 14), ou bien tout autre chose qu'une traduction.
La Septante est-elle une «belle infidéle» ou bien §’agit-il de I’in-
fidélité de la colombe aux rets de ’archiviste?

Les chrétiens n’ont pas & emboiter le pas & Israél battant en re-
traite apres ’essai d’entrée en dialogue avec I’hellénisme que fut la
Septante, et stabilisant ses lignes défensives sur la Massore. L’Eglise
est héritiere de la grande ouverture aux Nations que fut la Septante.
Elle doit y reconnaitre son Ancien Testament comme le fait encore
I’Eglise d’Orient, comme le fit de fagon indiscutée 1’Eglise des quatre

premiers siecles.

Un repli sur la Massore ne peut provenir que d’une double erreur:

a. On s’imagine que celle-ci représente la Bible du judaisme palestinien
a I’époque de Jésus. Les découvertes de Qumran nous prouvent qu’il n’en
est rien?. La Massore n’est qu’une forme sclérosée et archaisante dont la
dictature, imposée apres la venue de Jésus, eut pour effet de tarir la proli-
fération d’'un devenir textuel jusqu’alors en pleine évolution.

b. On considére que l'idéal auquel il faut mesurer la Septante est celui
d’un décalque en langue grecque de la Massore. Sans parler de I’anachronisme
que nous venons de signaler, il importe de souligner qu’aucune des «redites»
de la Loi de Moise qui se firent par la bouche de Josias ou d’Esdras aux grands
carrefours de I’histoire d’Israél ne fut un simple décalque de ce qu’on disait
auparavant. C’est en g’exprimant d’une maniére qu'un critique qualifierait
d’«inauthentique» qu’Israél a restauré chaque fois par 'assimilation d’é1é-
ments nouveaux son «authenticité» essentielle. Bien plus, ¢’est dans ’assimi-
lation d’éléments nouveaux: cananéens, iraniens, hellénistiques, que la
vitalité transmuante du message yahviste s’est découverte de plus en plus
pleinement et a eu 'occasion d’expliciter chaque fois certaines de ses wvir-
tualités jusque la demeurées implicites.

40 Voir le bilan trés provisoire dressé par F. M. Cross Jr., The Ancient
Library of Qumran (1958), pp. 124-145.

24



370 D. Barthélemy, L’ Ancien Testament a miri ¢ Alexandrie

Si la Septante n’avait donc & étre qu'un décalque, elle serait in-
fidele. Si elle a a étre la derniére actualisation du message mosaique
en face des Nations*! avant la Pentecdte, elle est 1la forme canonique
et donc originale de I’Ancien Testament du peuple de la Pentecote.
C’est d’ailleurs comme telle qu’elle fut accueillie par I’'Eglise, jus-
qu’a ce qu'un Jéréme, nouveau riche de la culture hébraique frotté
de vernis rabbinique, réalisit avec un demi-succés??, malgré les
protestations d’Augustin43, ce qu’Africanus n’avait pu obtenir
d’Origéne*t: un remplacement de 1’ Ancien Testament de I’Eglise par
la Bible des rabbins.

Que I'Eglise se plonge dans les «antiquités bibliques», que ses fils
aiment & lire en transparence derriére leur «Ancien Testament» les
formes antérieures dont il émane, il n’y a rien d’autre la qu’un geste
d’ardente piété filiale. Mais faut-il done abandonner le fruit pour
essayer de ressusciter a sa place la fleur en bouton qui I’a produit?
Sans doute fallait-il, derriére la Bible grecque d’Alexandrie dont
I’Eglise paulinienne est I’héritiére, essayer de reconstituer la Torah
d’Esdras et celle de Josias. Mais il ne faudrait pas se lancer dans
Pentreprise hasardeuse de remplacer celle-1a par 1'une de celles-ci.

Dominique Barthélemy, Fribourg

4 On trouvera évoquées certaines caractéristiques de cette «actualisa-
tion» par G. Bertram, Septuaginta—Frommigkeit: Die Rel. in Gesch. u.
Geg.3, 5 (1961), coll. 1707-1709.

42 J] ne parvint pas & éliminer de la Bible latine les deutérocanoniques
que les conciles postérieurs retinrent formellement, cela malgré sa prise de
position trés nette: Jéréme, Prologus in libro Regum, et celles de ses plus
ardents disciples comme Cajetan, In S. Scripturam commentarii, 2 (Lyon
1639), p. 400, ou Nicolas de Lyre, De canonicis et non canonicis libris, en
préliminaires & sa Postille.

43 Les protestations d’Augustin contre la version de Jéréme sont connues:
surtout Epist. 71, §§ 4-5. Rufin a condamné encore plus fermement I'initia-
tive de Jéréme (Corpus Christianorum, vol. 20, pp. 111-115), et Théodore
de Mopsueste 'attaque violemment sans le citer (codex 177 de la Biblio-
théque de Photius).

4 Voir la lettre d’Origéne & Africanus, Patr. gr. 11 (surtout les coll. 57-60).



	L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

