
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

Autor: Barthélemy, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

En conclusion du quatrième congrès international pour l'étude de

l'Ancien Testament, A. Jepsen a posé aux participants une question
que l'on élude d'ordinaire en considérant à tort sa réponse comme
donnée d'avance: qu'est-ce que l'Ancien Testament? On peut
admettre en effet comme allant de soi que la tâche d'une critique
textuelle de l'Ancien Testament consiste à restituer le texte original de
cet ouvrage. Mais cette réponse place immédiatement le critique
textuel devant la question: Où dois-je situer la «forme originale» de

l'Ancien Testament? La réponse de Jepsen est claire et me semble

inattaquable1 :

«Altes Testament ist nicht eine unverbindliche und zufällige Sammlung
israelitisch-jüdischer Literaturdenkmäler, sondern ist Kanon, heilige Schrift
für die jüdische und christliche Gemeinde. Genauer noch: Altes Testament
ist zusammen mit dem Neuen Testament der Kanon der Kirche, und zwar
der Teil des Kanons, der im wesentlichen zurückgeht auf .Gesetz, Propheten
und Schriften', den Kanon der jüdischen Gemeinde.»

1.

Enregistrons dans cette réponse deux affirmations de première
importance :

1. L'expression «Ancien Testament» réfère directement à la forme
canonique de l'Ecriture Sainte d'une communauté croyante.

2. Si l'on use de cette expression dans son sens le plus formel, il
ne peut s'agir que de la première des deux parties qui constituent
l'Ecriture Sainte de l'Eglise chrétienne. Et ce n'est que pour l 'essentiel

que cet élément constitutif du canon chrétien se réfère à l'Ecriture

Sainte canonique de la Synagogue.
De ces deux affirmations émanent quatre conséquences :

a) Le critique textuel n'ayant pas à décréter ce qui est canonique,
mais à témoigner de ce qui a été considéré comme tel, la «forme

originale» d'un livre biblique ne consistera pas pour lui en une
«Urform» atteinte par restitution, mais en la forme qui a été
promulguée et reconnue comme canonique.

1 A. Jepsen, Von den Aufgaben der alttestamentlichen Textkritik: Vet.
Test. Suppl. 9 (1963), p. 336.



D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 359

b) Une édition critique de l'Ancien Testament devra tenir
compte de toutes les variantes qui ont représenté le texte canonique
aux yeux de la communauté canonisante, et cela dans la mesure où
elles l'ont représenté, quelle que soit l'authenticité littéraire de ces

formes textuelles.
c) On découvrira parfois que certains livres canoniques ont eu

des histoires traditionnelles d'une densité très inégale : tel verset du
livre a joui d'une présence intense dans la conscience religieuse de

la communauté, alors que des chapitres entiers ont été recopiés
matériellement de génération en génération sans être exploités par
la rumination cultuelle, homilétique ou théologique de la
communauté croyante.

d) Il est évident qu'une édition de la Bible juive et une autre de

l'Ancien Testament des chrétiens présenteront des apparats critiques

bien différents, puisqu'il s'agira d'enregistrer les traces
textuelles laissées en deux traditions religieuses distinctes.

Jusqu'ici je ne fais guère que suivre les lignes tracées par Jepsen
dans la communication susmentionnée2. Mais, à partir de maintenant,

il me faut abandonner cet excellent guide car il nous entraîne
dans une impasse et je ne jurerais pas qu'il n'en a pas conscience.
Citons-le formellement :

«Innerhalb eines christlichen Gottesdienstes ist das Alte Testament wohl
niemals hebräisch gebraucht worden (abgesehen vielleicht von einigen
judenchristlichen Gemeinden alter und neuer Prägung), sondern immer in
Übersetzungen. Aber diese gingen direkt oder indirekt auf einen hebräischen
Urtext zurück; einen, d. h. nicht immer denselben... Daraus ergibt sich die
Aufgabe: eine Ausgabe des hebräischen ,Altes Testament' hat alle Varianten
des hebräischen Textes aufzunehmen, die von den in den christlichen Kirchen
benutzten Übersetzungen vorausgesetzt sind.»3

Admettre d'un côté que la forme originale de l'Ancien Testament

est celle sous laquelle il fut admis comme canonique par
l'Eglise chrétienne, et reconnaître ensuite que l'Ancien Testament
n'a jamais vécu au sein de l'Eglise sous sa forme hébraïque mais
seulement sous forme de traductions, est-ce que cela n'entraîne pas
à conclure que cet «Ancien Testament» est à éditer sous la ou les

formes traduites où l'Eglise le reçut comme canonique et non sous
la forme hébraïque (souvent reconstituée) qui ne justifiera jamais

2 Surtout pp. 336-338.
3 P. 337.



360 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

que partiellement des traductions qui n'eurent rien de simples
décalques

Jepsen a bien raison de dire qu'une édition originale du Yahviste ou du
livre d'Isaïe ou encore un Urdekalog reconstitué, ce ne serait pas de l'Écriture
canonique4. Il faudrait considérer cela comme du précanonique hypothétique.

Ne faut-il pas dire de même que 1'«Ancien Testament hébraïque»
dont il nous parle, c'est encore du précanonique, et c'est même souvent un
simple être de raison. Si l'on parle d'«Ancien Testament» on veut désigner
en effet la première partie de l'Écriture Sainte de l'Église chrétienne. Or des

parties notables de ce que cette Église en sa quasi-totalité considéra comme
«Ancien Testament» pendant les quatre premiers siècles de son existence
n'ont jamais existé sous forme hébraïque. Des livres entiers comme la Sagesse
de Salomon ont eu une influence de premier plan sur la grande époque
patristique5 alors qu'ils sont des créations typiques du judaïsme hellénistique.
Mais même dans les protocanoniques on rencontre maints versets qui ont
marqué de leur empreinte la théologie des premiers siècles sans qu'on puisse
justifier à partir de l'hébreu les traits les plus déterminants de leur physionomie

«vétérotestamentaire». Par exemple, ce qui représente Job XIV. 4 pour
tous les Pères grecs et latins qui le citent abondamment à la suite de Philon
d'Alexandrie et de Clément romain (14 fois en Origène, 15 fois en Jérôme, 10

fois en Ambroise, 43 fois en Augustin, etc.) c'est: «Qui sera pur de toute
souillure? Personne, même si sa vie sur terre n'a duré qu'un seul jour», alors

que ce verset se lit dans le texte massorétique: «Qui tirera le pur de l'impur?
Personne!» Cette forme hébraïque a-t-elle au moins obtenu droit de cité
dans l'Église par l'intermédiaire de la Vulgate de Jérôme? Non, puisque
celui-ci, dans sa traduction «selon la vérité hébraïque» (qu'il n'utilise d'ailleurs

qu'exceptionnellement dans ses œuvres postérieures, et jamais pour
le cas qui nous occupe) rend ainsi ce verset: «Qui peut rendre pur ce qui a
été conçu d'une semence impure, sinon Toi qui es l'Unique?» Je plains donc
celui qui, dans ce cas comme en beaucoup d'autres, devra, selon les
principes de Jepsen, déduire des traductions (où l'Église a reconnu la forme
canonique de ce verset) les variantes du texte hébraïque qui sont présupposées

par les «traductions» en question. Il faudrait d'ailleurs démontrer
qu'il s'agit de traductions au sens moderne du mot.

Tant que l'on s'imaginera que l'Ancien Testament de l'Eglise
entend décalquer en grec, latin ou copte le texte hébraïque que les

Juifs de Palestine ont stabilisé (consonantiquement du moins) au
cours du premier siècle de notre ère, on fera fausse route. Il y a

sans doute une référence immédiate de l'Ancien Testament de

l'Eglise à la Bible des Juifs, mais il s'agit d'un autre type de rela-

4 Bas de la p. 336 et haut de la p. 337.
5 Sur la diffusion patristique de la Sagesse de Salomon, voir S. M. Zarb,

De historia canonis utriusque Testamenti2 (1934), pp. 131-200 (passim).



D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 361

tion. Les chrétiens ont hérité des Juifs des bibles déjà traduites. Le cas
ne fait pas de doute pour la Septante, mère des formes latines et
coptes. Il est pratiquement certain pour la Peshitta6 dont le
rayonnement demeura d'ailleurs toujours très régional.

2.

On peut dire que la Septante a constitué l'Ancien Testament pour
toute VEglise jusqu'au milieu du quatrième siècle. Ce n'est qu'alors
en effet que la Peshitta devint littérairement vivante avec Aphraate
et Ephrem, sur la frange orientale du monde chrétien. Encore la
Peshitta juive fut-elle recensée sur la Septante7 et son influence sera
vite contrée par celles de la Syrohexaplaire et de la version de

Jacques d'Edesse, filles de la Septante. Quant à l'occident, la
traduction de Jérôme n'y prendra pied que très progressivement, et
cela dans cette ère post-augustinienne où ne survivent plus que des

épigones bientôt réduits au silence par les grandes invasions. On

peut donc affirmer sans exagération que c'est bien la Septante qui
représenta l'Ancien Testament pour toute la phase créatrice de la
théologie patristique.

Dans ce fait, il ne faut pas voir la moindre initiative chrétienne

pour se distancer d'Israël. Les chrétiens des Eglises apostoliques
ont accueilli comme «Ancien Testament» ce que leurs compatriotes
juifs lisaient comme «Bible», c'est-à-dire une Septante déjà considérée

par la diaspora juive comme inspirée et que l'auteur de la
lettre à Philocrate avait déjà eu à défendre contre des tentatives de
recension érudite basées sur l'hébreu8. Sans vouloir jouer au para-

6 Cette position tenue par A. Baumstark, Geschichte der Syrischen
Literatur (1922), pp. 18-19, est appuyée de nouveaux arguments par la
précieuse étude d'A. Vööbus, Peshitta und Targumim des Pentateuchs
(1958). Dans le même sens, voir P. Kahle, The Cairo Geniza2 (1959), p. 272.

7 Voir W. Emery Barnes, On the Influence of the Septuagint on the
Peshitta: Journ. of Theol. Stud. 2 (1900-01), p. 197.

8 A. F. J. Klijn, The Letter of Aristeas and the Greek Translation of the
Pentateuch in Egypt: New Test. Stud. 11 (1965), p. 157, me semble avoir
raison de voir dans le § 311 de la lettre une allusion à la véritable raison qui
motiva cet ouvrage. Il s'agirait d'authentifier la vieille traduction alexandrine
en face d'essais de recension du type dont témoigne par exemple la citation
«hébraïsante» d'Ex. III. 20 faite par Aristobule (Eusèbe, Praep. evang.
VIII. 10. 8).



362 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

doxe, je dirai plutôt que c'est le pharisaïsme hillélite palestinien qui,
au cours du premier siècle de notre ère, s'est efforcé de bloquer
définitivement l'évolution littéraire du texte biblique hébraïque en

prenant comme base de référence un texte archaïsant établi par des

lettrés. Sans attendre même que cet effort ait abouti à l'élimination
des formes textuelles hébraïques non orthodoxes, le rabbinat
palestinien a entrepris un second effort : une recension systématique de
la Septante sur la base du nouvel étalon hébraïque de l'orthodoxie
textuelle9. Mais alors que, dans le domaine du texte hébraïque,
l'effort du rabbinat consistait à assurer la domination exclusive d'un
texte existant qui jouissait déjà à juste titre de l'estime des scribes
les plus érudits, l'initiative du même rabbinat dans le domaine du
texte grec fut autrement traumatisante. Là il ne s'agissait plus de
stabiliser une évolution sur des bases archaïques encore existantes,
comme ç'avait été le cas pour le texte hébraïque. On entreprit
d'extirper une forme textuelle qui, depuis deux à quatre siècles,
était la Bible pour le judaïsme de langue grecque. Et on prétendit
remplacer cette Bible en vêtements hellénistiques par des décalques
de l'hébreu que la subtilité raffinée d'un Aquila allait pousser
jusqu'à un degré inimaginable de précision codée. Pour comprendre
cette Bible pleine de sous-entendus cryptiques par laquelle les
disciples d'Aqiba entendaient remplacer la Septante, il faudrait posséder

par avance la clé des multiples hébraïsmes qu'Aquila ressuscitait

dans un grec érudit parfois emprunté à Homère10.
Dans cette entreprise de détrônement de la Septante parmi les

Juifs de la diaspora, le souci de limiter l'expansion chrétienne a
certainement joué un rôle essentiel. On sait en effet que le mot
christés avait été systématiquement éliminé de la Bible d'Aquila
et remplacé par êleimménos11. Mais il s'agissait surtout d'un
changement d'attitude à l'égard de l'ensemble de la civilisation
hellénistique. Les traducteurs de la Septante avaient estimé
opportun de jeter la semence de la Torah dans l'humus alexandrin.
Qu'avait produit cette hellénisation de la Parole de Dieu Elle avait

9 C'est ce que j'ai essayé de démontrer dans: Les devanciers d'Aquila,
Vet. Test. Suppl. 10 (1963).

10 Voir Les devanciers d'Aquila, p. 16.
11 Voir 1 Sam. II. 35, 2 Sam. I. 21, Ps. II. 2, XXVIII. 8, LXXXIV. 10,

LXXXIX. 39 et 52, Is. XLV. 1, Dan. IX. 26.



D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 363

amené maints prosélytes aux portes des synagogues12. Mais rares
étaient ceux qui s'étaient pleinement acclimatés dans le judaïsme.
Leurs groupes de sympathisants avaient par contre fourni au
christianisme naissant ses meilleures recrues. Ceux-ci avaient
apporté dans lern1 nouvelle communauté la Bible des juifs hellénistes
qui avaient fait d'eux des prosélytes. Et maintenant, tel l'auteur
de l'épître aux Hébreux, ils argumentaient à partir d'elle pour
prouver que Jésus de Nazareth était «devenu par le sang d'une
alliance éternelle le grand pasteur des brebis» (Hébr. XIII. 20).

Pour les prémunir contre cette propagande, il fallait regrouper les

fidèles de la synagogue autour de la Bible orthodoxe du rabbinat
palestinien. D'ailleurs, après une puis deux révoltes durement
brisées par Rome, il s'agissait plus pour le judaïsme de préserver sa

flamme que d'embraser le monde. Aussi le fait d'abandonner la
Septante à la jeune Eglise chrétienne et de regrouper ses fidèles
autour de la braise du rabbinisme orthodoxe arrachée au désastre
caractérise-t-il pour le judaïsme le passage d'une phase d'essaimage
et d'expansion à une phase d'involution et d'autodéfense13.

En abandonnant la Septante aux mains des chrétiens, le rabbinat
juif mettait le point final à la plus audacieuse tentative d'«aggior-
namento» qu'ait jamais entrepris la synagogue, un aggiornamento
qui avait eu des hérauts de talents aussi variés, et de qualité aussi

inégale, que Démétrius le chronographe14, Aristobule le péripatéti-
cien15, Ezéchiel le tragique16, l'auteur de la Sagesse de Salomon,
celui de la lettre d'Aristée, celui du quatrième livre des Maccabées,
les premiers faussaires des oracles sibyllins17, Philon d'Alexandrie et
Flavius Josèphe.

12 Sur l'ampleur du prosélytisme avant les débuts du christianisme, voir
E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi 3

(41909), pp. 162-177.
13 On trouvera les textes reflétant la défiance du judaïsme postchrétien

à l'égard des prosélytes en P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament
aus Talmud und Midrasch 1 (21956), pp. 929-930, §§ q-v; voir aussi p. 926.

11 Schürer (n. 12), pp. 472-474; textes en Eusèbe, Praep. evang. IX. 19. 4,
IX. 21, IX. 29. 1-3, IX. 29. 15, et en Clément d'Alexandrie, Stromates I.
21. 141.

15 Schürer (n. 12), pp. 512-522; textes en Eusèbe (n. 14), VII. 14. 1,

VIII. 10. 1-17, XIII. 12.
16 Schürer (n. 12), pp. 500-503; textes en Eusèbe (n. 14), IX. 28. 2-4,

IX. 29. 5-14, IX. 29. 16.
17 Schürer (n. 12), pp. 571-582.



364 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

Veut-on avoir le jugement des jitifs alexandrins sur l'initiative
décisive que constitua la traduction de la Torah en grec? On le
trouve typiquement exprimé par Philon dans la Vie de Moïse (II.
41-44):

«Jusqu'à nos jours, chaque année, se tient dans l'île de Pharos une fête
et une assemblée générale. Ce ne sont pas seulement des Juifs qui s'y rendent,
mais toutes sortes d'autres peuples s'en viennent vénérer le lieu où s'alluma
la lumière de cette traduction. On s'en vient rendre grâces à Dieu pour un
bienfait déjà antique dont la fécondité se renouvelle sans cesse... J'estime
que chaque nation va abandonner sa propre manière d'être, dire adieu aux
coutumes qui l'ont bercée et en venir à ne plus rendre hommage qu'à nos
seules lois. A l'avantage de notre peuple, le rayonnement de nos lois fera
pâlir toutes les autres, comme le soleil levant éteint les étoiles.»

Plaçons en face de cette espérance enthousiaste le jugement du
rabbinat palestinien tel que l'exprime sobrement le «Rouleau des

jeûnes» où sont commémorées les grandes catastrophes de l'histoire
d'Israël, Meg. Tacan. 13: «Au huit de Tébéth, la Loi fut traduite en

grec sous le règne du roi Ptolémée et les ténèbres envahirent le
monde trois jours durant.»18 C'est donc en Palestine comme à
Alexandrie que l'on commémore la date de la traduction, mais là
où les Alexandrins voient s'allumer un phare pour guider l'humanité,
les Palestiniens voient les ténèbres envahir l'Univers. Selon le
«Traité des scribes», autre document palestinien, I. 819, «le jour où

cinq anciens traduisirent la Loi en grec pour le roi Ptolémée fut
aussi dramatique pour Israël que celui où fut fabriqué le veau d'or».
Selon le midrash Tanhuma, Wayyéra §5 20, ce sont les païens qui

18 Le § 13 constitue une annexe à la Megillath Ta'anith. En citant ce

passage dans son Meor 'Eynayim (Mantoue 1574), p. 45b, le grand humaniste
Azariah de Rossi note que cette mention, présente dans l'édition de la
Megillath Ta'anith dont il use, était absente d'un manuscrit vieux de 105 ans,
mais qu'il l'a retrouvée dans le Siddur de Rab Amram Gaon et dans les
Halakhoth Gedoloth. En effet, elle figure dans le Shulhan cArukh de Joseph
Karo (Mantoue 1723), p. 123b, ligne 5.

19 Selon l'édition de Joël Müller (1878), p. II. On y donne pour motif que
la Loi ne peut être traduite en grec de façon satisfaisante. Ce qui contredit
une déclaration du Talmud palestinien (Meg., 71c, ligne 9). D'ailleurs rien
n'empêche de penser que le Talmud fait allusion à la réussite d'Aquila plutôt
qu'à l'œuvre des Septante.

20 Dans les éditions classiques de ce midrash. On trouve des parallèles
dans l'édition de S. Buber (1885) en Wayyéra § 6, et dans le Yalqut Shiméoni
sur Hosée § 525. Ce logion est attribué à Yehudah Hallévi ben R. Shalom,
Amora palestinien de la seconde moitié du IVe siècle : W. Bacher, Die Agada



D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 365

ont pris l'initiative de traduire la Torah en grec et, une fois qu'ils
ont été capables de la lire dans leur langue, ils ont prétendu que
c'étaient eux les fils d'Israël. A cela la Pesiqta Rabbati ajoute,
p. 14b21: «Et la chose fait encore l'objet de disputes.» Ces disputes
issues de la divulgation de la Loi sous une forme accessible aux
non-juifs sont évoquées ainsi par le Talmud palestinien, Péah, 17a,
1. 49s.; Hag., 76d, 1. 23s.: «Ceux-ci présentent leurs livres et ceux-
là présentent leurs livres; ceux-ci présentent leurs parchemins et
ceux-là présentent leurs parchemins.»22

Les rabbins palestiniens voudraient pouvoir arracher de l'histoire
le jour où Israël crut devoir promulguer sa Loi à la face des Nations
afin que celles-ci y reconnussent l'origine et l'achèvement de toute
leur sagesse. C'est essayer d'annuler la dernière «actualisation» par
laquelle la Torah d'Israël prit sa forme définitive, celle qu'elle devait
offrir aux Eglises de la Pentecôte au terme de la longue maturation
par laquelle l'avait conduite la Providence.

3.

Dans sa Théologie de l'Ancien Testament, G. von Rad a décrit
le processus par lequel mûrit la conscience religieuse d'Israël : C'est

en essayant de réexprimer en face de circonstances historiques
nouvelles les expériences initiales en lesquelles il prit conscience de la
conduite de Dieu sur lui qu'Israël entre de plus en plus intimement
dans le mystère de sa raison d'être de peuple élu23. En chacune de

ces «actualisations» les traditions anciennes s'expriment en des

perspectives nouvelles. D'une façon dont il est difficile de préciser jus-

der palästinensischen Amoräer, 3 (1899), pp. 436-437. En Shemoth Rabba
(début de la par. 47), il est dit que les païens méprisent Israël depuis qu'ils
l'ont dépouillé de sa Loi. Aussi faut-il que Mishna, Talmud et Haggada
demeurent transmis oralement pour que les païens ne puissent se les approprier.

21 Selon l'édition de M. Friedmann (1880). Cette ajoute se retrouve en
un parallèle du Tanhuma classique en Ki Tissa § 34.

22 En son commentaire sur Péah, Moïse Margaliot voit là une allusion
aux conséquences de la traduction de la Torah par les païens.

23 Voir spécialement les «Methodische Vorerwägungen» : G. von Rad,
Theologie des Alten Testaments, 1 (41962), pp. 117-142. Encore ibid., p. 187,
et 2 (1960), pp. 6, 178, 187 et 408-409.



366 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

qu'à quel point elle est consciente, le rédacteur transpose ce dont
il témoigne. C'est généralement pour se retrouver elle-même en un
milieu culturel qui s'est modifié que la foi d'Israël éprouve le besoin
de se proclamer à nouveau en un langage emprunté à ce nouveau
milieu. Cet emprunt d'un langage étranger peut paraître à un
observateur superficiel comme une contamination syncrétiste du message

qui s'exprime ainsi. Mais von Rad note à propos de la cana-
anisation qui fit suite à la conquête: «Überblickt man den Prozeß
der Übernahme im ganzen, so hat man den Eindruck, daß der
Jahweglaube - so paradox es klingen mag - in den mancherlei
neuen Formen mehr als bisher zu sich selbst gekommen ist und sich
noch freier und selbstbewußter auf den Plan stellen konnte. Das
Problem der Kanaanisierung des Jahweglaubens zeigt nur die eine
Seite des Vorgangs. Gab es daneben nicht auch eine ,Jahwisierung'
übernommener kanaanäischer Vorstellungen?»24

Ce qui est dit ici de la «canaanisation» me semble valoir également

pour V«hellénisation». Lorsqu'Israël sentit la nécessité de

mettre la Torah à la portée de ceux de ses fils qui, habitant Alexandrie,

se servaient du grec et ignoraient l'hébreu, il n'est pas étonnant
que maints Juifs conservateurs de Palestine ou de Babylonie eurent
l'impression d'une mascarade sacrilège en voyant la Torah d'Israël
transposée dans le parler des goyim. Mais la traduction des Ecritures
en grec judaïsa la koïné encore plus qu'elle n'hellénisa le judaïsme.
Elle chargea des mots jusque là profanes et païens de résonnances

typiquement israélites. Désormais, pour les Juifs de la diaspora, les

mots de tous les jours ne détonnaient plus avec le message du Sinaï:
ils l'évoquaient.

Lorsque la Bible juive obtint sa naturalisation alexandrine, la situation
culturelle était extrêmement favorable. Dans la capitale naissante d'un
monde en voie d'intégration, on accumulait pour les préserver et les divulguer

systématiquement les trésors littéraires de la Grèce. Jamais et nulle
part Homère ne fut l'objet de tels soins et d'un tel culte25. Sans doute l'Iliade

24 von Rad (n. 23) 1, p. 43. Voir également ce qui est dit à la p. 334 de
l'assimilation du style des cours orientales par les psalmistes.

25 Sur l'activité des éditeurs alexandrins d'Homère, voir: G. Pasquali,
Storia délia tradizione e critica del testo (1934), pp. 201-247; M. Van der
Valk, Researches on the Text and Scholia of the Iliad, 1-2 (1963-1964).
Les scholies sur Homère (principalement en G. Dindorf, Scholia graeca in
Homeri Iliadem, 1—6, 1875—1888) nous ont conservé, pour la seule Iliade,
413 leçons de Zénodote d'Ephèse, 83 d'Aristophane de Byzance et 874



D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 367

et l'Odyssée mettaient-elles en scène les dieux dans des situations parfaitement

scandaleuses. De là les excommunications fulminées par Platon contre
le prince des poètes26. Mais Homère avait toujours servi de biberon à la
culture grecque27 et les attaques de Platon eurent pour seul effet d'aiguillonner

l'imagination des exégètes allégoristes qui imposèrent au monde hellénistique

une lecture d'Homère pleine de sublimes sous-entendus28. Les luttes
des dieux devenaient le conflit des vertus et des passions dans l'âme, et
Homère, loin d'être scandaleux pour un esprit philosophique, avait exprimé
de façon cryptique les fondements psychologiques du platonisme29 ou du
stoïcisme30 des siècles avant que ces doctrines ne les traduisent en clair. Ce

n'est que pour un regard superficiel qu'Homère «mythologise». L'exégète
averti a tôt fait de découvrir que là où il paraît «mythologiser», Homère
«philosophe» au moyen d'allégories31.

Cette problématique alexandrine de l'exégèse d'Homère est d'une
importance fondamentale si l'on veut comprendre en quel climat littéraire la
Septante vint au jour. La «loi de Moïse» était bien faite pour dérouter la
sensibilité hellénistique. L'exclusivisme insociable du culte32 surprenait
autant que la minutie bizarre de maints préceptes33. Que tout cela semblait
donc loin de l'ouverture accueillante et de la curiosité un peu sceptique des

grecs. Après Platon et Aristote, un Dieu pouvait-il se permettre de parler
en un langage si âpre et de tenir à de telles babioles Cette objection partout
présente n'était pas faite pour désarmer Aristobule34, le Pseudo-Aristée35
ou Philon36. Moïse est un super-Homère. C'est à lui que les poètes et
philosophes de l'Hellade ont emprunté leurs pensées les plus sublimes37. Seule -

d'Aristarque de Samothrace qui sont les trois principaux critiques alexandrins

du texte d'Homère.
26 Platon, République 377a à 398a. Voir S. Weinstock, Die platonische

Homerkritik und ihre Nachwirkung: Philologus 82 (1927), pp. 121-153.
27 Voir spécialement Héraclite, Allégories d'Homère (Paris 1962), ch. 1,

§§ 5—7 et H. I. Marrou, Histoire de l'éducation dans l'antiquité (1948), pp.
27-39, 226-229, 306-307.

28 F. Buffière, Les mythes d'Homère et la pensée grecque (1956).
29 Voir Héraclite (n. 27), ch. 4, § 4; ch. 17, § 4; ch. 18, § 1; Maxime de Tyr,

Philosophumena (Leipzig 1910), Orat. XXVI, § 3; Traité du sublime (Paris
1939), ch. 13, §§ 3-4.

30 Chrysippe cite Homère à tort et à travers pour étayer son système.
Voir J. von Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, 2 (1923), §§ 904-906,
925, 937, 999.

31 Héraclite (n. 27), ch. 3, § 2; eh. 22, § 2; ch. 34, § 8 et ch. 35, § 9.
32 Voir «misoxénie» dans l'index de Th. Reinach, Textes d'auteurs grecs

et romains relatifs au Judaïsme (1895).
33 Voir «lois alimentaires», ibidem.
34 Voir Eusèbe, Praep. evang. VIII. 10. 2-3.
35 Lettre à Philocrate, § 144 36 Philon, De Somniis, I, § 39.
37 Aristobule en Eusèbe, Praep. evang. XIII. 12. Voir aussi Oracles

Sibyllins, III. 419-432.



368 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

ment, comme Homère, et bien avant celui-ci, il s'est exprimé par de sublimes
sous-entendus que seule l'exégèse allégorique peut déchiffrer.

A une époque où l'exégèse allégorique d'Homère faisait fureur, une telle
apologétique ne semblait nullement forcée. Au contraire, présenter Moïse
comme un prédécesseur inconnu d'Homère conférait à son œuvre bien plus
d'attrait aux yeux d'une civilisation académique qui, ayant dépassé son
akmé, regardait vers ses sources comme le font les créativités qui s'épuisent.
La parénèse typiquement alexandrine d'un Philon trouvait dans l'exégèse
allégorique de la Torah le moyen rêvé pour communiquer à ses contemporains
le message de haute spiritualité monothéiste qui seul pouvait avoir prise
sur eux38.

On peut donc dire que cette «naturalisation alexandrine» de la
Torah, en ouvrant aux allégoristes juifs une carrière d'une richesse

incroyable, permettait au message d'Israël de se manifester en
public au cœur de la civilisation hellénistique, en un langage
immédiatement intelligible aux «nations».

En importance, cette dernière grande actualisation du message
du Sinaï effectuée au IIIe siècle ne le cède en rien à celles qui avaient
eu lieu aux VIIe et Ve siècles. Dans chacun de ces cas, la Loi est
offerte sous une forme adaptée à un Israël qui cherche à retrouver
son authenticité au sein de conditions politiques ou culturelles
transformées. Que le judaïsme palestinien soit demeuré en arrière39, et
que la part d'Israël qui survécut à l'incendie chrétien, traumatisée

par les répressions romaines, se soit plus tard repliée sur les
positions conservatrices des Palestiniens, cela n'ôte rien à la signification
providentielle de l'aggiornamento alexandrin qui prépara parmi les

gentils une élite de «craignants Dieu» aptes à comprendre et à
accueillir le message de l'Evangile.

Devant chacune des grandes actualisations de la Loi qui marquent
les VIIe, Ve et IIIe siècles, le critique littéraire flaire l'inauthenti-

38 E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie

(1908), pp. 35-66.
39 L'hellénisation du judaïsme palestinien a cependant été bien plus loin

que les textes rabbiniques ne le laisseraient croire. En veut-on une preuve
typique Shiméon ben Kosiba, chef de la seconde révolte juive contre Rome
qui usait de l'écriture hébraïque préexilique sur ses monnaies, se sert du grec
pour écrire à l'un de ses lieutenants «parce qu'il n'a pas eu envie d'écrire
en hébreu»: lettre autographe publiée et traduite par B. Lifshitz, Aegyptus
42 (1962), p. 243. Or, selon le témoignage de Rambam, Mishneh Torah, 2

(Wien 1835), p. 148b, «tout Israël et les plus grands des sages avaient pensé

que c'était lui le Roi Messie».



I). Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie 369

que. Le gothique romantisé qui alimenta les rêves de Victor Hugo
est-il authentique La Rome républicaine qui éveilla la nostalgie du
peintre conventionnel David est-elle authentique... et le Socrate
de Platon, et l'Aristote médiéval, et le Thomas d'Aquin de la Néo-
Scolastique Mais le théologien qui sait que c'est le même Dieu qui
appela Abram hors de Harran et va emplir les Douze comme de vin
doux au matin de la Pentecôte, ce théologien sait que si les scribes
d'Israël, préparant les rouleaux de leur Loi pour chaque nouvelle
promulgation, mêlent parfois du «nouveau» à 1'«ancien» qu'ils
tirent de leur trésor, ce nouveau n'est pas invention humaine, mais
une clameur de l'Esprit à travers les lèvres hésitantes des témoins.
«Je suis l'Existant» est une piètre traduction de «'èhyèh >asèr

'èhyèh» (Ex. III. 14), ou bien tout autre chose qu'une traduction.
La Septante est-elle une «belle infidèle» ou bien s'agit-il de
l'infidélité de la colombe aux rets de l'archiviste?

Les chrétiens n'ont pas à emboîter le pas à Israël battant en
retraite après l'essai d'entrée en dialogue avec l'hellénisme que fut la
Septante, et stabilisant ses lignes défensives sur la Massore. L'Eglise
est héritière de la grande ouverture aux Nations que fut la Septante.
Elle doit y reconnaître son Ancien Testament comme le fait encore
l'Eglise d'Orient, comme le fit de façon indiscutée l'Eglise des quatre
premiers siècles.

Un repli sur la Massore ne peut provenir que d'une double erreur:
a. On s'imagine que celle-ci représente la Bible du judaïsme palestinien

à l'époque de Jésus. Les découvertes de Qumrân nous prouvent qu'il n'en
est rien40. La Massore n'est qu'une forme sclérosée et archaïsante dont la
dictature, imposée après la venue de Jésus, eut pour effet de tarir la
prolifération d'un devenir textuel jusqu'alors en pleine évolution.

b. On considère que l'idéal auquel il faut mesurer la Septante est celui
d'un décalque en langue grecque de la Massore. Sans parler de l'anachronisme
que nous venons de signaler, il importe de souligner qu'aucune des «redites»
de la Loi de Moïse qui se firent par la bouche de Josias ou d'Esdras aux grands
carrefours de l'histoire d'Israël ne fut un simple décalque de ce qu'on disait
auparavant. C'est en s'exprimant d'une manière qu'un critique qualifierait
d'«inauthentique» qu'Israël a restauré chaque fois par l'assimilation
d'éléments nouveaux son «authenticité» essentielle. Bien plus, c'est dans l'assimilation

d'éléments nouveaux: cananéens, iraniens, hellénistiques, que la
vitalité transmuante du message yahviste s'est découverte de plus en plus
pleinement et a eu l'occasion d'expliciter chaque fois certaines de ses
virtualités jusque là demeurées implicites.

40 Voir le bilan très provisoire dressé par F. M. Cross Jr., The Ancient
Library of Qumrân (1958), pp. 124-145.

24



370 D. Barthélémy, L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

Si la Septante n'avait donc à être qu'un décalque, elle serait
infidèle. Si elle a à être la dernière actualisation du message mosaïque
en face des Nations41 avant la Pentecôte, elle est la forme canonique
et donc originale de l'Ancien Testament du peuple de la Pentecôte.
C'est d'ailleurs comme telle qu'elle fut accueillie par l'Eglise,
jusqu'à ce qu'un Jérôme, nouveau riche de la culture hébraïque frotté
de vernis rabbinique, réalisât avec un demi-succès42, malgré les

protestations d'Augustin43, ce qu'Africanus n'avait pu obtenir
d'Origène44 : un remplacement de l'Ancien Testament de l'Eglise par
la Bible des rabbins.

Que l'Eghse se plonge dans les «antiquités bibbques», que ses fils
aiment à lire en transparence derrière leur «Ancien Testament» les
formes antérieures dont il émane, il n'y a rien d'autre là qu'un geste
d'ardente piété filiale. Mais faut-il donc abandonner le fruit pour
essayer de ressusciter à sa place la fleur en bouton qui l'a produit?
Sans doute fallait-il, derrière la Bible grecque d'Alexandrie dont
l'Eglise paulinienne est l'héritière, essayer de reconstituer la Torah
d'Esdras et celle de Josias. Mais il ne faudrait pas se lancer dans

l'entreprise hasardeuse de remplacer celle-là par l'une de celles-ci.

Dominique Barthélémy, Eribourg

41 On trouvera évoquées certaines caractéristiques de cette «actualisation»

par G. Bertram, Septuaginta-Frömmigkeit : Die Rel. in Gesch. u.
Geg.3, 5 (1961), coli. 1707-1709.

42 II ne parvint pas à éliminer de la Bible latine les deutérocanoniques
que les conciles postérieurs retinrent formellement, cela malgré sa prise de

position très nette: Jérôme, Prologus in libro Regum, et celles de ses plus
ardents disciples comme Cajetan, In S. Scripturam commentarii, 2 (Lyon
1639), p. 400, ou Nicolas de Lyre, De canonicis et non canonicis libris, en
préliminaires à sa Postille.

43 Les protestations d'Augustin contre la version de Jérôme sont connues :

surtout Epist. 71, §§ 4—5. Rufin a condamné encore plus fermement l'initiative

de Jérôme (Corpus Christianorum, vol. 20, pp. 111-115), et Théodore
de Mopsueste l'attaque violemment sans le citer (codex 177 de la
Bibliothèque de Photius).

44 Voir la lettre d'Origène à Africanus, Patr. gr. 11 (surtout les coll. 57-60).


	L'Ancien Testament a mûri à Alexandrie

