
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Yahwé et les 'anwm

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yahwé et les '"nawim

Les «Pauvres» jouent un rôle important dans l'Ancien Testament
à en juger par les déclarations des prophètes et des psalmistes ; aussi
de nombreux auteurs ont-ils cherché à décrire leur histoire1. Mais
les spécialistes sont loin de s'entendre à leur propos, comme en
témoignent les récentes recensions de J. J. Stamm et de P. van den

Berghe2 ; leurs opinions diffèrent tant sur la signification précise du
vocabulaire de la pauvreté que sur l'origine et l'ampleur du mouvement

des Canâwïm. Malgré les travaux de A. Rahlfs, A. Causse,

H. Birkeland pour ne citer que quelques auteurs3, bien des questions
restent posées: les «Pauvres de Yahwé» ont-ils réellement constitué
un groupe à part, voire un parti au sein d'Israël? A quel moment
interviennent-ils dans la destinée de leur peuple: avant l'exil déjà,
à la suite de la prédication d'Esaïe ou de Sophonie, à l'époque perse
ou même après les conquêtes d'Alexandre? Enfin et surtout, les
divers noms qui leur ont été donnés désignent-ils une détresse
d'ordre économique et sociale ou une attitude spirituelle faite de
douceur et d'humilité? La solution de ces problèmes permettra de
dire dans quelle mesure les tanâwîm ont été les devanciers des pharisiens,

les prédécesseurs de la communauté de Qumràn ou les
précurseurs des disciples que Jésus interpellera dans les béatitudes.

Il ne saurait être question ici de reprendre l'ensemble des difficultés
soulevées par l'existence de la pauvreté en Israël; nous nous limiterons

dans les lignes suivantes à relever, avec l'aide du contexte, les

thèmes théologiques qui apparaissent dans les textes où les <anâwïm

sont expressément cités et qu'une enquête essentiellement philologique

ou sociologique n'a pas toujours mis suffisamment en valeur.

1 Une des dernières présentations des pauvres d'Israël et de leur destinée
est celle du regretté A. Gelin, dans son intéressant ouvrage Les pauvres de
Yahvé, Témoins de Dieu, 14 (1953).

2 J. J. Stamm, Ein ViertelJahrhundert Psalmenforschung: Theol. Rundschau

23 (1955), 1-68, p. 55-60; P. van den Berghe: Arn et Anaw dans les

psaumes: Le psautier. Ses origines, ses problèmes littéraires, son influence
(1962), p. 273-295.

3 A. Rahlfs, 'Anî und 'Anäw in den Psalmen (1892); A. Causse, Les
«Pauvres» d'Israël. Prophètes, Psalmistes, Messianistes (1922); H. Birke-
land, 'Anî und 'Anäw in den Psalmen (1933) ; J. van der Ploeg, Les pauvres
d'Israël et leur piété: Oudtest. Stud. 7 (1950), p. 236-270, etc. On trouvera
dans les études indiquées à la note 2 une abondante bibliographie.



350 R. Martin-Achard, Yahwé et les *&nawïm

1.

En relevant les passages de l'Ancien Testament qui parlent des

tanâwïm, nous constatons, après de nombreux critiques, que ce

terme ne se trouve qu'au pluriel, excepté dans un cas, Nomb. 12, 3,

d'ailleurs doublement contesté. Ce fragment serait en effet, selon

l'opinion qui prévaut généralement, une adjonction tardive; de plus
la tradition massorétique n'est pas nette à son égard4.

Il reste, selon les concordances, 20 textes qui se répartissent ainsi :

Textes législatifs: néant; textes narratifs: néant.
Textes prophétiques: Am. 2, 7; Es. 11, 4; 29, 19; 61, 1; Soph. 2, 3: 5

attestations.

Textes sapientiaux: Prov. 3, 34; 14, 21; 16, 19: 3 attestations.
Textes lyriques: Ps. 9, 13; 10, 12, 17; 22, 27; 25, 9 (2x); 34, 3; 37, 11;

69, 33; 76, 10; 147, 6; 149, 4: 12 attestations.

'Anâwïm est donc ignoré par le Pentateuque ; il apparaît rarement
dans les écrits de sagesse où le problème de la richesse et de la
pauvreté est pourtant souvent évoqué. On le rencontre quelquefois, et
dans des déclarations importantes, chez les prophètes, et surtout
dans le psautier d'Israël. Ajoutons que les Massorètes marquent une
certaine hésitation à l'endroit de ce terme; ils lisent à 5 reprises
<anâwïmpour Caniyyïm (Ps. 9, 13; 10, 12; Prov. 3, 34; 14, 21; 16, 19)
et l'inverse dans 4 cas (Es. 32, 7; Am. 8, 4; Ps. 9, 19; Job 24, 4)5.

Le mot est donc connu au 8e siècle, puisque Arnos l'utilise avec
une série d'autres termes relatifs à la pauvreté. L'authenticité d'Es.
11, 4 et de Sop. 2, 3 prête à discussion; Es. 29, 19 et 61, 1

appartiennent à la période postexilique. Les passages des Psaumes et des

Proverbes sont difficiles à dater, ils pourraient s'échelonner du 6e au
4e siècle de sorte qu'<anâwîm semble avoir été surtout employé après
l'exil6.

4 Cf. sur ce texte F. Hauck & S. Schulz, irpaûç: Theol. Wort. 6 (1959),
p. 647, et tout dernièrement J. Schildenberger, Moses als Idealgestalt eines
Armen Jahwes: A la rencontre de Dieu. Mémorial Albert Gelin (1961),

p. 71-84.
5 Birkeland (n. 3), p. 14s.; E. Bammel, tttujxoç : Theol. Wort. 6 (1959),

p. 888 n. 17.
6 Selon Bammel (n. 5), p. 888, 'ânâw serait une forme parallèle à 'ânî,

tardive et empruntée à l'araméen. van den Berghe (n. 2), p. 290, paraît
se ranger à ce point de vue. L. Delekat vient de contester cette explication,
Vet. Test. 14 (1964), p. 35-49.



R. Martin-Achard, Yahwé et les <anäwim 351

On notera la variété des genres littéraires où se rencontre ce
terme: des sentences dans le livre des Proverbes; la menace,
l'exhortation et surtout l'annonce du salut chez les prophètes et parmi
les psaumes, des hymnes (Ps. 147 et 149), un cantique de Sion
(Ps. 76), des complaintes où se combinent la réflexion sapientiale,
l'action de grâce et la louange de Yahwé (Ps. 9s; 22; 37, etc.).

2.

Les Canâwïm et la justice. Un fait s'impose à celui qui lit les textes
vétéro-testamentaires relatifs aux Canâwîm: il est constamment
question de justice à leur propos. C'est ainsi qu'Amos déjà dénonce

en ces termes les forfaits d'Israël : «... ils ont vendu un juste pour
de l'argent, un indigent contre une paire de sandales; ils piétinent
la tête des pauvres, et font dévier la voie des tanâwïm» (Am. 2, 60)7.
Aussi ceux-ci font-ils entendre leurs appels dans les psaumes:
«Lève-toi, Yahwé, lève ta main, ô Dieu, et n'oublie pas les Canâwïm»

(Ps. 10, 12), et leur reconnaissance quand leurs prières ont été
exaucées: «Us ont vu, les tanâwïm, et ils se réjouissent! Ceux qui
cherchent Dieu, que vive leur cœur, car Yahwé exauce les pauvres,
et il n'a pas méprisé ses prisonniers» (Ps. 69, 33s.; cf. encore Ps. 9,

13; 34, 3). Les oracles des prophètes annoncent aux «Pauvres» le
triomphe de leur cause, comme cette déclaration anonyme: «Les
tanâwïm concevront une joie plus grande en Yahwé..., car le tyran
ne sera plus, le moqueur aura disparu» (Es. 29, 19; cf. encore Es. 61,

lss.; Ps. 37, 10s.).
Après d'autres exégètes, H. J. Kraus souligne avec raison que les

<anâwïm «avant de connaître la douceur infinie de l'union des âmes»,

comme l'estimait A. Causse, ont affaire à des adversaires qui les

accusent à tort, les dépouillent arbitrairement et les poursuivent de
leurs calomnies8. Injustement attaqués, les <anâwîm en appellent
à Yahwé; ils s'inquiètent moins de spiritualité que des torts qu'ils
subissent ; ils ne se soucient pas tant de cultiver un certain idéal de

7 Ils intruisent illégalement leur procès; V. Maag, Text, Wortschatz und
Begriffswelt des Buches Amos (1951), p. 88. 229.

8 H. J. Kraus, Psalmen (1960), excursus sur *âni et 'änäw, p. 82s., rejette
le point de vue de Causse (n. 3), p. 105, et rejoint celui de S. Mowinckel qui
insiste sur le fait que les <anâwîm sont avant tout les victimes des Ennemis,
des «Mal-Faisants»: Psalmenstudien, 1 (1921), p. 113ss., etc.



352 R. Martin-Achard, Yahwé et les 'anâwim

pauvreté que de réclamer justice; ces humbles sont d'abord des

humiliés qui entendent que leurs droits soient reconnus et comptent
sur leur Dieu pour leur donner raison.

Pour comprendre les tanâwïm, il faut les situer dans le contexte
juridico-religieux dans lequel ils vivent, évoquer les conflits qui les

opposent à leurs ennemis, rappeler leur impuissance face aux
manœuvres dont ils sont les victimes et insister sur le fait que le
triomphe du droit, càd., de leur cause est la grande question de leur
existence, puisque celle-ci repose sur la conviction que Yahwé est

un Dieu intègre qui ne peut que reconnaître le bien-fondé de leurs
plaintes et intervenir en leur faveur. Les tanâwïm «ont faim et soif
de justice» (Mat. 5, 6), car ils ne conçoivent pas de vie sans elle9.

3.

Les tanâwim et la joie10. Les commentateurs insistent moins sur la
relation que l'Ancien Testament établit entre les <anâwïm et la joie.
Pourtant plus d'un texte indique que les «Pauvres» sont invités à

se réjouir. «Les lanâwïm concevront une joie plus grande en Yahwé,
les indigents exulteront à cause du Saint d'Israël», déclare un
prophète (Es. 29, 19). «Que les tanâwïm entendent (Yahwé) et qu'ils
s'en réjouissent!» proclame un psalmiste (Ps. 34, 3). «Ils ont vu, les

tanâwïm, et ils s'en réjouissent», ajoute un autre (Ps. 69, 33).
Es. 61 marque ce lien d'une façon encore plus nette: une bonne

nouvelle est annoncée aux <anâwîm (v. 1); aussi le diadème rem-
placera-t-il la cendre, l'huile de joie le vêtement de deuil, la louange
le désespoir (v. 3).

Cette allégresse est promise et communiquée aux <anâwïm, non
parce qu'ils sont malheureux, mais parce que leur détresse prend fin.
Leurs cris sont entendus, justice leur est rendue. En un sens, ils
cessent d'être des «Pauvres» et c'est la raison de leur bonheur. Les

9 J. Pedersen, Israel, 1-2 (1926), p. 363ss., a bien mis en lumière ce rôle
de la justice, garante de l'alliance entre Yahwé et les siens, dans l'existence
de l'Israélite. Si Dieu est injuste, la «berit» est attaquée à sa base, plus rien
n'a de sens.

10 Sur le vocabulaire de la joie, cf. P. Humbert, Laetari et exultare dans
le vocabulaire religieux de l'Ancien Testament (1942), réédité dans Opuscules
d'un hébraïsant (1958), p. 119-145.



R. Martin-Achard, Yahwé et les <anâwïm 353

tanâwïm ne se complaisent pas dans l'humiliation, l'oppression et la
misère, il leur tarde d'en être délivrés.

Les psaumes chantent la félicité des <anâwïm exaucés, réhabilités
et libérés; telle la fin du Psaume 22 qui évoque la fête d'action de

grâce réunissant au sanctuaire, au lendemain de l'intervention salvatrice

de Yahwé, le fidèle et ses proches (v. 23 ss.). Les tanâwïm conviés

au festin destiné à célébrer la grandeur et la bienveillance de

Dieu participent à la joyeuse abondance de cette heure: «Les ^nâwïm

mangeront et seront rassasiés; qu'ils louent Yahwé, ceux qui
le cherchent! Que leur cœur vive à jamais!» (v. 27).

Cette béatitude a une saveur liturgique, son «Sitz im Leben» est
le culte de reconnaissance que l'on doit au Dieu sauveur; s'abandonner

à la joie est un hommage rendu à Yahwé, en témoigner
devant autrui une manière de confesser sa foi et sa gratitude. C'est
ainsi que le Psaume 34 commence par ces mots: «Je bénirai Yahwé
en tout temps; sa louange sera constamment sur ma bouche» (v. 2),
et appelle les <anäwhri à entendre la bonne nouvelle : «J'ai recherché
Yahwé et il m'a répondu; de toutes mes craintes il m'a délivré»
(v. 5). Le psaume 25 proclame la bonté et la droiture de Dieu
d'Israël « qui montre aux pécheurs la voie ; il fait marcher les <anâwïm

selon la justice et leur enseigne sa voie» (v. 8s). Les hymnes chantent
Yahwé «qui soutient les <anâwïm et abaisse jusqu'à terre les
méchants» (Ps. 147, 6) et «qui pare les Canâwïm de son salut» (Ps. 149,

4)11.

Le cérémonial jérusalémite atteste et confirme les interventions
de Yahwé au profit des siens ; il permet ainsi aux <anâwïm de festoyer
et d'exulter, mais leur joie est précaire, puisque de nouvelles
difficultés les attendent. Aussi les «Pauvres» espèrent-ils une libération
définitive et l'instauration d'une ère de justice que rien ne viendra
contester. Aux impatients, le Psaume 37 rappelle que le bonheur
des méchants ne dure qu'un instant; la terre de Yahwé restera en
héritage aux Canâwlm (v. 9; cf. Mat. 5, 5). Les prophètes promettent
aux «malheureux» que leurs vœux seront exaucés12.

11 Cf. encore Ps. 9, 13; 10, 17; 76, 10.
12 Soph. 2, 3 est une exhortation du prophète, ou, selon plusieurs auteurs,

d'un copiste qui lie le salut des <anâwïm à la recherche non seulement de la
justice, mais aussi de la *anäwä. Celle-ci s'oppose à l'attitude des gens sans

vergogne apostrophés par Sophonie (v. 1); elle implique, selon l'avis d'un
grand nombre d'exégètes, que le Yahwiste fidèle fait état d'une certaine

23



354 B. Martin-Achard, Yahwé et les tanäwim

Trois déclarations dans le livre d'Esaïe fondent le bonhenr à venir
des tanâwîm sur une intervention unique et décisive de Yahwé qui
fait enfin régner l'équité au sein de son peuple. Une joie qui pourrait

être qualifiée d'eschatologique, en vertu de l'acte divin dont
elle résulte, est explicitement annoncée aux «Pauvres» dans Es. 29

et Es. 61; elle est le fruit implicite de la promesse contenue dans
Es. 11. Dans ce dernier passage en effet, Yahwé proclame son intention

de rétablir la dynastie davidique et de faire reposer sur elle son

Esprit; aussi le futur souverain accomplira-t-il parfaitement son
office royal qui est de rendre la justice13. Les méchants auront tout
à craindre de sa parole, mais les <anâwïm peuvent être assurés que
leurs droits seront défendus (v. 4). L'ère messianique est établie sur
le droit (v. 5), gage d'harmonie et de plénitude (v. 6ss.), comme
Israël l'a si souvent demandé dans son intercession pour le souverain

(Ps. 72).
La fin du chapitre Es. 29 est obscure; le texte paraît avoir été

complété par un lointain disciple d'Esaïe. Cependant les versets
18ss. affirment que le jour de Yahwé («ce jour là», v. 18) marquera
un complet retournement de la situation présente, notamment par
la disparition de l'oppresseur, pour la plus grande allégresse des

tanâwïm (v. 19)14. Dans Es. 61, la bonne nouvelle que le témoin de

Yahwé a pour mission de proclamer (v. 1 a) présente également un
double aspect : l'année de grâce pour les <anâwïm s'accompagne d'un
jour de vengeance contre leurs adversaires (v. 2). Le prophète insiste
sur le contenu positif de son message ; il prêche la consolation et le
salut. Sa déclaration semble s'appuyer sur la tradition de l'année
jubilaire (Lév. 25, lOss.) qui a pour but de permettre à chaque
membre du peuple de Yahwé de retrouver, périodiquement, le plein
usage de ses droits. Effectivement, Es. 61 promet aux Canâwïm la

pauvreté ou d'humilité. Cependant il ne faut pas faire de la <anâwâ une fin
en soi : le salut, dans la perspective vétérotestamentaire, ne consiste pas à

demeurer, volontairement ou non, dans la misère, mais à connaître la
libération et la plénitude que Yahwé a en vue pour son peuple.

13 Une des fonctions essentielles du souverain est en effet de rendre la
justice; le sort du peuple est lié au bon fonctionnement de cette mission
royale cf. 1 Sam. 8, 5; 2 Sam. 8, 15; 1 Rois 3, 9; Prov. 16, 12; 25, 5; 29, 14;
Ps. 72, 1 s. ; Es. 9, 6, etc. R. de Vaux, Les institutions de l'Ancien Testament, 1

(1958), p. 231ss.
14 Cf. les commentaires et en dernier lieu: H. Donner, Israel unter den

Völkern, Yet. Test. Suppl. 11 (1964), p. 155ss.



B. Martin-Achard, Yahwé et les <anawim 355

paix, la liberté et la lumière dont ils sont aujourd'hui privés (v. 1),

et une joie ineffable pour fruit de cette restauration (v. 3; cf. encore
v. 10). Cette page dir livre d'Esaïe annonce les béatitudes évangé-
liques qui, à sa suite, disent aux «Pauvres» la fin de l'humiliation,
des coups et des larmes, le triomphe de leur cause avec l'instauration
du Royaume de Dieu (Mat. 5).

4.

Yahwé et les tanâwïm. Dans son intéressante étude sur «Les

pauvres d'Israël et leur piété», J. van der Ploeg remarque: «Il
semble qu'il existe une relation spéciale entre Yahwé et les
^nâwïm»15. L'ensemble des textes que nous avons cités conhrme cette
observation: le Dieu d'Israël et les «Pauvres» paraissent unis par
un lien étroit et constant. Ceux-ci recourent sans cesse à Yahwé
dans leur détresse ; ils font appel à sa justice, ils réclament son
intervention et se réjouissent de le voir agir en leur faveur; celui-là de

son côté répond aux prières des <anâwim, promet sa délivrance,
annonce la hn des railleurs et des iniques. Il fait cause commune
avec les «Pauvres» et se sent personnellement atteint par les

injustices dont ils sont les victimes16. Ainsi les 'anâwîm ne sont pas
simplement des malheureux, ils sont les «Pauvres de Yahwé», et le
Dieu d'Israël est tout naturellement leur Dieu, si bien que cette
relation a favorisé l'idée qu'un hdèle adorateur de Yahwé devait se

ranger parmi les tanâwïm. Ce terme a pris alors une connotation
morale et spirituelle - comme en témoigne en particuher la
Septante -, qui a surtout retenu l'attention des auteurs modernes17.

Nous ne reviendrons pas sur ce point; par contre, il nous paraît
important de noter que les textes relatifs aux ,anâwîm se réfèrent
plutôt au Dieu de Sion qu'au Dieu de l'Exode; ils font davantage

15 J. van der Ploeg (n. 3), p. 263.
16 Les prophètes ne cessent de rappeler à Israël que Yahwé prend fait et

cause pour les membres les plus faibles de son peuple, et en particulier pour
les veuves, les orphelins et les étrangers, conformément à la tradition
mosaïque (Ex. 22, 21ss.; 23, 6ss.; Am. 3, 9ss.; 4, ls.; 5, lOss.; 8, 4ss., etc.).
Les sages ont aussi, à leur manière, reconnu ce lien entre Yahwé et les
«Pauvres» (Prov. 3, 34; 14, 21; 16, 19).

17 La Septante a traduit *ânâw généralement par irpaûç Taireivéç, de sorte
que le pauvre, l'humilié est devenu l'humble, le doux.



356 II. Martin-Achard, Yahwé et les '^nävfim

appel aux traditions cultuelles de la cité de David qu'à celles de

l'amphictyonie israélite. Cette remarque vaut particulièrement pour
les psaumes.

Nous constatons en effet qu'un cantique de Sion, le Psaume 76,

évoque Dieu «qui se lève pour le jugement» (v. 10a) et «sauvera les

<anâwïm» (v. 10b). Ce chant se rattache à une «mystique» jérusalé-
mite, d'origine cananéenne, mais adoptée par les nouveaux maîtres
de la cité à la suite de sa conquête par David18. Elle exalte le
«Grand Dieu», créateur, souverain et juge de l'univers, qui triomphe
des forces du chaos et secourt les siens dans la ville qu'il s'est
choisie: Ainsi le Dieu qui réside à Sion (v. 2s.) brise les puissances
ennemies (v. 4ss.) et rend une sentence favorable aux tanâwîm

(v. 10). Nous retrouvons les mêmes données dans les Psaumes 9-10:
les oeuvres de Yahwé doivent être connues de toutes les nations, et
notamment le fait qu'il s'est souvenu des cris des tanâwïm (Ps. 9,

12ss.). Plus loin le psalmiste demande à Yahwé de se lever poux
prendre la défense de ceux-ci, conformément aux traditions de Sion
(Ps. 10, 12; cf. 16ss.)19. La cité de David est une cité-refuge: créée

par Yahwé, elle constitue une «zone sainte» où les tanâwïm trouveront

l'asile qu'ils recherchent.
H. J. Kraus qui insiste sur le rôle joué par Jérusalem en tant que

gage de salut pour les malheureux cite avec raison une déclaration
d'Esaïe: «Oui, Yahwé a fondé Sion ; c'est en elle que se réfugieront
les malheureux (Caniyyïm) de son peuple» (Es. 14,32)20. La tradition
jérusalémite, animée peut-être par une fête royale de Sion21 et
confirmée par la prédication d'Esaïe, encourage ainsi les <anâwïm à s'en

prévaloir pour recourir à Yahwé et attendre son secours.
A la lumière des textes vétérotestamentaires, les tanâwîm nous

18 Cf. en particulier Kraus (n. 8) et ses excursus sur «Les traditions
cultuelles de Jérusalem», à propos du Ps. 24 (p. 197ss.), et sur «La glorification
de la cité de Dieu», à propos du Ps. 46 (p. 342ss.).

19 II existe peut-être un écho lointain de cette tradition dans l'action de
grâce qui achève le Ps. 69, dans laquelle le psalmiste rappelle la sollicitude
de Yahwé à l'égard des <anäwlm (v. 33s.) et de Sion (v. 36).

20 Sur Es. 14, 29ss., cf. les commentaires et en dernier heu Donner (n. 14),

p. 113. On sait l'importance des traditions davidiques et jérusalémites pour
Esaïe. Cf. sur ce point G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 (1960),
p. 166-185.

21 Selon l'hypothèse, encore discutée, de H. J. Kraus, Die Königsherrschaft

Gottes im Alten Testament (1951).



B. Martin-Achard, Yahwé et les lHiawim 357

apparais sent comme engagés dans des difficultés de toutes sortes,
victimes en particulier de mesures prises injustement contre eux,
mais qui, fondés sur les traditions de la Cité sainte, osent exiger de

leur Dieu la reconnaissance de leurs droits et savent saluer dans

l'allégresse ses interventions libératrices. Appelés à bon droit les
«Pauvres de Yahwé», ils sont destinés à entendre les premiers la
Bonne nouvelle du salut.

Robert Martin-Achard, Genève


	Yahwé et les 'anāwīm

