
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Amos, prophète de la onzième heure

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amos, prophète de la onzième heure

Dans son article «Das Nein des Arnos», R. Smend a caractérisé le

message d'Amos par nn triple non de Yahweh à son peuple: non à

son désordre social, à sa compréhension optimiste de l'histoire et à

son culte orgueilleux1. La mission du prophète aurait consisté à

proclamer et à fonder dans un réquisitoire sans pitié une sentence
de condamnation définitive : «Aus Jahwes Nein zu Israels Verhalten
und Selbstverständnis folgt sein Nein zur Existenz des Volkes
überhaupt.»2 Et Smend de résumer le message d'Amos dans la déclaration

de sa quatrième vision: «La fin est arrivée pour mon peuple
Israël» (Am. 8. 2).

En décrivant ainsi la mission d'Amos, fait-on droit au sens de

son intervention en Israël? Il ne suffit pas d'analyser un message au
niveau de sa formulation verbale. Il s'agit d'en chercher l'intention,
le but dernier. Cela est particulièrement important lorsqu'on se

trouve en présence d'un message polémique, tel que celui d'Amos.
Saisi dans son mouvement, le message d'Amos ne consiste pas à

signifier à Israël son rejet définitif, mais à démasquer son orgueil et
à jeter bas toutes ses illusions afin de l'enfermer de toutes parts sous

un jugement qui est, en réalité, sa seule chance de vivre. La
proclamation du non de Yahweh à Israël, si caractéristique des oracles
d'Amos, est riche d'un oui qui s'exprime dans le fait même de
l'intervention du prophète et qui donne à son message la portée d'un
ultime appel au salut et à la vie.

1.

D'abord, il est vrai, on ne peut qu'être frappé par l'insistance
d'Amos à signifier à Israël sa condamnation. Non seulement il dénonce

avec vigueur l'oppression des pauvres par les riches (2. 7 ; 4. 1 ; 5.

Ils.), les injustices des juges (2. 6), le snobisme des «clubs» de
Samarie (6. 4ss.), l'optimisme facile des politiques (6. 1), la rapacité
des commerçants (8. 4ss.) pour jeter sur eux la réprobation de Yah-

1 R. Smend, Ev. Th. 23 (1963), p. 404-423.
2 Art. cit., p. 415. En p. 416, Smend apporte à son propre point de vue

une restriction, dont il déclare: «sie muß ganz unsicher bleiben», et qui n'est
pas étrangère à l'objet de cette étude.



S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure 319

weh, mais il s'en prend même aux institutions religieuses d'Israël,
à ses sanctuaires (4. 4s.; 5. 5), à son culte (5. 21ss.), au chef du clergé
de Béthel (7. 17). Les actes historiques de Yahweh en faveur de son

peuple - sortie d'Egypte (2. 10a; 9. 7)3, conduite à travers le désert
(2. 10b; cf. 5. 25), défaite des Amorites (2. 9, 10c)4 - ne servent
chez lui qu'à fonder et à aggraver la responsabilité du peuple
coupable. Enfin, les promesses de bonheur qu'Israël croyait détenir

pour le «jour de Yahweh» sont rejetées au profit de l'annonce du
malheur (5. 18ss.).

Dans la nuit de ce message, quelques paroles ont laissé espérer
un peu de lumière, mais à tort. Ni la petite parabole des deux tibias
et du bout d'oreille (3. 12), ni la proportion dérisoire du nombre de
soldats que chaque ville se verra réduite à enrôler (5. 3), ni même
les quelques survivants de la catastrophe qui ne pourront qu'ensevelir

leurs morts (6. 10) ne sont l'annonce qu'un reste du peuple sera
tout de même sauvé, à la manière de la prophétie d'Esaïe. Au
contraire, ces oracles tournent en ridicule l'espoir de ceux qui croient
encore pouvoir échapper à la ruine5. S'il arrive à Arnos d'évoquer
l'idée d'un reste, c'est pom en exclure l'éventualité (6. 9; 9. 1), ou
pom la soumettre à la restriction d'un «peut-être» (5. 15) sm la
portée duquel il importera de revenir. Avec une persévérance
délibérée, le prophète proclame que personne ne pourra retarder l'échéance

de la catastrophe qui vient (6. 36; 9. 10) ni seulement lui
échapper: le plus agile ne pourra s'enfuir (2. 14ss.); la main du
Juge pourchassera les coupables au fond des mers et jusque dans le
Shéol (9. 2ss.) ; personne pour éteindre cet incendie (5. 6)! Même les

3 Cf. 3. lb, glose explicative.
4 Rien n'oblige à douter de l'authenticité de 2. 10. Chacun des trois

événements est encore cité ailleurs par Arnos, l'exode en 9. 7, la marche au
désert en 5. 25, la victoire sur les Amorites en 2. 9. L'ordonnance insolite
de ce rappel historique obéit à une intention polémique : le dépouillement
des Amorites est probablement mentionné d'abord (v. 9) pour ruiner
l'orgueil militaire qu'Israël prétendait tirer de ses propres victoires. Un glossa-
teur n'aurait pas manqué de respecter l'ordre chronologique. L'inversion
proposée par Procksch, Bibl. hebr., affaiblit le mouvement du discours.

5 Pour le détail de cette interprétation ironique, nous renvoyons le lecteur
à notre commentaire du livre d'Amos, à paraître cette année dans le
Commentaire de l'Ancien Testament, vol. XI a.

6 Ce passage semble faire allusion à des pratiques magico-rituelles par
lesquelles les chefs tentaient d'assurer leurs succès militaires et de se prémunir
contre les malheurs.



320 S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure

cornes de l'autel, ce refuge sacré des meurtriers en fuite7, seront
jetées à terre (3. 14). Les unes après les autres et de la manière la
plus hermétique, Arnos ferme les issues par lesquelles Israël croyait
pouvoir échapper à son Dieu. On sait d'ailleurs qu'il en fait autant
pour les autres peuples (1. 3ss.).

Cette absence de perspective salutaire paraît avoir fait très tôt
problème au sein de la tradition qui véhiculait les paroles prophétiques.

Comme d'autres prophètes, Arnos n'aurait-il pas dû faire
entendre, à côté de la condamnation, des promesses de salut?
Plusieurs retouches, émanant en général de cercles deutéronomistes8,
paraissent avoir été apportées sur ce point aux oracles primitifs.
Elles apparaissent à la fin du recueil, dans une surcharge apportée
à chacun des deux derniers oracles du prophète pour en atténuer la
portée9 et surtout dans les deux oracles de salut ajoutés en appendice

à la collection : la restauration de la cabane effondrée de David
(9. Ils.) et le rétablissement d'Israël dans son pays (9. 13-15) dont
la forme littéraire, le vocabulaire et les thèmes trahissent, à notre
avis, la non-amosicité10. La présence de ces adjonctions nous paraît
confirmer indirectement, par la mise au point que la tradition lui a

apportée, le message condamnateur du prophète de Tékoa.
Ce n'est donc ni dans les descriptions ironiques d'un «reste», ni

dans l'appendice du chapitre 9 qu'il faut chercher une ouverture
salutaire au message d'Arnos.

On ne la trouve pas davantage dans l'idée que Juda pourrait
échapper au jugement qui va frapper l'Israël du Nord. La mission
d'Arnos concerne Israël (7. 15) et à part deux mentions de Sion
(1. 2; 6. 1), il ne parle pas de Juda11. Si enfin Arnos s'est servi libre-

7 Cf. 1 R. 1. 50; 2. 28; Ex. 21. 12-14.
8 Ce que trahit notamment l'oracle contre Juda, Am. 2, 4s.
9 Am. 9. 8c corrige 9. 8ab, restriction unique en son genre dans tout le

recueil. De même en 9. 9 a, la glose bikkol-haggôyïm modifie le sens de

l'image du crible secoué et introduit l'idée d'un tri entre les bons et les
méchants.

10 On ne peut en faire la démonstration ici, mais aucune des tentatives
pour conserver à Arnos la paternité de ces deux oracles ne nous a paru
jusqu'ici satisfaisante. On notera d'ailleurs les affinités théologiques de ces
oracles avec la théologie deutéronomiste de la dynastie davidique et du don
d'une terre fertile. Sur le premier de ces deux points, cf. notre David, Roi et
Messie. La tradition davidique dans l'Ancien Testament (1963), p. 57s.

11 Am. 2. 4 s. est d'une couche secondaire de la tradition. D'ailleurs cet
oracle condamne Juda au même titre qu'Israël et ses voisins. De même, 6. 1



jS1. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure 321

ment de certaines formes littéraires du rituel liturgique - sans être

pour autant un prophète cultique12 - pour signifier à Israël sa

condamnation, on ne voit pourquoi cette évocation de la malédiction
rituelle entraînerait avec elle ipso facto une idée de bénédiction.

Faut-il en conclure qu'Amos a proclamé la réprobation d'Israël
comme un fait accompli face auquel il n'y avait plus rien à faire,
plus de décision à prendre?

2.

Quoiqu'on ne trouve chez lui aucun appel à la repentance à la
manière de Jérémie ou d'Ezéchiel, plusieurs indices révèlent que son

message de condamnation visait, malgré tout, un but positif:
acculer Israël à quitter sa révolte orgueilleuse pour s'en remettre au
seul jugement de Celui qui l'appelait encore à vivre.

1. Le tour polémique de nombreux oracles d'Arnos atteste d'abord
que ses déclarations ne sont pas absolues mais en dialogue étroit
avec ses interlocuteurs. On ne compte pas moins de sept oracles
dont l'accusation cite explicitement les paroles de l'adversaire13;
quatre autres le font implicitement14. Arnos proclame tout haut ce

que chacun dit et fait dans le secret16. Ailleurs il saisit sur les
lèvres de ses auditeurs des aphorismes de la sagesse populaire
(3. 3ss.; 6. 12), voire un hymne de la liturgie de fête (4. 12c-13)
pour vaincre Israël sur son propre terrain. Arnos n'a rien du
théologien de cabinet qui avance prudemment des thèses absolues. C'est

un combattant qui livre la bataille de Yahweh contre la rupture de

la solidarité sociale, les illusions politiques et surtout la bonne cons-

condamne les politiciens insouciants de Sion. Quant à 1. 2, il confirme la
tradition judéenne à laquelle se rattache Arnos, mais ne suffit pas à fonder
l'annonce d'un salut pour Juda.

12 Le passage de la forme littéraire à la fonction est un saut méthodologique
que H. G. Reventlow, Das Amt des Propheten bei Amos (1962), opère d'une
manière abusive et sans jamais le soumettre à contre-épreuve.

13 Am. 2. 12; 4. 1; 6. 13; 7. 16; 8. 5, 14; enfin 6. 2 qui, si l'on ne veut pas
corriger les suffixes, doit s'entendre comme une citation des paroles
orgueilleuses des chefs de Samarie et de Sion qui se vantent de leur supériorité
sur les pays voisins. Cf. encore 5. 14.

14 Am. 3. 2a; 4. 4s.; 5. 4ss, 18ss.
15 Am. 2. 6ss.; 4. 1 ; 8. 4ss.

21



322 S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure

cience religieuse de son peuple. L'aspect polémique de sa prédication

en explique le caractère unilatéral. Yahweh s'en prend par lui
à tout ce qu'il condamne dans le comportement d'Israël, en particulier

à ce qui pourrait lui faire croire qu'il bénéficie de la faveur
divine: sa prospérité matérielle, ses succès militaires et ses
cérémonies cultuelles. Le malentendu entre Israël et son Dieu est si

grave que l'heure n'est pas d'abord aux rectifications et à l'exhortation

mais au dévoilement de l'erreur et à sa condamnation.
2. Une analyse des formes littéraires montre cependant qu'Amos

exploite largement les divers genres de la parénèse sapientiale, ainsi

que l'ont montré S. Terrien16 et surtout H. W. Wolff17. Certes, on
ne peut inférer sans autre de la forme au fond. Mais cette «patrie
spirituelle» révèle que le message condamnateur d'Arnos n'est pas
étranger à une tradition littéraire dont l'intention est parénétique.
Le but de la Sagesse consistait à déceler le bien et le mal afin que
le fidèle soit mieux à même de choisir le bien et de rejeter le mal18.
Tel est le genre de choix devant lequel Arnos place le peuple : après
avoir délivré l'oracle de Yahweh «Cherchez-moi et vous vivrez»
(5. 4), le prophète ajoute un commentaire typique de la parénèse
sapientiale: «Cherchez le bien et non le mal... ; haïssez le mal et
aimez le bien» (5. 14s.).

Tel est aussi le sens des «malheur à...» (hôy) par lesquels Arnos
introduit plus d'une fois ses accusations19. Empruntée au genre de

la lamentation funèbre (cf. 5. 16), cette exclamation n'introduit pas
une malédiction mais la dénonciation solennelle d'un comportement
que Dieu réprouve, afin de sommer ceux qui le pratiquent à y
renoncer. La formule positive correspondante «heureux...» ('asré)
revêt la même portée tout à la fois déclarative et exhortative20.

En faisant suivre ses «malheur à...» de l'évocation redoutable du

16 S. Terrien, Amos and Wisdom: Israel's Prophetic Heritage. Essays in
honor of J. Muilenburg, éd. B. W. Anderson et W. Harrelson (1962), p. 108-
115.

17 H. W. Wolff, Amos' geistige Heimat (1964), p. 5ss.
18 Cf. Prov. 11. 19, 23, 28; Ps. 37. 27; Es. 7. 15.
19 Am. 5. 18; 6. 1 ; à rétablir en tête de 5. 7 et 6. 13; mais non en 2. 7,

comme le suggère Wolff (n. 17), p. 13, où il interromprait le fil de l'accusation,

elle-même déjà introduite par la formule stéréotypée du v. 6 a.
20 Cf. C. A. Keller, Les «béatitudes» de l'Ancien Testament: Hommage à

W. Vischer (1960), p. 88-100. «La bénédiction comme la malédiction
impliquent donc d'emblée une exhortation, un enseignement moral» (p. 94).



S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure 323

jugement de Yahweh et non de la simple description sapientiale du
malheur, Arnos élève le contenu de la formule à un niveau théologique

nouveau. Mais cela ne lui enlève pas sa pointe parénétique.
Les hôy demeurent dans sa bouche autant d'appels à la décision de

renoncer à ce comportement fatal.
3. Arnos ne donne qu'une seule fois à shüb, le verbe le plus

courant au sujet de la repentance21, un sujet humain22; c'est l'emploi

négatif du refrain de 4. 6-11, où est décrite l'irrepentance
d'Israël: «Et vous n'êtes pas revenus jusqu'à Moi!» Le verbe est
même renforcé ici de la préposition 'ad pour caractériser la repentance

comme un véritable retour jusqu'à Dieu lui-même (cf. Os. 14.

2; Deut. 4. 30). L'insistance de ce refrain négatif signifie-t-elle
qu'Arnos exclut la possibilité d'une ultime rupture de l'endurcissement

du peuple
La réponse est bée à l'interprétation de la conclusion du discours,

en 4. 12-13:

12a C'est pourquoi, c'est ainsi que je te traiterai, Israël;
b puisque c'est là ce que je te ferai,
c Prépare-toi à la rencontre de ton Dieu, Israël,

13 car voici, Celui qui forme les montagnes...

Avec J. D. W. Watts, on peut reconnaître en 12c une invitation
liturgique qui fait déjà partie de l'hymne du v. 13 23. La tournure
indéfinie de la menace du v. 12 a (koh) n'implique pas la perte d'une
description de la condamnation24. Elle suffit à évoquer le jugement
final de Yahweh en l'inscrivant dans le prolongement de la ligne
progressive des malheurs passés. Mais on remarque que l'interpellation

d'Israël, au pluriel dans les v. 6 à 11, passe subitement au
singulier au début du v. 12, car le prophète a en vue la citation de

l'hymne qui, lui, interpelle Israël au singulier selon le style cultuel

21 Cf. W. L. Holladay, The Root Sûbh in the Old Testament, with
Particular Reference to its Usages in Covenantal Contexts (1959).

22 Avec un sujet divin, süb apparaît au Hiph. en 1. 8 et au Hiph. négatif
sans régime dans la formule d'introduction des oracles contre les nations:
1. 3, 6, 9, 11, 13; 2. 1, 4, 6. Au refus de repentance d'Israël correspond le
refus de repentance de Yahweh. Ce n'est pas que Yahweh ne soit pas libre
de se repentir, cf. 7. 3, 6 (nhm), mais l'infidélité du peuple le contraint malgré
lui à ne pas continuer à lui pardonner, cf. 7. 8; 8. 2 ('brl). Cf. encore, dans
l'appendice, la formule süb sebût, 9. 14.

23 J. D. W. Watts, Vision and Prophecy in Arnos (1958), p. 52ss.
24 Même tournure en 4. 5b.



324 S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure

primitif. Ainsi, entre les malheurs successifs toujours plus graves
dont Yahweh a frappé en vain son peuple et le jugement qui va
maintenant fondre sur lui, Arnos adresse à Israël un ultime appel à

se présenter devant son Dieu afin de se soumettre à son autorité
absolue25.

L'appel sera-t-il entendu? La question reste ouverte. Ce n'est pas
à Arnos mais à Israël d'y répondre. Il est pourtant significatif de la
mission d'Amos que l'appel retentisse une dernière fois avant le

jugement irrévocable.
4. A trois reprises, Arnos fait allusion à son rôle de prophète. Ces

passages n'ont pas d'abord pour but de nous introduire dans le
secret de son expérience prophétique mais de fonder l'autorité de

sa prédication, face à ceux qui la lui contestent.
Dans la récapitulation des actes de Yahweh en faveur de son

peuple (2. 9-11), l'envoi des nebiim et des nezirim s'inscrit dans le

prolongement de la sortie d'Egypte, de la conduite à travers le
désert et de la victoire sur les Amorites, 2. 11 :

J'ai suscité parmi vos fils des prophètes
et parmi vos jeunes gens des nazirs.
N'en est-il pas ainsi, fils d'Israël?
Oracle de Yahweh.

Il n'est pas interdit de voir dans ce don une allusion d'Arnos à sa

propre intervention, d'autant plus que l'interdiction faite aux
prophètes (v. 12) paraît annoncer son conflit avec le prêtre Amatsia
(7. lOss.). Or nulle part ailleurs, les actes qui forment le contenu du
petit credo historique d'Israël ne comprennent comme ici le don des

prophètes et des nazirs. Arnos fait de son intervention, à la suite de
celle d'autres nebiim et des nazirim, un nouvel acte salutaire du
Dieu de l'alliance en faveur de son peuple.

Il est courant et légitime de voir également dans la conclusion du
discours de sagesse de 3. 3-8 une allusion à la vocation impérieuse
dont Arnos a été l'objet, 3. 8 :

25 W. Brueggemann, Amos IV. 4—13 and Israel's Covenant Worship:
Vet. Test. 15 (1965), p. 1-15, propose des rapprochements de vocabulaire
suggestifs autour de la formule hiqqön liqra't de 12c, mais le passage du
pluriel au singulier trahit une rupture de continuité qui nous empêche de
conclure avec cet auteur à «a striking coherence for the entire unit» (p. 13).



S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure 325

Le lion rugit,
qui ne craindrait?

Yahweh26 parle,
qui ne prophétiserait?

L'intention du discours dépasse celle d'un aveu personnel du
prophète sur sa vocation. En application de la série des sept
exemples (v. 3-6)27, Amos met en relation la parole de Dieu et
l'activité prophétique afin d'inviter ses auditeurs à faire preuve à

son égard de la même sagesse que dans la vie quotidienne : que ceux
qui savent si bien conclure d'un effet à sa cause concluent aussi de

la présence d'un prophète au fait que Dieu parle Et que ceux qui
savent conclure de la cause à son effet sachent aussi que le rugissement

de Yahweh portera ses effets. En donnant à son discours

sapiential la tournure interrogative, Amos sollicite l'adhésion de ses

interlocuteurs, les oblige à prendre au sérieux ses menaces et les met
en demeure d'en tirer sur-le-champ les conséquences pratiques.

Enfin, dans sa dispute avec Amatsia, Arnos évoque la mission

reçue lors de sa vocation par ces mots: lëk hinnâbë' 'ël 'ammi (7.

15), tandis qu'Amatsia lui dit: lo' tinnâbë' 'al yisrâ'ël (v. 16). On
notera le passage significatif du 'ël au 'al. Pour Amatsia, Amos est

un adversaire d'Israël qui prophétise contre le peuple. C'est un
malentendu sur le sens de sa mission. Même si, au v. 15, la préposition
'ël est d'abord appelée par le verbe hlk, n'indique-t-elle pas qu'aux
yeux d'Amos, son envoi en Israël est un acte positif de la part de

Yahweh?
Par ces trois allusions, Arnos laisse à entendre que sa présence et

sa prédication condamnatrice sont un dernier signe que Dieu accorde
à son peuple, avant qu'il ne soit trop tard et que la résolution prise
ne porte ses effets.

5. Nous trouvons une confirmation de ce rôle salutaire de
l'intervention du prophète dans le fameux oracle annonçant la famine de

la parole de Yahweh, 8. Ils.:
Voici venir des jours,

oracle du Seigneur Yahweh,
où j'enverrai la famine dans le pays,

26 >adônây: glose liturgique rompant le rythme.
27 Am. 3. 7 est une adjonction secondaire en prose, méditant après coup

mais non sans pertinence sur le rôle d'avertissement des prophètes. Le v. 8

se rattache directement aux v. 3-6 dont il forme la «pointe».



326 S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure

non une famine de pain
ni une soif d'eau,
mais d'entendre la parole28 de Yahweh.
Ils se traîneront d'une mer à l'autre mer,
ils erreront du Nord au Levant
pour chercher la parole de Yahweh
et ils ne la trouveront pas.

La condamnation définitive y est signifiée par le fait qu'on
cherchera partout la parole de Yahweh sans la trouver. Alors
sonnera l'heure où il sera trop tard pour écouter29. Le temps sera venu
où Dieu refusera de poursuivre le dialogue avec son peuple. Ce sera
le temps du silence de Dieu.

Serait-ce déjà à ce silence de la condamnation absolue que se
réfère la parole de 5. 13:

Voilà pourquoi l'homme sensé en ce temps-ci se tait, car c'est un temps
de malheur?

L'isolement du verset au sein de son contexte actuel en rend
l'interprétation délicate. A notre avis, rien ne s'oppose à y lire une
réflexion personnelle d'Arnos. Le temps de malheur (cët) n'est pas le

jour du jugement (yôm) mais l'époque où vit le prophète. Quant à

l'homme sage (maskïl)30, ne pourrait-il servir à Arnos à se désigner
lui-même ?31 Le sens serait le suivant : L'époque contemporaine est
si mauvaise que la seule attitude d'un homme sensé serait de garder
le silence et de laisser Israël courir à sa perte. Le temps du silence

n'aiuait-il pas déjà commencé? Pourtant, comme Jérémie et comme
l'apôtre Paul, mais pour d'autres raisons, Amos est contraint de

prophétiser malgré lui (cf. 3. 8). C'est donc que, tant qu'il parle, le

temps de la patience n'est pas encore totalement épuisé, la possibilité

est encore donnée d'écouter, de rechercher Yahweh et de vivre
(5. 4s.).

On pourrait nous objecter qu'Amos décrit toujours la condamnation

d'Israël comme une décision prise: Yahweh a parlé et il n'y
reviendra pas (1. 3ss.) ; il en a donné l'ordre (6. 11); il ne passera

28 T. M.: pluriel. Lire le singulier avec les versions, comme au v. 12.
29 On notera l'accent mis ici sur sm': ce n'est pas tant la parole qui

manquera, mais la possibilité de l'écouter.
30 Cf. V. Maag, Zur Übersetzung von maskil in Amos 5. 13; Ps. 47. 8 und

in den Überschriften einiger Psalmen: Schw. Theol. Umschau 13 (1947),

p. 108-115.
31 Nous aurions ici confirmation, de la bouche d'Amos, du milieu sapientia

dans lequel il se situe lui-même.



S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure 327

plus outre (7. 8). Déjà Arnos entonne la complainte funèbre sur la
ruine d'Israël (5. ls.). Certes, et pourtant Arnos ne reçoit pas cette
révélation pour lui-même mais pour en informer Israël. Les visions
qu'il a reçues, il s'en vient les raconter en Israël. S'il entonne la
complainte funèbre, probablement vêtu lui-même de l'accoutrement
traditionnel de deuil, c'est encore pour faire de cette action symbolique

un signe avertisseur qui frappe l'attention et oblige enfin
Israël à écouter et à comprendre. Yahweh a pris une résolution de

mort au sujet de son peuple, tel qu'il s'est fourvoyé. Aussi son dernier

espoir est-il de le lui faire savoir maintenant, par le ministère
d'un prophète, afin qu'Israël soit ébranlé dans son orgueil et se laisse
enfin briser par l'annonce du jugement qui vient, avant qu'il ne soit
trop tard.

6. Arnos a-t-il compté sur une repentance in extremis d'Israël?
La question nous paraît déplacée, car sur ce point Arnos n'a pas
pris la liberté de faire connaître sa propre pensée à côté du message
dont Yahweh l'avait chargé. Tout au plus, si notre interprétation
en est exacte, la réflexion de 5. 13 nous laisserait-elle entrevoir que
sa sagesse personnelle l'a conduit à en douter, tant la situation
d'Israël lui paraissait compromise. Mais Yahweh seul peut en juger.
De lui seul dépend cette ultime possibilité de salut. Tel est le sens
du «peut-être» qui conclut l'exhortation de 5. 15. Ce n'est pas une
dernière échappatoire dont les hommes pourraient disposer, car
devant le jugement de Yahweh, il n'y a aucune échappatoire, pas
même celle qui consisterait à multiplier les cultes ou les œuvres pies.
Mais c'est le souverain «peut-être» de la miséricorde de Dieu.

3.

On le voit, Arnos fait retentir à travers la proclamation du non de

Yahweh à son peuple un suprême appel pour qu'Israël prenne au
sérieux la revendication totale de son Dieu. Malgré les apparences,
Arnos n'est pas le messager d'un trop tard de Dieu, écrasant et
destructeur. En lui, Yahweh donne à son peuple une dernière occasion
d'entendre sa parole et de s'y soumettre. Son intervention condam-
natrice est le signe avant-coureur de la fin, destiné à contraindre
Israël à quitter la voie de la perdition et à «rechercher» Celui qui
seul le fait vivre (5. 4).



328 S. Amsler, Amos, prophète de la onzième heure

Perdre de vue cette perspective, c'est ôter à la prophétie d'Amos
sa signification authentique. Si tout est fini entre Yahweh et son
peuple, pourquoi lui envoie-t-il un prophète et lui fait-il annoncer
que la patience de son Dieu est arrivée à son terme? Au contraire,
si Amos est le prophète de la onzième heure dont le message
démasque toutes les illusions du peuple de Dieu afin de le placer devant
l'imminence inéluctable du jugement, alors son intervention prend
tout son poids d'ultime avertissement, non seulement dans le cadre

historique particulier qui fut le sien, mais encore aujourd'hui dans
la prédication de l'Eglise. Son message retentit encore pour ruiner
tous les faux-fuyants de la «religion» et pour amener l'homme,
démuni de toute prétention, devant le Dieu qui, en le jugeant, reste
libre de lui faire miséricorde.

Samuel Amsler, Lausanne


	Amos, prophète de la onzième heure

