
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Sacrifice et "spiritualité", ou sacrifice et alliance? : Jér. 7, 22-24

Autor: Reymond, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrifice et «spiritualité», ou sacrifice et alliance?
Jér. 7, 22-24

Le passage Jér. 7, 22-24 est bien connu à cause de l'usage qu'on
en a fait, et du rapprochement souvent opéré avec Jér. 6, 20 et
Am. 5, 25, par exemple.

1.

Des théologiens ont surtout vu dans ce texte une polémique du
prophète contre toute forme du culte, contre tout ritualisme et tout
sacrifice. On pense en particulier à Volz et à Rudolph.

«D'Amos à Jérémie, l'un après l'autre, des prophètes se sont avancés en
adversaires du culte public: .L'obéissance vaut mieux que les sacrifices',
Yahweh veut une vie morale et non le culte du temple, ni les sacrifices...
Ces prophètes ne veulent donc pas un culte purifié, mais autre chose que le
culte... Le principe de la religion de l'Ancien Testament est l'adoration
morale d'un Dieu moral, et la communion immédiate du cœur avec le Dieu
spirituel... (Les prophètes) ont reconnu que le culte était précisément nocif
pour la vie éthico-religieuse», écrit Volz1.

Cependant on trouve cette phrase qui tempère un peu les
précédentes et qui laisse une porte ouverte sur une autre perspective :

« Si le culte public était l'expression d'une communion intérieure, alors
il ne serait plus un usage vide de sens et un obstacle à la (vraie) piété.»8

Ainsi, dans l'ensemble, Volz fait des prophètes, depuis Arnos,
les détracteurs de tout culte officiel, de toute forme extérieure. Il
compare Jérémie à Luther combattant les cérémonies vides de

l'Eglise romaine au temps de la Réforme. - De son côté Rudolph,
plus modéré, parle ainsi :

« Pour l'homme d'autrefois, le sacrifice était le moyen d'établir la communion
avec la divinité, ou de la renouveler quand elle avait été rompue par le
péché. Sacrifice et culte étaient au cœur de chaque religion. Mais Jérémie
dit ici que le culte n'appartient pas à l'essence de la religion, qu'il est accessoire,

même nuisible parce qu'il détourne (l'attention) de ce qui est principal :

l'obéissance morale.»3

En face de ces interprétations très radicales, il faut relever le point
de vue très différent de R. de Vaux:

1 P. Volz, Der Prophet Jeremia (1922), ad loc.
2 Idem. Nous citons librement. 3 W. Rudolph, Jeremia (21959), ad loc.



Ph. Reymond, Sacrifice et «Spiritualité», ou sacrifice et alliance? 315

«On relève chez les Prophètes d'avant l'Exil de violentes attaques contre
les sacrifices... Aux sacrifices inutiles, ils opposent l'obéissance à Yahveh,
la pratique du droit et de la justice... Un certain nombre d'auteurs en ont
conclu que les Prophètes avaient radicalement condamné les sacrifices.
Comme dans plusieurs de ces passages, les sacrifices sont cités à côté des

pèlerinages et des fêtes, les mêmes auteurs admettent que les Prophètes ont
condamné tout culte extérieur. Comme cependant ils ne condamnent pas
le temple, on les imagine comme les partisans d'un sanctuaire sans autel
et sans sacrifices, ce qui ferait d'eux les Protestants de l'Ancien Testament.
Mais il faudrait aller plus loin encore, car Is. 1, 15 cite, après les sacrifices
et les fêtes, la prière: 'Vous avez beau multiplier les prières, moi, je n'écoute
pas', mais personne n'admettra que les Prophètes aient condamné la prière:
l'argument conduit donc à l'absurde et se détruit lui-même. Ces textes ne
peuvent pas signifier que les Prophètes ont condamné absolument les sacrifices

pour eux-mêmes.»4

Dans le même sens parle Kapelrud (qui cite un mot de Pfeiffer)
à propos d'Arnos :

«Arnos n'a pas demandé, comme on l'a affirmé, l'abolition des sacrifices:
il ne s'est pas opposé à l'institution mais à l'abus de l'institution... Il a
moralisé la religion mais n'a pas substitué la morale à la religion.»5 «Le culte
en lui-même n'était pas suffisant, il avait besoin d'être combiné avec la
morale. Le but du prophète n'était pas l'abolition finale du culte, mais de le
mettre à sa juste place.»6

2.

Mais malgré l'heureuse réaction des auteurs précités, je ne pense
pas que ce célèbre v. 22 nous introduise en fait dans le problème de
la nature du culte israélite et de la rebgion des prophètes. C'est un
faux problème et il est abusif de bâtir toute une théorie sur la
spiritualité des prophètes à propos de ce verset. L'intention de

Jérémie est ailleurs que dans une mise au point des rapports morale
et sacrifice. Dans une étude récente sur le problème en général,
E. Wûrthwein a fort bien énoncé la question des rapports du culte
et des sacrifices7 :

«Lorsqu'on lit chez les prophètes le <je n'y prends point plaisir> de Dieu,
il ne s'agit pas de savoir si Dieu accepte ou non un sacrifice ou une prière,
mais si, dans un cas concret (nous soulignons) certains hommes trouvent
accès auprès de Dieu ou non.»

4 R. de Vaux, Les institutions de l'A. T., 2 (I960), p. 344.
5 R. H. Pfeiffer, Introduction to the O. T. (21948), p. 582.
6 A. S. Kapelrud, Central Ideas in Arnos (1956), p. 75s.
7 E. Wûrthwein, Kultpolemik oder Kultbescheid?: Festschrift A. Weiser

(1963), p. 124. Nous citons librement.



316 Ph. Raymond, Sacrifice et «Spiritualité», ou sacrifice et alliance?

Quel est le «.Sitz im Leben» de notre texte? Weiser propose de le
situer dans le cadre de la fête de l'Alliance8 et Kraus de son côté
insiste sur une fête du renouvellement de 1'Affiance où, là où l'autorité

officielle faisait défaut, un prophète rappelait au peuple les
termes de cette alliance9, c'est-à-dire replaçait devant le peuple les

exigences du Décalogue. Nous aurions précisément ici une intervention

de Jérémie lequel mettrait devant les yeux du peuple tout
l'élément moral contenu dans les commandements.

Le propblème posé par Jér. 7, 22-24 n'est donc pas celui du culte
en général, mais celui de l'Alliance. Au temps du prophète, on aurait
perdu de vue la portée de celle-ci, et par l'introduction de sacrifices,
l'orientation de la fête aurait été faussée (il suffit de se rappeler
l'origine cananéenne du sacrifice israélite). Ce que Jérémie demande,
c'est un retour à la signification première de la fête.

Il se pose certes ici une question de fait, une question historique :

Jérémie prétend qu'au moment de l'exode, il n'y aurait pas eu
d'ordonnances divines au sujet des zèbah ou des ffilâ en Israël, donc

pas de sacrifices sanglants d'aucune sorte. On peut se demander s'il
avait raison. Mais pom- commencer, il faut dire que nous ne savons

pour ainsi dire rien sur le culte israélite au désert, car, si l'on tient
compte de l'âge des documents qui nous en parlent, «il ne reste
guère d'information sur le culte sacrificiel au désert»10. Mais de Vaux
continue: «Il reste la Pâque, mais c'est un sacrifice d'un genre
particulier où tout se passe en dehors de l'autel. Il faut certainement
maintenir que les Israélites semi-nomades ont pratiqué les sacrifices

sanglants: c'est une coutume de pasteurs et ces sacrifices sont
attestés très anciennement en Arabie, mais nous ne saurons jamais
quels rites exacts étaient pratiqués.»11 Volz et Rudolph estiment
que Jérémie était au courant des sacrifices qui, comme le disait de

Vaux, ont bel et bien toujours existé; mais je pense que ce que
Jérémie conteste, c'est que ces sacrifices aient fait partie de l'institution

mosaïque. Il y aurait eu des sacrifices au temps de l'exode,
mais ceux-ci n'auraient pas constitué des «ordonnances» de Yahweh.

De telle sorte que lors de la fête des «ordonnances» (c'est-à-dire,
la fête de l'Alliance), il lui semblait malvenu de noyer le sens et

8 A. Weiser, Das Buch des Propheten Jeremia (1955), ad loc.
9 H. J. Kraus, Gottesdienst in Israel (1954), passim.

10 de Vaux (n. 4), p. 309.
11 Idem.



Ph. Reymoud, Sacrifice et «Spiritualité», ou sacrifice et alliance? 317

l'importance de ces ordonnances dans la célébration de sacrifices,
étant donné que ceux-ci avaient un caractère nettement étranger
au pur yahwisme.

C'est pourquoi le v. 23 replace l'Alliance sur son terrain : un peuple
lié à son Dieu, un Dieu qui prend son peuple comme sien; cette
Alliance, cette relation étant scellée par les Paroles de Dieu et par
une conduite droite. De plus, cette Alliance, cette relation ne sont

pas - on le sait - un contrat d'affaire, mais un geste bienveillant de

Dieu qui désire le bien du peuple: lemacan yïtab lâkèm. Et aucun
«opus operatum» ne peut remplacer ce que donne au fidèle le fait
de se placer devant son Dieu et d'écouter sa parole (v. 24). Mais

justement le peuple s'est placé dans un état d'isolement (bemaCasôt,
biser!rüt libbâm) : il y a maintenant absence de dialogue, repliement
sur soi, ce qui est le contraire d'une vie commune avec Dieu comme
le voulait le don de l'Alliance.

3.

Il ne restera plus alors à Jérérnie qu'à continuer d'appeler (cf.v. 27).
Le prophète et Dieu sont seuls à lutter pour tenter de faire entendre
au peuple la voix de son Dieu. Jérérnie sait d'avance que ce sera
inutile, mais il n'a rien d'autre à faire que d'exécuter ce que Dieu
lui a donné à faire: prêcher l'Alliance, malgré l'indifférence totale.
Au milieu de la fête, le prophète doit déclarer que ce que le peuple
appelle un «renouvellement de l'Alliance» n'en est pas un; on peut
faire des fêtes, mais si l'on n'a pas écouté celui qui est au centre de

la fête, le Donneur de l'Alliance, il ne s'est en fait rien passé. Le
peuple, «ce» peuple n'est pas dans la situation qu'il croit tant qu'il
vit dans le mensonge et dans la rébellion.

Le passage en question montre la réaction de Jérérnie devant
l'autonomie où Israël s'est retiré face au Dieu de l'Alliance. Les cérémonies

sont alors vides de sens. La protestation de Jérérnie n'est pas
une protestation contre le culte en soi, mais une protestation contre
le peu de cas que l'on faisait de l'Alliance et contre les déviations

- les sacrifices - qui faussaient le sens originel de la fête. L'Alliance
n'était plus aux yeux du peuple le geste de Dieu qui, justement,
fondait ce peuple et qui, du même coup, devait engager sa fidélité
et son obéissance. Philippe Reymond, Lausanne


	Sacrifice et "spiritualité", ou sacrifice et alliance? : Jér. 7, 22-24

