
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Wächter und Späher im Alten Testament

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wächter und Späher im Alten Testament

Die folgende bescheidene Arbeit ist hervorgegangen aus einem

Beitrag zu dem handschriftlichen, nicht gedruckten Gratulationsband

zum 70. Geburtstage von Prof. Dr. Arnold Gilg (27. 1. 1957),
dem damaligen Senior der Christkatholisch-Theologischen Fakultät
der Universität Bern. Er sei nun hier in überarbeiteter Gestalt und
mit Weglassung aller persönlichen Bezugnahmen auf den Jubilar
dem Druck übergeben.

Einen äußern Anlaß zur Wahl des Themas hatte die damals (1956)
erschienene zweite Auflage von Eissfeldts «Einleitung in das Alte Testament»
gegeben, wo der Verfasser bei der Behandlung der literarischen Gattungen
einen neuen Abschnitt über das «Wächterlied» eingefügt hatte (S. 103-105;
3. Aufl. 1964, S. 120-122). Er muß zwar feststellen, daß uns ein eigentliches
Wächterlied in der hebräischen Bibel nicht erhalten ist; aber er kann doch
auf manche Anklänge an solche Lieder hinweisen. Im folgenden soll nun dem
Thema des Wächters im Alten Testament über das in Eissfeldts Einleitung
im Vordergrund stehende literarisch-formgeschichtliche Interesse hinaus
nachgegangen werden. Die Beschränktheit des hier zur Verfügung stehenden
Raumes erlaubt nur gerade eine Sichtung des vorfindlichen Stoffes, wobei
die exegetischen Einzelfragen übergangen werden müssen oder nur eben
angedeutet werden können.

1.

In Wörterbüchern und Bibelübersetzungen werden die folgenden
hebräischen Wörter mit «Wächter» wiedergegeben: 1. sömer, 2.

nöser, 3. sô'ër, 4. söphä, 5. mesappä. Es ist aber notwendig, deren
Bedeutung genauer abzugrenzen. Das weiteste Bedeutungsfeld deckt
1. Oft bezeichnet es ein bestimmtes Amt, vom Hüter von Kleinvieh
bis zum Haremsaufseher, vom Troßwächter im Feldlager bis zum
Kleiderverwalter am Tempel, vom Feldhüter bis zur Besatzung der
Stadttore und -mauern (in diesem Sinne auch mismär und mis-
märät). Ein besonders ausgezeichnetes Amt bekleiden in der Königszeit

die drei Schwellenwächter1.

1 S. dazu R. de Vaux, Les Institutions de l'Ancien Testament, 2 (1960),
S. 242. 256.



A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament 301

2. scheint zunächst kaum von 1. unterschieden zu sein. Bei näherem

Zusehen wird es aber wahrscheinlich, daß 2. im A.T. nie eine

militärische Bedeutung hat. Die «Wachttürme» (migdal noserim) in
2. Kön. 17, 9; 18, 8 sind wohl Türme für die Bewachung der Herden
und der Weinberge, und auch die «Wächter auf dem Gebirge
Ephraim» in Jer. 31, 6 sind im Hinblick auf die Weinberge auf den

Bergen Samarias in v. 5 eher als Hüter der Weinberge zu verstehen.
In Jer. 4, 16 ist der Text unsicher (vgl. Bibl. hebr.3). Wir möchten
so unterscheiden, daß wir 1. mit «Wächter», 2. mit «Hüter» wiedergeben.

- 3. «Torwächter» bezieht sich nur selten auf die Hüter der
Stadttore, nämlich in 2. Sam. 18, 26 (aber textlich unsicher; LXX
TruXp); 2. Kön. 7, lOf. ; Neh. 7, 1 (del. «und die Sänger und Leviten»),
Alle anderen, recht häufigen Vorkommnisse im chronistischen
Geschichtswerk betreffen die Wächter an den Tempeltoren.

Sehr deutlich sind 1. und 2. einerseits, 4. und 5. andererseits
auseinanderzuhalten. Die beiden letzteren bezeichnen den «Späher»,
der beobachtend Ausschau hält. Der Wächter (1.) ist meistens mit
einem festen Amte betraut und hat seinen bestimmten Standort;
ein bestimmtes Objekt (die Stadt, ein Haus, ein Feld u.a.) ist seiner
Obhut anvertraut. Der Späher dagegen wird für eine besondere
Aufgabe ausgesandt, oft auf einen vorgeschobenen Beobachtungsposten
(1. Sam. 14, 16; Jes. 21, 6; Jer. 6, 17; Ez. 33, 2). In 2. Sam. 13, 34

wird ein na'ar als Späher angestellt. In 2. Sam. 18, 24 begibt sich
der Späher auf das Dach des Tores; er hat also sonst dort nicht
seinen Standort. Im folgenden v. 26 wird er vom Torwächter (3.)
unterschieden, wenigstens nach dem M.T. (s. oben zu der Stelle).
Der Späher hat nur zu beobachten und zu melden; der Wächter
aber hat auch zu beschützen und abzuwehren. Leider wird dieser
Unterschied von Übersetzern und Kommentatoren oft übergangen,
indem «Wächter» ebenso für 1. und 2. wie für 4. und 5. verwendet
wird, wodurch es dann auch zu Eehlinterpretationen kommen kann.
Gewiß hat auch der Wächter oft zugleich Späher zu sein; aber der
«Späher» hat seine besondere und begrenzte Aufgabe2.

2 P. Lohmann, Das Wächterlied Jes. 21, 11. 12: Zs. atl. Wiss. 33 (1913),
besonders S. 20-23; ferner H. Bardtke, Der Erweckungsgedanke in der
exilisch-nachexilisehen Literatur des Alten Testaments : Zs. atl. Wiss. Beih.
77 (1958), S. 19-21.



302 A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament

2.

Es liegt in der Natur der Sache, daß Wächter und Späher vor
allem im militärischen Bereich in Erscheinung treten. Sie haben
ihren Standort auf Mauern und Türmen der festen Städte (2. Sam.

18, 24; 2. Kön. 9, 17) und in ihren Toren (Jud. 13, 11), von wo sie

die Vorgänge draußen vor der Stadt beobachten und melden. Auch
vor dem Feldlager werden Wächter ausgestellt (Ri. 1, 24), wo wir
auch einen Hinweis auf die Einteilung der Nacht in mehrere Wachen
vorfinden. Wächter oder Späher werden ferner gegen eine feindliche
Stadt (Ri. 1, 24) oder das gegnerische Lager (1. Sam. 14, 16) als
Kundschafter ausgesandt, um ihre Beobachtungen zu machen. -
Polizeiliche Funktionen üben aus «die Wächter, die die Stadt
durchstreifen» und denen die nächtlich ihren Geliebten Suchende begegnet

(HL. 3, 3; 5, 7).
Mit dieser Stelle aus dem Hohen Lied kommen wir zur dichterischen

Verwendung des Wächtermotivs. Es erscheint in dem die Art
eines Erfahrungssatzes der Weisheitsdichtung tragenden Spruch:
«Wenn Jahwe die Stadt nicht bewacht, so wacht der Wächter
umsonst» (Ps. 127, lb). In Ps. 130, 6 vergleicht sich der nach Gottes
Trost und Hilfe sich Sehnende dem in langer Nacht dem Tageslicht
entgegenharrenden Wächter. Dabei ist die Wiederholung der Worte
«Wächter auf den Morgen» nicht durch Streichung oder Emendation

zu tilgen; durch sie wird das sich von Stunde zu Stunde
hinziehende Harren sozusagen akustisch zum Ausdruck gebracht.

Die notdürftige Hütte, wie sie sich die Wächter auf Feldern und
in Weinbergen errichten, wird zum Bilde der Hinfälligkeit in Hi.
27, 18: «Wie die Spinne (oder Motte?) hat er sein Haus gebaut und
wie die Hütte, die der Hüter macht» - und zu dem der Verlassenheit
in Jes. 1, 8: «Die Tochter Zion ist übriggeblieben wie eine Hütte im
Weinberg, wie eine Nachtrast im Gurkenfeld.» Der Mann aber, der

empfänglich ist für die Lehren der Weisheit, gleicht dem Wächter,
der treulich ihre Türe hütet (Spr. 8, 34).

Ob die Stelle Hi. 21, 32, welche die Zürcher Bibel so wiedergibt:
«Und wenn er zum Grabe geleitet wird, hält man noch ob dem

Hügel Wacht», wirklich von Wächtern an einem Grabe redet, ist
angesichts der Dunkelheit des hebräischen Textes sehr zweifelhaft.
Unklar bleibt auch Sir. 37, 14. Hamp (Echter-Bibel) übersetzt:
«Das Gewissen (wörtlich «das Herz») des Menschen gibt bessere



A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament 303

Auskunft als sieben Wächter (richtiger: «Späher») auf der Warte.»
Sniend aber ändert se<ijjötäjw (Hamp: «Auskunft»; genauer:
Berichte, Erzählungen) in sä'ötäjw « Stunden» und versteht die Späher
als Beobachter der Gestirne: «Das Herz des Mannes kündet ihm
besser seine Stunden als sieben Sternseher auf der Warte.»3

3.

Am bedeutsamsten wird die Verwendung des Wächtermotivs in
der Prophétie. Auch hier erscheint es öfters im Zusammenhange
kriegerischer Szenen, wie sie vor allem die Gerichtsverkündigung der
Propheten beleben. In dem wohl nicht von Jeremia selbst stammenden,

aber von einem Spätem in seinem Sinn und Stil verfaßten
Drohwort gegen Babel vernehmen wir geradezu die Kommandorufe
der Anführer: «Wider Babels Mauern erhebet das Panier. Verstärkt
die Wache, stellet Wächter auf, machet die Lauerer bereit!» (Jer.
51,12). Wenn hier die Aufforderung an die das Gottesgericht
vollstreckenden Truppen der Angreifer gerichtet wird, so ergeht sie

umgekehrt in der Bedrohung Ninives (Nah. 2, 2) an die zum Untergang
bestimmte Hauptstadt des Assyrerreiches, auch hier in der Form
von Kommandorufen (im Hebr. absolute Infinitive) : «Wache (1. mit
Wellhausen massärä?) aufstellen! Den Weg beobachten! Die Lenden

fest gegürtet Alle Kraft zusammengenommen »

Aber auch in friedlicheren Bildern haben die Wächter ihren Platz,
dies nun im Rahmen der HeilsVerkündigung. Jeremia schaut in
einem wiederhergestellten und vereinten Israel die Pilger aus dem
ehemaligen Nordreiche nach Jerusalem ziehen. Die Hüter auf den
Bergeshöhen (d. h. wohl die Hüter der Weinberge, s. oben) geben
den Aufruf zur Pilgerfahrt weiter: «Es kommen Tage, da werden
die Hüter auf dem Gebirge Ephraim rufen : Kommt, lasset uns zum
Zion pilgern, zu Jahwe, unserm Gott » (Jer. 31, 6). Duhm (in Martis
Kurzem Hand-Comm.) vermutet, daß diese «Wächter» (besser

«Hüter») das Eintreten des Neumondes zu beobachten und auszurufen

hatten, nach dem sich der Beginn des Laubhüttenfestes richtete.

Eine solche Deutung würde jedoch eher einem hebr. söphim
(Späher, Beobachter) als nöserim (Hüter) entsprechen.

3 R. Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach hebräisch und deutsch (1906),
S. 33 (hebr. Teil) und S. 64 (deutscher Teil).



304 A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament

Bei Deuterojesaja (52, 8) sind es die Späher, die das noch
darniederliegende Jerusalem ausstellt, welche die vom Propheten
erschaute Heimführung Israels sich ereignen sehen und jubelnd
begrüßen, nachdem sie bereits der «Freudenbote» (v. 7) verkündet
hatte: «Horch, deine Späher erheben die Stimme, jauchzend zumal;
denn sie schauen vor Augen (wörtlich: Auge in Auge), wie Jahwe
heimkehrt nach Zion» - oder vielleicht noch besser, da r'h mit be

konstruiert «etwas mit Affekt ansehen» bedeutet: «Sie sehen ihre
Lust an der Heimkehr Jahwes» (Guthe bei Kautzsch-Bertholet, Die
Hl. Schrift des A.T.).

Erscheinen in den bis dahin herangezogenen Prophetenstellen die
Wächter und Späher als bereichernde Züge innerhalb eines Bildes,
so wird es wesentlich bedeutsamer, wenn an anderen Stellen die
Propheten selbst als Wächter oder Späher bezeichnet werden. Franz
Delitzsch nimmt dies auch für die zuletzt angeführte Stelle aus
Deuterojesaja an4. Die Späher seien che Propheten im Exil, welche
die Erlösung bis jetzt von ferne geschaut, nun aber Jahwes Rückkehr

nach Zion ganz nahe sehen. Wahrscheinlicher sind aber doch
auch hier die Späher ledigüch als Züge im Rahmen eines Bildes
anzusehen und nicht mit bestimmten Personen, nämlich den
Propheten, zu identifizieren.

In Jes. 21, llf. scheint sich der Prophet selbst als «Wächter»
vorzustellen: «Von Seir ruft es mir zu: Wächter, wie weit ist's in der
Nacht? Wächter, wie weit ist's in der Nacht? Der Wächter spricht:
Morgen kommt, aber auch noch Nacht. Wollt ihr fragen, so kommet
wieder und fraget!» Nun hat aber Lohmann nachgewiesen5, daß
sich die Propheten sonst nie als «Wächter», wohl aber als «Späher»
bezeichnen (vgl. v. 6 im nämlichen Kapitel). Lohmann zeigt ferner,
daß v. 11 und 12 eigentlich ein profanes Wächterlied sind, das der
Prophet dann zu einem Orakelspruch macht. Dann handelt es sich
aber nur um eine dichterische und vorübergehende Identifizierung
des Propheten mit dem Wächter, ohne daß er sich damit das Amt
eines Wächters zuschreiben würde. Aber auch die Feststellung Eiss-
feldts, daß uns im Alten Testament kein Wächterlied direkt erhalten

sei, bedarf einer Korrektur in dem Sinne, daß wenigstens an
unserer Stelle ein solches Lied zu erkennen ist.

4 Wo Autorennamen ohne Titelangabe stehen, sind deren Kommentare
zu den betr. Büchern gemeint.

5 Lohmann (A. 2), S. 22 f.



A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament 305

Die Eindrücklichkeit der kleinen nächtlichen Szene, die das Lied
schildert, wird noch erhöht durch die Wiederholung der Frage an
den Wächter. Dasselbe Kunstmittel ist uns bereits in Ps. 130, 6 in
ähnlichem Zusammenhang begegnet, womit sich für die Psalmenstelle

das Festhalten am M.T. rechtfertigt. Möglicherweise gehörten
solche Wiederholungen eigentlich zum Stil des Wächterliedes.

Auf den ersten Bhck könnte es scheinen, daß in Jes. 62, 6f. von
Wächter-Propheten die Rede sei: «Über deine Mauern, Jerusalem,
habe ich Wächter aufgestellt; den ganzen Tag und die ganze Nacht,
nimmer sollen sie schweigen Die ihr Jahwe erinnert, bleibet nicht
ruhig, und lasset auch ihm keine Ruhe, bis er Jerusalem aufrichtet
und bis er es macht zum Ruhme auf Erden.» Leicht wäre es noch,
wenn man Gott als den hier Redenden annehmen dürfte. Dann
könnten mit den Wächtern allenfalls die Propheten gemeint sein

(so Delitzsch), während Haller und Marti an Engel als «himmlische
Beamte» denken. Man muß aber Budde recht geben, daß es hier nur
der Prophet sein kann, der spricht, wird ja doch nachher von Jahwe
in der dritten Person geredet. Budde sieht dann in den Wächtern
«die Lieder des Dichterpropheten, die, einmal gesungen, immer weiter

tönen und Jahwe zum Einschreiten mahnen».
Eine weitere Schwierigkeit für die Deutung dieses nachexilischen

Prophetenwortes hegt darin, daß es allem Anschein nach in die Zeit
vor dem Mauerbau Nehemias anzusetzen ist. Dann kann es sich aber
nicht um wirkliche Wächter auf einer wirklichen Mauer handeln.
Wir haben es mit einer allerdings wenig durchsichtigen Bildrede zu
tun, deren Sinn eine Aufforderung zu unermüdlichem Einsatz für
den Mauerbau ist. Auf jeden Fall aber sind mit den Wächtern nicht
die Propheten gemeint.

Es bleiben die Stellen, in denen den Propheten die Aufgabe eines

«Spähers» zukommt. Als Späher auf hoher Warte sieht sich Haba-
kuk (2, 1): «Auf meine Warte will ich treten, auf den Turm mich
stellen, will spähen und schauen, was er mit mir reden und was er
antworten (1. jäsih) wird auf meinen Vorhalt.» Die interessante Stelle
wird verschieden gedeutet. Man sieht in dem Stehen auf der Warte
einen bildlichen Ausdruck dafür, daß der Prophet auf ein göttliches
Wort wartet (so z. B. Guthe); oder man denkt daran, daß er wirklich

einen (vielleicht hochgelegenen) Ort hatte, wohin er sich jeweilen
zurückzog, um sich zum Offenbarungsempfang bereit zu halten
(Sellin, Horst, Elliger); oder es sei damit gemeint, daß er sich in

20



306 A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament

einer besonderen seelischen Disposition (Haller: «Zustand der
Trance») befand, den er von sich aus herbeizuführen imstande war
(ähnlich auch Sellin; zurückhaltend Horst ; Marti: «Die Ausdrücke
von der Warte etc. nötigen nicht dazu, etwas anderes als eine innere
Erleuchtung unter der Offenbarung zu verstehen»). Was die zweit-
genannte dieser Erklärungen betrifft, so sind dafür zu wenig
konkrete Anhaltspunkte vorhanden. Die dritte aber führt zu einem
Problem, das uns bei der gleich vorzunehmenden Stelle aus dem wohl
erst aus der Mitte des 6. Jahrhunderts stammenden Gesicht über
den Eall Babels noch deutlicher entgegentritt (Jes. 21, 6-9).

Der Seher wird in Jes. 21, 6-9 vom Herrn aufgefordert: «Geh,
stelle den Späher auf; was er sieht, soll er melden!» (v. 6). Dieser
ruft dann: «Ich schaute aus (1. 5är'ä?); auf der Warte, o Herr,
stand ich beständig am Tage, und auf meiner Wacht war ich aufgestellt

alle die Nächte. Siehe, da kommt es, ein Zug von Reitern,
Gespanne von Rossen» (v. 8. 9a). Hier ist nicht der Prophet selbst
der bestellte Späher, sondern er hat seinerseits einen solchen
auszuschicken. Seit Duhm sieht man in diesem «Späher» gern das
«zweite Ich» des Propheten, das sich vom Leibe absondert, gelöst
aus den Schranken von Raum und Zeit (Procksch, Gunkel), und
vergleicht damit auch den «Engel, der mit mir redete» in den
Nachtgesichten des Sacharja. Haller spricht geradezu von «Seelenzu-

ständen, die wir als Krankheit bezeichnen», und sieht etwas
Ähnliches im modernen Spiritismus.

Man wird sich aber sehr fragen müssen, ob es angebracht ist, von
solchen psychopathischen Erscheinungen zu reden, wofern man die
Aussage ernst nimmt, daß Gottes Wort an Menschen ergeht. Es will
uns scheinen, daß gerade dort, wo Gottesstimmen in derartigen
anormalen Zuständen gehört werden wollen, am wenigsten Gewähr
dafür besteht, daß es wirklich Gott ist, der da redet. In dem
Aufstellen des «Spähers» durch den Propheten dürfte lediglich die
gespannte Aufmerksamkeit Ausdruck finden, die er dem Gotteswort
entgegenbringt. Der Prophet ist hörend auf Gott ausgerichtet.

Als von Gott bestellte, aber vom Volk nicht gehörte «Späher»
erscheinen die Propheten in Jer. 6, 17 : «Ich habe über sie (1. talehäm)
Späher aufgestellt (zu rufen) : Habet acht auf den Klang des Hor-
nes! Sie aber sprachen: Das wollen wir nicht.» Es ist ja die Tragik
der vor Gottes Gericht warnenden Propheten, daß sich ihnen immer
wieder die Verstockung der Leute entgegenstellt, die in ihnen nichts



A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament 307

als Schwarzseher erblicken wollen. Wenn aber der Gerichtstag
angebrochen ist, dann muß festgestellt werden: «Der Tag deiner Späher,

deine Heimsuchung, ist gekommen» (Mich. 7, 4), d.h. der Tag,
den die Propheten haben kommen sehen und dessen Kommen sie

warnend verkündigt haben.
Unsicher bleibt in Jes. 56, 10, wer mit den «Spähern» gemeint

ist: «Seine (Qerë) Späher sind alle blind, sie merken nichts, sind
allesamt stumme Hunde, können nicht bellen; sie träumen, lieben zu
schlafen, sind heißhungrige Hunde, können nicht satt werden.»
Sind «seine Späher» die Späher Jahwes, d.h. die Propheten, denen

Vernachlässigung des ihnen von Gott aufgetragenen Späher- und
Warneramtes vorgeworfen wird (Delitzsch, Haller, Ziegler u.a.)?
Dagegen wendet Budde ein: «Wenn sie (Jahwes Propheten) Blinde
wären, so wäre das Jahwes eigene Schuld»; er sollte eben nicht Bünde

zu Propheten machen. «Seine Späher» sind vielmehr die Späher
des Volkes, d.h. die von ihm aufgestellten Oberen. Jedenfalls scheinen

diese dann in v. 11 mit den «Hirten» gemeint zu sein, von denen

jeder seinem eigenen Weg, ein jeder seiner Beute nachgeht. So oder
so geht es hier um die Verantwortung, welche den Spähern und den
Hirten dem Volke gegenüber auferlegt ist.

Eine letzte Steigerung erfährt der Gedanke der Verantwortung bei
Ezechiel, und zwar in engstem Zusammenhange mit seiner
Vergeltungslehre, wie sie in Kap. 18 entwickelt ist. Jeder wird für seine

eigenen gerechten oder ungerechten Taten zur Verantwortung
gezogen: «Darum will ich einen jeden von euch für seinen Wandel
richten, Haus Israel, spricht der Herr Jahwe» (Ez. 18, 30).
Dementsprechend weiß sich der Prophet verantwortlich gemacht nicht
nur für das Volk bzw. die Exilsgemeinde als Ganzes, sondern für
jede einzelne Menschenseele. Hier setzt nun auch Ezechiel das Bild
vom Späher ein, zunächst in der Bildrede 33, 1-6. Wenn ein Volk
in drohender Gefahr einen Mann zum Späher bestellt, so hat er
dieses durch Posaunenstoß zu warnen (vgl. Jer. 6, 17). Wer nicht
auf das Warnsignal hört, dessen Blut kommt über sein eigenes

Haupt. Versäumt es aber der Späher, in die Posaune zu stoßen, so

wird das Blut des Getöteten von dem pflichtvergessenen Späher
gefordert werden.

Zu einem solchen Späher sieht sich Ezechiel selbst eingesetzt:
«Dich nun, o Menschensohn, dich habe ich zum Späher bestellt dem
Hause Israel : wenn du ein Wort aus meinem Munde vernimmst, so



308 A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament

sollst du sie in meinem Namen warnen» (33, 7; 3, 17). Lag in der
Bezeichnung der Propheten als «Späher» schon immer das Moment
der Verantwortlichkeit eingeschlossen, so bekommt es hier ein ganz
besonders schweres Gewicht, und zwar sowohl für den Verwarner
wie für den Verwarnten. Nicht nur das Volk im ganzen soll Ezechiel
verwarnen (33, 7), sondern auch jeden einzelnen. Ja sein eigenes
Leben wird abhängig gemacht davon, daß er seine Späher- und
Warnerpflicht nicht versäume. Das gleiche gilt auch für die
Verwarnten, je nachdem, ob sie hören und sich bekehren oder nicht.
Dies wird nach den verschiedenen Möglichkeiten abgewickelt in
3, 18-21 und dem Paralleltext 33, 8-9.

Die Frage, ob Ez. 3, 16-21 die Grundstelle sei, von der 33, 7-9
abgeleitet ist, oder umgekehrt, braucht uns hier nicht weiter zu
beschäftigen. Was wir aber festzuhalten haben, ist diese unerhörte
Steigerung in der Betonung der Pflicht des Spähers und Warners,
die eine beinahe untragbare Belastung für den Propheten bedeuten
muß, der in sie hineingestellt ist. Man redet gerne von einem
Seelsorgeramte, das ihm hier gegenüber den Volks- und Exilsgenossen
aufgetragen sei. Dieser Ausdruck ist aber der Sache, um die es geht,
nicht ganz angemessen. Auch von einem «Wächteramte» ist streng
genommen nicht die Rede. Nicht zum Wächter (sömer), sondern

zum Späher (söphä) wird Ezechiel berufen. Damit ist seine Aufgabe
klar umrissen: er hat immer bereit zu sein, Gottes Wort und Weisung

entgegenzunehmen, aber auch sie jederzeit weiterzugeben.
Dadurch wird er zugleich zum Warner. Ein Mehreres aber ist ihm nicht
aufgetragen, insbesondere kein ständiges Amt im Sinne des

Seelsorgers. Immer dann aber, wenn er ein Wort aus Gottes Munde
vernimmt, hat er es warnend zu verkünden, in unbedingtem
Gehorsam gegenüber dem göttlichen Auftrag6.

*

Blicken wir unsern Weg zurück, so sehen wir, wie das Thema vom
Wächter und Späher zunächst im erzählerischen Sachzusammenhang
erscheint, wie es dann in die Bildersprache der Dichtung aufgenommen

wird und schließlich in der Prophétie seine bedeutsamste Aus-

6 Zum Späheramt des Ezechiel s. bes. die Kommentare von W. Zimmerli
und G. Fohrer z. St. ; ferner H. Graf Reventlow, Wächter über Israel : Zs.
atl. Wiss. Beih. 82 (1962), S. 116-134.



A. E. Rüthy, Wächter und Späher im Alten Testament 309

prägung erfährt, auch hier vorerst als illustrierender Zug in der
Bildrede, dann aber in der besonderen Anwendung auf den
Propheten selbst. Dabei mußten wir feststellen, wie wichtig es gerade
in diesem Zusammenhange ist, genau zwischen «Wächter» und
«Späher» zu unterscheiden. Nicht ein Wächter- oder Hüteramt mit
der Aufgabe beständiger Betreuung ist dem Propheten aufgetragen,
sondern als Späher steht er auf vorgeschobenem Posten, Ausschau
haltend nach Gottes verheißendem, mahnendem und richtendem
Wort. Als Künder Gottes hat er nicht eine berufliche Lebensstellung

; aber er hat allezeit bereit zu sein, den Ruf Gottes zu vernehmen

und weiterzugeben.
Albert E. Rüthy, Bern


	Wächter und Späher im Alten Testament

