Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Wachter und Spaher im Alten Testament
Autor: Ruthy, Albert E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wiichter und Spiher im Alten Testament

Die folgende bescheidene Arbeit ist hervorgegangen aus einem
Beitrag zu dem handschriftlichen, nicht gedruckten Gratulations-
band zum 70. Geburtstage von Prof. Dr. Arnold Gilg (27. 1. 1957),
dem damaligen Senior der Christkatholisch-Theologischen Fakultit
der Universitit Bern. Er sei nun hier in iiberarbeiteter Gestalt und
mit Weglassung aller personlichen Bezugnahmen auf den Jubilar
dem Druck tibergeben.

Einen #ullern Anlafl zur Wahl des Themas hatte die damals (1956) er-
schienene zweite Auflage von Eissfeldts «Einleitung in das Alte Testament»
gegeben, wo der Verfasser bei der Behandlung der literarischen Gattungen
einen neuen Abschnitt uber das « Wéchterlied» eingefiigt hatte (S. 103-105;
3. Aufl. 1964, S. 120-122). Er mul} zwar feststellen, dal} uns ein eigentliches
Waichterlied in der hebriischen Bibel nicht erhalten ist; aber er kann doch
auf manche Ankliénge an solche Lieder hinweisen. Im folgenden soll nun dem
Thema des Wachters im Alten Testament iiber das in Eissfeldts Einleitung
im Vordergrund stehende literarisch-formgeschichtliche Interesse hinaus
nachgegangen werden. Die Beschréinktheit des hier zur Verfiigung stehenden
Raumes erlaubt nur gerade eine Sichtung des vorfindlichen Stoffes, wobei
die exegetischen Einzelfragen tibergangen werden miissen oder nur eben an-
gedeutet werden kénnen.

In Worterbiichern und Bibeliibersetzungen werden die folgenden
hebrdischen Worter mit «Wachter» wiedergegeben: 1. $6mér, 2.
noger, 3. 8o‘er, 4. sophd, 5. mesappi. Es ist aber notwendig, deren
Bedeutung genauer abzugrenzen. Das weiteste Bedeutungsfeld deckt
1. Oft bezeichnet es ein bestimmtes Amt, vom Hiiter von Kleinvieh
bis zum Haremsaufseher, vom TroBwichter im Feldlager bis zum
Kleiderverwalter am Tempel, vom Feldhiiter bis zur Besatzung der
Stadttore und -mauern (in diesem Sinne auch mismar und mis-
mairit). Ein besonders ausgezeichnetes Amt bekleiden in der K&nigs-
zeit die drei Schwellenwéchter?!.

1 8. dazu R. de Vaux, Les Institutions de I’Ancien Testament, 2 (1960),
S. 242, 256.



A. E. Riithy, Wichter und Spdher im Alten Testament 301

2. scheint zunidchst kaum von 1. unterschieden zu sein. Bei néhe-
rem Zusehen wird es aber wahrscheinlich, dafl 2. im A.T. nie eine
militédrische Bedeutung hat. Die «Wachttiirme» (migdal nogerim) in
2. Kon. 17, 9; 18, 8 sind wohl Tiirme fiir die Bewachung der Herden
und der Weinberge, und auch die «Wichter auf dem Gebirge
Ephraim» in Jer. 31, 6 sind im Hinblick auf die Weinberge auf den
Bergen Samarias in v. 5 eher als Hiter der Weinberge zu verstehen.
In Jer. 4, 16 ist der Text unsicher (vgl. Bibl. hebr.?). Wir mochten
so unterscheiden, daf3 wir 1. mit «Wachter», 2. mit « Hiiter» wieder-
geben. — 3. «Torwichter» bezieht sich nur selten auf die Hiiter der
Stadttore, ndmlich in 2. Sam. 18, 26 (aber textlich unsicher; LXX
woAn); 2. Kon. 7, 101.; Neh. 7, 1 (del. «<und die Singer und Leviten»).
Alle anderen, recht hiufigen Vorkommnisse im chronistischen Ge-
schichtswerk betreffen die Wéchter an den Tempeltoren.

Sehr deutlich sind 1. und 2. einerseits, 4. und 5. andererseits aus-
einanderzuhalten. Die beiden letzteren bezeichnen den «Spéhery,
der beobachtend Ausschau halt. Der Wachter (1.) ist meistens mit
einem festen Amte betraut und hat seinen bestimmten Standort;
ein bestimmtes Objekt (die Stadt, ein Haus, ein Feld u.a.) ist seiner
Obhut anvertraut. Der Spaher dagegen wird fiir eine besondere Auf-
gabe ausgesandt, oft auf einen vorgeschobenen Beobachtungsposten
(1. Sam. 14, 16; Jes. 21, 6; Jer. 6, 17; Ez. 33, 2). In 2. Sam. 13, 34
wird ein na‘ar als Spdher angestellt. In 2. Sam. 18, 24 begibt sich
der Spédher auf das Dach des Tores; er hat also sonst dort nicht
seinen Standort. Im folgenden v. 26 wird er vom Torwéchter (3.)
unterschieden, wenigstens nach dem M.T. (s. oben zu der Stelle).
Der Spaher hat nur zu beobachten und zu melden; der Wichter
aber hat auch zu beschiitzen und abzuwehren. Leider wird dieser
Unterschied von Ubersetzern und Kommentatoren oft iibergangen,
indem «Wichter» ebenso fiir 1. und 2. wie fiir 4. und 5. verwendet
wird, wodurch es dann auch zu Fehlinterpretationen kommen kann.
Gewill hat auch der Wéchter oft zugleich Spéher zu sein; aber der
«Spédher» hat seine besondere und begrenzte Aufgabe?2.

2 P. Lohmann, Das Wichterlied Jes. 21, 11. 12: Zs. atl. Wiss. 33 (1913),
besonders S. 20-23; ferner H. Bardtke, Der Erweckungsgedanke in der
exilisch-nachexilischen Literatur des Alten Testaments: Zs. atl. Wiss. Beih.
77 (1958), S. 19-21.



302 A. E. Riithy, Wdchter und Spdher im Alten Testament

2.

Es liegt in der Natur der Sache, da Wichter und Spaher vor
allem im militirischen Bereich in Erscheinung treten. Sie haben
ihren Standort auf Mauern und Tiirmen der festen Stidte (2. Sam.
18, 24; 2. K6n. 9, 17) und in ihren Toren (Jud. 13, 11), von wo sie
die Vorginge drauen vor der Stadt beobachten und melden. Auch
vor dem Feldlager werden Wiichter ausgestellt (Ri. 1, 24), wo wir
auch einen Hinweis auf die Einteilung der Nacht in mehrere Wachen
vorfinden. Wéchter oder Spaher werden ferner gegen eine feindliche
Stadt (Ri. 1, 24) oder das gegnerische Lager (1. Sam. 14, 16) als
Kundschafter ausgesandt, um ihre Beobachtungen zu machen. -
Polizeiliche Funktionen iiben aus «die Wichter, die die Stadt durch-
streifen» und denen die néchtlich ihren Geliebten Suchende begeg-
net (HL. 3, 3; 5, 7).

Mit dieser Stelle aus dem Hohen Lied kommen wir zur dichleri-
schen Verwendung des Wichtermotivs. Es erscheint in dem die Art
eines Erfahrungssatzes der Weisheitsdichtung tragenden Spruch:
«Wenn Jahwe die Stadt nicht bewacht, so wacht der Wichter um-
sonst» (Ps. 127, 1b). In Ps. 130, 6 vergleicht sich der nach Gottes
Trost und Hilfe sich Sehnende dem in langer Nacht dem Tageslicht
entgegenharrenden Wachter. Dabei ist die Wiederholung der Worte
«Wiéchter auf den Morgen» nicht durch Streichung oder Emenda-
tion zu tilgen; durch sie wird das sich von Stunde zu Stunde hin-
ziehende Harren sozusagen akustisch zum Ausdruck gebracht.

Die notdiirftige Hiitte, wie sie sich die Wichter auf Feldern und
in Weinbergen errichten, wird zum Bilde der Hinfalligkeit in Hi.
27, 18: «Wie die Spinne (oder Motte?) hat er sein Haus gebaut und
wie die Hiitte, die der Hiiter macht» — und zu dem der Verlassenheit
in Jes. 1, 8: «Die Tochter Zion ist iibriggeblieben wie eine Hiitte im
Weinberg, wie eine Nachtrast im Gurkenfeld.» Der Mann aber, der
empfanglich ist fiir die Lehren der Weisheit, gleicht dem Wichter,
der treulich ihre Tiire hiitet (Spr. 8, 34).

Ob die Stelle Hi. 21, 32, welche die Ziircher Bibel so wiedergibt:
«Und wenn er zum Grabe geleitet wird, héilt man noch ob dem
Higel Wacht», wirklich von Wéchtern an einem Grabe redet, ist
angesichts der Dunkelheit des hebriischen Textes sehr zweifelhaft.
Unklar bleibt auch Sir. 37, 14. Hamp (Echter-Bibel) tibersetzt:
«Das Gewissen (wortlich «das Herz») des Menschen gibt bessere



A. E. Riithy, Wichter und Spéher vm Alten Testament 303

Auskunft als sieben Wichter (richtiger: «Spaher») auf der Warte.»
richte, Erzdhlungen) in §26tajw « Stunden» und versteht die Spéher
als Beobachter der Gestirne: «Das Herz des Mannes kiindet ihm
besser seine Stunden als sieben Sternseher auf der Warte.»3

Am bedeutsamsten wird die Verwendung des Wéichtermotivs in
der Prophetie. Auch hier erscheint es ofters im Zusammenhange
kriegerischer Szenen, wie sie vor allem die Gerichtsverkiindigung der
Propheten beleben. In dem wohl nicht von Jeremia selbst stammen-
den, aber von einem Spédtern in seinem Sinn und Stil verfafiten
Drohwort gegen Babel vernehmen wir geradezu die Kommandorufe
der Anfithrer: «Wider Babels Mauern erhebet das Panier. Verstirkt
die Wache, stellet Wachter auf, machet die Lauerer bereit!» (Jer.
51,12). Wenn hier die Aufforderung an die das Gottesgericht voll-
streckenden Truppen der Angreifer gerichtet wird, so ergeht sie um-
gekehrt in der Bedrohung Ninives (Nah. 2, 2) an die zum Untergang
bestimmte Hauptstadt des Assyrerreiches, auch hier in der Form
von Kommandorufen (im Hebr. absolute Infinitive): «Wache (1. mit
Wellhausen massara?) aufstellen! Den Weg beobachten! Die Len-
den fest gegiirtet! Alle Kraft zusammengenommen !»

Aber auch in friedlicheren Bildern haben die Wichter ihren Platz,
dies nun im Rahmen der Heilsverkiindigung. Jeremia schaut in
einem wiederhergestellten und vereinten Israel die Pilger aus dem
ehemaligen Nordreiche nach Jerusalem ziehen. Die Hiiter auf den
Bergeshohen (d. h. wohl die Hiiter der Weinberge, s. oben) geben
den Aufruf zur Pilgerfahrt weiter: «Es kommen Tage, da werden
die Hiiter auf dem Gebirge Ephraim rufen: Kommt, lasset uns zum
Zion pilgern, zu Jahwe, unserm Gott!» (Jer. 31, 6). Duhm (in Martis
Kurzem Hand-Comm.) vermutet, dafl diese «Wéchter» (besser
«Hiiter») das Eintreten des Neumondes zu beobachten und auszu-
rufen hatten, nach dem sich der Beginn des Laubhiittenfestes rich-
tete. Eine solche Deutung wiirde jedoch eher einem hebr. sGphim
(Spédher, Beobachter) als nogerim (Hiiter) entsprechen.

3 R. Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach hebriisch und deutsch (1906),
S. 33 (hebr. Teil) und S. 64 (deutscher Teil).



304 A. E. Riithy, Wdchter und Spiher im Alten Testament

Bei Deuterojesaja (52, 8) sind es die Spdher, die das noch dar-
niederliegende Jerusalem ausstellt, welche die vom Propheten er-
schaute Heimfiihrung Israels sich ereignen sehen und jubelnd be-
griilen, nachdem sie bereits der «Freudenbote» (v.7) verkiindet
hatte: «Horch, deine Spéher erheben die Stimme, jauchzend zumal ;
denn sie schauen vor Augen (wortlich: Auge in Auge), wie Jahwe
heimkehrt nach Zion» — oder vielleicht noch besser, da r’h mit be
konstruiert «etwas mit Affekt ansehen» bedeutet: «Sie sehen ihre
Lust an der Heimkehr Jahwes» (Guthe bei Kautzsch-Bertholet, Die
HI. Schrift des A.T.).

Erscheinen in den bis dahin herangezogenen Prophetenstellen die
Wichter und Spéher als bereichernde Ziige innerhalb eines Bildes,
so wird es wesentlich bedeutsamer, wenn an anderen Stellen die
Propheten selbst als Wichter oder Spaher bezeichnet werden. Franz
Delitzsch nimmt dies auch fiir die zuletzt angefiihrte Stelle aus
Deuterojesaja an?. Die Spaher seien die Propheten im Exil, welche
die Erlosung bis jetzt von ferne geschaut, nun aber Jahwes Riick-
kehr nach Zion ganz nahe sehen. Wahrscheinlicher sind aber doch
auch hier die Spdher lediglich als Ziige im Rahmen eines Bildes
anzusehen und nicht mit bestimmten Personen, nimlich den Pro-
pheten, zu identifizieren.

In Jes. 21, 11f. scheint sich der Prophet selbst als «Wichter»
vorzustellen: «Von Seir ruft es mir zu: Wichter, wie weit ist’s in der
Nacht? Wichter, wie weit ist’s in der Nacht? Der Wichter spricht:
Morgen kommt, aber auch noch Nacht. Wollt ihr fragen, so kommet
wieder und fraget!» Nun hat aber Lohmann nachgewiesen®, dal
sich die Propheten sonst nie als «Wéchter», wohl aber als «Spaher»
bezeichnen (vgl. v. 6 im nidmlichen Kapitel). Lohmann zeigt ferner,
daB v. 11 und 12 eigentlich ein profanes Wichterlied sind, das der
Prophet dann zu einem Orakelspruch macht. Dann handelt es sich
aber nur um eine dichterische und voriibergehende Identifizierung
des Propheten mit dem Wachter, ohne daB} er sich damit das Amt
eines Wachters zuschreiben wiirde. Aber auch die Feststellung Eiss-
feldts, da3 uns im Alten Testament kein Wachterlied direkt erhal-
ten sei, bedarf einer Korrektur in dem Sinne, dafl wenigstens an
unserer Stelle ein solches Lied zu erkennen ist.

4 Wo Autorennamen ohne Titelangabe stehen, sind deren Kommentare
zu den betr. Biichern gemeint.
5 Lohmann (A. 2), S. 22f.



A. E. Riithy, Wdchter und Spiher tm Alten Testament 305

Die Eindriicklichkeit der kleinen néachtlichen Szene, die das Lied
schildert, wird noch erh6ht durch die Wiederholung der Frage an
den Wachter. Dasselbe Kunstmittel ist uns bereits in Ps. 130, 6 in
dhnlichem Zusammenhang begegnet, womit sich fiir die Psalmen-
stelle das Festhalten am M.T. rechtfertigt. Moglicherweise gehorten
solche Wiederholungen eigentlich zum Stil des Wachterliedes.

Auf den ersten Blick kénnte es scheinen, dal} in Jes. 62, 6f. von
Wiichter-Propheten die Rede sei: « Uber deine Mauern, Jerusalem,
habe ich Wachter aufgestellt; den ganzen Tag und die ganze Nacht,
nimmer sollen sie schweigen! Die ihr Jahwe erinnert, bleibet nicht
ruhig, und lasset auch ihm keine Ruhe, bis er Jerusalem aufrichtet
und bis er es macht zum Ruhme auf Erden.» Leicht wire es noch,
wenn man Gott als den hier Redenden annehmen diirfte. Dann
koénnten mit den Wichtern allenfalls die Propheten gemeint sein
(so Delitzsch), wihrend Haller und Marti an Engel als «himmlische
Beamte» denken. Man mul} aber Budde recht geben, daf es hier nur
der Prophet sein kann, der spricht, wird ja doch nachher von Jahwe
in der dritten Person geredet. Budde sieht dann in den Wichtern
«die Lieder des Dichterpropheten, die, einmal gesungen, immer wei-
ter ténen und Jahwe zum Einschreiten mahnen».

Eine weitere Schwierigkeit fiir die Deutung dieses nachexilischen
Prophetenwortes liegt darin, daf3 es allem Anschein nach in die Zeit
vor dem Mauerbau Nehemias anzusetzen ist. Dann kann es sich aber
nicht um wirkliche Wéchter auf einer wirklichen Mauer handeln.
Wir haben es mit einer allerdings wenig durchsichtigen Bildrede zu
tun, deren Sinn eine Aufforderung zu unermiidlichem Einsatz fiir
den Mauerbau ist. Auf jeden Fall aber sind mit den Wéchtern nicht
die Propheten gemeint.

Es bleiben die Stellen, in denen den Propheten die Aufgabe eines
«Spahers» zukommt. Als Spaher auf hoher Warte sieht sich Haba-
kuk (2, 1): «Auf meine Warte will ich treten, auf den Turm (?) mich
stellen, will spihen und schauen, was er mit mir reden und was er
antworten (1. jasib) wird auf meinen Vorhalt.» Die interessante Stelle
wird verschieden gedeutet. Man sieht in dem Stehen auf der Warte
einen bildlichen Ausdruck dafiir, daB3 der Prophet auf ein gottliches
Wort wartet (so z. B. Guthe); oder man denkt daran, dal3 er wirk-
lich einen (vielleicht hochgelegenen) Ort hatte, wohin er sich jeweilen
zuriickzog, um sich zum Offenbarungsempfang bereit zu halten
(Sellin, Horst, Elliger); oder es sei damit gemeint, dafl er sich in

20



306 A. E. Riithy, Wichter und Spdaher im Alten Testament

einer besonderen seelischen Disposition (Haller: «Zustand der
Trance») befand, den er von sich aus herbeizufithren imstande war
(3hnlich auch Sellin; zuriickhaltend Horst; Marti: « Die Ausdriicke
von der Warte etc. nitigen nicht dazu, etwas anderes als eine innere
Erleuchtung unter der Offenbarung zu verstehen»). Was die zweit-
genannte dieser Erkldrungen betrifft, so sind dafiir zu wenig kon-
krete Anhaltspunkte vorhanden. Die dritte aber fithrt zu einem Pro-
blem, das uns bei der gleich vorzunehmenden Stelle aus dem wohl
erst aus der Mitte des 6. Jahrhunderts stammenden Gesicht iiber
den Fall Babels noch deutlicher entgegentritt (Jes. 21, 6-9).

Der Seher wird in Jes. 21, 6-9 vom Herrn aufgefordert: «Geh,
stelle den Spdher auf; was er sieht, soll er melden!» (v. 6). Dieser
ruft dann: «Ich schaute aus (l. ’4r’a?); auf der Warte, o Herr,
stand ich bestédndig am Tage, und auf meiner Wacht war ich aufge-
stellt alle die Néchte. Siehe, da kommt es, ein Zug von Reitern,
Gespanne von Rossen» (v. 8. 9a). Hier ist nicht der Prophet selbst
der bestellte Spaher, sondern er hat seinerseits einen solchen aus-
zuschicken. Seit Duhm sieht man in diesem «Spdher» gern das
«zweite Ich» des Propheten, das sich vom Leibe absondert, gel6st
aus den Schranken von Raum und Zeit (Procksch, Gunkel), und
vergleicht damit auch den «Engel, der mit mir redete» in den Nacht-
gesichten des Sacharja. Haller spricht geradezu von «Seelenzu-
stinden, die wir als Krankheit bezeichnen», und sieht etwas Ahn-
liches im modernen Spiritismus.

Man wird sich aber sehr fragen miissen, ob es angebracht ist, von
solchen psychopathischen Erscheinungen zu reden, wofern man die
Aussage ernst nimmt, daBB Gottes Wort an Menschen ergeht. Es will
uns scheinen, dal gerade dort, wo Gottesstimmen in derartigen
anormalen Zustidnden gehort werden wollen, am wenigsten Gewéhr
dafiir besteht, daBl es wirklich Gott ist, der da redet. In dem Auf-
stellen des «Spdhers» durch den Propheten diirfte lediglich die ge-
spannte Aufmerksamkeit Ausdruck finden, die er dem Gotteswort
entgegenbringt. Der Prophet ist horend auf Gott ausgerichtet.

Als von Gott bestellte, aber vom Volk nicht gehorte «Spéaher»
erscheinen die Propheten in Jer. 6, 17: «Ich habe iiber sie (1. ‘@leham)
Spéher aufgestellt (zu rufen): Habet acht auf den Klang des Hor-
nes! Sie aber sprachen: Das wollen wir nicht.» Es ist ja die Tragik
der vor Gottes Gericht warnenden Propheten, daf sich ihnen immer
wieder die Verstockung der Leute entgegenstellt, die in ihnen nichts



A. E. Riithy, Wichter und Spdher im Alten Testament 307

als Schwarzseher erblicken wollen. Wenn aber der Gerichtstag an-
gebrochen ist, dann muf} festgestellt werden: «Der Tag deiner Spé-
her, deine Heimsuchung, ist gekommen» (Mich. 7, 4), d.h. der Tag,
den die Propheten haben kommen sehen und dessen Kommen sie
warnend verkiindigt haben.

Unsicher bleibt in Jes. 56, 10, wer mit den «Spdhern» gemeint
ist: « Seine (Qeré) Spiher sind alle blind, sie merken nichts, sind alle-
samt stumme Hunde, konnen nicht bellen; sie triumen, lieben zu
schlafen, sind heiBhungrige Hunde, konnen nicht satt werden.»
Sind «seine Spaher» die Spaher Jahwes, d.h. die Propheten, denen
Vernachlédssigung des ihnen von Gott aufgetragenen Spaher- und
Warneramtes vorgeworfen wird (Delitzsch, Haller, Ziegler u.a.)?
Dagegen wendet Budde ein: «Wenn sie (Jahwes Propheten) Blinde
wéren, so wire das Jahwes eigene Schuld»; er sollte eben nicht Blin-
de zu Propheten machen. «Seine Spaher» sind vielmehr die Spiher
des Volkes, d.h. die von ihm aufgestellten Oberen. Jedenfalls schei-
nen diese dann in v. 11 mit den «Hirten» gemeint zu sein, von denen
jeder seinem eigenen Weg, ein jeder seiner Beute nachgeht. So oder
so geht es hier um die Verantwortung, welche den Spidhern und den
Hirten dem Volke gegeniiber auferlegt ist.

Eine letzte Steigerung erfihrt der Gedanke der Verantwortung bei
Ezechiel, und zwar in engstem Zusammenhange mit seiner Vergel-
tungslehre, wie sie in Kap. 18 entwickelt ist. Jeder wird fiir seine
eigenen gerechten oder ungerechten Taten zur Verantwortung ge-
zogen: «Darum will ich einen jeden von euch fiir seinen Wandel
richten, Haus Israel, spricht der Herr Jahwe» (Ez. 18, 30). Dem-
entsprechend weill sich der Prophet verantwortlich gemacht nicht
nur fiir das Volk bzw. die Exilsgemeinde als Ganzes, sondern fiir
jede einzelne Menschenseele. Hier setzt nun auch Ezechiel das Bild
vom Spaher ein, zunidchst in der Bildrede 33, 1-6. Wenn ein Volk
in drohender Gefahr einen Mann zum Spéaher bestellt, so hat er
dieses durch Posaunenstofl zu warnen (vgl. Jer. 6, 17). Wer nicht
auf das Warnsignal hort, dessen Blut kommt iiber sein eigenes
Haupt. Versdumt es aber der Spédher, in die Posaune zu stoBen, so
wird das Blut des Getéteten von dem pflichtvergessenen Spéher ge-
fordert werden.

Zu einem solchen Spiher sieht sich Ezechiel selbst eingesetzt:
«Dich nun, o Menschensohn, dich habe ich zum Spaher bestellt dem
Hause Israel: wenn du ein Wort aus meinem Munde vernimmst, so



308 A. E. Riithy, Wdachter und Spaher im Alten Testament

sollst du sie in meinem Namen warnen» (33, 7; 3, 17). Lag in der
Bezeichnung der Propheten als «Spiher» schon immer das Moment
der Verantwortlichkeit eingeschlossen, so bekommt es hier ein ganz
besonders schweres Gewicht, und zwar sowohl fiir den Verwarner
wie fiir den Verwarnten. Nicht nur das Volk im ganzen soll Ezechiel
verwarnen (33, 7), sondern auch jeden einzelnen. Ja sein eigenes
Leben wird abhingig gemacht davon, dafl er seine Spaher- und
Warnerpflicht nicht versdume. Das gleiche gilt auch fiir die Ver-
warnten, je nachdem, ob sie héren und sich bekehren oder nicht.
Dies wird nach den verschiedenen Moglichkeiten abgewickelt in
3, 18-21 und dem Paralleltext 33, 8-9.

Die Frage, ob Ez. 3, 16-21 die Grundstelle sei, von der 33, 7-9
abgeleitet ist, oder umgekehrt, braucht uns hier nicht weiter zu be-
schiftigen. Was wir aber festzuhalten haben, ist diese unerhorte
Steigerung in der Betonung der Pflicht des Spdhers und Warners,
die eine beinahe untragbare Belastung fiir den Propheten bedeuten
mul, der in sie hineingestellt ist. Man redet gerne von einem Seel-
sorgeramte, das ihm hier gegeniiber den Volks- und Exilsgenossen
aufgetragen sei. Dieser Ausdruck ist aber der Sache, um die es geht,
nicht ganz angemessen. Auch von einem «(Wéchteramte» ist streng
genommen nicht die Rede. Nicht zum Wichter ($6meér), sondern
zum Spéher (sophd) wird Ezechiel berufen. Damit ist seine Aufgabe
klar umrissen: er hat immer bereit zu sein, Gottes Wort und Wei-
sung entgegenzunehmen, aber auch sie jederzeit weiterzugeben. Da-
durch wird er zugleich zum Warner. Ein Mehreres aber ist ihm nicht
aufgetragen, insbesondere kein stindiges Amt im Sinne des Seel-
sorgers. Immer dann aber, wenn er ein Wort aus Gottes Munde
vernimmt, hat er es warnend zu verkiinden, in unbedingtem Ge-
horsam gegeniiber dem géttlichen Auftragé®.

3k

Blicken wir unsern Weg zuriick, so sehen wir, wie das Thema vom
Wiichter und Spaher zunichst im erzdhlerischen Sachzusammenhang
erscheint, wie es dann in die Bildersprache der Dichtung aufgenom-
men wird und schlieBlich in der Prophetie seine bedeutsamste Aus-

8 Zum Spédheramt des Ezechiel s. bes. die Kommentare von W. Zimmerli
und G. Fohrer z. St.; ferner H. Graf Reventlow, Wichter tber Israel: Zs.
atl. Wiss. Beih. 82 (1962), S. 116-134.



A. E. Riithy, Wichter und Spaher im Alten Testament 309

priagung erfihrt, auch hier vorerst als illustrierender Zug in der
Bildrede, dann aber in der besonderen Anwendung auf den Pro-
pheten selbst. Dabei muBlten wir feststellen, wie wichtig es gerade
in diesem Zusammenhange ist, genau zwischen «Wichter» und
«Spéher» zu unterscheiden. Nicht ein Wichter- oder Hiiteramt mit
der Aufgabe bestindiger Betreuung ist dem Propheten aufgetragen,
sondern als Spdher steht er auf vorgeschobenem Posten, Ausschau
haltend nach Gottes verheilendem, mahnendem und richtendem
Wort. Als Kiinder Gottes hat er nicht eine berufliche Lebensstel-
lung; aber er hat allezeit bereit zu sein, den Ruf Gottes zu verneh-
men und weiterzugeben.

Albert E. Ruthy, Bern



	Wächter und Späher im Alten Testament

