
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Belja'al im Alten Testament

Autor: Maag, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Belija£al im Alten Testament

Der semasiologische Befund ist nicht eindeutig. Ernst zu nehmen
sind grundsätzlich drei Ableitungsversuche1: - a) Gesenius sah darin
eine Komposition von privativem heli mit dem substantivischen
Element ja'al ; dieses letztere brachte er mit dem Hif. höhl (nützen
u. ä.) zusammen2. Diese Ableitung hat bis heute weitgehende
Zustimmung erfahren. Ihr folgt beispielsweise auch Galling3. Danach
ergäbe sich für belijacal die Bedeutung «Unnützes», «Nutzloses»,
«Untaugliches». - b) Nach dem Vorgang von G. R. Driver4 versteht

Köhler belijacal als Derivat von III ]/bF5: bäl!a< + 1 epentheti-
cum6. Danach wäre die Grundbedeutung der Vokabel etwa
«Verwirrung», «Verworrenes», «Verworrenheit». - c) Nimmt man jedoch
für |/blc die Entsprechung zu arabisch big7 im Sinne von «schädigen»,

«schwächen» an, wie sie A. Guillaume herausgearbeitet hat,
so wäre für belijacal etwa «Schädigung», «Schadenstiftung»,
«Schädling» anzunehmen8.

Von jeder dieser Etymologien aus ließe sich die Entwicklung zum
biblischen Gebrauch der Vokabel verstehen. Zugleich geht aus keiner

von ihnen mit annehmbarer Deutlichkeit hervor, welche
konkreten Vorstellungen den alttestamentlichen Begriff erfüllt haben.
Dies muß nach wie vor aus dem Kontext erhoben werden. Im
folgenden wird der Versuch unternommen, durch eine Überprüfung
der kontextlichen Beziehungen den Begriffsinhalt der Vokabel
präziser und voller zu erfassen.

1 Ein Derivat von j/'lj (so Hupfeld) ist unwahrscheinlich.
2 W. Gesenius, Thesaurus, 1 (1829), S. 209.
3 K. Galling, Die Rel. in Gesch. u. Geg.3, 1 (1957), Sp. 1025. - Die Da-

geschierung des j erklärt sich aus dem Zusammentreffen einer mater lectionis
j mit einem konsonantischen j.

4 G. R. Driver, Zs. atl. Wiss. 52 (1934), S. 52f.
5 L. Köhler-W. Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti Libros

(1953), s. v.
6 Zu diesem l cf. Driver (A. 4) ; L. Köhler, Vom hebräischen Lexikon :

Oudtest. Stud. 8 (1950), S. 153. - Die Dagesehierung des j scheint mir leichter
erklärbar, als Driver annahm. Sie ist eine Sekundärbildung folgender
Entwicklung: belï<âl>belïja'l>belïja<al. Cf. die ähnliche Entwicklung: dânï'êl
dânïjêl (mit 'quiescens).

7 E. W. Lane, An Arabic and English Lexicon, 1 (1863), S. 250.
8 A. Guillaume, Journ. Theol. Stud. N. S. 13 (1962), S. 320f.



288 V. Maag, Belïja'al im Alten Testament

Daß von da her dann ein gewisses Licht auf die oben
offengelassene Wahrscheinlichkeitsfrage bezüglich der Etymologie
zurückfällt, wird sich beiläufig herausstellen.

1.

Wie die weiteren Beobachtungen bestätigen werden, ist belijacal
ein Substantiv. In 21 von insgesamt 27 alttestamentlichen
Vorkommen begegnet es genetivisch. So kann es als qualifizierender
Genetiv hinter ein anderes Substantiv treten, zu dessen näherer
Bestimmung es dient : z. B. debar belijacal (Ps. 41, 9) ; misberë mäwät //
nahalë belïjacal (2. Sam. 22, 5; so auch in Ps. 18, 5 zu lesen).

Mit dem genetivischen Substantiv belijacal werden ferner die
attributiven Ausdrücke bän belijacal, bat belijafal, benë belîjacal
gebildet. Es sei gestattet, sie vorläufig und behelfsmäßig mit dem

Adjektiv «belijaalisch» zu umschreiben. Dann sind z. B. 3anäsim
benë bel!jacal «beliaalische Leute» (Deut. 13, 14) bzw. bat belijacal
«eine belijaalische (seil. Frau)» (1. Sam. 1, 16). Solche Bildungen
stellen sich neben das bekannte bän sämän (Jes. 5).

Nur an 6 von insgesamt 27 Stellen steht das Substantiv nicht
genetivisch. - Auch von diesen 6 Vorkommen sind zwei Fälle, in
denen die Vokabel zur näheren Qualifikation eines anderen Substantivs

dient. So in Deut. 15, 9: Hüte dich, daß nicht entstehe däbär
cim lebäbekä belijacal. Es liegt am nächsten, hier bel!jacal als
Apposition zu däbär zu verstehen. Das legt auch die Fortführung mit
lëmôr nahe. Ebenfalls als Apposition (zu fis) findet sich das Wort
in 1. Sam. 30, 22. - Ganz selbständig, d. h. nicht als Qualifikativ
eines anderen Substantivs, begegnet es nur in folgenden vier Fällen :

in 2. Sani. 23, 6 und Nah. 2, 1 als Subjekt9, Nah. 1, 11 als

Akkusativ-Objekt (Parallelismus!), Hi. 34, 18 als Vokativ.
Die genetivisch oder appositionell mit belijacal - nicht mit bän

belijacal, bat belljacal usw. - näher qualifizierten Größen sind in
14 Fällen Menschen10. In drei Fällen ist die qualifizierte Größe

9 In 1. Sam. 10, 27 steht bloßes benë belija'al als Subjekt, in gleicher
Bedeutung wie bloßes belija'al von 2. Sam. 23, 6. Gezählt habe ich die Stelle
bei den genetivisch-attributiven Fällen.

10 Ich zähle hier auch 1. Sam. 10, 27 mit, wo benë belïja'al für 'anesë
belïjacal steht, das Attributiv also verselbständigt ist nach der Weise eines
deutschen substantivierten Adjektivs.



V. Maag, BHïja'al im Alten Testament 289

däbär (Deut. 15, 9; Ps. 41, 9; 101, 3); in 2 (3) Fällen sind es Mächte
der Unterwelt (Ps. 18, 5 [2. Sam. 22, 5], 41, 911).

Nimmt man die 2 (3) letztgenannten aus, so wenden nahezu alle
qualifizierenden Stellen den belija<al-Begriff auf Menschen an. In
Deut. 15, 9, wo däbär die qualifizierte Größe ist, ist damit ein
menschlicher Gedanke gemeint. Die Bedeutung von däbär in Ps.

101, 3 ist prima vista nicht leicht festzulegen; dennoch ist mit einer
Änderung in döber kaum das Richtige getroffen. Auf den Vers wird
zurückzukommen sein. In allen eindeutigen Fällen bezieht sich die
Qualifikation - immer unter Weglassung von Ps. 18, 5 (2. Sam. 22,

5), 41, 9 - stets auf Menschen oder den humanen Bereich.
Dasselbe Bild bieten auch die Vorkommen der unverbundenen

Vokabel in 2. Sam. 23, 6; Nah. 2, 1; Hi. 34, 18. Nie erscheint ein
amentales bzw. menschlich-affektiv neutrales Ding mit der belija-
cal-Qualifikation. Auf Grund dieser Beobachtung legt sich die
Vermutung nahe, daß auch an den beiden auf die Unterwelt bezogenen
Stellen von dieser nicht rein dinglich oder örtlich gesprochen wird,
sondern affektbezogen, personell. Diese Vermutung sei hier nur
gleichsam vorgemerkt. Im übrigen wird unsere Untersuchung gut
tun, die Unterweltaussagen vorläufig noch aus dem Spiel zu lassen
und die Beobachtung zunächst ausschließlich auf die anderen
Vorkommen der Vokabel zu konzentrieren.

Im folgenden müssen die einzelnen Stellen zuerst auf ihre
Kontextsituation hin untersucht werden. Das Augenmerk richtet sich
dabei auf die der Vokabel parallelen und auf die ihr entgegengesetzten

Ausdrücke, zugleich aber auch auf die weiteren aus dem

Zusammenhang zu gewinnenden inhaltlichen Gesichtspunkte. Eine
erste Bestandesaufnahme kann dabei ruhig der Reihenfolge der
Konkordanz folgen.

1. Deut. 13, 14ff. : Wenn in einer Stadt 'anâsim benë belïja'al ihre
Mitbürger zu Götzendienst verführen (hiddlah), so soll über die Stadt der häräm
verhängt werden (16 ff. Das strafwürdige Tun wird als tö'ebä bezeichnet
(15); das ist, wie N. Glueck gezeigt hat, ein Verhalten, das häsäd entgegengesetzt

ist12.

11 Hier wird sich debar belija'al ebenfalls als unterweltbezogen herausstellen

; s. u.
12 N. Glueck, Actes du XVIIIe Congrès international des orientalistes,

Leiden (1932), S. 184f.; Auszug aus einem Kongreßreferat; ders., Das Wort
hesed im alttestamentlichen Sprachgebrauch, Zs. atl. Wiss. Beih. 47 (1927).

19



290 V. Maag, BHvja'al im Alten Testament

2. Deut. 15, 9: Wer kurz vor dem Erlaßjahr nicht leihen will, hat sein
Herz einem Belijaals-Gedanken hingegeben (pän jiheja däbär 'im lebäbekä
belija'al). Der Arme kann dagegen Jahwä anrufen. So kommt hêt auf den
Übeltäter. Das klingt zwar ziemlich allgemein. Vs. 10 aber betont den inneren
Zusammenhang zwischen der Freigebigkeit der Israeliten und Jahwäs Segen.
Die Tat, die aus dem Belijaals-Gedanken erwächst, verstößt somit gegen
das häsäd-Verhältnis Israels.

3. Ri. 19, 22; 20, 6. 10: In Gibea begehen 'anesë benë bdüja'al die Schandtat.

Ihr belijaalisches Wesen äußert sich in Homosexualität, Bruch der
Integrität des Gastes und in untermenschlicher Mißhandlung einer Frau.
Ihr Vorhaben, bzw. ihre Tat ist nebälä (19, 23; 20, 10) oder debar hannebälä
(Vs. 24). Die sachliche Parallele zu Gen. 19 liegt auf der Hand. Der hier
erfolgten Vernichtung durch Gott entspricht in Ri. 20 die Niederlage im
Bürgerkrieg, zu dessen Durchführung Israel in Bethel das Orakel einholt (20,
18. 23. 27)13.

4. 1. Sam. 1, 1614: Hanna sagt: «Du mögest dir deine Tochter nicht als
eine belijaalische (Frau) vorstellen.» Sie wäre das, wenn sie trunken ins
Heiligtum Jahwäs gekommen wäre.

5. 1. Sam. 2, 12 : Die Söhne Elis waren benë bdïja'al, lö jädc*ü 'ät JHWH.
Und der Zusammenhang, in den das Ereignis in 1. Sam. 2,11-4,22 gestellt ist,
zeigt, daß Jahwä nicht nur das Todesurteil an den Übeltätern vollstreckt,
sondern daß auch ein Volk, das solche duldet, schwer mitgenommen und das

Heiligtum, an dem sie amteten, zerstört wird (vgl. Ri. 19 und 20).
Daß Silo auch später nie mehr aufgebaut wurde, mag sich zwar

weitgehend aus dem späteren Schicksal der Lade ergeben, die nach dem Zugriff
Davids eben nicht mehr für ihren alten Wohnsitz frei war. Nichtsdestoweniger
teilt Silo damit de facto das Schicksal einer mit dem häräm belegten Stätte.

6. 1. Sam. 10, 27: Vs. 26 sagt, Saul sei nach Gibea begleitet worden von
seinem Heere 'asär näga' 'alôhïm belibbäm. Die aber, die rebus sie stantibus
als Miesmacher auftreten und sagen: «Was soll uns der nützen», werden als
benê b'-'hja'al bezeichnet.

7. 1. Sam. 25, 17. 25: Vs. 17: Der Bote zu Abigajil: «...Verderben droht
unserem Herrn und seinem ganzen Hause, weil er zu belijaalisch ist, als daß
man mit ihm reden könnte.»15 Danach ist vollkommene Gemeinschafts-
Unfähigkeit ein möglicher Ausfluß belijaalischen Wesens. Vs. 25: Dieser
Belijaalsmann ('is habbelïja'al hazzä) heißt ominöserweise näbäl; und ihm

13 Die vorliegende Untersuchung braucht die Frage der Historizität nicht
zu erwägen. Für den angestrebten Befund genügt die Vorstellungs- und
Anschauungswelt des Erzählers.

14 Ich lese: 'al tittën 'ät 'amätekä lepänäkä bat belija'al, was mir besser
scheint als die vorgeschlagene Streichung von lipenë und dessen Ersetzung
durch ke (Bibl. hebr.).

15 Ich fasse das min komparativisch. Zur Subordination des
Begründungssatzes siehe L. Köhler, Deuterojesaja stilkritiseh untersucht : Zs. atl.
Wiss. Beih. 37 (1923), S. 61, §13; ders., Syntaktika II : Vet. Test. 3 (1953),
S. 85-87.



V. Maag, Belïja'al im Alten Testament 291

haftet denn auch nebälä an. nebälä wird für gewöhnlich mit «Torheit»,
«Dummheit» übersetzt. Aber beachten wir, was in Ri. 19, 23; 20, 6. 10 als
nebälä bezeichnet ist und was Ps. 14, 1 vom näbäl aussagt. Wie unheimlich
gefährlich kann nach Hi. 2, 10 der Rat einer «Törin» ('abat hannebälöt) für
das Verhältnis eines Mannes zum schicksalsmächtigen Gott sein. Sieht man
schließlich, welch eine unmittelbare Gefahr die oben erwähnte
Gemeinschaftsunfähigkeit Nabais heraufbeschwört, scheint nebälä mit dem, was
für unsere Begriffe Torheit oder Dummheit heißt, nur unzulänglich
umschrieben zu sein: nebälä ist Unheil erzeugende Unadaptiertheit gegenüber
den heiligen Ordnungen der Gemeinschaft mit Gott und Menschen. Und
darin äußert sich nach Abigajils Wort wie nach dem ihres Knechtes das

Belijaalswesen eines Menschen.
8. 1. Sam. 30, 22 : kâl 'is ra' übelija'al sprachen sich gegen die Teilung der

Amalekiterbeute mit der Wachtmannsehaft aus. Sie werden von David
zurechtgewiesen mit dem Hinweis auf die soeben erfahrene Wohltat Jahwäs.
Hier ist Belijaalsmann, wer die ethischen Konsequenzen von Jahwäs Hilfe
und Heilshandeln an Israel nicht verstanden hat. Die straffe negative Be-
zogenheit auf den häsäd kommt in der Bemerkimg zum Ausdruck, daß
David die gleichmäßige Beuteteilung damals zum Rechtssatz erhoben habe.
Gemeinorientalischem und somit landesüblichem Beuterecht dürfte die von
David verfügte Teilungsweise darum nicht entsprochen haben.

9. 2. Sam. 16, 7: In den Augen des Benjaminiten (Vs. 11) Simei ist
David ein «Blutmensch» ('is haddämim; Vokativ) und ein Usurpator (Vs. 8).
In dieser Doppeleigenschaft ist er Belijaalsmann ('is habbelïja'al; Vokativ).
Ihm zahlt jetzt Jahwä seine Schuld am Saulidenschicksal heim. Der Biograph
dagegen stellt David als im tiefen Vertrauen auf Jahwä gegründet vor.
Darum das überlegene Verständnis für die Optik, unter der Simei Davids
Unglück sieht.

10. 2. Sam. 20, 1 : Seba, ebenfalls ein Benjaminit, der gegen David und
seine werdende Dynastie zum Aufruhr aufruft (näsä jädö bammäläk bedäwid
[Vs. 21]), ist Belijaalsmann. Er kommt um (20, 22).

11. 2. Sam. 23, 6: «Die Belijaalischen sind alle wie verwehtes Dornicht»,
d. h. sie haben keinen Wurzelgrund. Sie werden im Feuer verbrannt. Der
Gegensatz dazu ist ein König, der als Gerechter (saddiq) in Jahwäfurcht
(jire'at JHWH)16 herrscht.

12. 1. Kön. 21, 10. 13: Die im Nabothprozeß gegen einen Unschuldigen
gedungenen falschen Zeugen, deren Aussage eine damnatio capitis zur Folge
hat, heißen 'anâsîm benë belïja'al (Vs. 10. 13a) bzw. 'anesë habbelija'al (Vs.
13b). Richtige Zeugenaussage ist eine der Grundlagen aller Gerichtsbarkeit
und damit aller Rechtsordnung. Nicht nur in Israel steht sie unter besonderem

Schutz17.

16 Cf. Ps. 72, 1.
17 Cod. Hammurapi § 3. 4 (AOT, S. 383; ANET, S. 166); 12-Tafel-Gesetz

IX, 4 : Qui falsum testimonium dixisse convictus est, e saxo Tarpeio deiicere-
tur (M. Voigt, Die XII Tafeln, 1883); Corpus iuris civilis, Cod.Iust.IV. XX, 13:
Qui falsum testimonium dicit, primum peierat, deinde... tormentis subici-



292 V. Maag, BHïja'al im Alten Testament

13. Nah. 1, 11 ; 2, 1 : Aus Ninive ist hervorgegangen hôsëb 'al JHWH rä'ä //
jô'ës belïja'al (1, 11). Wer gegen Jahwä Böses im Schild führt, ist einer, der
b'-lija'al plant18. Dieser Planer von belija'al ist die assyrische Macht generell
und personifiziert. Nichts anderes ist aber auch gemeint, wemi 2,1

«belija'al nicht mehr über dich (Juda) kommen» soll, weil er völlig vernichtet
ist (kullö nikrät). Der Gebrauch von belija'al ist hier nicht eindeutig. Er
kann entweder identifizierend oder qualifizierend oder sogar als Eigenname
verstanden werden. D. h. Assur kann, nach dieser Redeweise zu schließen,
entweder der belija*al sein, oder es ist als belija'al qualifiziert, oder es kann
belija'al genannt werden.

14. Ps. 101, 3: In diesem Königspsalm werden als positive Tugenden des

Königs genannt «ein unsträflicher Wandel // ein schuldloses Herz» (Vs. 2).
Dann folgen, wiederum im Parallelismus: «nach debar20 belija'al trachten //
das Verüben von sêtïm. » Beides will sich der König nicht zuschulden kommen

lassen. Leider läßt sich der Sinn von sëtïm nur erraten. Keinesfalls wird
man fehlgehen, wenn man die Ausdrücke auf dem Hintergrund des

programmatischen Vs. 8 sieht: Es geht run die existenzerhaltende Ordnung im
Staat und um die Bekämpfung der der göttlichen Urordnung widerstehenden
Bosheit. Um diesen Kampf gegen das innere Chaos von Unrecht und
Unordnung führen zu können, muß der König zunächst in seinem eigenen Innern
von ihm frei sein (Vs. 3 und 4) ; dann erst kann er daran denken, es aus seinem
Strahlungskreis zu verbannen (Vs. 5—7)21. Versteht man debar genau parallel
'»so, so dürfte Vs. 3a heißen: «Ich liebäugle nicht mit Belijaalstreiben.»

15. Prov. 6, 12: Einer, der Verdrehung, verleumderische, deroutierende,
desorientierende Sprüche kolportiert (hôlëk 'iqqesüt pä)22, ist 'ädäm belïja'al
// 'is 'äwän. Die weitere Charakteristik entwirft den Typus des antisozialen
Menschen, dessen Machenschaften das Zusammenleben der Volksgemeinschaft

ruinieren. Ob es sich dabei um die Manipulationen des eigentlichen
Schwarzkünstlers handelt oder um die Verständigungskniffe des Mitver-
schworenen anderer Dunkelmänner, mag dahingestellt bleiben. Zwischen
beiden ist nur ein Unterschied der Kulturstufe. Ob nämlich Magie mit im

tur ; Inst. dig. XXII, 5, 16 : Qui falso vel varie testimonia dixerunt... a iudici-
bus competenter puniuntur ; oder : aut in exilium aguntur aut in insulam
relegantur aut curia submoventur (Corpus iuris civilis, ed. Krueger/Momm-
sen, 1954).

18 Der Parallelismus verlangt dieses akkusativische Verständnis.
19 Zur Entbehrlichkeit des Artikels in poetischer Rede siehe Köhler

(A. 15), S. 57; Gesenius-Kautzsch28, § 126h; C. Brockelmann, Hebräische
Syntax (1956), § 20*.

20 Die Änderung zu dôbër (Bibl. hebr.) scheint mir nicht glücklich: in
Vs. 7 ist das Partizip am Platz; in Vs. 2 dagegen spricht der König von
seinem eigenen Verhalten, erst positiv, dann negativ, in Vs. 5—7 spricht er
von seiner Umgebimg.

21 Man wird den ganzen Psalm um eine Note formularhafter verstehen
müssen als H. Gunkel, Die Psalmen (1926), S. 433.

22 Cf. Ps. 101, 4.



V. Maag, BHïja'al im Alten Testament 293

Spiel ist oder nicht, das Resultat ist immer die Zersetzimg von Treu und
Glauben und die Inflation des Mißtrauens, 'äwän dürfte darum neben eigentlicher

Schwarzmagie23 und neben dem, was im Urteil des offiziellen Kultes
verrufen ist24, jede Art von Dunkelmännertum bezeichnen. All das kann als
Äußerung des Belijaalswesens verstanden werden. Und wie die oben
durchgesehenen Stellen schon beinahe durchgehend den Untergang des Belija-
alischen aussagen, so wird ihm auch hier (Vs. 15) plötzliches Verderben in
Aussicht gestellt.

16. Prov. 16, 27 : Vielleicht darf man den ersten Versteil so zu verstehen
versuchen: «Der Belijaalsmann macht das Böse zur Fanggrube (für
Andere).»25 Damit würde sich sachlich die Aussage der zweiten Vershälfte gut
vertragen: «Und auf seinen Lippen ist's sein Wort ist) wie versengendes
Feuer.» So oder mit der von Gemser26 vorgeschlagenen Emendation körä >
kür unterstreicht der Vers das Wesen des Belijaalsmenschen als das des
Volksfeindes.

Die Verse 28-30 für die inhaltliche Bestimmung des bdija'al-Begriffes mit
heranzuziehen, wäre zwar im Blick auf das Wortfeld verlockend. Der literarische

Charakter des Abschnittes 16, 27 ff. scheint mir eine solche Benutzung
jedoch nicht zu erlauben. So offensichtlich 6, 12-15 eine Aussage-Einheit
bildet, so wenig läßt sich dies von 16, 27-30 behaupten. Vs. 28-30 wird man
nicht als Explikation von Vs. 27 verstehen dürfen. Es sind drei assoziativ
an Vs. 27 angeschlossene Aphorismen.

17. Prov. 19, 28: Der innere Zusammenhang der beiden Vershälften wird
klar, wenn man das durch den «Zeugen» evozierte Bild von der
Gerichtsverhandlung auch für die zweite Vershälfte beibehält. Sinngemäß verstanden
meint der Vers (unter Verzicht auf volle Wörtlichkeit):

«Wo ein Belijaalszeuge das Recht zur Farce machen darf,
da läßt (eines solchen) Frevlers Maul 'äwän sprudeln.»27

Das belija*al-Wesen ist dermaßen aller gesunden Gemeinschaftsstruktur
zuwider, daß eine der vornehmsten Hüterinnen der Gemeinschaftsmöglichkeit,

das Rechtsleben, selber zu einem Quell von 'äwän werden muß, wenn
Belijaalsmenschen sich seiner bemächtigen.

18. Hi. 34, 18: In Jahwäs Augen gibt es unter Menschen nichts absolut
Gutes. Da sind sogar König und Fürst, die Hüter von Gerechtigkeit und Ur-
ordnung, wie räsä* und belija'al28. Der Vers erinnert stark an die im Akitu-
Kult übliche rituelle Demütigung des Königs.

19. 2. Chron. 13, 7 : Leichtfertige (rëqïm) und belijaalische Männer haben
sich um den Usurpator Jerobeam (Vs. 6) zusammengefunden, wo doch

23 Cf. S. Mowinckel, Psalmenstudien 1 (1921), S. Iff.
24 Cf. Am. 5, 5.
25 Ähnlich die Zürcher Bibel (1931).
26 B. Gemser, Die Sprüche Salomos (19632), z. St.
27 Zu 'äwän siehe das zu Prov. 6, 12 Gesagte (Nr. 15). Lies mit Frankenberg

und Gemser (A. 26) jablia'. Die Neuerfassung von J/EF durch Guillaume
(A. 8) wird m. E. auf diesen Vers besser nicht angewendet.

28 Lies hâ'ômêr.



294 V. Maag, BHïja'al im Alten Testament

Jahwä das Königtum auf ewig dem Davidshause zugesprochen hat (Vs. 5).
Es wird aber den abtrünnigen Israeliten nicht gelingen, gegen Jahwä zu
kämpfen.

2.

Die Durchsicht dieser Stellen ergibt zunächst, daß es sich um
einen religiös bezogenen Begriff handelt. Er bezeichnet eine Wesensart,

die entweder Gott selbst oder den göttlichen Urordnungen
menschlichen Zusammenlebens entgegensetzt ist: Feindschaft gegen
Jahwä (Text Nr. 13); ein belijäcal-Mensch hat keine
Gotteserkenntnis (5) bzw. keine Jahwäfurcht (11); er tut das Gegenteil
von Menschen, deren Herz Jahwä angerührt hat (6), verunehrt das

Heiligtum (4), verführt zum Götzendienst (1), vergeht sich gegen
das von Jahwä gestiftete Königtum (6) oder gegen den von Jahwä
bezeichneten König (10) oder gegen die von Jahwä eingesetzte
Dynastie (8/9/19). Er mißachtet die häsäd- und Segensordnung
(8/2). Sein Tun ist gegen den häsäd gerichtete tô'ëbâ (1) oder gegen
andere Urordnungen und die sie erkennende häkmä gerichtete
nebälä (3/7, der Sache nach auch 12/17/15) und fördert das
Überhandnehmen alles Lichtscheuen (5äwän) (15/17). Auf Grund alles
dessen versteht sich, daß der König ex officio dem belijacal-
Wesen abgeneigt sein muß (14/11).

Bei der religiösen Ausrichtung des belijäcal-Begriffes liegt der
Akzent nicht auf dem Kultischen, sondern auf dem
Ordnungsmäßigen29: Es sind die Urordnungen des Soziallebens, gegen die
sich das belijacal-Wesen richtet. Dazu gehören freilich auch die
Urordnungen des Jahwismus, wie Monolatrie, antiorgiastische
Nüchternheit am Kultort und häsäd-Verhalten. Aber mit ihnen ist nicht
der Kult selbst, sondern sein ordnungsmäßiger Rahmen visiert.

Und nm den Rahmen geht es überhaupt : um den Rahmen, innerhalb

dessen es heilvolles Dasein gibt. Immer sind es Rahmengrößen,
gegen die sich das belijäcal-Wesen richtet: die Unantastbarkeit von
Königtum und einzelnen Dynasten (6/10/19), die Integrität der Person

(9/15/16) - darum auch die Abgewandtheit vom 'äwän-Trei-

29 Darin ähnlich der «Weisheit». Vgl. dazu die als Zs. atl. Wiss. Beih. 97

(1966) erscheinende Zürcher Diss, von H. H. Schmid, Wesen und Geschichte
der Weisheit.



V. Maag, BHïja'al im Alten Testament 295

ben30 - die Integrität des Gastes (3), des Leumunds (15/16)31, der
Fakteninformation für die Rechtsprechung (12/17)32.

Das alles sind Schutzdämme des Sozialkosmos gegen Verwirrung
und Chaos. Zu diesen Dämmen gehört auch die nationale Integrität.
Darum kann Assur, das sie verletzt hat, als belijacal bzw. jô'ës
belïja(al bezeichnet werden (13).

Bel!jacal ist, was die Schutzdämme gedeihlichen Daseins negiert,
was grundsätzlich auflösend, destruktiv, chaotisch wirkt: bel!jacal
ist, was urböse ist33; in diesem Sinn darf es bisweilen auch als
«Verworfenheit» übersetzt werden.

3.

Soweit das belijacal-Wesen der ganzen Reihe der zuletzt genannten

Ordnungsstrukturen zuwider ist, hat der Begriff keinen durch
den Jahwismus originell geprägten Inhalt. Man wird daher annehmen

müssen, er gehöre von Haus aus nicht der Jahwä-Überlieferung
an, sondern sei - zusammen mit kosmologischem und weisheitlichem

Denken - aus der kanaanäischen Welt übernommen worden.
Seine Heimat wäre dann wohl besonders in den Kreisen des Landes
zu suchen, deren Interesse am intensivsten mit den strukturellen
Ordnungen befaßt war. Das war kaum das breite Volk der Bauern,
Handwerker, Krämer, deren Denken dem Sektor der klimatologi-
schen und vegetativen Ordnungen galt ; sondern es war das Königtum,

in dessen spezifischer Sicht kosmische, staatliche, bürgerliche,
sittenmäßige Struktur eine einzige Einheit bildeten34.

30 Soweit der schwarzen Magie reale Macht zugeschrieben wird, steht auf
ihr darum von der Primitivwelt über Babylonien und das A. T. bis ins
europäische Mittelalter immer Todesstrafe.

31 Vgl. Codex Hammurapi, §§ 1 u. 2.
32 Ebd., §§ 3 u. 4.
33 Von dieser Sachbestimmung her legen sich als mögliche Etymologien

die eingangs b) und c) genannten sicher näher als a).
34 Es ist gewiß nicht zufällig, daß etwa das ugaritische Königshaus seine

unmittelbare Beziehung zu El zu betonen liebte. Das versteht man freilich
nicht, wenn man - etwa mit M. Pope, El in the Ugaritic Texts (1955) und mit
A. S. Kapelrud, Ba'al in the Ras ShamraTexts (1952)-inEl nur eine praktisch

beiseitegeschobene, effektiv ohnmächtig gewordene Figur sieht. Vgl.
die zurückhaltende Einstellung bei J. Gray, The Legacy of Canaan, Vet.



296 V. Maag, Belijalal im Alten Testament

Auf den Hof, und zwar im besonderen auf Jerusalem, als Ort der
Aufnahme des belijacal-Begriffes in den Jahwismus weist auch die
eigentümliche Streuung des Wortes hin35.

Gerade am belîjacal-Begriff spiegelt sich aber auch die allgemeine
Tatsache, daß der Jahwismus Kanaanäisches nicht nur in sich
aufnahm, sondern es dabei auch mehr oder weniger weitgehend
umformte und es seinen eigenen Bedingungen adaptierte. Einige unserer

belijacal-Stellen zeigen dies unmißverständlich. Daß ein Königshaus,

das sich der Zeugenaussage belijaalischer Männer bedient,
zum Untergang reif ist, würde wohl auch der Überzeugung irgendeines

Kanaanäers entsprochen haben. In 1. Kön. 21 (12) ist es aber
ein Jahwäprophet, der Ahab und Isebel das Gericht ansagen muß.
Dem entspricht, daß jire>at JHWH (11) bzw. da'at JHWH (5) das

Urböse, die Verworfenheit bei einem Menschen ausschheßt. Jene

Männer, die den Heilscharakter des Königtums noch nicht erkennen
wollten, waren nach dieser Sicht jedenfalls der Berührung durch
Jahwä nicht teilhaftig geworden oder ihr gar unzugänglich gewesen
(6). Und Jahwäs heihger Krieg erhebt sich gegen den Stamm
Benjamin, weil dieser die belijaahschen Männer von Gibea schützte (3).

Zu den allgemeinen Urordnungen, gegen die behjaalisches Wesen
sich von je gewendet hatte, traten spezielle, der Jahwä-Verehrung
eigene, deren Verletzung nun ebenfalls in den Verruf urbösen
Wesens bringen konnte. So die Monolatrie (1), die Antiorgiastik
(4), die häsäd-Eorderung (2/8).

4.

Im Zusammenhang mit der Adaption des belïjacal-Begriffes an
den Jahwismus ist nun auch seine Anwendung auf die Unterwelt zu
sehen, wie sie in Ps. 18, 5 (2. Sam. 22, 5), 41, 9 vorliegt. Nach

Test. Suppl. 5 (1957), und meine Sicht bei H. Schmökel, Kulturgeschichte
des Alten Orient (1961), S. 575f. El ist wohl für das ganze Kanaanäergebiet
das Symbol jener Unwandelbarkeit der Ordnungen jenseits der Sphäre von
Werden und Vergehen, die die nahen Götter (Ba'al etc.) einnehmen.

35 Im folgenden werden die Bücher je mit der Zahl der Vorkommen der
Vokabel aufgeführt: Sam. 10 (davon 5 in der literarischen Davidbiographie) ;

Ps. 3; Prov. 3; Kön. 3; Ri. 2; Deut. 2; Nah. 2; Hi. 1; 2. Chr. 1. - Zru1 literarischen

Davidbiographie siehe V. Maag bei Schmökel (A. 34), S. 551. 696

Anm. 22. - Die jetzige Fassung von Ri. 19f. verrät einen späten, deutlich
jerusalemischen Standort.



V. Maag, BHlja'al im Alten Testament 297

kanaanäischer Sicht hatte die Unterwelt zum kosmischen Gebäude

gehört, und ihr Beherrscher war einer der großen Götter gewesen.
Dementsprechend waren Totentrauer und Bestattungskult normale
rituelle Begehungen gewesen. Jahwä aber hat mit diesem Teil der
kanaanäischen Welt lange Zeit nichts zu tun haben wollen36. Jedenfalls

war seine Ablehnung mitverursacht durch die permanenten
kultischen und theologischen Schwierigkeiten, die ihm in Jerusalem
während der ganzen Königszeit vom Tofet-Heiligtum her erwachsen
waren. Daß der dort verehrte «malk» u. a. auch ausgeprägte
Unterweltsfunktionen besaß, ist zweifellos37. Und so galt aller Ritus um
Tod und Bestattung als eine kultische Verunreinigung an diesem
Gott. Bis weit über das Exil hinaus blieb darum Jahwä «der Gott
der Lebenden und nicht der Toten» (Matth. 22, 32), und wer in die
se>öl hinabsank, entsank der Gegenwart Jahwäs. Aus dieser Stellung

außerhalb der Welt Jahwäs mag sich der hebräische Name dieser

Ortlichkeit erklären, wenn Köhlers Etymologie «Unland» das

Richtige trifft38.
War das Totenreich wegen der stetigen Gegnerschaft des Totengottes

gegenüber Jahwä aus dessen Welt ausgeschlossen, so war es

damit in dieselbe Position gerückt, wie sie dem Chaosrest, dem
Chaosungeheuer Jam, Nahas, Liwjathan zukam39.

Mochte vielleicht auch das Totenland nach vorisraelitisch-kana-
anäischer Vorstellung von Wasser umgeben gewesen sein40, so war
dieses doch nicht als schöpfungswidrig bzw. als chaosseitig verstanden

worden. Es hatte seine innerkosmische Punktion und Symbolik
gehabt, ähnlich wie das Todeswasser in Gilgames X oder wie Lethe
und Styx41.

36 Dazu vgl. V. Maag, Tod und Jenseits nach dem Alten Testament:
Schweiz. Theol. Umschau 34 (1964), S. 17ff.

37 Vgl. J. Léwy, Rev. de l'hist. des rel. 110 (1934), S. 61ff. und Journ. of
Bibl. Lit. 59 (1940), S. 5191Î.; Maag (A. 36), S. 18ff.

38 Cf. Köhler (A. 6), S. 153; dort auch Hinweis auf Diskussion.
39 Dazu Ph. Reymond, L'eau, sa vie et sa signification dans l'Ancien

Testament, Vet. Test. Suppl. 6 (1958), S. 194ff. Nr. 5; O. Kaiser, Die
mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten, Ugarit und Israel, Zs. atl. Wiss.
Beih. 78 (1959), S. 140ff.; V. Maag, Leviathan: Die Rel. in Gesch. u. Geg.3 4

(1960), Sp. 337 f.
40 So Reymond (A. 39), S. 212 u. a.
41 Nach ugaritischer Anschauung gehörten auch Unterweltgrößen wie

Moth und Astar zu Eis Kindern, d. h. zur gesamtkosmischen Ökonomie.



298 V. Maag, BHïja'al im Alten Testament

Unter der Herrschaft des Jahwismus aber wurde das anders.
Trafen sich Totengott und Chaosungeheuer am gleichen gottfernen
Ort, so verschmolzen sie dort zu einer Symboleinheit. Dabei nahm
das Todeswasser die Eigenschaft des feindlichen Chaoswassers an
und umgekehrt42.

In jener Unweit, jenseits aller Strahlung Jahwäs, mochte der

Totengott kaum mehr Gott sein. Seine Göttlichkeit wird denn auch
vom Alten Testament, wo dieses nicht gerade vom tpt reden mußte,
möglichst ignoriert. Vom «Schreckenskönig» redet es ein einziges
Mal (Hi. 18, 14)43. Sonst begnügt es sich damit, den Tod (mäwät)
oder den Totenort, die se>öl, mehr oder weniger stark zu personifizieren44.

Auch in Ps. 18, 6 (2. Sam. 22, 6) erscheinen se'öl und mäwät in
dieser personifizierten Weise : «Die Stricke der se5öl hatten mich
umgarnt II das Eangzeug des mäwät drang auf mich ein.»45 Der
vorangehende Vs. 5 setzt parallel : «Mich umgaben die Wogen46 mäwäts //
die Ströme belijacals erschreckten mich.» Mäwät, belijacal, se'öl sind
hier offensichtlich Synonyme. D. h. die Unterwelt ist hier - in
voller Konsequenz des jahrhundertelangen Konfliktes zwischen
Jahwä und dem jerusalemischen Totengott - zum Urbösen, d. h.

zum absolut Strukturfeindlichen geworden. Klar dürfte sein, daß

belijacal von Haus aus nicht der Name eines Unterweltgottes ist,
sondern daß im Gebrauch von Ps. 18, 5 belijacal im Sinne von «der
Urböse» als Epitheton für mäwät und se'öl steht.

Ganz ähnlich liegen die Dinge auch in Ps. 41, 9. Vom Psalmisten

sagen die Leute in Vs. 9b: «Der einmal darniederliegt (säkab),
steht nicht mehr auf.» Dieser Vershälfte geht voraus: debar belijacal
jäsüq bö. Auch hier also die Vorstellung, die den misberë mäwät
von 2. Sam. 22, 5 (Ps. 18, 5 cj) entspricht. Das Todeswasser hat den
Psalmisten schon benetzt, und damit hat der Tod endgültig seinen

Machtanspruch über ihn gesprochen. Man wird übersetzen dürfen :

«Der Machtanspruch des Urbösen ist über ihn ausgegossen // und
der darniederliegt, kommt nicht mehr auf.»

42 Cf. außer Ps. 18, 5f. (2. Sam. 22, 5 f.) auch etwa Ps. 88, 7f. ; Hi. 26, 5f.
43 Maag (A. 36), S. 31.
44 Für selöl z. B. Jes. 5, 14; 28, 15. 18; 38, 18; Hab. 2, 5; Ps. 49, 16; 89,

49; 116, 3; Hi. 26, 6; Prov. 1, 12; 27, 20. — Für mäwät u. a. Hos. 13, 14;
Jes. 28, 15. 18; 38, 18; Jer. 9, 20; Ps. 49, 15; 89, 49; 116, 3; Hi. 28, 22.

45 So für qiddëm B. Duhm z. St., m. E. besser als Köhler (A. 5), s. v. qdm.
46 Lies mit 2. Sam. 22, 5 misberë.



V. Maag, Belija'al im Alten Testament 299

5.

Schon auf alttestamentlichem Boden war nach dem oben
Gesagten aus Jam und Totengott eine die beiden Symbolkomplexe
umfassende Größe geworden. Von größerer Bedeutung wurde dies
freilich erst, als diese amphfizierte Figur durch die dualistischen
Strömungen im nachexilischen Judentum ins Licht gerückt wurde.
Als man sich mit ihr im Rahmen der Apokalyptik zu befassen

begann, da hätte keiner der alten Namen Jam, Liwjathan, Moth,
Astar, Malk, mehr die ganze Symbolfülle zu evozieren vermocht.
Jeder bot vielmehr nur einen Teilaspekt der vollen Größe. Das
Epitheton, wie es Ps. 18, 5; 2. Sam. 22, 5 verwendete, konnte dagegen
sehr wohl zum terminus technicus für diesen vollen Vorstellungskomplex

werden. Und von da bis zur Verwendung von « Belial » bzw.
«Beliar» als Eigenname war nur noch ein kleiner Schritt.

Victor Maag, Zürich


	Belīja'al im Alten Testament

