Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Belja'al im Alten Testament

Autor: Maag, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Belija‘al im Alten Testament

Der semasiologische Befund ist nicht eindeutig. Ernst zu nehmen
sind grundsétzlich drei Ableitungsversuche!: — a) Gesenius sah darin
eine Komposition von privativem beli mit dem substantivischen
Element ja‘al; dieses letztere brachte er mit dem Hif. hoil (niitzen
u. 4.) zusammen 2. Diese Ableitung hat bis heute weitgehende Zu-
stimmung erfahren. Thr folgt beispielsweise auch Galling®. Danach
ergabe sich fiir belija‘al die Bedeutung «Unniitzes», «Nutzlosesy,
«Untaugliches». — b) Nach dem Vorgang von G. R. Driver? versteht
Kohler belija‘al als Derivat von III ]/El_‘5: balia + 1 epentheti-
cum?®. Danach wire die Grundbedeutung der Vokabel etwa «Ver-
wirrung», «Verworrenes», «Verworrenheit». — ¢) Nimmt man jedoch

fiir ]/ﬁg die Entsprechung zu arabisch blg? im Sinne von «schéidi-
gen», «schwichen» an, wie sie A. Guillaume herausgearbeitet hat,
so wire fir belijja‘al etwa «Schidigung», «Schadenstiftungy,
«Schédling» anzunehmen 8.

Von jeder dieser Etymologien aus lieBe sich die Entwicklung zum
biblischen Gebrauch der Vokabel verstehen. Zugleich geht aus kei-
ner von ihnen mit annehmbarer Deutlichkeit hervor, welche kon-
kreten Vorstellungen den alttestamentlichen Begriff erfiillt haben.
Dies mull nach wie vor aus dem Kontext erhoben werden. Im
folgenden wird der Versuch unternommen, durch eine Uberpriifung
der kontextlichen Beziehungen den Begriffsinhalt der Vokabel pra-
ziser und voller zu erfassen.

1 Ein Derivat von Vq]‘ (so Hupfeld) ist unwahrscheinlich.

2 'W. Gesenius, Thesaurus, 1 (1829), S. 209.

3 K. Galling, Die Rel. in Gesch. u. Geg.?, 1 (1957), Sp. 1025. — Die Da-
geschierung des 7 erklért sich aus dem Zusammentreffen einer mater lectionis
4 mit einem konsonantischen j.

4 G. R. Driver, Zs. atl. Wiss. 52 (1934), S. 52f.

5 L. Kohler-W. Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti Libros
(19538), s. v.

¢ Zu diesem [ cf. Driver (A. 4); L. Kohler, Vom hebrédischen Lexikon:
Oudtest. Stud. 8 (1950), S. 153. — Die Dageschierung des j scheint mir leichter
erklarbar, als Driver annahm. Sie ist eine Sekundérbildung folgender Ent-
wicklung: beli‘al > belija‘l > belija‘al. Cf. die dhnliche Entwicklung: dani’él
danijél (mit quiescens).

7 E. W. Lane, An Arabic and English Lexicon, 1 (1863), S. 250.

8 A. Guillaume, Journ. Theol. Stud. N. 8. 13 (1962), S. 320f.



288 V. Maag, Belija‘al im Alten Testament

Dafl von da her dann ein gewisses Licht auf die oben offen-
gelassene Wahrscheinlichkeitsfrage beziiglich der Etymologie zu-
riickfallt, wird sich beildufig herausstellen.

1

Wie die weiteren Beobachtungen bestéitigen werden, ist belija‘al
ein Substantiv. In 21 von insgesamt 27 alttestamentlichen Vor-
kommen begegnet es genetivisch. So kann es als qualifizierender
Genetiv hinter ein anderes Substantiv treten, zu dessen niherer Be-
stimmung es dient: z. B. debar belija‘al (Ps. 41, 9); misberé mawét [/
nahalé belija‘al (2. Sam. 22, 5; so auch in Ps. 18, 5 zu lesen).

Mit dem genetivischen Substantiv belija‘al werden ferner die at-
tributiven Ausdriicke bidn belija‘al, bat belija‘al, bené belija‘al ge-
bildet. Es sei gestattet, sie vorldufig und behelfsméflig mit dem
Adjektiv «belijaalisch» zu umschreiben. Dann sind z. B. >2nasim
bené belija‘al «beliaalische Leute» (Deut. 13, 14) bzw. bat belija‘al
«eine belijaalische (scil. Frau)» (1. Sam. 1, 16). Solche Bildungen
stellen sich neben das bekannte bin 8améin (Jes. 5).

Nur an 6 von insgesamt 27 Stellen steht das Substantiv nicht
genetivisch. — Auch von diesen 6 Vorkommen sind zwei Fille, in
denen die Vokabel zur niheren Qualifikation eines anderen Substan-
tivs dient. So in Deut. 15, 9: Hiite dich, dall nicht entstehe dabar
‘im lebabeka belija‘al. Es liegt am nichsten, hier belija‘al als Ap-
position zu dabar zu verstehen. Das legt auch die Fortfithrung mit
lémor nahe. Ebenfalls als Apposition (zu ’i8) findet sich das Wort
in 1. Sam. 30, 22. — Ganz selbstdndig, d. h. nicht als Qualifikativ
eines anderen Substantivs, begegnet es nur in folgenden vier Fallen:
in 2. Sam. 23, 6 und Nah. 2, 1 als Subjekt®, Nah. 1, 11 als Akku-
sativ-Objekt (Parallelismus!), Hi. 34, 18 als Vokativ.

Die genetivisch oder appositionell mit belija‘al — nicht mit bin
belija‘al, bat belija‘al usw. — ndher qualifizierten Gréflen sind in
14 Fillen Menschen!®. In drei Fillen ist die qualifizierte GroBe

% In 1. Sam. 10, 27 steht bloBes bené belija‘al als Subjekt, in gleicher Be-
deutung wie blofles belija‘al von 2. Sam. 23, 6. Gezihlt habe ich die Stelle
bei den genetivisch-attributiven Fillen.

10 Tch zdhle hier auch 1. Sam. 10, 27 mit, wo bené belija‘al fir ’ane$s

belija‘al steht, das Attributiv also verselbstiandigt ist nach der Weise eines
deutschen substantivierten Adjektivs.



V. Maag, Belija‘al im Alten Testament 289

dabar (Deut. 15, 9; Ps. 41, 9; 101, 3); in 2 (3) Fillen sind es Méchte
der Unterwelt (Ps. 18, 5 [2. Sam. 22, 5], 41, 911),

Nimmt man die 2 (3) letztgenannten aus, so wenden nahezu alle
qualifizierenden Stellen den belija‘al-Begriff auf Menschen an. In
Deut. 15, 9, wo dabar die qualifizierte GroBe ist, ist damit ein
menschlicher Gedanke gemeint. Die Bedeutung von dabar in Ps.
101, 3 ist prima vista nicht leicht festzulegen; dennoch ist mit einer
Anderung in dobér kaum das Richtige getroffen. Auf den Vers wird
zuriickzukommen sein. In allen eindeutigen Fillen bezieht sich die
Qualifikation — immer unter Weglassung von Ps. 18, 5 (2. Sam. 22,
5), 41, 9 — stets auf Menschen oder den humanen Bereich.

Dasselbe Bild bieten auch die Vorkommen der unverbundenen
Vokabel in 2. Sam. 23, 6; Nah. 2, 1; Hi. 34, 18. Nie erscheint ein
amentales bzw. menschlich-affektiv neutrales Ding mit der belija-
‘al-Qualifikation. Auf Grund dieser Beobachtung legt sich die Ver-
mutung nahe, dafl auch an den beiden auf die Unterwelt bezogenen
Stellen von dieser nicht rein dinglich oder o6rtlich gesprochen wird,
sondern affektbezogen, personell. Diese Vermutung sei hier nur
gleichsam vorgemerkt. Im iibrigen wird unsere Untersuchung gut
tun, die Unterweltaussagen vorldufig noch aus dem Spiel zu lassen
und die Beobachtung zunichst ausschlie8lich auf die anderen Vor-
kommen der Vokabel zu konzentrieren.

Im folgenden miissen die einzelnen Stellen zuerst auf ihre Kon-
textsituation hin untersucht werden. Das Augenmerk richtet sich
dabei auf die der Vokabel parallelen und auf die ihr entgegen-
gesetzten Ausdriicke, zugleich aber auch auf die weiteren aus dem
Zusammenhang zu gewinnenden inhaltlichen Gesichtspunkte. Eine
erste Bestandesaufnahme kann dabei ruhig der Reihenfolge der
Konkordanz folgen.

1. Deut. 13, 14ff.: Wenn in einer Stadt ’anasim bené belija‘al ihre Mit-
biirger zu Gétzendienst verfithren (hiddizh), so soll iiber die Stadt der hiram
verhéngt werden (16ff.). Das strafwirdige Tun wird als t6‘@éba bezeichnet
(15); das ist, wie N. Glueck gezeigt hat, ein Verhalten, das hiisid entgegen-
gesetzt ist 12,

11 Hier wird sich de¢bar belija‘al ebenfalls als unterweltbezogen heraus-
stellen; s. u.

12 N. Glueck, Actes du XVIIIe Congreés international des orientalistes,
Leiden (1932), S. 184f.; Auszug aus einem Kongrefireferat; ders., Das Wort
hesed im alttestamentlichen Sprachgebrauch, Zs. atl. Wiss. Beih. 47 (1927).

19



290 V. Maag, Belya‘al im Alten Testament

2. Deut. 15, 9: Wer kurz vor dem ErlaBjahr nicht leihen will, hat sein
Herz einem Belijaals-Gedanken hingegeben (pén jiheja dabar <im lebabeka
belija‘al). Der Arme kann dagegen Jahwé# anrufen. So kommt hét auf den
Ubeltiiter. Das klingt zwar ziemlich allgemein. Vs. 10 aber betont den inneren
Zusammenhang zwischen der Freigebigkeit der Israeliten und Jahwis Segen.
Die Tat, die aus dem Belijaals-Gedanken erwichst, verst6Bt somit gegen
das hisiad-Verhélinis Israels.

3. Ri. 19, 22; 20, 6. 10: In Gibea begehen ’anese bené belija‘al die Schand-
tat. Ihr belijaalisches Wesen dullert sich in Homosexualitdt, Bruch der
Integritdt des Gastes und in untermenschlicher MiBhandlung einer Frau.
Ihr Vorhaben, bzw. ihre Tat ist nebala (19, 23; 20, 10) oder d¢bar hannebaila
(Vs. 24). Die sachliche Parallele zu Gen. 19 liegt auf der Hand. Der hier er-
folgten Vernichtung durch Gott entspricht in Ri. 20 die Niederlage im Biir-
gerkrieg, zu dessen Durchfiihrung Israel in Bethel das Orakel einholt (20,
18. 23. 27)13,

4. 1. Sam. 1, 16'*: Hanna sagt: «Du mogest dir deine Tochter nicht als
eine belijaalische (Frau) vorstellen.» Sie wire das, wenn sie trunken ins
Heiligtum Jahwis (!) gekommen wére.

5. 1. Sam. 2, 12: Die Sohne Elis waren bené belija‘al, 156 jadea >4t JHWH.
Und der Zusammenhang, in den das Ereignisin 1. Sam. 2, 11-4, 22 gestellt ist,
zeigt, daB Jahwi nicht nur das Todesurteil an den Ubeltitern vollstreckt,
sondern daf3 auch ein Volk, das solche duldet, schwer mitgenommen und das
Heiligtum, an dem sie amteten, zerstdrt wird (vgl. Ri. 19 und 20).

DaB3 Silo auch spéter nie mehr aufgebaut wurde, mag sich zwar weit-
gehend aus dem spéteren Schicksal der Lade ergeben, die nach dem Zugriff
Davids eben nicht mehr fiir ihren alten Wohnsitz frei war. Nichtsdestoweniger
teilt Silo damit de facto das Schicksal einer mit dem hirdm belegten Stitte.

6. 1. Sam. 10, 27: Vs. 26 sagt, Saul sei nach Gibea begleitet worden von
seinem Heere *284r ndga‘ *416him belibbam. Die aber, die rebus sic stantibus
als Miesmacher auftreten und sagen: « Was soll uns der niitzen», werden als
bené belija‘al bezeichnet.

7. 1. Sam. 25, 17. 25: Vs. 17: Der Bote zu Abigajil: «...Verderben droht
unserem Herrn und seinem ganzen Hause, weil er zu belijaalisch ist, als da
man mit ihm reden kénnte.»'® Danach ist vollkommene Gemeinschafts-
unfahigkeit ein mdéglicher Ausflu belijaalischen Wesens. Vs. 25: Dieser
Belijaalsmann (’i3 habbelija‘al hazzd) heillt omindserweise nabal; und ihm

13 Die vorliegende Untersuchung braucht die Frage der Historizitét nicht
zu erwigen. Fiir den angestrebten Befund geniigt die Vorstellungs- und An-
schauungswelt des Erzédhlers.

W Tch lese: *al tittén *at *amateka lepanaka bat belija‘al, was mir besser
scheint als die vorgeschlagene Streichung von lipené und dessen Ersetzung
durch ke (Bibl. hebr.).

15 Tch fasse das min komparativisch. Zur Subordination des Begriin-
dungssatzes siehe L.Kohler, Deuterojesaja stilkritisch untersucht: Zs. atl.
Wiss. Beih. 37 (1923), S. 61, § 13; ders., Syntaktika IT: Vet. Test. 3 (1953),
S. 85-87.



V. Maag, Belija‘al im Alten Testament 291

haftet denn auch n¢bald an. n¢bald wird fur gewohnlich mit «Torheity,
«Dummbheit» tibersetzt. Aber beachten wir, was in Ri. 19, 23; 20, 6. 10 als
nebala bezeichnet ist und was Ps. 14, 1 vom nabal aussagt. Wie unheimlich
gefdahrlich kann nach Hi. 2, 10 der Rat einer «Térin» (’ahat hannebalot) fir
das Verhéltnis eines Mannes zum schicksalsmichtigen Gott sein. Sieht man
schlieBlich, welch eine unmittelbare Gefahr die oben erwidhnte Gemein-
schaftsunfihigkeit Nabals heraufbeschwort, scheint nebala mit dem, was
fir unsere Begriffe Torheit oder Dummheit heillt, nur unzuldnglich um-
schrieben zu sein: nebala ist Unheil erzeugende Unadaptiertheit gegeniiber
den heiligen Ordnungen der Gemeinschaft mit Gott und Menschen. Und
darin dullert sich nach Abigajils Wort wie nach dem ihres Knechtes das
Belijaalswesen eines Menschen.

8. 1. Sam. 30, 22: kAl *1§ ra‘ ib¢lija‘al sprachen sich gegen die Teilung der
Amalekiterbeute mit der Wachtmannschaft aus. Sie werden von David zu-
rechtgewiesen mit dem Hinweis auf die soeben erfahrene Wohltat Jahwis.
Hier ist Belijaalsmann, wer die ethischen Konsequenzen von Jahwis Hilfe
und Heilshandeln an Israel nicht verstanden hat. Die straffe negative Be-
zogenheit auf den hasdd kommt in der Bemerkung zum Ausdruck, daB
David die gleichmé&Bige Beuteteilung damals zum Rechtssatz erhoben habe.
Gemeinorientalischem und somit landesiiblichem Beuterecht diirfte die von
David verfiigte Teilungsweise darum nicht entsprochen haben.

9. 2. Sam. 16, 7: In den Augen des Benjaminiten (!) (Vs. 11) Simei ist
David ein «Blutmensch» (’i§ haddamim; Vokativ) und ein Usurpator (Vs. 8).
In dieser Doppeleigenschaft ist er Belijaalsmann (’i§ habbelija‘al; Vokativ).
Thm zahlt jetzt Jahwi seine Schuld am Saulidenschicksal heim. Der Biograph
dagegen stellt David als im tiefen Vertrauen auf Jahwid gegrundet vor.
Darum das tberlegene Versténdnis fiir die Optik, unter der Simei Davids
Ungliick sieht.

10. 2. Sam. 20, 1: Seba, ebenfalls ein Benjaminit, der gegen David und
seine werdende Dynastie zum Aufruhr aufruft (nasa jadoé bammalik bedawid
[Vs. 21]), ist Belijaalsmann. Er kommt um (20, 22).

11. 2. Sam. 23, 6: «Die Belijaalischen sind alle wie verwehtes Dornicht»,
d. h. sie haben keinen Wurzelgrund. Sie werden im Feuer verbrannt. Der
Gegensatz dazu ist ein Konig, der als Gerechter (saddiq) in Jahwifurcht
(jire’at JHWH) 18 herrscht.

12. 1. Kén. 21, 10. 13: Die im Nabothprozel3 gegen einen Unschuldigen
gedungenen falschen Zeugen, deren Aussage eine damnatio capitis zur Folge
hat, heiflen ’2nasim bené belijacal (Vs. 10. 13a) bzw. ’an¢$é habbelija‘al (Vs.
13b). Richtige Zeugenaussage ist eine der Grundlagen aller Gerichtsbarkeit
und damit aller Rechtsordnung. Nicht nur in Israel steht sie unter beson-
derem Schutz'?.

16 Cf, Ps. 72, 1.

17 Cod. Hammurapi § 3. 4 (AOT, S. 383; ANET, S. 166); 12-Tafel-Gesetz
IX, 4: Qui falsum testimonium dixisse convictus est, e saxo Tarpeio deiicere-
tur (M. Voigt, Die XII Tafeln, 1883) ; Corpusiuris civilis, Cod.Iust.IV. XX, 13:
Qui falsum testimonium dicit, primum peierat, deinde... tormentis subici-



292 V. Maag, Belija‘al im Alten Testament

13. Nah. 1, 11; 2, 1: Aus Ninive ist hervorgegangen hoseb ‘al JHWH ra<a [/
joés belijacal (1, 11). Wer gegen Jahwéd Béses im Schild fithrt, ist einer, der
belija‘al plant!8, Dieser Planer von belija‘al ist die assyrische Macht generell
und personifiziert. Nichts anderes ist aber auch gemeint, wenn 2,1
«belija‘al nicht mehr iiber dich (Juda) kommen» soll, weil er véllig vernichtet
ist (kullo nikrat). Der Gebrauch von belija‘al ist hier nicht eindeutig. Er
kann entweder identifizierend oder qualifizierend oder sogar als Eigenname
verstanden werden. D, h. Assur kann, nach dieser Redeweise zu schlieBen,
entweder der belija‘al sein!?, oder es ist als belija‘al qualifiziert, oder es kann
belija‘al genannt werden.

14. Ps. 101, 3: In diesem Koénigspsalm werden als positive Tugenden des
Koénigs genannt «ein unstriflicher Wandel // ein schuldloses Herz» (Vs. 2).
Dann folgen, wiederum im Parallelismus: «nach d¢bar?° belija‘al trachten //
das Veriuben von sétim.» Beides will sich der Kénig nicht zuschulden kom-
men lassen. Leider 146t sich der Sinn von sétim nur erraten. Keinesfalls wird
man fehlgehen, wenn man die Ausdricke auf dem Hintergrund des pro-
grammatischen Vs. 8 sieht: Es geht um die existenzerhaltende Ordnung im
Staat und um die Bekdmpfung der der géttlichen Urordnung widerstehenden
Bosheit. Um diesen Kampf gegen das innere Chaos von Unrecht und Un-
ordnung fihren zu kénnen, mull der Kénig zunéchst in seinem eigenen Innern
von ihm frei sein (Vs. 3 und 4); dann erst kann er daran denken, es aus seinem
Strahlungskreis zu verbannen (Vs. 5-7) 2L, Versteht man d¢bar genau parallel
@gp, so durfte Vs. 3a heillen: «Ich liebdugle nicht mit Belijaalstreiben.»

15. Prov. 6, 12: Einer, der Verdrehung, verleumderische, deroutierende,
desorientierende Spriiche kolportiert (holek ‘iqqesut pi)?22, ist *adam belija‘al
// °18 *awin. Die weitere Charakteristik entwirft den Typus des antisozialen
Menschen, dessen Machenschaften das Zusammenleben der Volksgemein-
schaft ruinieren. Ob es sich dabei um die Manipulationen des eigentlichen
Schwarzkiinstlers handelt oder um die Verstéandigungskniffe des Mitver-
schworenen anderer Dunkelménner, mag dahingestellt bleiben. Zwischen
beiden ist nur ein Unterschied der Kulturstufe. Ob ndmlich Magie mit im

tur; Inst. dig. XXIT, 5, 16: Qui falso vel varie testimonia dixerunt... a iudici-
bus competenter puniuntur; oder: ... aut in exilium aguntur aut in insulam
relegantur aut curia submoventur (Corpus iuris civilis, ed. Krueger/Momm-
sen, 1954).

18 Der Parallelismus verlangt dieses akkusativische Verstédndnis.

1% Zur Entbebrlichkeit des Artikels in poetischer Rede sieche Koéhler
(A. 15), S. 57; Gesenius-Kautzsch?8, § 126h; C. Brockelmann, Hebriische
Syntax (1956), § 20°.

20 Die Anderung zu débér (Bibl. hebr.) scheint mir nicht gliicklich: in
Vs. 7 ist das Partizip am Platz; in Vs. 2 dagegen spricht der Konig von
seinem eigenen Verhalten, erst positiv, dann negativ, in Vs. 5-7 spricht er
von seiner Umgebung.

21 Man wird den ganzen Psalm um eine Note formularhafter verstehen
miissen als H. Gunkel, Die Psalmen (1926), S. 433.

22 Cf. Ps. 101, 4.



V. Maag, Belija‘al im Alten Testament 293

Spiel ist oder nicht, das Resultat ist immer die Zersetzung von Treu und
Glauben und die Inflation des MiBtrauens. *awén dirfte darum neben eigent-
licher Schwarzmagie??® und neben dem, wasg im Urteil des offiziellen Kultes
verrufen ist 24, jede Art von Dunkelménnertum bezeichnen. All das kann als
AuBerung des Belijaalswesens verstanden werden. Und wie die oben durch-
gesehenen Stellen schon beinahe durchgehend den Untergang des Belija-
alischen aussagen, so wird ihm auch hier (Vs. 15) plétzliches Verderben in Aus-
gicht gestellt.

16. Prov. 16, 27: Vielleicht darf man den ersten Versteil so zu verstehen
versuchen: «Der Belijaalsmann macht das Bése zur Fanggrube (fiir An-
dere).»2% Damit wiirde sich sachlich die Aussage der zweiten Vershilfte gut
vertragen: «Und auf seinen Lippen ist’s (= sein Wort ist) wie versengendes
Feuer.» So oder mit der von Gemser ¢ vorgeschlagenen Emendation kéra >
kiir unterstreicht der Vers das Wesen des Belijaalsmenschen als das des
Volksfeindes.

Die Verse 28-30 fiir die inhaltliche Bestimmung des belija‘al-Begriffes mit
heranzuziehen, wire zwar im Blick auf das Wortfeld verlockend. Der litera-
rische Charakter des Abschnittes 16, 27ff. scheint mir eine solche Benutzung
jedoch nicht zu erlauben. So offensichtlich 6, 12-15 eine Aussage-Einheit
bildet, so wenig 1a8t sich dies von 16, 27-30 behaupten. Vs. 28-30 wird man
nicht als Explikation von Vs. 27 verstehen diurfen. Es sind drei assoziativ
an Vs. 27 angeschlossene Aphorismen.

17. Prov. 19, 28: Der innere Zusammenhang der beiden Vershilften wird
klar, wenn man das durch den «Zeugen» evozierte Bild von der Gerichts-
verhandlung auch fiir die zweite Vershilfte beibehilt. Sinngeméf3 verstanden
meint der Vers (unter Verzicht auf volle Wértlichkeit) :

«Wo ein Belijaalszeuge das Recht zur Farce machen darf,

da 1aBt (eines solchen) Frevlers Maul *awén sprudeln.»??

Das belija‘al-Wesen ist dermafBlen aller gesunden Gemeinschaftsstruktur
zuwider, daf3 eine der vornehmsten Hiuterinnen der Gemeinschaftsmoglich-
keit, das Rechtsleben, selber zu einem Quell von *awidn werden mull, wenn
Belijaalsmenschen sich seiner beméchtigen.

18. Hi. 34, 18: In Jahwis Augen gibt es unter Menschen nichts absolut
Gutes. Da sind sogar Konig und First, die Hiter von Gerechtigkeit und Ur-
ordnung, wie rasa‘ und belija‘al?®. Der Vers erinnert stark an die im Akitu-
Kult iibliche rituelle Demiitigung des Konigs.

19. 2. Chron. 13, 7: Leichtfertige (réqim) und belijaalische Méinner haben
sich um den Usurpator Jerobeam (Vs. 68) zusammengefunden, wo doch

23 Cf. S. Mowinckel, Psalmenstudien 1 (1921), S. 1{f.

24 Cf. Am. 5, 5.

25 Ahnlich die Ziircher Bibel (1931).

26 B. Gemser, Die Spriiche Salomos (19632), z. St.

27 Zu ’awin siehe das zu Prov. 6, 12 Gesagte (Nr. 15). Lies mit Franken-
berg und Gemser (A. 26) jablia‘. Die Neuerfassung von VW durch Guillaume
(A. 8) wird m. E. auf diesen Vers besser nicht angewendet.

28 Lies ha’omer.



294 V. Maag, Belija‘al im Alten Testament

Jahwi das Konigtum auf ewig dem Davidshause zugesprochen hat (Vs. 5).
Es wird aber den abtrinnigen Israeliten nicht gelingen, gegen Jahwi zu
kampfen.

2.

Die Durchsicht dieser Stellen ergibt zunéchst, dafl es sich um
einen religios bezogenen Begriff handelt. Er bezeichnet eine Wesens-
art, die entweder Gott selbst oder den gottlichen Urordnungen
menschlichen Zusammenlebens entgegensetztist : Feindschaft gegen
Jahwéd (Text Nr. 13); ein belija‘al-Mensch hat keine Gottes-
erkenntnis (5) bzw. keine Jahwifurcht (11); er tut das Gegenteil
von Menschen, deren Herz Jahwé angeriihrt hat (6), verunehrt das
Heiligtum (4), verfithrt zum Gotzendienst (1), vergeht sich gegen
das von Jahwi gestiftete Konigtum (6) oder gegen den von Jahwéi
bezeichneten Konig (10) oder gegen die von Jahwi eingesetzte
Dynastie (8/9/19). Er miBachtet die hisid- und Segensordnung
(8/2). Sein Tun ist gegen den hésid gerichtete t5€ba (1) oder gegen
andere Urordnungen und die sie erkennende hakma gerichtete
nebala (3/7, der Sache nach auch 12/17/15) und fordert das Uber-
handnehmen alles Lichtscheuen (awén) (15/17). Auf Grund alles
dessen versteht sich, dall der Konig ex officio dem belija‘al-
Wesen abgeneigt sein mul} (14/11).

Bei der religiosen Ausrichtung des belija‘al-Begriffes liegt der
Akzent nicht auf dem Kultischen, sondern auf dem Ordnungs-
miBigen??: Es sind die Urordnungen des Soziallebens, gegen die
sich das belija‘al-Wesen richtet. Dazu gehoren freilich auch die Ur-
ordnungen des Jahwismus, wie Monolatrie, antiorgiastische Niich-
ternheit am Kultort und hisidd-Verhalten. Aber mit ihnen ist nicht
der Kult selbst, sondern sein ordnungsméfBiger Rahmen visiert.

Und um den Rahmen geht es tiberhaupt: um den Rahmen, inner-
halb dessen es heilvolles Dasein gibt. Immer sind es Rahmengrofien,
gegen die sich das belija‘al-Wesen richtet: die Unantastbarkeit von
Konigtum und einzelnen Dynasten (6/10/19), die Integritidt der Per-
son (9/15/16) — darum auch die Abgewandtheit vom ’awin-Trei-

29 Darin dhnlich der « Weisheit». Vgl. dazu die als Zs. atl. Wiss. Beth. 97
(1966) erscheinende Ziircher Diss. von H. H. Schmid, Wesen und Geschichte
der Weisheit.



V. Maag, Belijaal im Alten Testament 295

ben3® — die Integritit des Gastes (3), des Leumunds (15/16)31, der
Fakteninformation fiir die Rechtsprechung (12/17)32.

Das alles sind Schutzddmme des Sozialkosmos gegen Verwirrung
und Chaos. Zu diesen Ddmmen gehort auch die nationale Integritét.
Darum kann Assur, das sie verletzt hat, als belija‘al bzw. j6‘€s
belija‘al bezeichnet werden (13).

Belija‘al ist, was die Schutzdémme gedeihlichen Daseins negiert,
was grundsitzlich auflosend, destruktiv, chaotisch wirkt: belija‘al
ist, was urbose ist33; in diesem Sinn darf es bisweilen auch als «Ver-
worfenheit» tibersetzt werden.

Soweit das belija‘al-Wesen der ganzen Reihe der zuletzt genann-
ten Ordnungsstrukturen zuwider ist, hat der Begriff keinen durch
den Jahwismus originell geprigten Inhalt. Man wird daher anneh-
men miissen, er gehore von Haus aus nicht der Jahwi-Uberlieferung
an, sondern sei — zusammen mit kosmologischem und weisheit-
lichem Denken — aus der kanaandischen Welt iibernommen worden.
Seine Heimat wire dann wohl besonders in den Kreisen des Landes
zu suchen, deren Interesse am intensivsten mit den strukturellen
Ordnungen befaBt war. Das war kaum das breite Volk der Bauern,
Handwerker, Krimer, deren Denken dem Sektor der klimatologi-
schen und vegetativen Ordnungen galt; sondern es war das Konig-
tum, in dessen spezifischer Sicht kosmische, staatliche, biirgerliche,
sittenméBige Struktur eine einzige Einheit bildeten 34.

30 Soweit der schwarzen Magie reale Macht zugeschrieben wird, steht auf
ihr darum von der Primitivwelt iber Babylonien und das A.T. bis ins
europiische Mittelalter immer Todesstrafe.

31 Vgl. Codex Hammurapi, §§ 1 u. 2.

32 Ebd., §§ 3 u. 4.

33 Von dieser Sachbestimmung her legen sich als moégliche Etymologien
die eingangs b) und ¢) genannten sicher naher als a).

3¢ Kg ist gewill nicht zufillig, dal3 etwa das ugaritische Konigshaus seine
unmittelbare Beziehung zu El zu betonen liebte. Das versteht man freilich
nicht, wenn man — etwa mit M. Pope, El in the Ugaritic Texts (1955) und mit
A. 8. Kapelrud, Ba‘al in the Ras Shamra Texts (1952)— in El nur eine prak-
tisch beiseitegeschobene, effektiv ohnméchtig gewordene Figur sieht. Vgl.
die zurtickhaltende Einstellung bei J. Gray, The Legacy of Canaan, Vet.



296 V. Maag, Belija‘al im Alten Testament

Auf den Hof, und zwar im besonderen auf Jerusalem, als Ort der
Aufnahme des belija‘al-Begriffes in den Jahwismus weist auch die
eigentiimliche Streuung des Wortes hin 3°.

Gerade am belija‘al-Begriff spiegelt sich aber auch die allgemeine
Tatsache, daB3 der Jahwismus Kanaanéisches nicht nur in sich auf-
nahm, sondern es dabei auch mehr oder weniger weitgehend um-
formte und es seinen eigenen Bedingungen adaptierte. Einige unse-
rer belija‘al-Stellen zeigen dies unmiBverstindlich. Daf} ein Konigs-
haus, das sich der Zeugenaussage belijaalischer Méanner bedient,
zum Untergang reif ist, wiirde wohl auch der Uberzeugung irgend-
eines Kanaanders entsprochen haben. In 1. Kon. 21 (12) ist es aber
ein Jahwéprophet, der Ahab und Isebel das Gericht ansagen muf.
Dem entspricht, daf} jir®’at JHWH (11) bzw. da‘at JHWH (5) das
Urbose, die Verworfenheit bei einem Menschen ausschlieBt. Jene
Minner, die den Heilscharakter des Kénigtums noch nicht erkennen
wollten, waren nach dieser Sicht jedenfalls der Beriihrung durch
Jahwé nicht teilhaftig geworden oder ihr gar unzuginglich gewesen
(6). Und Jahwis heiliger Krieg erhebt sich gegen den Stamm Ben-
jamin, weil dieser die belijaalischen Médnner von Gibea schiitzte (3).

Zu den allgemeinen Urordnungen, gegen die belijaalisches Wesen
sich von je gewendet hatte, traten spezielle, der Jahwi-Verehrung
eigene, deren Verletzung nun ebenfalls in den Verruf urbésen
Wesens bringen konnte. So die Monolatrie (1), die Antiorgiastik
(4), die hasdd-Forderung (2/8).

4.

Im Zusammenhang mit der Adaption des belija‘al-Begriffes an
den Jahwismus ist nun auch seine Anwendung auf die Unterwelt zu
sehen, wie sie in Ps. 18, 5 (2. Sam. 22, 5), 41, 9 vorliegt. Nach

Test. Suppl. 5 (1957), und meine Sicht bei H. Schmdkel, Kulturgeschichte
des Alten Orient (1961), S. 575f. El ist wohl fiir das ganze Kanaan#ergebiet
das Symbol jener Unwandelbarkeit der Ordnungen jenseits der Sphire von
Werden und Vergehen, die die nahen Goétter (Ba‘al ete.) einnehmen.

3 Tm folgenden werden die Blicher je mit der Zahl der Vorkommen der
Vokabel aufgefithrt: Sam. 10 (davon 5 in der literarischen Davidbiographie);
Ps. 3; Prov. 3; Kon. 3; Ri. 2; Deut. 2; Nah. 2; Hi. 1; 2. Chr. 1. — Zur literari-
schen Davidbiographie siche V. Maag bei Schmdkel (A. 34), S. 551. 696
Anm. 22, - Die jetzige Fassung von Ri. 19f. verrdt einen spéten, deutlich
jerusalemischen Standort.



V. Maag, Belija‘al im Alten Testament 297

kanaanéischer Sicht hatte die Unterwelt zum kosmischen Gebaude
gehort, und ihr Beherrscher war einer der groBen Gdtter gewesen.
Dementsprechend waren Totentrauer und Bestattungskult normale
rituelle Begehungen gewesen. Jahwa aber hat mit diesem Teil der
kanaandischen Welt lange Zeit nichts zu tun haben wollen 3. Jeden-
falls war seine Ablehnung mitverursacht durch die permanenten
kultischen und theologischen Schwierigkeiten, die ihm in Jerusalem
wahrend der ganzen Konigszeit vom Tofet-Heiligtum her erwachsen
waren. Dal} der dort verehrte «malk» u. a. auch ausgepréigte Unter-
weltsfunktionen besaB, ist zweifellos??. Und so galt aller Ritus um
Tod und Bestattung als eine kultische Verunreinigung an diesem
Gott. Bis weit iiber das Exil hinaus blieb darum Jahwé «der Gott
der Lebenden und nicht der Toten» (Matth. 22, 32), und wer in die
§¢°6] hinabsank, entsank der Gegenwart Jahwés. Aus dieser Stel-
lung auBlerhalb der Welt Jahwiés mag sich der hebrédische Name die-
ser Ortlichkeit erkliren, wenn Kohlers Etymologie «Unland» das
Richtige trifft 8.

War das Totenreich wegen der stetigen Gegnerschaft des Toten-
gottes gegeniiber Jahwi aus dessen Welt ausgeschlossen, so war es
damit in dieselbe Position geriickt, wie sie dem Chaosrest, dem
Chaosungeheuer Jam, Naha$, Liwjathan zukam3°.

Mochte vielleicht auch das Totenland nach vorisraelitisch-kana-
anéischer Vorstellung von Wasser umgeben gewesen sein?’, so war
dieses doch nicht als schopfungswidrig bzw. als chaosseitig verstan-
den worden. Es hatte seine innerkosmische Funktion und Symbolik
gehabt, dhnlich wie das Todeswasser in Gilgame$ X oder wie Lethe
und Styx*.

3¢ Dazu vgl. V. Maag, Tod und Jenseits nach dem Alten Testament:
Schweiz. Theol. Umschau 34 (1964), S. 17ff.

37 Vgl.J. Léwy, Rev. de I’hist. des rel. 110 (1934), S. 61ff. und Journ. of
Bibl. Lit. 59 (1940), S. 519ff.; Maag (A. 36), S. 18f.

88 Cf. Kohler (A. 6), 8. 153; dort auch Hinweis auf Diskussion.

3% Dazu Ph. Reymond, L’eau, sa vie et sa signification dans 1’Ancien
Testament, Vet. Test. Suppl. 6 (1958), S. 194ff. Nr. 5; O. Kaiser, Die my-
thische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit und Israel, Zs. atl. Wiss.
Beih. 78 (1959), S. 140{f.; V. Maag, Leviathan: Die Rel. in Gesch. u. Geg.? 4
(1960), Sp. 337f1.

40 So Reymond (A. 39), S. 212 u. a.

41 Nach ugaritischer Anschauung gehérten auch UnterweltgréBen wie
Moth und Astar zu Els Kindern, d. h. zur gesamtkosmischen Okonomie.



298 V. Maag, Belija‘al im Alten Testament

Unter der Herrschaft des Jahwismus aber wurde das anders.
Trafen sich Totengott und Chaosungeheuer am gleichen gottfernen
Ort, so verschmolzen sie dort zu einer Symboleinheit. Dabei nahm
das Todeswasser die Eigenschaft des feindlichen Chaoswassers an
und umgekehrt 42.

In jener Unwelt, jenseits aller Strahlung Jahwis, mochte der
Totengott kaum mehr Gott sein. Seine Gottlichkeit wird denn auch
vom Alten Testament, wo dieses nicht gerade vom tpt reden muflte,
moglichst ignoriert. Vom «Schreckenskonig» redet es ein einziges
Mal (Hi. 18, 14)43. Sonst begniigt es sich damit, den Tod (mawit)
oder den Totenort, die §¢°6], mehr oder weniger stark zu personifi-
zieren 44,

Auch in Ps. 18, 6 (2. Sam. 22, 6) erscheinen §¢°6l und mawait in
dieser personifizierten Weise: «Die Stricke der §¢°0l hatten mich um-
garnt /| das Fangzeug des mawit drang auf mich ein.»45 Der voran-
gehende Vs. 5 setzt parallel: « Mich umgaben die Wogen ¢ mawits [/
die Strome belija‘als erschreckten mich.» Mawait, belija‘al, 82’61 sind
hier offensichtlich Synonyme. D. h. die Unterwelt ist hier — in
voller Konsequenz des jahrhundertelangen Konfliktes zwischen
Jahwd und dem jerusalemischen Totengott — zum Urbdsen, d. h.
zum absolut Strukturfeindlichen geworden. Klar diirfte sein, daf3
belija‘al von Haus aus nicht der Name eines Unterweltgottes ist,
sondern dafl im Gebrauch von Ps. 18, 5 belija‘al im Sinne von «der
Urbése» als Epitheton fir mawéit und §¢°6l steht.

Ganz dhnlich liegen die Dinge auch in Ps. 41, 9. Vom Psalmisten
sagen die Leute in Vs.9b: «Der einmal darniederliegt ($akab),
steht nicht mehr auf.» Dieser Vershilfte geht voraus: debar belija‘al
jastiq bo. Auch hier also die Vorstellung, die den misbheré mawit
von 2. Sam. 22, 5 (Ps. 18, 5 ¢j) entspricht. Das Todeswasser hat den
Psalmisten schon benetzt, und damit hat der Tod endgiiltig seinen
Machtanspruch iiber ihn gesprochen. Man wird iibersetzen diirfen:
«Der Machtanspruch des Urbosen ist iiber ihn ausgegossen [/ und
der darniederliegt, kommt nicht mehr auf.»

12 Cf. auBBer Ps. 18, 5f. (2. Sam. 22, 5f.) auch etwa Ps. 88, 7f.; Hi. 26, 5f.

43 Maag (A. 36), S. 31.

44 Fur $¢°0l z. B. Jes. 5, 14; 28, 15. 18; 38, 18; Hab. 2, 5; Ps. 49, 16; 89,
49; 116, 3; Hi. 26, 6; Prov. 1, 12; 27, 20. — Fiur mawéit u. a. Hos. 13, 14;
Jes. 28, 15. 18; 38, 18; Jer. 9, 20; Ps. 49, 15; 89, 49; 116, 3; Hi. 28, 22.

% So fur giddém B. Duhm z. St., m. E. besser als Kéhler (A. 5), s. v. gdm.

46 Ties mit 2, Sam. 22, 5 misbers,



V. Maag, Belija‘al im Alten Testament 299

5.

Schon auf alttestamentlichem Boden war nach dem oben Ge-
sagten aus Jam und Totengott eine die beiden Symbolkomplexe
umfassende GroBle geworden. Von groflerer Bedeutung wurde dies
freilich erst, als diese amplifizierte Figur durch die dualistischen
Strémungen im nachexilischen Judentum ins Licht geriickt wurde.
Als man sich mit ihr im Rahmen der Apokalyptik zu befassen be-
gann, da hétte keiner der alten Namen Jam, Liwjathan, Moth,
Astar, Malk, mehr die ganze Symbolfiille zu evozieren vermocht.
Jeder bot vielmehr nur einen Teilaspekt der vollen Grée. Das Epi-
theton, wie es Ps. 18, 5; 2. Sam. 22, 5 verwendete, konnte dagegen
sehr wohl zum terminus technicus fiir diesen vollen Vorstellungs-
komplex werden. Und von da bis zur Verwendung von «Belial» bzw.
«Beliar» als Eigenname war nur noch ein kleiner Schritt.

Victor Maag, Ziirich



	Belīja'al im Alten Testament

