
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon

Seit jeher herrschen in der Forschung stark divergierende
Auffassungen über die in 2. Chr. 33,11. 13 aci mitgeteilte Gefangennahme
des judäischen Königs Manasse durch assyrische Offiziere sowie seine

spätere Begnadigung und Wiedereinsetzung als König in Jerusalem.
Die Schwierigkeiten, Klarheit über die Geschichtlichkeit der
chronistischen Angabe zu erlangen, sind in folgendem begründet : 1. Weder
die Königsbücher noch assyrische Texte wissen irgend etwas von
den in der Chr. geschilderten Ereignissen; 2. die entsprechenden
Begebenheiten sind in 2. Chr. 33 in die für die chronistischen Autoren

typischen theologischen Vorstellungen eingebettet: Die
Bestrafung des Königs Manasse sei wegen seiner übermäßig großen
Sünden erfolgt und die Begnadigung wegen Manasses Bekehrung
geschehen (2. Chr. 33, 12ffi). Es ist daher nicht gerade erstaunlich,
daß man eher zögerte, in dem Bericht über die Gefangennahme und
Freilassung dieses judäischen Herrschers einen historischen Kern
zu vermuten. Da nun Manasse länger als irgendein anderer judäi-
scher Monarch regierte (696-642)1, dieser Fürst jedoch anderseits
weit stärker noch als alle andern judäischen Herrscher vor ihm als
religiöser Synkretist und Gewaltmensch galt (vgl. 2. Kön. 21, llffi),
so konnte die Vermutung naheliegen, der Chronist wollte die überaus

lange Regierungszeit des Manasse dadurch rechtfertigen, daß er
für diesen König eine schimpfliche Bestrafung mit anschließender
Läuterung erfand2. Dazu kommt, daß von der angeblich durch
Manasse unternommenen Kultreinigung, die er nach seiner
Begnadigung durchgeführt haben soll (2. Chr. 33, 15ffi), schlechterdings

keine Rede sein kann (vgl. etwa Zeph. 1, 4ff.). Erst sein Enkel
Josia hatte sich dieses Werkes angenommen (2. Kön. 23, 4ff.).

1 Vgl. A. Jepsen-R. Hanhart, Untersuchungen z. israelit.-jüd. Chronologie,
Zs. atl. Wiss. Beih. 88 (1964), S. 29.

2 Vgl. K. Galling, Die Bücher der Chronik, ATD 12 (1954), S. 168f., ferner
O. Eissfeldt, Einl. i. d. A. T. (3. Aufl. 1964), S. 727, der in der Reise des
Manasse einen historischen Kern vermutet, wenn die Gefangennahme des

Königs auch vom Chronisten entsprechend umgedeutet wurde. L. Rost, Das
kleine Credo u. andere Studien z. A. T. (1965), S. 20f. hält hingegen die
Angaben in 2. Chr. 33, 11 für ungeschichtlich.



282 E. L. Ehrlich, Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon

1.

Obwohl also die Bedenken gegen die Geschichtlichkeit der
chronistischen Angahe von 2. Chr. 33, 11. 13 ad nicht unbeachtlich sind,
will es doch scheinen, daß hier eine historische Mitteilung von einigem

Wert vorliege, die freilich des chronistischen Rahmens mit
seiner spezifischen theologischen Tendenz entkleidet werden muß.
Immerhin wird die Behauptung des Chronisten, Manasse hätte nach
seiner Befreiung Jerusalem befestigt und militärische Umgruppierungen

in den Festungen vorgenommen (2. Chr. 33, 14), auch von
denen als historisch zutreffend gehalten, die Manasses Deportation
nach Babylon für ungeschichtlich erachten3. Diese Maßnahmen
richteten sich natürlich nicht gegen Assyrien, sondern erfolgten offenbar
gerade auf Anweisung Assurs gegen das unruhige Ägypten. Hier
hatte sich Manasse wieder als getreuer Vasall des assyrischen Königs
erwiesen! Mit der Ausnahme des einen Aufstandsversuches, dessen

Zeitpunkt später näher zu bestimmen sein wird, ist die Regierungszeit
des Manasse durch seine ungemein starke Abhängigkeit von

Assur auf religiösem und politischem Gebiet gekennzeichnet.
Manasse war König über Juda während einer Periode fast
unumschränkter assyrischer Machtvollkommenheit. 671 wurde das Heer
des Pharao Tirhaka an der Nordostgrenze Ägyptens geschlagen und
Memphis durch den assyrischen König Assarhaddon (681-669)
besetzt. Mittel- und Oberägypten unterwarfen sich Assur. Vorher
schon, im Jahre 677, hatte der assyrische Herrscher einen Aufstand
in Sidon blutig niedergeworfen; Tyrus suchte ein Vertragsverhältnis
mit Assarhaddon, und auch die griechischen Dynasten Zyperns
sandten Geschenke. Während der Regierungszeit des Assarhaddon
dürfte es Manasse kaum gewagt haben, das assyrische Joch
abzuschütteln.

Im übrigen schildern ihn auch assyrische Texte als zuverlässigen
Gefolgsmann Assurs4 :

«Ich bot die Könige vom Hethiterlande und von Transpotamien auf:
Baal, König von Tyrus, Manasse, König von Juda..., insgesamt 22 Könige
vom Hethiterlande an der Meeresküste und aus der Mitte des Meeres - und
sie alle ließen auf meinen Befehl große Balken, hohe Pfähle und ...Träger

3 Vgl. M. Noth, Überlieferungsgeschichtl. Studien (1943), S. 183, sowie
Galling (A. 2), S. 168f.

4 Vgl. R. Borger, Die Inschriften Asarhaddons, Königs von Assyrien,
Arch. f. Or.f. Beih. 9 (1956), S. 60f.



E. L. Ehrlich, Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon 283

aus Zedern- und Zypressenstämmen... zum Bedarfe meines Palastes unter
Mühen und Beschwerden nach meiner Residenz Ninive schleppen.»

Alles spricht also dafür, daß Manasse in den Tagen des assyrischen

Königs Assarhaddon keinerlei Chance gesehen hat, von Assur
abzufallen. Die politische und kultische Assimilation an Assyrien,
die letztere als Folge der politischen Abhängigkeit, schien
vollkommen zu sein und nur noch mit dem Vorgehen des Ahas
vergleichbar (2. Kön. 16). Es ist auch kein Zufall, daß wir während der
Regierungszeit des Manasse kein einziges Wort eines Schriftpropheten
besitzen oder wenigstens mit Sicherheit für jene Epoche bestimmen
können. Manasse duldete keinerlei Widerspruch gegen seine
assyrienfreundliche Politik: Blutig verfolgte er jeden Protest gegen seine

weitgehende Anpassung an Assyrien (2. Kön. 21, 16; vgl. Jer. 15,

4). Ebenso wie Ahas (und nur von diesen beiden judäischen Königen
wird solches berichtet) huldigte Manasse einer dem A.T. besonders

greulichen Sitte: Er opferte seinen Sohn (2. Kön. 21, 6)s. Nun kann
aber gerade dieses Vorgehen den Gedanken nahelegen, die lange
Regierungszeit des Manasse sei doch nicht ganz ohne politische
Komplikationen abgegangen, wie dies der Bericht von 2. Kön. 21

vermuten läßt. Ahas war seinerzeit auch zum Sohnesopfer geschritten,

als er sich in einer politisch und militärisch bedrängten Situation

befand: Pekach von Israel und Reson von Damaskus rückten
gegen Jerusalem vor, um Ahas abzusetzen, weil er sich nicht in eine

antiassyrische Koalition hineintreiben lassen wollte. Daraus
entwickelte sich schließlich der sog. syrisch-ephraimitische Grenzkrieg
(2. Kön. 15, 37; 16, 5; Jes. 7, Iff. u. a.)6. Das Sohnesopfer erfolgte
als untauglicher Abwehrversuch einer ganz akuten politischen Notlage

(vgl. dazu auch die Episode des Königs von Moab, der in seiner

belagerten Stadt seinen Sohn als Brandopfer darbringt, 2.Kön. 3,

27).

2.

Es ist daher nun zu fragen, wann Manasse überhaupt die geringste
Möglichkeit besaß, sich vom assyrischen Joche zu befreien, wann

5 Zum Sohnesopfer im A. T. vgl. R. de Vaux, Das Alte Testament u. seine
Lebensordnungen, 2 (1962), S. 294ff. ; H. Ringgren, Israelitische Religion
(1963), S. 159f.

6 Vgl. H. Donner, Israel unter den Völkern: Vet. Test. Suppl. 9 (1964),
S. Iff.



284 E. L. Ehrlich, Der Aufenthalt des Königs Mariasse in Babylon

er also im Zusammenhang mit der dann gescheiterten Rebellion
seinen Sohn geopfert hatte und schließlich nach Babylon deportiert
worden war. Wir sahen bereits, daß diese Ereignisse kaum während
der Regierungszeit des Assarhaddon stattgefunden haben können.
Die assyrische Macht war zu sehr befestigt, und ;m übrigen standen
die Truppen Assurs in jenen Zeitläuften niemals sehr weit von
Palästina entfernt. Anders jedoch lagen die Dinge nach dem Tode
Assarhaddons (669). Dieser hatte sein Reich an zwei seiner Söhne

verteilt: Assurbanipal war Kronprinz von Assyrien, Schamasch-
schum-ukin Kronprinz von Babylon. Diese Zweiteilung der Macht
barg Konflikte in sich, und so ist es im Jahre 652 zwischen den beiden

Brüdern zum Kriege gekommen. Schamasch-schum-ukin hatte
sich mit der ihm zugedachten Rolle eines nur halb selbständigen
Königs von Babylon nicht abgefunden, und so suchte er Verbündete

gegen seinen mächtigeren Bruder Assurbanipal7 : Der größte Teil
Babylons mit seinen Aramäerstämmen, die nordarabischen Fürsten,
syrische und westiranische Staaten, Ägypten (unter Psammetich I.)
sowie Elam traten auf die Seite von Schamasch-schum-ukin. Es

gelang jedoch Assurbanipal, seinen Rivalen im Jahre 650 in Babylon

einzuschließen, und nach zwei Jahren (648) konnte er in die
Stadt eindringen. Sein Bruder stürzte sich in die Flammen des

brennenden Palastes. Assurbanipal war nun unumschränkter Herrscher

geworden, der Konkurrent um die Macht beseitigt.
In jenen vier Jahren also, zwischen 652 und 648, könnte es

gewesen sein, daß auch Manasse seine Chance witterte, und er sich der
durchaus bedeutenden Koalition gegen Assurbanipal angeschlossen
hätte. Dieser Versuch der Auflehnung wäre dann damit geendet,
daß Manasse nach dem Siege Assurbanipals über seinen Bruder
gefesselt in Babylon erschien, um sich vor dem assyrischen König zu
demütigen, seine völlige Unterwerfung zu bekunden. Dabei mag es

unwesentlich gewesen sein, ob Manasse bei der Verschwörung eine
besonders aktive Rolle gespielt hatte oder nur insgeheim mit
Assurbanipals Gegner im Bunde stand8.

7 Vgl. A. Scharff-A. Moortgat, Ägypten u. Vorderasien im Altertum (1950),
S. 417ff. ; ferner W. v. Soden, Herrscher im Alten Orient (1954), S. 118ff. ;

127ff.
8 Vgl. E. Auerbach, Wüste u. Gelobtes Land, 2 (1936), S. 157ff., der die

Dinge im wesentlichen richtig sieht, wenn er auch die Geschehnisse etwas zu



E. L. Ehrlich, Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon 285

3.

Die Tatsache der Begnadigung des judäischen Monarchen ist trotz
der vielfach bezeugten Grausamkeit der Assyrer nichts
Außergewöhnliches. Auch Assarhaddon hatte aufrührerischen und dann
unterworfenen Fürsten die Freiheit geschenkt, um sie wieder fester
an sich zu binden9. Von Assurbanipal wird ein ähnliches Vorgehen
im Falle des ägyptischen Necho I. berichtet, den er nach gescheitertem

Aufstand nach Ninive bringen Heß, aber später doch wieder mit
der Herrschaft von Sais belehnte10.

Der Chronist freilich hatte die Wiedereinsetzung Manasses nicht
als einen wohlbedachten politischen Akt des Assyrerkönigs
verstehen können und wollen, sondern verband damit ein religiöses
Reuebewußtsein des judäischen Königs: Auf die Sünde folgt
Vergeltung, auf die Umkehr die Begnadigung.

Lange kann jedenfalls die Gefangenschaft des Manasse in Babylon

nicht gedauert haben, sonst hätte wohl im Königsbuche doch
etwas von einem Regenten in Jerusalem berichtet werden müssen,
oder von sonstigen Strafmaßnahmen des assyrischen Herrschers.
Daß sich weder davon noch von der Gefangennahme des Manasse
ein Hinweis in der Darstellung des Königsbuches findet, braucht
jedoch nicht gegen die Geschichtlichkeit von 2. Chr. 33, 11. 13a<5 zu
sprechen. Im Gegenteil! Die Tatsache, daß Manasse, über den die
Quellen ja nur ungemein Anstößiges zu erzählen wissen, auf seinen
Thron zurückkehren durfte, wird die deuteronomistischenBearbeiter
der alten Tradition zutiefst geschmerzt haben. Sie griffen aber nicht
zu dem Ausweg ihrer späteren chronistischen Kollegen, das
Geschehen religiös umzudeuten, um auf diese Weise dem Vorgang
wenigstens noch einen theologischen Sinn abzugewinnen, sondern
das ganze Ereignis wurde überhaupt verschwiegen. Dafür war
jedoch der Blick der deuteronomistischen Redaktoren in die Ferne

weit ausschmückt. Ferner sehr umsichtig: W. Rudolph, Die Chronikbücher
(1955), S. 315ff. ; J. Bright, A History of Israel (1959), S. 290ff.

9 Vgl. R. Borger (A. 4), S. 56: «Laialê, den König von Ladi', der vor
meinen Waffen geflohen war, befiel Schrecken...; er ging nach Ninive zu
mir und küßte meine Füße. Ich erbarmte mich seiner und belehnte ihn mit
jenem Gebiete von Bâzu. »

10 Vgl. die Angabe bei Rudolph (A. 8), S. 317, sowie J. B. Pritchard
(Hrsg.), Ancient Near Eastern Texts (21952), S. 294f.



286 E. L. Ehrlich, Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon

gerichtet: Ihnen ist es nicht um das Schicksal dieses einen von
JHWH so tief abgefallenen judäischen Monarchen gegangen,
sondern um das Schicksal Judas schlechthin. An der Stelle, wo im
Königsbuch eigentlich von Manasses Gefangennahme und Rückkehr
hätte die Rede sein müssen, fügten die Bearbeiter eine prophetische
Drohrede gegen Juda ein : Das Gericht über diesen Staat ist nahe
(2. Kön. 21, 10-15). Erst nach dem Tode des Manasse (642) konnte
dann in Juda ein Prophet auftreten, der das Erbe derer aufgenommen

hat, die durch Manasse zum Schweigen gebracht worden
waren: Zephanja. Seine Untergangsprophetien sind denen der deute-
ronomistischen Bearbeiter eng verwandt.

So dürfte es deutlich geworden sein, daß sich die höchst
fragmentarische Notiz in 2. Chr. 33, 11.13a<5 in die Ereignisse der Jahre
652-648 einfügen läßt. 648 mag der siegreiche, in Babylon
residierende Assurbanipal seine Heerführer nach Jerusalem gesandt
haben, um Manasse zu holen11. Zu einem Gefecht ist es aller
Wahrscheinlichkeit nach gar nicht erst gekommen: Manasse wurde wie
ein Sträfling abgeführt. Bevor sich dann Assurbanipal zum Feldzug
gegen die aufständischen Elamiten rüstete (646/645), schickte der
assyrische Herrscher den judäischen König heim und beauftragte
ihn mit der militärischen Sicherung Judas gegen Ägypten.
Assurbanipal konnte nun ganz sicher sein, von diesem gedemütigten
Fürsten keinerlei Aufstandsversuche mehr befürchten zu müssen.
Manasse selbst hatte sich nun gewiß mit der assyrischen Oberherrschaft

endgültig abgefunden, nicht aber jene, die dann zwei Jahre
nach seinem Tode seinen Sohn Amon ermordeten, weil sie den
religiösen Synkretismus verabscheuten und sich gegen das assyrische
Joch auflehnten (640). Damals aber begann schon die Zeit, da sich
langsam Assyriens Vormachtstellung ihrem Ende zuneigte.

Ernst Ludwig Ehrlich, Basel

11 Es sollte dabei nicht übersehen werden, daß 2. Chr. 33, 11 von Babylon
als Ort spricht, wohin Manasse verbracht wurde. Diese Tatsache weist
möglicherweise gerade in das Jahr 648, als Assurbanipal sich dort aufhielt.
Warum die Chronik diese Ortsangabe hätte erfinden sollen, ist durchaus
unklar; die von den chronistischen Autoren beabsichtigte theologische
Tendenz bleibt davon schließlich völlig unberührt.


	Der Aufenthalt des Königs Manasse in Babylon

