
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

Autor: Schmid, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

Die Errettung der Israeliten aus der ägyptischen Knechtschaft
muß zweifellos als grundlegendes Heilsereignis des alttestament-
lichen Gottesvolkes gelten. Damit hat sich der Herr die Söhne
Israels zu seinem Eigentumsvolk erwählt und sich als deren Gott
erwiesen. Darin gründet das einzigartige Verhältnis des Menschen
zu Gott und Gottes zu diesen seinen Erlösten, wie es der Bund
besiegelt und wie es der sich offenbarende Gott - zumal durch die
prophetische Botschaft - in der immer wiederkehrenden Bundesformel

ausspricht: «Ich bin dein Gott, und du bist mein Volk.»1

1.

Eine große Zahl bedeutender Arbeiten galten in den letzten
Jahrzehnten dem Studium des Auszuges aus Ägypten einerseits und der
Landnahme andererseits2. Im Lichte dieser Ergebnisse sei ein
Vergleich zwischen den Überlieferungen über das Meerwunder und jenen
der Landnahme versucht. Dadurch dürfte auch Licht fallen auf das

Heilswirken Gottes beim Auszug, von dem die ältesten Bekenntnisse
Israels deutlich sprechen3 und das die Bundesverpflichtung
begründet4.

a) Zunächst muß auffallen, wie zurückhaltend die alten Bekenntnisse

und die Begründungen der Bundesverpflichtung sind gegenüber

den Einzelheiten des göttlichen Herausführens. Selbst das alte
Bekenntnis in Deut. 26, 5-10 erwähnt nur allgemein Schrecknisse,
Zeichen und Wunder. Desgleichen erwähnt auch das übrige Deute-
ronomium zwar oft die Herausführung aus Ägypten5, doch nur in

1 Deut. 26, 17-19; Jer. 24, 7; 31, 1. 33; Bz. 11, 20; Sach. 8, 8 u. ö.
2 Aus der neueren Zeit besonders: H. H. Rowley, From Joseph to Joshua

(1950); H. Cazelles, Les Localisations de l'Exode et la critique littéraire:
Rev. bibl. 62 (1955), S. 321—364; S. Mowinckel, Tetrateuch — Pentateuch —

Hexateuch Zs. atl. Wiss. Beih. 90 (1964); G. Fohrer, Überlieferung und
Geschichte des Exodus Zs. atl. Wiss. Beih. 91 (1964).

3 Vgl. G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch (1938),
Gesammelte Studien (1961), S. 9-86.

1 «Ich hin Jahwe, dein Gott, der ich dich herausgeführt habe aus Ägypten,
aus dem Sklavenhause» (Ex. 20, 2) ist die kürzeste Zusammenfassung der
sog. Vorgeschichte im Bundesformular.

5 Deut. 4, 20. 37; 5, 6. 15; 6, 12. 21. 23; 7, 8. 19; 8, 14f.; 9, 12. 26. 28 u. ö.



R. Sclimid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen 261

11,4 das Sckilfmeerwunder. Die gleiche Feststellung gilt für das sog.
Heiligkeitsgesetz6, das deuteronomistische und das chronistische
Geschichtswerk7 wie auch für die Propheten8. Selbst wo auf die
Machttaten Jahwes beim Auszuge verwiesen wird (z. B. Deut. 6,

21; 8, 14f. ; Jer. 32, 21) und man das Wunder am Schilfmeer
erwarten möchte, sucht man es vergebens. Offensichtlich lag dem
auserwählten Volk wenig an den Einzelheiten. Was zählte, war die
Tatsache: Jahwe führte sein Volk aus der Knechtschaft Ägyptens mit
großen Machttaten. Somit darf es nicht erstaunen, daß die Schrift
die Sehnsüchte abendländischer Geschichtsschreiber und
Topographen nicht erfüllt, was jedoch an der Unumstößlichkeit der
Heilstatsache nichts ändert.

Für die Anwesenheit der israelitischen Stämme am Meer geben
die biblischen Texte zwei verschiedene Begründungen: Sie wurden
vom Pharao entlassen (Ex. 12, 31 f.) oder sie waren geflohen (Ex.
14,5a). - 1. Der Elohist berichtet von der Entlassung, der Pharao
habe noch in der Nacht Moses und Aaron kommen lassen und zu
ihnen gesprochen: «Auf, ziehet hinweg aus meinem Volk, sowohl ihr
wie auch die Söhne Israels» (Ex. 12, 31a). Ihr Marsch führt sie nicht
auf direktem Weg zum Lande derPhilister, sondern auf demWüsten-

weg zum Schilfmeer, jam süph (Ex. 13, 17f.). Dabei fällt auf, daß
die elohistische Überlieferung - zumindest soweit sie sich heute
feststellen läßt - keine Gesinnungsänderung des Pharao berichtet und
darum auch keine Verfolgung durch die ägyptische Armee. Daß die
Redaktion diesen Zug nur nicht aufgenommen habe9, ist nicht
wahrscheinlich. M. E. wird der Anteil des E an Kapitel 14 zu hoch
angesetzt. Die Formel «ich will das Herz des Pharao verhärten»
versteht sich in der priesterschriftlichen Überlieferung so gut wie
beim Elohisten. «Ich will mich verherrlichen» (5ikkäbedä) findet
sich weder bei J noch bei E, wohl aber kennen Lev. 10, 3 und Ez.
28, 22; 39, 13 ähnliche Wendungen. Somit umfaßt das, was mit
Sicherheit der elohistischen Überlieferung zugeschrieben werden
kann, nicht mehr als v. 19, wo der Engel Gottes entsprechend der
Wolkensäule in J zwischen das israelitische und das ägyptische Heer
tritt, und die eigentliche Schilderung des von Moses vollbrachten

6 Lev. 19, 36; 22, 33; 23, 43; 25, 38. 42. 55; 26, 13. 45.
7 Ri. 2, 12; 6, 8; 1. Kön. 8, 21. 51. 53; 9, 9; 2. Chron. 6, 5; 7, 22.
8 Jer. 7, 22; 11, 4; 31, 32; 32, 21; 34, 13; Ez. 2, 6. 9; Dan. 9, 15.
9 So Fohrer (A. 2), S. 105.



262 R. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

Wunders (vv. 21 act. 21b/S—23. 26. 27a. 28f.)10. - 2. Auf der anderen
Seite überliefert der Jahwist zwei Varianten: nach der einen flohen
die Israeliten (14, 5 a), während sie nach der anderen entlassen
wurden (14, 31b f.)11. In beiden Fällen nimmt der Pharao eine
nachträgliche Verfolgung auf und erreicht die Israeliten, während diese

bei Pi-Hachiroth zwischen Migdol und dem Meer (jäm) lagern.
Die Arbeiten von 0. Eissfeldt12 und H. Cazelles13 lokalisieren den
Zusammenstoß des ägyptischen Heeres mit dem ausziehenden
Volk zu Recht am Sirbonischen See.

Aus der Erkenntnis dieser beiden Routen, der elohistischen
im Südabschnitt der Landenge und der jahwistischen - später
von der Priesterschrift aufgenommen - im Norden, rechnen viele
Autoren mit einem doppelten Auszug aus Ägypten zu verschiedenen

Zeiten. Nach Cazelles blieb die Nordroute vor allem im
Südreich Juda erhalten, wobei der Einfluß der Hyksoserinnerungen
- die ja nachweislich die Nordroute wählten - und der ägyptischen
Schreiber am salomonischen Hofe mitgespielt haben mag14. Die
Nordstämme dagegen gaben mit der elohistischen Überlieferung
und dem Zug zum Sinai den südlichen Weg weiter.

b) Daß die Südstämme für den Auszug aus Ägypten eine Route
bewahrten, die unabhängig vom Weg der Nordstämme nach Ka-
desch-Barnea führte, ist um so wertvoller, als wir im Richterbuch
Kap. 1 eine ebenso selbständige LamfmAme-Überlieferung judäi-
scher Sippen feststellen15.

S. Mowinckel schenkt diesen Angaben seine Aufmerksamkeit in seiner
letzten Arbeit «Tetrateuch - Pentateuch - Hexateuch»16. Er verbindet diese

10 Selbst wenn man mit M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch

(1948), S. 39, v. 14a E zuschreibt (E redet zwar sonst nie vom Pharao
als vom «König von Ägypten»), wird die Verfolgung durch den Pharao
kaum erwähnt.

11 O. Eissfeldt, Hexateuchsynopse (1922), S. 36, und Fohrer (A. 2), ebd.
verteilen die Varianten auf J und L, resp. N.

12 O.Eissfeldt, Baal-Zaphon, Zeus Casios und der Durchzug der Israeliten
durchs Meer (1932).

13 Cazelles (A. 2).
14 Ebd., S. 360-364.
15 Zur Frage einer Landnahme von Süden vgl. in neuerer Zeit: H. W.

Hertzberg, Die Bücher Josua, Richter, Ruth (21959), bes. S. 151; H. Haag,
Von Jahwe geführt: Bibel und Leben, 4 (1963), S. 103—115.

16 Mowinckel (A. 2), bes. S. 16-33.



B. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen 263

Hinweise mit jahwistischen Fragmenten in Num. 32, 39. 41-42, die von
ostjordanischen Eroberungen einzelner Sippen aus dem Stamme Manasse

(Makir und Jaür) berichten. In diesen Angaben sieht Mowinckel Reste einer
jahwistischen Landnahmeerzählung. Die Darstellung in Ri. 1 entspricht
nicht dem historischen Vorgang, sondern stellt das Endergebnis gesamthaft
dar. Damit greift er die These von E. Meyer wieder auf und entfaltet deren
Begründung17.

Indessen bleibt damit die Frage offen, worauf sich diese jahwi-
stische Darstellung stützen konnte. Wenn das Josuabuch eine
Landnahme Westjordaniens schildert, so widmet es den Josephstämmen
und ihren Gebieten einen breiten Raum, während die Eroberung
der südlichen Gebiete sehr summarisch abgetan wird. Offensichtlich
lagen dem Autor die mittelpalästinischen Überlieferungen näher am
Herzen. Was dagegen Ri. 1, 1-21 schildert, interessierte naturgemäß
in erster Linie den Stamm Juda und seine Sippen und wurde
demzufolge in diesem Kreise weitergegeben. Dabei ist der Vers 16 von
besonderem Interesse: «Und die Söhne des Keniters, des Schwiegervaters

Moses, zogen hinauf aus der Palmenstadt mit den Söhnen
Judas in die Wüste (Juda, die im Südland) von Arad (liegt), und sie

gingen und wohnten bei den Amalekitern.» Die Keniter wohnten im
Süden des Toten Meeres. Wenn sie also in der Palmenstadt zu den
Judäern stießen, ist damit nicht wie gewöhnlich im Alten Testament
die Stadt Jericho gemeint, sondern viel eher die Stadt Thamar an
der Südgrenze Kanaans18. Damit bezieht sich das Hinaufsteigen
(Vila) der Judäer nicht axtf eine Einwanderung aus dem Jordangraben,

sondern entspricht genau dem Hinaufsteigen des
Kundschafterberichtes in Num. 13f. In der summarischen Darstellung
von Num. 13f. endet das Hinaufsteigen Israels mit einer Niederlage
und einer Flucht bis Chorma. Dagegen weiß die judäische
Überlieferung in Ri. 1, 17 den Namen Chorma mit einem Sieg und einer
totalen Zerstörung der Stadt zu erklären. Die Zusage an Kaleb in
Num. 14, 24 mag darum zwar in der gesamtisraelitischen Darstellung

als Rechtsanspruch für die Zukunft gedeutet werden ; in Tat
und Wahrheit war es mehr. Die Zusage entspricht der alten Über-

17 E. Meyer, Kritik der Berichte über die Eroberung Palästinas: Zs. atl.
Wiss. 1 (1881), S. 133ff.

18 Thamar liegt in der Wüste (1. Kön. 9, 15) an der Südgrenze Kanaans
(Ez. 47, 19; 48, 28) und wird heute mit mesad tämär identifiziert (an der
Straße nach Sedom, vor dem Abfall zum Toten Meer).



264 R. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

lieferung Judas, wonach Kaleb die Eroberung seines Gebietes von
Süden her gelang. Daß sich die positive Haltung der Kundschafter
nicht bloß in schönen Worten erschöpfte, zeigt der andere
zuversichtliche Sprecher, Josua, der Sohn Nuns. Der Kampf gegen die
Amalekiter, der heute in Ex. 17 berichtet ist, versteht sich am
besten ebenfalls in dieser Gegend des Südlandes, dem Aufenthaltsort
der Amalekiter. Bei diesem Unternehmen ist Josua der erfolgreiche
Heerführer Israels.

2.

Wenn uns nun die in Juda beheimatete jahwistische Auszugs-
Überlieferung die Nordroute festhielt, den direkten Weg ins
Philisterland, und andererseits judäische Überlieferungen um eine
Landnahme von Süden her wissen, so steht m. E. nichts entgegen, diese
beiden Gegebenheiten zu verbinden zu einer « judäischen» Auszugs-
AanrimaAme-Überlieferung. Lag bereits eine Verbindung der beiden
Elemente vor, versteht sich leichter, weshalb nach der Aufnahme
der gesamtisraelitischen Überlieferungen diese Elemente einer
Landnahme aus dem Süden erhalten blieben.

Die zwei verschiedenen Routen des Auszuges könnte man auch
als unterschiedliche Lokalisation der einen Überlieferung deuten.
Nun bezeugen aber die Schilderungen des Durchzuges an sich ebenfalls

eine deutliche Doppelspurigkeit. Nicht nur der Ort, sondern
der Vorgang selber weist uns auf zwei Stränge hin. - 1. Beim Jah-
wisten bedient sich der Herr der Naturkräfte, die dem auserwählten
Volke dienstbar werden. Durch die ganze Nacht läßt Jahwe mittels
eines heftigen Ostwindes das Meer zurücktreten und trocknet es

aus. Die nachfolgenden Ägypter trifft am Morgen der Blick Jahwes.
Dieser löst bei ihnen die aus späteren Kriegen bekannte Panik aus

(wajjähäm)19 und schlägt sie in die Flucht. Doch die zurückflutenden

Wasser lassen nicht einen fliehenden Ägypter übrig. - 2. Nach
dem Elohisten folgen sich Befehl Jahwes, Ausführung durch Moses,
Eintreten der Wirkung und Beschreibung der Folgen wie in den
elohistischen Plagenerzählungen. Moses streckt seine Hand aus und

19 Subjekt des Zeitwortes hmm ist stets Jahwe selber, mit Ausnahme von
Jer. 51,34 (Nebukadrezar). Das paßt sehr gut in die jahwistische Konzeption,
nach der Gott auch in den Plagen immer selber zum Schlage gegen Ägypten
ausholt.



R. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen 265

spaltet das Meer, so daß die Israeliten durchs Trockene gehen können.

Die beidseitig stehenden Wogen (wie eine Mauer zur Rechten
und zur Linken, v. 22. 29) brechen, sobald Moses seine Hand ein
zweites Mal ausstreckt, über die Ägypter herein und bedecken Wagen

und Reiter. Die erweiterte Form des Siegesliedes in Kap. 15

schreibt die Dammbildung dem göttlichen Hauch zu (v. 8). Immerhin

erstaunlich wirkt dabei, daß die Wogen nicht wie Dämme
standen, sondern wie ein Damm. Das ältere kurze Siegeslied (v. 21)
schließt enger an der jahwistischen Form an, nach der Gott der
unmittelbar Handelnde ist.

3.

Beim Vergleich der verschiedenen Schilderungen, die vom Durchzug

durch das Meer sprechen, darf schließlich die Jordanüberquerung
nicht außer acht bleiben. H. J. Kraus vertritt die Ansicht, es handle
sich dabei um das kultische Gedächtnis des Durchzuges durch das
Meer im Zusammenhang mit den Feiern des amphiktyonischen
Heiligtums in Gilgal20. Noch schärfer formuliert S. Mowinckel: «Mit
diesen Motiven verbunden steht eine Erzählung von der Überfahrt,
die weiter nichts ist als eine der poetischen Flavour beraubte Kopie
der Exodussage vom Schilfmeerwunder, nach dem Muster einer
geistlichen Prozession stilisiert.»21 Schon M. Noth brachte in seinem
Josua-Kommentar gegenüber der These von H. J. Kraus ernste
Bedenken an: «Man kann sich den Vollzug einer solchen Kulthandlung

- bei Hochwasser! - schwer vorstellen, und der Hinweis auf
das Schilfmeerwunder erfolgt in (Jos.) 4, 23 nur am Rande und nur
schwach; auch werden die literarischen Schwierigkeiten in Jos. 3. 4

durch eine solche Annahme an keiner Stelle wirklich behoben.»22

Noth rechnet indessen mit einer Beeinflussung durch die Überlieferung

vom Schilfmeer. Die Unwahrscheinlichkeit einer reinen
Historisierung steigt durch die Tatsache, daß Israel eilends den Jordan
durchschreitet (4, 10: wajemaharü), was gewiß einer Prozession

wenig entspricht. So kann man kaum mit Mowinckel behaupten:

20 H. J. Kraus, Gilgal, ein Beitrag zur Kultusgeschichte Israels: Vet.
Test. 1 (1951), S. 181-199; wiederaufgenommen in: Gottesdienst in Israel
(21962), 8. 181-187.

21 Mowinckel (A. 2), S. 35.
22 M. Noth, Das Buch Josua (21953), S. 33.



266 R. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

«P's Anteil am Übergang über den Jordan besteht auch darin, daß

er eine kultische Prozession aus ihm gemacht hat.»23 Gewiß sind
gewisse Einzelzüge, wie die vorangehende Heiligung, der bestimmte
Abstand u. ä., auf das Konto von P zu schreiben. Auffällig ist
ferner, daß Israel gar nicht unter dem Eindruck eines wuchtigen Dammes

steht. Die Wasser bleiben ja in sehr weiter Entfernung (3, 16:
harhëk me'öd), während das Wasser südwärts völlig abgeschnitten
oder ausgetilgt wird (tammû nikrâtû). Daß die Wasser eines Flusses
durch eine Stauung - gleichgültig welche Ursache dahinter steht -
wie ein Damm sich auffüllen und das übrige talwärts fließt, ist so
leicht verständlich wie die jahwistische Schilderung des
Meerwunders, wonach die offenbar seichte Stelle eines Meerarmes durch
einen heftigen Ostwind trockengelegt wird. Wäre somit der
Jordandurchzug nach Jos. 3. 4 bloß die kultische Vergegenwärtigung des

Schilfmeerwunders, so stünden wir vor der sicher außerordentlichen

Tatsache, daß der späteren Ausgestaltung eine größere
Wirklichkeitsnähe eignet als dem ursprünglichen Geschehnis. Nimmt man
eine Überlieferung an, wonach Israel bei der Landnahme den unteren

Jordan trockenen Fußes im Schutze der Lade durchschreiten
konnte, so ist die notwendige Voraussetzung gegeben, die hernach
für die Ätiologien von den Steinen im Jordanbett und in Gilgal
Verwendung fand. Wäre der Jordandurchzug bloß Gedächtnis,
müßte überdies die Gegenwart der Bundeslade erklärt werden -
und mit welcher Selbstverständlichkeit hält sie die Mitte der
Durchzugsschilderung Daraus ergibt sich m. E., daß die alten israelitischen

Traditionen zwei Durchgänge durch das Wasser kannten,
den Durchzug durchs Meer und den Durchzug mit der Lade durch
den unteren Jordan24.

Das Heiligtum in Gilgal liegt im Gebiet der Rachelstämme. Seine

Überlieferungen gehören somit - wie auch die Angaben von 1. Sam.

zeigen - vorwiegend in den nördlichen Bereich, dem der Elohist
entstammt. Damit wäre die Beziehung zwischen dem Jordandurchzug

und der elohistischen Fassung des Schilfmeerberichtes neu zu
erwägen. Der Elohist setzt den Weg in den Süden der Sinaihalbinsel

voraus und berichtet nichts von einer Verfolgung durch den

23 Mowinckel (A. 2), S. 59.
24 Zur Gegenwart der Bundeslade während der Wüstenzeit vgl. R. de

Vaux, Les institutions de l'Ancien Testament, 2 (1960), S. 127-133 Das
Alte Testament und seine Lebensordnungen, 2, 1962, S. 118-124).



B. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen 267

Pharao, ausgenommen beim Wunder selber. Damit konnte der
normale Landweg benutzt werden. Unter diesen Umständen dürfte es

m. E. wahrscheinlicher sein, beim elohistischen Schilfmeer-Jierich.t
mit einer sekundären literarischen Einkleidung zu rechnen. Was als
Heilstat Gottes einem Teil des Volkes widerfuhr und in die Reihe
der Machterweise beim Auszug aus Ägypten ein weiteres Glied fügte,
wurde auch von der nördlichen Überlieferung übernommen und
nach dem Vorbild des Durchzuges durch den Jordan in der
Landnahmetradition geformt. An die Stelle der beim Auszug noch nicht
erwähnten Bundeslade trat wie bei den Plagen der Wunder wirkende

Führer des Volkes. Über den Zeitpunkt dieser Übernahme läßt
sich indessen kaum etwas Genaues sagen. Als einziger Text, der
dem Deuteronomium und der deuteronomistischen Überarbeitung
des Geschichtswerkes von Josua bis Könige vorausgeht, käme höchstens

die Erwähnung des Schilfmeerwunders in Jos. 24 in Frage.
Doch gerade diese Verse Jos. 24, 6-7 zeigen unverkennbar Spuren
einer Überarbeitung. «Euch» wechselt mit «eure Väter»; bald
spricht Jahwe in der 1. Person, bald ist von ihm die Rede in der
3. Person. Der Erwähnung des Wüstenaufenthaltes geht unmittelbar

die Bemerkung voraus : «Und ihr habt mit euern eigenen Augen
gesehen, was ich in Ägypten tat.» Diese Aussage läßt sich kaum auf
etwas anderes beziehen als auf die göttlichen Machttaten in Ägypten,

also auf die Plagen, mit denen der Herr zur Entlassung seines

Volkes zwang. Sonst findet sich die Erwähnung des Meerwunders
in den - nach unserer Benennung - geschichtlichen Büchern außer
in Ex. 14.15 nur in Deut. 11, 4; Jos. 2, 10; Neh. 9, 11, so daß die
Möglichkeit einer Präzisierung für die Zeit vor dem Elohisten
entzogen bleibt.

Ein Blick auf die Erwähnung des Meerwunders in den alttesta-
mentlichen Büchern scheint zu bestätigen, daß der jahwistischen
Fassung des Durchzuges mehr Gewicht zukam. Daß das Meer
gespalten wurde und die Wasser wie ein Damm standen, wird außer
in Ex. 14.15 nur selten erwähnt, nämlich in Ps. 78, 13; 136, 13;
Jes. 63, 12 und Neh. 9, 11. Sonst ist immer die Rede davon, daß
Gott das Meer austrocknete bzw. zurückweichen ließ (Jos. 2, 10;
Ps. 66, 6; 106, 9; 114,3. 5) oder die Wasser über die Ägypter fluten
ließ, bzw. die Ägypter mit den Wassern bedeckte (Deut. 11, 4;
Jos. 24, 7; Ps. 78, 53; 106, 11).

Der Vergleich der verschiedenen Überlieferungen, die uns die



268 R. Schmid, Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

Bibel erhalten hat, birgt gewiß manchen Unsieherheitsfaktor in sieh ;

legt aber dennoch eine große Wahrscheinlichkeit nahe, daß die

mittelpalästinische Überlieferung der Josephstämme in ihrer
Auszugs- und Sinai Überlieferung ursprünglich das Meerwunder nicht
erwähnte, sondern daß sich dieses mit der judäischen Tradition
eines Auszuges unter dem Druck der verfolgenden Ägypter im Norden

der Sinaihalbinsel verband und mit einer Landnahme von Süden
her. Damit kämen wir dem geschichtlichen Geschehen wieder etwas
näher. Vielleicht gibt dieser Vergleich Anregung zur weiteren
Forschung, deren Ergebnisse weitere Klärung schaffen, so wenig
aussichtsreich die Lage an sich scheinen will. Sicher muß nicht das
Wissen um die Einzelheiten des geschichtlichen Vorganges dem

Gläubigen Hauptanliegen sein. Das Gottesvolk des Alten Bundes
hat sich auch herzlich wenig darum gekümmert. Dennoch wird eine
klarere Sieht des Entstehens der heilsgeschichtlichen Überlieferungen

und deren Verknüpfung helfen, ihre Bedeutung zu ermessen.
Nach der oben angeführten Deutung wäre das Schilfmeerwunder
sicher für viele Stämme sekundär oder - nach unserer abendländischen

Sprechweise von heute - unhistorisch. Doch in der
Ausweitung der ursprünglich eine Minderzahl treffenden Heilstat auf
Gesamtisrael erkennen wir um so deutlicher die tiefe Glaubensüberzeugung

des alttestamentlichen Gottesvolkes, daß sich der Herr im
Heilshandeln an einem Teil des Volkes dem gesamten Volke
zuwendet und damit das gesamte Volk machtvoll aus der Knechtschaft

ins verheißene Erbe führt.
Rudolf Schmid, Luzern


	Meerwunder- und Landnahme-Traditionen

