
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 4

Artikel: Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (1. Teil)

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Abbild Gottes
Gen. 1, 26-30

(1. Teil)

In seinem Aufsatz zur Imago-Dei-Lehre von 1948 schreibt
L.Köhler: «Vorgängig aller weitern Ausdeutung und Anwendung
der Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des Menschen (ist)
zunächst eimual mit aller Genauigkeit und unerbittlichen Strenge
festzustellen, was an der Grundstelle der Imago-Dei-Lehre...
eigentlich und ursprünglich und ausschließlich gemeint ist. Erst
wenn diese Arbeit geleistet ist, kann mit Frucht die Frage erörtert
werden, wie sich die spätere Lehre zu ihrem biblischen Ausgangspunkt

verhält.»1 Diese Feststellungen sind eine Selbstverständlichkeit,

aber sie sind nicht unnötig. Das Gewicht der traditionellen
kirchlichen Lehre von der Imago Dei ist so schwer, daß es, wie
zahlreiche Äußerungen zu Gen. 1, 26-30 im dogmatischen Bereich
zeigen2, nicht leicht zu bewegen ist. Die Stelle steht aber auch, wenigstens

auf den ersten Blick, im Alten Testament völlig isoliert da,
so daß eine sichere Interpretation großen Schwierigkeiten begegnet.
Man wird sich darum nach sorgfältigem Abtasten des knappen alt-
testamentlichen Materials umzusehen haben, ob nicht religionsgeschichtliche

Parallelen das Verständnis der Stelle erhellen und sichern
können. Gerade die Isoliertheit von Gen. 1, 26 ff. innerhalb des Alten
Testaments legt die Vermutung nahe, daß hier ein fremdes
Element in den Glauben Israels Aufnahme gefunden hat. Dieser
Weg ist denn auch längst beschritten worden3, und auch L. Köhler
versuchte im erwähntenArtikel von 1948 auf ihm weiterzukommen4.

1 L. Köhler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Gen. 1, 26: Theol.
Zeitschr. 4 (1948), 16-22, S. 17.

2 Zur Auseinandersetzung mit K. Barth s. J. J. Stamm, Die Imago-Lehre
von Karl Barth und die alttestamentliche Wissenschaft : Antwort. Festschr.
für K. Barth (1956), S. 84-98.

3 Vgl. etwa den Genesiskommentar von H. Gunkel, der bereits auf Ovid
und babylonische Parallelen verwiesen hat. Vor allem sei auf den
sachkundigen Artikel von J. Hehn, Zum Terminus «Bild Gottes»: Festschrift für
E. Sachau (1915), S. 36-52, aufmerksam gemacht, dessen Material aus dem
babylonischen Bereich immer wieder ausgeschöpft worden ist.

4 Köhler hatte in der 1. Aufl. seiner Theologie des Alten Testaments
(1936), S. 133, noch geschrieben: Da nur die Priesterschrift im Zusammenhang

mit der Erschaffung des Menschen vom «Bild Gottes» spricht, «muß



246 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Das hat ihn zusammen mit einer erneuten Untersuchung des

Sprachgebrauchs von säläm im Alten Testament und seiner

Kognaten in den andern semitischen Sprachen dazu geführt, denjenigen
Exegeten beizustimmen, die in säläm die äußere Erscheinung sehen.

Aber er fügt hinzu, faktisch sei dabei an die aufrechte Haltung des

Menschen gedacht. Durch diese sei der Mensch aus der ihn umgebenden

Tierwelt herausgehoben und an die Seite Gottes (bzw. der
Götter) gerückt5.

1.

Der allgemeinen und längst vertretenen Deutung der
«Gottebenbildlichkeit» auf die äußere Gestalt6 gegenüber hat Köhlers weithin
übernommene Präzisierung auf die aufrechte Haltung des Menschen
den Vorzug, daß dieser dadurch klar vom Tier unterschieden wird
und damit die Herrschaft über die Tiere, von der die Fortsetzung
spricht, einleuchtend begründet wird. Aber das Alte Testament
bietet für sie keine Anhaltspunkte, und die von Köhler beigezogenen
Ovidverse sind für die Deutung einer alttestamentlichen Stelle zu
abgelegen und nicht tragfähig genug7. Andererseits bleibt die all-

der biblische Sinn des Ausdruckes aus Gen. 1 erschlossen werden... Dann
aber gibt es nur eine Deutung, daß das Bild Gottes darin bestehe, daß die
Menschen über die außermenschliche Natur, die Tiere, die Pflanzen und die
Erde überhaupt verfügen und herrschen sollen, 1, 26. 28». Im erwähnten
Artikel von 1948 (A. 1) hat er dann aher, P. Humbert, Etudes sur le récit
du paradis et de la chute dans la Genèse (1940), Kap. V: L'«Imago Dei»
dans l'Ancien Testament, S. 153-175, folgend, methodisch einen andern
Weg beschritten, vgl. dazu auch die 3. Aufl. seiner Theol. des Alten
Testaments (1953), S. 135 und Anm. 109a.

5 Köhler (A. 1), S. 20, belegt diese Deutung durch Ov. Metam. I, 85f.
und des Min. Fei. Oct. 17, 2.

6 Sie ist besonders eindrücklich von Humbert (A. 4) vertreten worden.
Seine sorgfältige Untersuchung des alttestamentlichen Sprachgebrauchs
führt ihn zum Schluß, S. 158, daß sämtliche Stellen, wo sich im Alten Testament

säläm findet, mit Ausnahme von Ps. 39, 7 und 73, 20, wo dem Wort
eine andere semitischeWurzel zugrunde liege (s. unten S. 250ff.), das äußere
Bild, die plastische Darstellung gemeint sei, so daß es auch in Gen. 1, 26

verstanden werden müsse als «une ressemblance physique entre l'homme et
la divinité».

7 Ov. Metam. I, 85f., auf welche Stelle sich Köhler (A. 5) zum Beweis
seiner Deutung bezieht, spricht im Gegensatz zu I, 82 nicht von der effigies
deorum, ebensowenig die angegebene Stelle bei Minucius Felix, sondern nur
von der aufrechten Gestalt.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 247

gemeine Deutung auf die äußere Gestalt, so sehr sie der Begriff
säläm nahezulegen scheint, unbefriedigend. Es ist bezeichnend, daß
die neuern Exegeten zwar die Deutung auf die körperliche
Erscheinung in der Regel akzeptieren, dann aber doch versuchen, den

Begriffsumfang auszuweiten. So Gunkel, der meint, die Ebenbildlichkeit

gehe in erster Linie auf den Körper des Menschen, «wenn
freilich auch das Geistige dabei nicht ausgeschlossen ist»8, oder
Procksch : P sei zwar kühn genug, an eine abbildliche Gestalt Gottes
zu denken, aber gemeint sei doch mit dem Gleichnis «die
Persönlichkeit des Menschen», die sich in der singulären Stellung des
Menschen innerhalb der Schöpfung äußere9. Zurückhaltender ist von
Rad: Die Deutungen seien abzulehnen, welche die Gottesbildlichkeit

einseitig auf das geistige Wesen des Menschen beschränken und
es auf seine «Würde», seine «Persönlichkeit» oder «sittliche
Entscheidungsfähigkeit» usw. beziehen. Das Wunder der leiblichen
Erscheinung des Menschen sei von dem Bereich der Gottesbildlich-
keit keinesfalls auszunehmen. Aber er fügt doch hinzu: «Indessen
wird man guttun, so wenig wie möglich das Leibliche und das

Geistige zu zerreißen: Der ganze Mensch ist gottesbildlich
geschaffen.»10 J. J. Stamm, der die Auffassung teilt, «daß die
Gottebenbildlichkeit sich im Äußern, der Gestalt, nicht erschöpft»,
schlägt den Begriff der Gottesverwandtschaft vor, «weil (im
Menschen) ein gestaltmäßig Äußeres und ein damit verbundenes geistiges

oder wesensmäßiges Inneres gleichermaßen vorhanden ist»11.
Das Unbehagen bei der vom Begriff säläm her zunächst gewiß

naheliegenden Deutung auf die äußere Erscheinung läßt sich also
offensichtlich nicht unterdrücken. Man weist zwar zu deren Stützung

auf Gen. 5, 3 hin, wo mit denselben Begriffen säläm und
demüt von nichts anderm denn der Ähnlichkeit der äußern
Gestalt Seths mit der seines Vaters Adam gesprochen werde12. Das

8 H. Gunkel, Genesis (31910), z. St.
9 O. Procksch, Die Genesis (1913), z. St.
10 G. von Rad, Das erste Buch Mose, ATD 2 (1950), z. St.; ders., Theol.

Wort., 2 (1935), S. 389. Vgl. ferner K.Galling, Das Bild vom Menschen in
biblischer Sicht: Mainzer Universitätsreden, 3 (1947), S. 11 f.; F. Horst,
Der Mensch als Ebenbild Gottes: «Gottes Recht» (1961), S. 222-234. Zum
Stand der neuern Diskussion s. Stamm (A. 2), vgl. auch vom selben
Verfasser: Die Gottebenbildlichkeit des Menschen im Alten Testament, Theol.
Stud. 54 (1959).

11 Stamm (A. 2), S. 96ff. 12 Humbert (A. 4), S. 165.



248 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Argument schlägt nicht durch, denn nachdem in 5, 1 festgehalten
worden ist, daß Gott den Adam nach dem säläm >aloh!m erschaffen
hat, kann 5, 3 nur sagen wollen, daß Seth die gleiche
Gottebenbildlichkeit wie seine Eltern an und in sich trug. Daß die Deutung
auf die äußere Gestalt nicht richtig sein kann, beweist aber un-
widersprechlich die dritte Stelle, wo in der Priesterschrift von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen gesprochen wird, Gen. 9, 6.

Dort wird mit der Imago-Vorstellung das Verbot, Menschenblut
zu vergießen, begründet. Das wäre sinnlos, bestünde jene nur oder
doch in erster Linie in der äußern Gestalt ; es muß die innere Würde
des Menschen als Abbild des göttlichen Wesens gemeint sein.

Darüber hinaus sind es vor allem drei Überlegungen, die das Ungenügen
der Deutung auf physische Ähnlichkeit eklatant machen. 1. Es leuchtet
nicht ein, wieso die Herrschaft des Mensehen über die Erde mit ihren
Geschöpfen, von der im Zusammenhang mit der Gottebenbildlichkeit so explizit
gesprochen wird13, gerade von der äußern Gestalt des Menschen abhängig
sein sollte. Zwar wird man nicht mit Groß geradezu formulieren dürfen,
«daß die Gottebenbildlichkeit des Menschen wesentlich in seiner Teilhabe
am Herrentum Gottes besteht»14. Sie besteht nicht darin, sondern wirkt
sich darin aus. Es muß zwischen Sein und Funktion, Wesen und Aufgabe
des Menschen unterschieden werden. Aber es ist selbstverständlich, daß die
Funktion dem Sein, die Aufgabe dem Wesen entspricht. 2. Das Alte Testament

scheut sich zwar nicht, sich in seinem Reden von Gott kühner An-
thropomorphismen zu bedienen. Nie aber redet es davon, daß Gott einen
Körper hat, geschweige denn daß der Versuch unternommen würde, dessen
Gestalt zu beschreiben15. Israel kennt nun einmal keine Gottesbilder16. Wohl

13 S. dazu auch Ps. 8, der von H. Groß, Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen: Festschrift für H. Junker (1961), 89-100, S. 94ff., zu Recht mit
Nachdruck für die Interpretation der Stelle von der Gottebenbildlichkeit
herangezogen worden ist.

14 Groß (A. 13), S. 98.
15 Eine Ausnahme macht allerdings Dan. 7, 9, obwohl auch diese

Beschreibung zurückhaltend genug ist. Am schärfsten hat P. G. Duncker,
L'immagine di Dio nell'uomo (Gen. 1, 26. 27). Una somiglianza fisica?:
Bibl. 40 (1959), S. 384-392, die Deutung auf die äußere Gestalt
zurückgewiesen. Mit Recht macht er darauf aufmerksam, daß bei allen Anthro-
pomorphismen des Alten Testaments doch nie davon gesprochen wird,
«che Iddio abbia un corpo» (S. 389).

16 W. Herrmann, Gedanken zur Geschichte des altorientalischen
Beschreibungsliedes: Zs. atl. Wiss. 75 (1963), S. 176-197, hat neuerdings gezeigt,
daß sich im altisraelitischen Schrifttum bis in das qumranische Genesis-

apokryphon hinein Spuren einer Gattung finden, die letztlich auf die
Beschreibung einer Götterstatue zurückgeht. Es ist sehr wohl denkbar, daß



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 249

kann man Jahwes Größe und Herrlichkeit sehen (Deut. 5, 24), aber seine
Gestalt (temünä) ist auch beim entscheidenden Offenbarungsereignis, als
Gott am Horeb aus dem Feuer redete, für menschliche Augen nicht sichtbar
geworden (Deut. 4, 12. 15). Es steht andererseits nicht fest, daß ein Jahwebild

die Gestalt eines Menschen haben müßte, es könnte auch Abbild irgendeines

Tieres (Deut. 4, 17) sein. Ja das Gottesbild könnte die Gestalt von
irgend etwas, was oben im Himmel, unten auf Erden oder im Wasser unter
der Erde ist, tragen. Es ist nicht einzusehen, wie gerade die Priesterschrift,
die sonst in der Verwendung der Anthropomorphismen auffallend
zurückhaltend ist und in ihrem Bericht über Jahwes Schöpfungshandeln jede
Anschaulichkeit meidet, in 1, 26 f. völlig aus der Rolle gefallen wäre und geradezu
einer Darstellung Jahwes in Menschengestalt die Tür geöffnet hätte17. 3. Es
kommt die Schwierigkeit hinzu, daß Gott nicht nur den Mann, sondern auch
die Frau als sein Abbild erschafft. Würde die äußere Gestalt intendiert, wäre
die absurde Frage unvermeidlich, ob denn Gottes Körper auch weibliche
Merkmale an sich trage18. So ist Rowley zuzustimmen, daß die Deutung der
Gottebenbildlichkeit auf die physische Gestalt völlig unwahrscheinlich ist19.

Dieses Ergebnis, zu dem wir aus allgemeinen Erwägungen kommen,

wird erst dann als gesichert betrachtet werden dürfen, wenn
es gelingt, darzutun, wie denn der priesterliche Erzähler zur
Vorstellung von der Gottabbildlichkeit des Menschen gekommen ist
und was er wirklich mit ihr sagen wollte. So sehr manche Exegeten
zum mindesten Bedenken tragen, die Interpretation auf die äußere
Gestalt ohne Einschränkung gelten zu lassen, so vage und unter
sich differierend und darum fragwürdig sind ihre positiven
Versuche, den Inhalt der Gottebenbildlichkeit zu bestimmen. Man ist
sich zwar in der heutigen Forschung darüber einig, daß Gen. 1, 26

nicht von Wesensgleichheit zwischen Gott und Mensch sprechen
will und daß sich die Stelle nicht eignet, die Lehre von der Unsterblichkeit

der menschlichen Seele oder von der iustitia originalis zu
begründen. Aussagen wie die, daß die Gottebenbildlichkeit die
Persönlichkeit des Menschen, seine Partnerschaft, sein Herrentum,
seine Verwandtschaft mit Gott, seine einzigartige Beziehung zu

Israel die Gattung zur Beschreibung, wenn nicht einer Jahwestatue, so doch
Jahwes selbst übernommen hätte. Aber die Gattung ist strikte auf die
Beschreibung der Schönheit der Menschengestalt beschränkt.

17 S. dazu W. Eichrodt, Theologie, 1 (51957), S. 274.
18 H. H. Rowley, The Unity of the Bible (1953), S. 75f.
19 Ebd., S. 75: «By many writers this (die Gottebenbildlichkeit) is understood

to mean that man was formed in the physical likeness of God, but this
the present writer finds incredible.»



250 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

ihm, die ihn vom Tier unterscheidet20, umschreiben wolle, meinen
etwas Richtiges, ohne daß es aber einsichtig wäre, warum das alles und
gerade das im Begriff des säläm bzw. der demüt >äloh!m liegen soll.

Säläm kommt im Alten Testament nicht allzu häufig vor. Das
Wort findet sich aber schon in vorexilischen Schichten: 1. Sam. 6, 5

und 11 für die «Abbilder» der Beulen bzw. Mäuse, die das Philisterland

verheeren21. Nach 2. Kön. 11, 18 werden Altäre und selämim
im Tempel Baals zu Jerusalem zerstört22. Dreimal treffen wir dann
das Wort im Ezechielbuch: 7, 20 spricht von salmë tö<abötäm, die
aus Silber und Gold verfertigt wurden, 16, 17 von salmë zäkär,
«Mannsbildern», die ebenfalls aus Silber und Gold hergestellt sind
und mit denen Jerusalem «gebuhlt» hat. Hier werden kaum Götterbilder

oder Statuen gemeint sein; man denkt an phallische
Symbole23. Darnach wird auch 7, 20 zu interpretieren sein24. Ez. 23, 14

schließlich erwähnt Männer in Ritzzeichnung, nämlich salmë kas-
dlm2S. Es muß sich um Figuren handeln, deren Umrißlinien auf einer
Wand eingekratzt wurden und deren Fläche man mit Mennige-Rot
ausfüllte. Es folgen dann die bereits erwähnten P-Stellen, Gen. 1,

26f.; 5, 3; 9, 6, von denen jedenfalls die letzte beweist, wie frei,
losgelöst von jeder anschaulichen Grundlage, der Begriff säläm
verwendet werden kann. In Num. 33, 52 sind unter den salmë mas-
sëkôt, die man vernichten muß, wohl «Götzenbilder» gemeint,
obwohl im weiteren Sinne an Symbole für das Göttliche gedacht sein
könnte26. Aber wie abgewandelt-metaphorisch das Wort verwendet
werden kann, zeigen die beiden Psalmstellen, an welchen es sich

findet, 39, 7 : Das Menschenleben ist nur ein säläm, «ein Traumbild»
20 Th. C. Vriezen, La création de l'homme d'après l'image de Dieu:

Oudt. Stud. 2 (1943), 87-105, S. 104: «C'est le fait d'être-homme lui-même
dans sa différence avec l'animal et dans son unique rapport avec Dieu, qui
représente en lui l'image de Dieu. La valeur essentielle de l'homme envers
toute l'autre création est exprimée dans cette formule comme l'intention de

Dieu»; ähnlich W. Eichrodt, Theologie, 2 (41961), S. 81.
21 In Am. 5, 26 sind Text und Echtheit zu unsicher, als daß daraus Schlüsse

zu ziehen wären. Möglicherweise sind Bilder oder Symbole der babylonischen
Gottheiten Kewan (kajawänu) und Sakkut gemeint.

22 S. auch 2. Chron. 23, 17.
23 G. Fohrer, Ezechiel (1955), z. St.
24 Das beigefügte siqqüsehäm, das auf Götzenbilder zu beziehen wäre,

fehlt in LXX und wird als Glosse zu verstehen sein.
25 Parallel dazu in V. 15 demüt benö-bäbäl.
28 Daneben das wenig bestimmte maskijjöt, «Schaustück, Gebilde».



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 251

(parallel zu häbäl, «Hauch»), und 73, 20, wo mit säläm ebenfalls
die flüchtige Traumerscheinung gemeint ist27.

Angesichts dessen, daß das Alte Testament sehr häufig von
Gottesbildern spricht und säläm sich dafür als adäquater Ausdruck
anzubieten scheint, ist das ein auffallender Tatbestand. Säläm ist
nicht das gebräuchliche Wort für Gottesbild oder Gottesstatue.
Der Bedeutungsumfang des Wortes ist trotz der wenigen Stellen,
die es verwenden, relativ weit und reicht von Abbild im Sinn von
Statue über die bildhaft-zeichnerische Darstellung und die Bedeutung

Symbol bis hin zum Phantasiebild des Traums. Köhlers
Feststellung, daß säläm für den ganzen örtlichen und zeitlichen Bereich
der semitischen Sprachen Statue bedeute2S, trifft also für das Alte
Testament nur bedingt zu, und man muß sich hüten, bei der
Interpretation von Gen. I, 26 ohne weiteres von dieser Annahme
auszugehen 29.

Es fragt sich, ob die Etymologie zur Aufhellung des Begriffes etwas
beitragen kann. Nöldeke hat säläm mit arab. salama, «abhauen, behauen,
schneiden, schnitzen» zusammengestellt30. Friedr. Delitzsch hingegen hat
arab. zalima, «schwarz werden, dunkel sein» als entsprechende Wurzel
vorgeschlagen31. Humbert gibt im allgemeinen Nöldeke recht, will aber für die
beiden Psalmstellen Delitzsch folgen32. Linguistisch sind beide Ableitungen
möglich, gesichert ist keine. Die Verteilung von hebr. säläm auf zwei Wurzeln
ist aber unwahrscheinlich. Nöldeke mag recht haben, aber seine etymo-

27 Lies salmö und s. dazu H.-J. Kraus, Psalmen (1961), z. St.
28 Köhler (A. 1), S. 18.
29 Das deutsche E&enbild, das sich durch die Übersetzung der neutesta-

mentlichen Stellen durch Luther eingebürgert hat, sollte preisgegeben werden.
Keine der genannten Stellen betont irgendwie die Genauigkeit der
Entsprechung. - Diejenigen Stellen, an denen das Wort in den Apokryphen
aufgenommen ist, helfen zur Deutung von Gen. 1 kaum weiter. Sir. 17, 3:
«Mit Macht, wie er sie selber hat, bekleidete er ihn, und nach seinem Bilde
schuf er ihn», ist nur Nachklang von Gen. 1. Sap. 2, 23 aber bietet eine
Interpretation aus dem Geist des Hellenismus: «Gott hat den Menschen zur
Unvergänglichkeit geschaffen und ihn zum Abbild seines eigenen Wesens
gemacht ».

30 Th. Nöldeke, Zs. Dt. Morg. Ges. 40 (1886), S. 733f. und Zs. atl. Wiss. 17

(1897), S. 1885f.
31 E. Delitzsch, Prolegomena eines neuen Hebräisch-Aramäischen

Wörterbuchs (1886), S. 140, Anm. 4.
32 Humbert (A. 4), S. 156; L. Köhler-W. Baumgartner, Lexicon (s. auch

Supplementrun), stimmen zu.



252 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

logische Herleitung darf keineswegs dazu mißbraucht werden, säläm auf
die Bedeutung «Bildsäule, Statue» einengen zu wollen. Im Hebräischen
existiert kein Verb slm, «abhauen», das die ursprüngliche Bedeutung des

Substantivs dem Sprachbewußtsein erhalten hätte33. Es fällt auf, daß das

Wort in Am. 5, 26, wenn die üblichen Textkorrekturen zu Kewan und
Sakkut richtig sind, auf babylonische Gottheiten bezogen und an den drei
Ezechielstellen bei der Abwehr babylonischen Einflusses verwendet ist. Das
wird nicht Zufall sein, sondern mit dem häufigen Gebrauch von salmu im
Akkadischen zusammenhängen. Gewiß bedeutet dieses salmu in vielen Fällen
eindeutig Statue34. Aber auch das akkadische Wort kann übertragen
verwendet werden, so von der Erscheinung in einem Vorzeichen35. Das Wort
findet sich auch in aramäischen Inschriften, so auf den Stelen für Sîn-zêr-
ibni36 und für Agbar37 aus Nerab. Hier bedeutet es nicht Statue, sondern
Bild, und gemeint ist die Darstellung des Priesters im Flachrelief auf der
Stele selbst38. Hingegen meint es Statue in zwei Inschriften aus Hatra39,
und dieselbe Bedeutung besitzt das feminine salmä in vier weiteren
Inschriften desselben Fundortes40, indem dort, wo weibliche Personen
dargestellt werden, regelmäßig die feminine Form des Substantivs verwendet
wird. Es fällt auf, daß das aramäische selëm bzw. salmä nur gerade in diesen
Inschriften aus Nerab und Hatra verwendet wird. Sonst heißt Stele, Statue,
Denkmal im Aramäischen nsb oder auch swt. Eindeutig Standbild
bedeutet das aramäische s°lëm in den aramäischen Teilen des Danielbuches41
und ebenso im Nabatäischen, Palmyrensischen und Altsüdarabischen42. Die
Streuung des Vorkommens legt auch hier Einfluß aus dem akkadischen
Bereich nahe. - Für die Klärung von Gen. 1, 26 f. trägt dieses inschriftliche
Material nichts ab.

33 Säläm ist auch mit sei zusammengestellt worden und hätte dann
zunächst «Schatten, Schattenbild» bedeutet, woraus sich die übrigen
Bedeutungen des Wortes sehr wohl hätten entwickeln können. Aber das gehört
in den Bereich völlig unbeweisbarer Vermutungen.

34 Beispiele bei Köhler (A. 1), S. 18. Es bedeutet aber auch Statuetten,
Figürchen, wie sie bei Beschwörungen verwendet werden, und Sterne, die
man sich in Menschengestalt dachte; Belege bei Humbert (A. 4), S. 163.

35 C. Bezold, Babylonisch-assyrisches Glossar. Das Chicago Assyrian
Dictionary gibt an Bedeutungen an: a) Statue, b) relief, drawing, c)
constellation, d) figurine used in cult and black magic, e) body, stature, f) likeness
(in transferred meanings).

36 Text bei H. Donner-W. Röllig, Kanaanäische und aramäische
Inschriften, 1 (1962), Nr. 225, 3. 6. 12.

37 Ebd., Nr. 226, 2.
38 A. Jirku, Die Welt der Bibel (1957), Tafel 93.
39 Donner-Röllig (A. 36), Nr. 242, 1; 243, 1.
40 Ebd., Nr. 239, 1; 248, 1; 249, 1; 250, 2.
41 Dan. 2 und 3 passim.
42 Belege bei Köhler (A. 1), S. 17f.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 253

2.

Sowohl der alttestamentliche Befund wie die inschriftliche
Bezeugung scheint uns in den babylonischen Bereich zu führen. Sollte
dort der Ursprung der Vorstellung von der Gottabbildlichkeit des

Menschen zu suchen sein?

Manches spricht dafür. Wir stoßen dort auf Namen wie sarru-
kima-ili, «der König ist wie Gott», oder sarru-ili, «der König ist
mein Gott»43. Im alten Akkad, Ur und Larsa haben sich die Könige
häufig das Determinativ «Gott» beigelegt44. Es handelt sich
demgegenüber um eine Abschwächung, wenn im späteren «Hofstil» der

König als Abbild der Gottheit gepriesen werden kann. «Der Vater
des Königs, meines Herrn, war das Ebenbild45 (salam) Bels, und
der König, mein Herr, ist Bels Abbild», ist in einem Brief des

Beschwörungspriesters und Hofastrologen Adad-sum-usur aus der
Sargonidenzeit zu lesen48. Oder der König wird gepriesen: «sarru
bei mätäti salmu sa dSamas sü»47 und wird angeredet als «sar
kissati salam dMarduk»48. Aber auch der Beschwörungspriester
(äsipu) kann als Abbild der Gottheit empfohlen werden: «siptum
sipat dMarduk äsipu salam dMarduk»49. De Liagre Böhl kann
geradezu feststellen, daß die in der Sargonidenzeit «am deutlichsten
hervortretende Vorstellung... die des Königs als des Ebenbildes
(salmu) oder auch des Schattenbildes (sillu) der Gottheit, und zwar
vor allem des Sonnengottes Samas» ist50.

Neben sillu bieten die akkadischen Texte aber noch weitere
Parallelbegriffe zu salmu. In einem anderen Brief des Adad-sum-usur
steht zu lesen: «sil ili amëlu usil amëli amëlï amëlu sarru sü kï
mussuli sa ili»51. Die Deutung dieser Stelle bietet Schwierigkeiten.

43 Nach A. Jeremias, Handbuch der Altorientalischen Geisteskultur
(21929), S. 103.

44 H. Frankfort, Kingship and the Gods (1948), S. 224.
45 Die Übersetzung «Ebenbild» ist offensichtlich in Anlehnung an die

Lutherbibel gewählt und läßt sich sachlich nicht rechtfertigen.
46 R. F. Harper, Assyrian and Babylonian Letters (1892-1914), Nr. 6, 17f.
47 Harper (A. 46), Nr. 5, rev. 4f.
48 R. C. Thompson, Reports (1900), Nr. 170, rev. 2f.
49 Arch. f. Or.f. 14 (1941-44), S. 150. Zu den angeführten Stellen s. auch

Chicago Assyrian Dictionary unter salmu.
50 F. M. Th. de Liagre Böhl, Das Zeitalter der Sargoniden : Opera Minora

(1953), 384-422, S. 403. Vgl. dazu auch Jeremias (A. 43), S. 104 Anm. 5.
51 Harper (A. 46), Nr. 652, rev. 10-13. Der Brief ist besprochen von



254 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Nach de Liagre Böhl, dem wir folgen, zitiert der Schreiber zunächst
ein Sprichwort: «Der Schatten Gottes ist der Fürst (so ist amëlu
hier zu übersetzen), und der Schatten des Fürsten sind die (übrigen)
Menschen.» Und nun fügt der Verfasser als Glossator hinzu : «Fürst
bedeutet (in diesem Zusammenhang) den König, der gleich dem
Ebenbild (mussulu) Gottes ist.» Die Fortsetzung müßte lauten, daß
die gewöhnlichen Menschen Abbilder der Fürsten sind. Das akkadi-
sche mussulu entspricht dem Sinn nach durchaus dem hebräischen
demüt52. Das Wort will den unbestimmten und dem Schreiber
offensichtlich nicht genügenden Begriff sillu modifizieren. Die Stelle
ist ein trefflicher Beleg für die Mittlerstellung, die in Assur der
König zwischen Gott und Mensch einnimmt.

Wenn wir die letztgenannte Stelle richtig übersetzt haben, kann
nur der Fürst, bzw. der König, nicht der Mensch überhaupt, Abbild
der Gottheit genannt werden. Es ist aber auf weitere Begriffe
hingewiesen worden. Im Gilgameschepos wird die Muttergöttin
aufgefordert: «Du, Aruru, hast [Gilgamesch] (der, von übermenschlicher
Größe, zu zwei Dritteln Gott, zu einem Drittel Mensch ist)53
geschaffen, nun schaffe auch seinen zikru.»54 «Als Aruru dies hörte,
schuf sie in ihrem Herzen einen zikru des Anu»55, worauf Enkidu
erschaffen wird. Das leider nicht recht durchsichtige zikru dürfte
soviel wie «Bild» bedeuten56. Hieher gehört wohl auch ein Satz
aus der Höllenfahrt derlschtar, rev. 11 : «Ea schuf in seinem weisen
Herzen einen zikru, schuf Asusunamir, einen Eunuchen.»57 Der
Feuergott Girru wird als «gewaltiger, neu glänzender zikri iläni
känu» angerufen58. Das Enüma-Elisch schließlich weiß zu berichten,

F. M. Th. de Liagre Böhl, Der babylonische Fürstenspiegel, Mitt. altor. Ges.

11, 3 (1939), S. 48f.
52 Humbert (A. 4), S. 163, will das verwandte tamsilu mit demüt in

Parallele setzen.
63 S. das Gilgameschepos I, II, 1.
64 Ebd., I, II, 31.
55 Ebd., I, II, 33.
66 E. A. Speiser in J. B. Pritchard (Hrsg.), Ancient Near Eastern Texts

(21955), S. 74, Anm. 11, übersetzt mit «double» mit der Anmerkung «evocation,

image». Anders Hehn (A. 3), S. 46, der erklärt, zikru bedeute auch
hier wie anderwärts Name. Vgl. dazu W. Schottroff: «Gedenken» im alten
Orient und im Alten Testament (1964), S. 41.

67 Pritchard (A. 56), S. 108.
58 Maqlü II, 125, s. Hehn (A. 3), S. 46, s. auch Maqlü II, 137 (nach CAD

zu zikru).



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 255

I, 15f.: «Anschar machte Anu, seinen Erstgeborenen, (sich) gleich,
und Anu erzeugte als sein Abbild (tamsilasu) Nudimmud Ea).»59

Zusammenfassend kann gesagt werden: Akkadisch salmu (und
auch mussulu) dient zur engen Umschreibung des Verhältnisses des

Königs zu seinem Gott. Der Schwerpunkt der Aussage liegt
offensichtlich nicht auf dem Wesen des Königs, der durchaus als Mensch
verstanden wird, sondern auf seiner Funktion. Das zeigt sich schon

darin, daß auch der Beschwörungspriester Abbild seines Gottes
sein kann. Dieser kann Kräfte der Beschwörung spielen lassen

gleich denen, über welche die Gottheit selbst verfügt. Von der
Erschaffung des Königs durch Gott ist in diesen Zusammenhängen
nicht die Rede, noch weniger von derjenigen des Menschen. Anders
ist es bei zikru (bzw. an der letztgenannten Stelle bei tamsilu).
Götter können zikru anderer, höher gestellter Götter sein, dasselbe

gilt auch von Halbgöttern. Hier liegt das Gewicht der Aussage
eindeutig beim Wesen des zikru, er ist selbst mehr oder weniger
göttlicher Art, ja er hat teil an göttlicher Substanz60. Es scheint doch
recht kühn zu sein, von diesen zikru-Stellen aus eine
traditionsgeschichtliche Linie bis zu Gen. 1, 26ff. ziehen zu wollen. In ihnen
wird nicht von Menschen, sondern von mythischen Gestalten
gesprochen, was auch von der Stelle aus dem Enüma-Elisch gilt.
Man verweist zwar auf die Beschreibung der Erschaffung sieben
männlicher und weiblicher Wesen durch die Muttergöttin Mami im
Mythos von Ea und Atarchasis61 : sie zeichnet die Gestalten (usu-
räti) der Menschen mihrusa, «als ihr Gegenstück», was soviel heißen
würde wie «als ihr Abbild». Doch dürfte mahrusa, «vor ihr», zu
lesen sein, womit diese oft zitierte Stelle für unsere Untersuchung
entfällt62.

Dann bleiben also noch diejenigen Stellen, wo vom König als dem
salmu oder mussulu seines Gottes gesprochen wird. Sie legen
die Vermutung nahe, daß Gen. 1, 26-30 letztlich in der
Königsideologie des Vordem Orients verwurzelt ist.

69 Pritchard (A. 56), S. 61.
60 Vgl. V. Maag, Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung

des Menschen: As. Stud. 8 (1954), S. 85-106, s. bes. S. 96.
61 Assyr. Version, Z. 26; Pritchard (A. 56), S. 100.
62 Dasselbe gilt von Adapa A 5; Pritchard (A. 56), S. 101 Anm. la.



256 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

3.

Es ist heute allgemein anerkannt, daß die alttestamentliche
Königstradition nicht unabhängig von den entsprechenden Vorstellungen im
übrigen Alten Orient ausgebildet worden ist, so gewiß im allgemeinen
eine auffallende Zurückhaltung bei der Rezeption der Anschauungen
vom göttlichen Königtum zu beobachten ist. Das Verhältnis des

Königs zu Jahwe ist grundlegend umschrieben in der Nathan
Verheißung von 2. Sam. 7,14: «Ich will ihm zum Vater und er soll mir
zum Sohn sein.» Aber das Alte Testament ist keineswegs an diese

Terminologie «Vater-Sohn» gebunden. Dasselbe Kapitel nennt
David Jahwes Knecht (cäbäd) und Fürsten (nägid) über sein Volk.
Es läßt sich aber gerade noch erkennen, daß Israel auch die
Bezeichnung «Gott» für den König durchaus bekannt war, wenn sie

sich auch gegen den Absolutheitsanspruch des eifernden Jahwe
nicht durchsetzen konnte63. Aus den Ehrennamen des Messias in
Jes. 9, 5 sind Rückschlüsse auf die Titulatur des jerusalemischen
Königs möglich, die über das hinausgehen, was wir anderwärts im
Alten Testament darüber erfahren64. Es ist aber klar, daß auch
Titel wie «Sohn» oder gar «Gott» nicht ontologisch, sondern
funktional zu verstehen sind: Der König ist Jahwes Repräsentant.
Durch ihn handelt Gott an Israel und den Völkern, von ihm strömt
göttlicher Segen hinein in das Gottesvolk und hinaus in die Welt.
Bei dieser Sachlage wäre durchaus denkbar, daß der König zu
Jerusalem, dem neuassyrischen salam ili entsprechend, säläm
'älohim genannt würde. Darin käme Verbundenheit und Distanz
zwischen Jahwe und seinem Gesalbten recht gut zur Geltung. Daß
das nicht der Fall ist, könnte damit zusammenhängen, daß säläm
im Hebräischen ein wenig geläufiger Begriff gewesen ist. Vor allem
aber wird sich darin auswirken, daß man es vermeiden wollte, den

König durch den in Israels Glauben so negativ bewerteten Begriff
«Gottesbild» zu belasten.

Bei dieser Sachlage bleibt nur der Versuch, auf indirektem Weg
zu zeigen, daß die Vorstellung von der Gottabbildlichkeit von
Gen. 1 ihre letzte Heimat in der Königstradition hat, nämlich so, daß

63 In Ps. 45, 7 ist der König direkt als «Gott» angesprochen, was man
nicht durch textkritische oder exegetische Kunstgriffe verwischen sollte,
vgl. Kraus (A. 27), z. St.

64 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5b: Theol.
Zeitschr. 16 (1960), S. 314-332; vgl. aber auch 2. Sam. 14, 17.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 257

wir uns zunächst fragen, ob nicht das Wortfeld von Gen. 1, 26, in
das die säläm-demüt-Vorstellung eingebettet ist, eindeutig auf die

Königstradition zurückweist. Daß der Mensch von Gen. 1 mit der
Herrschaftsaufgabe betraut ist, ist natürlich schon immer gesehen
worden. Die Frage ist nur, ob das eindeutig mit dem Vokabular,
dem wir sonst bei der Beschreibung des königlichen Amtes begegnen,

ausgesprochen wird.
Die heutige Forschung ist sich weitgehend darüber einig, daß der

Satz, mit dem die Erschaffung der Menschen angekündet wird, «wir
wollen Menschen machen», die Vorstellung einer göttlichen
Ratsversammlung voraussetzt65. Im Alten Testament vernehmen wir
sonst von einer solchen Beratung im Kreis göttlicher Wesen im
Zusammenhang mit der Berufung und Sendung eines Propheten66.
Aber König und Prophet sind in ähnlicher Weise Werkzeuge
göttlichen Geschichtshandelns67, und es ist möglich, daß in einer
Beratung der «Gottessöhne» auch über die Einsetzung eines Königs
gesprochen worden ist.

Ebensowenig wie säläm 'älohim findet sich demüt 5älohim im
Alten Testament in Texten, die vom König handeln. Inwiefern
demüt den erstverwendeten Begriff säläm modifiziert oder präzisiert,

ist schwer zu sagen. Man sieht in ihm gerne eine Abschwächung
des «kühnen» säläm68. In 2. Kön. 16, 10, dem wohl ältesten Beleg,
bedeutet es soviel wie Nachbildung, Modell. Die zahlreichen Stellen
im Ezechielbuch, in denen demüt vorkommt69, zeigen, daß mit seiner

Verwendung gerade einer Gleichsetzung gewehrt werden soll. Die
lateinische Übersetzung similitudo (aber auch die griechische ôpoiuKTiç)

trifft den Sinn nicht schlecht. Nie wird das Wort von einer Götterstatue

verwendet. Aber auch säläm meint ja keineswegs eine Identität.
Auffallenderweise wird im Alten Testament ausdrücklich

verneint, daß es etwas gibt, das Jahwe ähnlich wäre, Jes. 40, 18:
«Wem wollt ihr da Gott vergleichen, und was als Abbild ihm an
die Seite stellen?» (s. auch 40, 25; 46, 5). Ausgerechnet im Königspsalm

89 ist zu lesen: «Denn wer in den Wolken darf sich neben
Jahwe stellen, wer ist Jahwe gleich unter den Gottessöhnen? » (V.7).

65 S.aber z.B. Horst (A. 10), S.222 Anm. 1. 66 l.Kön.22,20; Jes.6,8.
67 Wie stark die Erzählung von der Berufung Jeremias von der

Königsideologie geprägt ist, hat neuerdings H. Graf Reventlow gezeigt, Liturgie
und prophetisches Ich bei Jeremia (1963), S. 24ff.

68 S. u. a. Köhler (A. 1), S. 20f. 69 Ez. 1, 10. 13. 16 u. ö.

17



258 H. Wildberger, Das Abbild Gottes

Das israelitische Bekenntnis zur Unvergleichlichkeit Jahwes mußte
jeden Versuch, den König als demüt Jahwes zu proklamieren,
ersticken. Und wenn schon der Mensch mit einem andern Wesen

verglichen wird, ist festzustellen, daß er dem Tiere gleicht (nimsal)
(Ps. 49, 13. 21; vgl. Qoh. 3, 19). Das Alte Testament verrät
trotzdem gerade noch, daß Israel der Anspruch des Königs, Gott
ähnlich zu sein, bekannt war : Der vermessene König, der sich über
den Sternen seinen Thron bauen will, kündet nach Jes. 14, 14 an:
«Auf Wolkenhöhen will ich emporsteigen, mich dem Höchsten
gleich machen» ('äddammä letäljön). Bezeichnend, daß hier vom
Eljon, nicht von Jahwe die Rede ist: es ist heidnische
Selbstvergöttlichung des Königs, die Israel nur als Hybris zurückweisen
kann. Dazu kommt Ez. 28, 12. In V. 9 jenes Kapitels wird dem

König von Tyrus das Recht bestritten, sich Gott zu nennen. In der
ironisch gemeinten Totenklage heißt es aber von ihm, V. 12: «Du
warst das ,urbildliche Siegel', voll Weisheit und von vollendeter
Schönheit.» Leider sind Text und Deutung unsicher. Doch dürfte
am Anfang mit LXX hötam tabnlt zu lesen sein70. Tabnit
heißt «Abbild», in 2. Kön. 16, 10 steht es parallel zu demüt71, und
LXX übersetzt es an unserer Stelle geradezu mit ôuoîujoïç; (die
Vulgata mit similitudo, die Peschitta mit demütä). Falls tabnit
wirklich, wie oft angenommen wird, Modell, Urbild72, bedeutet,
dürfte mit der Zürcher Bibel «urbildliches Siegel» übersetzt werden.
Dann wäre der König vielleicht als Modell für die übrigen Menschen
verstanden, so wie der Fürst im oben erwähnten Brief des Adad-
sum-usur Urbild für die gewöhnlichen Menschen, oder Adam in
Gen. 5, 1.3, obwohl selbst Abbild Gottes, doch zugleich Modell für
seinen Sohn Seth ist. Das schlösse nach diesen Parallelen keineswegs

aus, sondern würde geradezu implizieren, daß er selbst auch
Abbild der Gottheit ist. Vielleicht bedeutet aber tabnit nichts
anderes als Abbild. Dann dürfte es als genetivus epexegeticus (evtl. als

Apposition) zu verstehen sein: «Siegel, das ein Abbild darstellt.»
Von der Herrschaft, die dem Menschen als Gottes Abbild zuge-

70 Gr. dTroa<pp<rr"pvx ôpoiduaeuuç.
71 In Deut. 4, 16-18 ist tabnit neben päsäl verwendet, übrigens mit

zäkär als Attribut, vgl. salmê zäkär in Ez. 16, 17.
72 S. die Lexioa. Die Bedeutung Urbild ist aber keineswegs gesichert.

Auch in Ex. 25, 9. 40 kann durchaus ein Abbild gemeint sein. J. Herrmann
übersetzt in Ez. 28, 12: «Siegelabdruck des Ebenbildes», Kommentar, z. St.



H. Wildberger, Das Abbild Gottes 259

sprochen wird, wird unter Verwendung von rdh (Gen. 1, 26), bzw.
kbs und rdh (V. 28) gesprochen. Das Verbum rdh ist mit seiner
Grundbedeutung «niedertreten» gewiß nicht der naheliegendste Ausdruck
für die Herrschaft des Menschen über die Tierwelt. Um so
bemerkenswerter ist, daß es gerade in Abschnitten des Alten Testaments

auftaucht, in denen anerkanntermaßen die altorientali-
sche Königsideologie nachklingt: Ps. 110, 2, wo der König durch
die Zuweisung des Ehrenplatzes zur Rechten Gottes im Akt der
Inthronisation «in der Machtsphäre Gottes Anteil an der Streit-
und Siegesmacht Jahwes bekommt»73. Er wird zum Wesir Gottes
erhoben und bekommt damit die Macht, seine Feinde zum Schemel
seiner Füße zu machen (V. 1). Ebenso wird das Verbum in der
Leiehenklage über den gestürzten Weltenherrscher von Jes. 14, auf
die wir eben von demüt her gestoßen sind, verwendet (V. 6). Ist hier,
wie in Ez. 34, 4, das so beschriebene Herrscherbild scharf abgelehnt,
so wird doch in Ps. 72, 8 für den israelitischen König um solche
Herrschermacht gebetet. Wenn also in Gen. 1 dieses Verbum verwendet
wird, so hat sich darin offensichtlich, wenn auch umgebogen auf die
Herrschaft des Menschen über die Tiere, ein altes Element der
Königsideologie behauptet. Das leuchtet um so mehr ein, als das

«machet euch die Erde Untertan» an die Herrschaft «bis an die
Enden der Erde», die dem König zugesprochen wird, erinnert.

Mit diesen Beobachtungen allein ist gewiß die Herkunft der
Vorstellung von der Gottabbildlichkeit des Menschen noch nicht solide
bewiesen, und wir werden uns nach weitern Argumenten umzusehen
haben. Man kann jedenfalls gegen unsere These nicht einwenden,
daß doch in der Königsideologie die Erschaffung des Menschen keine
Parallele habe. Ps. 2, 7 zeigt, daß die Inthronisation des Königs als
dessen Zeugung durch die Gottheit verstanden worden ist. Hingegen
gehört die Umdeutung der Herrschaft über die Völker zu derjenigen
über die Tiere natürlich zur Adaption der Vorstellung, die sich im
Zug der «Demokratisierung», d. h. der Uminterpretation der
Vorstellung auf den Menschen vollzogen hat.

Im zweiten Teil dieser Arbeit wird die Terminologie von Ps. 8 und Sir. 7,
2b~4 untersucht werden, worauf der Zusammenhang der Imago-Dei-Stelle
mit der altägyptischen Königsideologie zu diskutieren sein wird. Erwägungen

zum neutestamentlichen Gebrauch von ekwv öeou werden die Arbeit
abschließen.

Hans Wildberger, Zürich
73 Kraus (A. 27), z. St.


	Das Abbild Gottes : Gen. 1, 26-30 (1. Teil)

