
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle
Acts vii. 56: Son of Man?

In the last edition of the Nestle-Aland Greek Testament (N25, 1963) we
find at Acts vii. 56 the reading xoO 6eo0 for xoû àvôpw-rrou from P74, followed
by a stop (ein Punkt hinter den Zeugen bedeutet, daß sämtliche Vertreter
der betreffenden Lesart... genannt sind, p. 17*). We must be grateful for
having our attention drawn to this reading and can add the following witnesses:

614 (according to Hilgenfeld and Valentine Richards), bo (2 mss), old
Georgian. These witnesses are enough to make it clear that we are not
dealing with a change that originated with the scribe of P74 but with a reading
of older date.

It may however be argued that nonetheless, the reading of P74 is a
corruption of the text. It is agreed that Son of Man has been changed to Son
of God in some manuscripts at Jn. ix. 35 and it may be suggested that the
same change has been made at Acts vii. 56.

If this were all, we might accept the suggestion that "God" is secondary
at Acts vii. 56, but as it happens the matter is more complicated. In general,
our author was insensitive to the repetition of the same word or phrase
in the context, but his scribes were not. In verses 55-56 we already have
three instances of "God" in the text and the reading of P74 and its allies
would add a fourth. Other examples are to be found : in Acts i. lOf. eiç xôv oùpa-
vöv 4 times, iv. 34 ùnfipxev (v. 1.1 rjv)... ÙTrf|pxov, vi. 7 f. uiaxei... maxEuiç (v.l.
Xcipixoç), vii. 17 êuaxYe\iaç fjç éitipnreiXaxo (v.l. Cupoaev, djpoXoYqcrev), vii. 49
ttoîov iroîoç (v.l. xiç), xiii. 22f. fipeipev... riyeipev (v.l. r|Y(rfv), Lk. vii 3f. fpw-
xujv... ripüuxujv (v.l. irapÊKdXouv). These are far from all the instances to be
found in the two books.

It may be argued that our author is recalling Mk. xiv. 62 / Lk. xxii. 69,
but it can hardly be argued that Stephen had a vision of the Last Judgment.
Going by verbal similarities we might suggest that on the accepted reading
Jn. i. 51 is as close to our passage, but the similarities are not close enough
for us to infer from them that "Son of Man" must be the reading here.

We are told that Acts vii. 56 gives the one occurrence of "Son of Man" in
the New Testament outside the sayings of Jesus. If "Son of God" is the
right reading here, then we have another example of the difference in Christ-
ological terminology between the Gospels and the rest of the New Testament.
Thus Jesus, alone without qualifications, is common in the Gospels, rare
elsewhere. On the other hand, among expressions frequent in the Epistles
'IrpjoOç Xpiaxoç is rare in the Gospels (Mt. i. 1, Mk. i. 1, Jn. i. 17, xvii. 3

are the only certain examples), and ô KÙpioç is confined to Luke (vii. 13 v.l.,
19 v.l., x. 1 v.l., x. 39 v.l., 41 v.l., xi. 39 v.l., xii. 42 v.l., xvii. 5 v.l., 6 v.l.,
xviii. 6 v.l., xix. 8 v.l., xxii. 61 bis v.l., xxiv. 3 v.l., xxiv. 34) and John (iv. 1

v.l., vi. 23 v.l., xi. 2, xiii. 13, 14, xx. 2, 13, 18, 20, 25, 28, xxi. 7 (2), 12).

George D. Kilpatrick, Oxford

1 v.l. varia lectio

14



Rezensionen

Bo Reicke - Leonhard Rost (Hrsg.), Biblisch-historisches Handwörterbuch.
Landeskunde — Geschichte — Religion — Kultur - Literatur. 2, H-O, Spalten
617-1360. Mit einer Farbtafel, 20 Schwarzweißtafeln, 24 Karten, 118

Textzeichnungen und einer Faltkarte Palästinas im Maßstab 1:500 000.

Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1964.

Auch der zweite, gegenüber dem ersten etwas erweiterte Band weist die
gleichen Vorzüge auf, die bereits in der vorangehenden Rezension gewürdigt
wurden1. Die 220 verschiedenen Verfasser haben sich bemüht, in knapper
Wortprägung die neusten Forschungsergebnisse zusammenzustellen.
Natürlich bleiben noch einige Wünsche offen. So werden auf Spalte 1302 nur
11 Zeilen Nero gewidmet. Dabei wurde dieser römische Kaiser im Urchristentum

und darüber hinaus zu einer typischen Figur, geistert doch die Figur
des Nero redux oder redivivus in der apokalyptischen Literatur. Besonders
wertvoll sind wiederum die konzentrierten Ausführungen zu den einzelnen
Bibelbüchern und Berichte über Ausgrabungen (siehe bes. Handschriften,
Jericho, Jerusalem, Mari, Münzen...). Auch die Beiträge über Handauflegung,
Heilen, Judentum, Kirche, Kunst, Leben nach dem Tod, Lied, Maße und
Gewichte, Messias, Mythos (mit klarer Stellungnahme zum Problem der
«Entmythologisierung») fallen besonders auf. Beim Art. «Macht», Sp. 1120,
L. 11 und 10 von unten, kann man fragen, ob wirklich "Christi Sieg über die
Mächte in der Auferstehung sich nur unter Christen auswirkt", währenddem
Sünde und Tod in dieser Welt weiterherrschen; so einfach dürfte die
Grenzziehung nicht sein. Im interessanten Art. über «Mission» wird auf Spalte 1225
der Reiter auf dem weißen Pferd von Off. 6, 2 mit dem Evangelium identifiziert,

und der «Katechon» von 2. Thess. 2, 7 mit der Heidenmission;
darüber sind die heutigen Exegeten sehr geteilter Meinung.

Der Rezensent, der es sich nicht nur zur Pflicht gemacht hat, fast alles
durchzulesen, sondern mit wachsendem Interesse die in der zufälligen
alphabetischen Reihenfolge angeführten Artikel zur Kenntnis nahm, hat sehr viel
gelernt. Wer in seiner Bibliothek nicht die vielen Bände des Kitteischen
Wörterbuches oder der Rel. in Gesch. u. Geg. besitzt, hat hier eine
willkommene Hilfe zur Hand. Aber auch wer die genannten überaus wertvollen
Bände konsultieren kann, ist froh, dieses biblisch-historische Handwörterbuch

für raschere Auskunft zu benützen. Charles Brütsch, Bern

Maximilian Ellenbogen, Foreign Words in the Old Testament, their Origin
and Etymology. London, Luzac & Co, 1962. 190 S. £1-16.

Ellenbogens Buch kommt dem seit langem bestehenden Wunsch nach
einer kritischen Sammlung und Sichtung der in Wörterbüchern, Kommentaren

und Zeitschriften zerstreuten Literatur zu den Fremdwörtern im Alten
Testament entgegen. Nach einer die Ergebnisse zusammenfassenden
Einleitung untersucht er zirka 140 Wörter des hebräischen Wortschatzes im

1 Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 363.



Rezensionen 211

Anschluß an die Fachliteratur auf Etymologie und Herkunft, wobei ihre
Wiedergabe in den alten Versionen gebucht wird; ausführliche Wortregister
und eine siebenseitige Bibliographie bilden den Abschluß. Kann man der
Auswahl und der Behandlung dieser Wörter im allgemeinen zustimmen, so

stößt man daneben auf merkwürdige Mängel, die die Freude am Buch
beeinträchtigen. Die Bibliographie schleppt längst Veraltetes mit: aus dem Jahr
1852 einen Aufsatz zur phönikischen Münzkunde und Haugs Erklärung der
persischen Wörter; zu den Pehlevi-Ideogrammen wird einzig West-Haug
(1874) genannt. Es fehlen Brockelmanns Syrisches Lexikon, Cowley's «Aramaic

Papyri», Friedrichs Hethitisches Wörterbuch, von Soden'w
«Assyrisches Handwörterbuch», die hebräischen Wörterbücher von Zorell und
Löwenstamm-Blau und das Supplement zu L. Köhler. Wichtige Werke wie
Kittels «Biblia Hebraica» und Gordon's Ugaritisches Handbuch sind nicht
in der neuesten Auflage benützt. Unzweifelhafte Fremdwörter wie jlBX
(ägyptisch), '[V'IBX (griechisch oder persisch?) und föp (akkadisch oder

persisch?) sind nicht behandelt, dafür 3 Wörter aus dem sonst ausgeschlossenen

Biblisch-Aramäischen: X31BÖK, 0H3X und 1*73. Wenigstens beim
letztgenannten ließe es sich damit rechtfertigen, daß man es heute auch an drei
Stellen des hebräischen Textes, in 1. Kön. 10, 15; 20, 7 und Neh. 5, 15,

vermutet, was Ellenbogen aber nicht weiß. So möchte man dem an sich trotzdem

nützlichen Buche wünschen, daß eine Neuauflage die genannten Mängel
behebt, wobei auch statt der ganz unnötigen Verwendung der verschiedensten
fremden Schriften (arabisch, altsiidarabisch, armenisch, äthiopisch, syrisch
und Keilschrift) eine einfache Umschrift besser dienen würde.

Walter Baumgartner

Eberhard von Waldow, Der traditionsgeschichtliche Hintergrund der
prophetischen Oerichtsreden. Zeitschr. für die alttest. Wiss., Beih. 85. VII
+ 53 S. Berlin, Alfred Töpelmann, 1963. DM 10.-.

Die anzuzeigende Arbeit darf als Weiterführung und Differenzierung der
früheren Arbeiten E. v. Waldows verstanden werden.1 War er dort noch
von dem kultischen Ursprung der prophetischen Gerichtsreden ausgegangen,
die nur in gewissen Fällen eine Profanierung erlebt haben, so hat sich ihm
nun nach einer inzwischen erfolgten genaueren Erforschung dieser Gattung,
die besonders durch die Dissertation H. J. Boeckers vorangetrieben wurde,
ein stark gewandeltes Bild ergeben.

Die Gerichtsreden der Propheten sind zum ersten genauer in ihrer Form
zu erfassen (S. 4-9). Dies ergibt zweitens, daß sie in direkter Weise weder vom
Kult her abgeleitet werden können (wäre hier eine Situation denkbar, in der
Jahwe als Verteidiger spricht?, S. 11) noch von der profanen Rechtsprechung
(eine Identifizierung des Richters mit dem Kläger oder mit dem Angeklagten
wäre hier nicht möglich, S. 12-19). Die Lösung liegt in der die Traditionsgeschichte

berücksichtigenden Annahme, daß die Formen der profanen

1 E. von Waldow, Anlaß und Hintergrund der Verkündigung des Deutero-
jesaja (Diss. Bonn 1953); Denn ich erlöse dich. Eine Auslegung von Jes. 43,

Bibl. Studien 29 (1960).



212 Rezensionen

Rechtsprechung mit dem Gedankengut der Hundes théologie zusammengeflossen

seien. Nur so sei es möglich, daß Jahwe sowohl als Kläger und gleichzeitig

als Richter als auch als Verteidiger mit wiederum gleichzeitiger
Richterfunktion gedacht werden könne. In wohlerwogenen Ausführungen wird die
nähere Begründung und Vertiefung geboten (S. 19-42), die nur bei der
Behandlung der Verteidigungsreden im Rahmen der Bundestheologie stark
hypothetischen Charakter tragen. Sollte man nicht doch einmal mit einer
freien Anwendung sonst bekannten Materials durch die Propheten rechnen
dürfen

In einem Schlußteil werden die neuen Ergebnisse von E. v. Waldow auf
die Gerichtsreden bei Deuterojesaja angewendet, die er 1953 noch in einem
anderen Lichte gesehen hatte. Hier werden auch Verbindungen zur
Weisheitsdichtung aufgewiesen, die näher zu behandeln sich lohnen würde und
eine eigene Behandlung verdient hätten2. Georg Sauer, Erlangen

Annie Jatjbekt, La notion de l'alliance dans le judaïsme aux abords de l'ère
chrétienne. Patristica Sorboniensia, 6. Paris, 1964. 542 S.

Die Verfasserin hat in den letzten Jahren vielbeachtete Beiträge zu Fragen
der Qumranliteratur veröffentlicht. Daß sie nicht von der Theologie, sondern

ganz von der Qumranforschung her zum gestellten Thema kam, spürt man
auch diesem über 500 Seiten starken Buch an, das der Pariser Faculté des
Lettres als Dissertation vorgelegen hat.

Die Arbeit berücksichtigt eine Zeitspanne von fast 300 Jahren und rund
zwei Dutzend verschiedener Schriftgruppen. Sie hat zwei Hauptteile,
deren erster sich mit dem palästinischen Judentum und deren zweiter sich
mit dem hellenistischen Judentum befaßt. Dem ersten Teil geht eine längere
Einleitung über die alttestamentliche Bundestheologie voran, die allerdings
stellenweise ungenügende Kenntnis der neueren Literatur zum A.T. verrät.
Dem zweiten Teil schließt sich - als «conclusion» — ein Kapitel «Jüdischer
Bund und christlicher Bund» an.

In einem historischen Überblick über die Makkabäerzeit zeigt der 1. Teil
zuerst ein Hauptproblem des Spätjudentums : Festhalten am Bunde Gottes
(was hier soviel heißt wie am Gesetz) bedeutet Ausschluß aus der Einheit
der Umwelt. «Bund mit den Nationen» (1. Makk. 1, 11 ff.) hat den Verlust
des Gottesbundes (d. h. der Erwählung) zur Folge. In dieser Problematik
haben die makkabäischen Krieger sich mit Waffengewalt gegen den Feind
von außen gewehrt. Die Jubiläen setzen sich mit der geistigen Infiltration
auseinander. Dabei kommt dem jährlichen Bußfest (als Bundeserneuerung)
besondere Bedeutung zu. In den Qumrantexten sieht die Verfasserin mit
Recht verschiedene Akzente im Verständnis der Erwählung. So vertritt die
Damaskusschrift mehr die traditionelle Lehre vom Bund der Väter; die
Kriegsrolle betone «la gratuité de l'alliance», die Sektenregel mehr «l'engagement

présent» und die Hymnen eine neue Erwählung. Gemeinsam ist diesen

2 Lies covenant statt convenant: S. 2, Anm. 8; S. 17, Anm. 15; S. 18,
Anm. 15a; S. 45, Anm. 5; und lies v. Ib. 2 statt v. 2 auf S. 8, Zeile 3 von
unten.



Rezensionen 213

Schriften die Meinung,traditionsgebunden zu sein, und die Überzeugung, das
wahre Israel zu vertreten (S. 138). Während das Kapitel über die Weisheit
nach den im Text vorhandenen Teilen aufgeteilt ist, ist A. Jaubert in den
Qumrantexten rein thematisch ans Werk gegangen und hat die Vielzahl dieser

Schriften weitgehend als Einheit behandelt. Eine Tendenz zu oft schnellen
und nicht nötigen Schlüssen ist dabei nicht von der Hand zu weisen. Unter
den übrigen palästinischen Pseudoepigraphen bietet eigentlich nur die
Behandlung der Assumptio Mosis etwas zum Thema «Bund» an.

Der zweite Teil stellt zunächst fest, daß die LXX in der Übersetzung von
berit biahijKr] das Gewicht ganz auf Gottes Handeln im Bundesschluß
gelegt haben. Im praktischen Gebrauch freilich findet sich der Terminus
selten. «Pratiquement c'est la notion de la loi qui sera au centre de la doctrine
juive hellénistique» (S. 314). Neben den jüdischen Geschichtsschreibern, den
Sibyllinen und der Weisheit scheint allein Philo Zeuge weiterer Reflexionen
zu sein (S. 314). In seinem Werk ist Abraham das eigentliche Beispiel für
Gottes Bund. Der Bund besteht im wesentlichen darin, daß Abraham -
durch Gottes Gnade! — aus einem «contemplateur du cosmos» zu einem
«connaisseur du Créateur» geworden, d. h. von der Kakaphonie des
Polytheismus zur Plarmonie des Monotheismus gelangt ist (S. 411). Dieses Kapitel
ist das anregendste im ganzen Buch. Es enthält einige - leider nicht
ausgeführte - Ansätze zu einer ungewöhnlichen Deutung des alexandrinischen
Theologen, eine Deutung in der Richtung, daß sein Werk nicht so sehr im
Dienst des Synkretismus, sondern im Dienst einer «théologie missionnaire
d'Israël» stünde (der Ausdruck findet sich tatsächlich auf S. 406, aber dort
in einem eher fragwürdigen Zusammenhang).

Wer im Schlußkapitel («conclusion») auf eine sichtende und ordnende
Zusammenfassung hofft, der wird enttäuscht. Der Blick auf das ganze Judentum

ist weitgehend verloren. Im Vordergrund steht die Qumrangemeinde
und einige sehr schnell gezogene Linien zum Neuen Testament hinüber. Die
«conclusion» entfaltet auch keine Ergebnisse. Bei näherem Zusehen erkennt
man, daß es gar nicht anders sein kann. Jedes Kapitel, und faktisch auch
jeder Abschnitt, läuft nicht auf ein Ergebnis, sondern auf die Überleitung zu
einem neuen Problemkreis hinaus. Das ist methodisch ausgesprochen
ungeschickt. Jedes Kapitel ist so ein Sammelbecken vieler kleiner, zum Teil
übrigens beachtenswerter Einzelbeobachtungen. Was aber die «notion de
l'alliance» im Spätjudentum tatsächlich sei, das wird gerade nicht
herausgestellt. So verlaufen dann zahlreiche gute Denkanstöße wie auch das ganze
Pathos der zwei mal sieben Kapitel recht eigentlich im Sande. Das Ergebnis
des dicken Buches über die Bedeutung des Bundes im Spätjudentum besteht
schließlich in der Feststellung, daß keine sadduzäischen Quellen vorliegen
und Israel zu einem Volk des Gesetzes geworden sei (S. 293f.) und daß man
bei einer solchen Untersuchung unweigerlich zum N.T. geführt werde (S. 446).

Man wird so sagen müssen, daß die Arbeit der gestellten Aufgabe nicht
gerecht geworden ist, und zwar weitgehend mangels einer einem solchen
Werk angemessenen Methode. Forscher, die ausgezeichnete Einzelstudien
vorlegen, sind nicht unbedingt für große Sammelwerke geeignet. Es hätte
sich zweifelsohne gelohnt (was man im Bereich der Qumranforschung nur



214 Rezensionen

immer wiederholen kann), ein Teilproblem herauszugreifen. Es hätte sieh
weiter gelohnt (das möchte man der wachsenden Zahl von überdimensionierten

Dissertationen gegenüber betonen), der Arbeit durch radikale Kürzung
mehr Straffheit und Intensität zu verleihen. Das sind kritische Fragen, nicht
an die Verfasserin, sondern an die, die sie in ihrer Arbeit beraten und
geführt haben. Hans-Walter Huppenbauer, Legon Accra (Ghana)

A. J. B. Higgins, Jesus and, the Son of Man. London : Lutterworth Press,
1964. 223 pp. 45 s.

Proceeding upon many of the assumptions of the Bultmann school in
general, and the work of H. E. Tödt in particular, Dr. Higgins reassesses the
problem of the relationship between Jesus' teaching on the Son of man and
the subsequent reinterpretation of that Christological title in the early
church. He affirms (p. 13) that Jesus did on occasion speak of the Son of
man, and that it was used by him as a title, not merely a synonym for
"man" (p. 17). Jesus is thought to have derived his use of the term from
contemporary apocalyptic circles which had been influenced, not only by
Dan. 7, but especially by the Similitudes of Enoch. Higgins agrees with
Tödt that Jesus did not regard himself as the Son of man, but rather this
identification was made by the post-Easter church, a thesis which is
consistently asserted on about every page of the book.

In traditional analytical practice the author divides all the instances of
the title into one of three categories: (1) earthly activity, (2) passion sayings
and (3) exaltation, and investigates the data of Mark, Luke, Matthew, Q,
the N. T. other than the Gospels (Acts 7 : 56, Heb. 2: 6 and Rev. 1: 13 ; 14: 14),
John and concludes with a chapter setting forth his findings in summary
form. While denying that Mark. 10:45 is an authentic dominical saying,
Higgins concedes that behind the present saying there was some word of
Jesus about his approaching death and its meaning (p. 48), but the correlation

of the saying with the Son of man is the result of Mark's editorializing
tendency. After examining all appearances of the title in Mark the author
concludes that they are "church formulations" (p. 74), many of which were
anticipated by a prior word of Jesus, but as they stand in the Gospel they
are not his words. Again, the same general conclusion is reached in reference
to Lucan uses of the title (p. 95). Matthew's handling of the Son of man is

strongly affected by his surpassing interest in Son of God Christology, and
where there is an equation of Jesus and the Son of man, it reflects the
theological concern of Matthew, not the self-consciousness of Jesus (p. 118).
John's Gospel betrays similar theological editorialization of the title, and
differs from Matthew mainly in the fact that the IV Gospel rests its Christology

upon the Son of man. Predictably, the Son of man in Q follows the
same pattern of Gemeindetheologie.

In his discussion of Acts 7: 56, which records in Stephen's speech the single
example of the use of the title outside the Gospels and spoken by one other
than Jesus, Higgins notes that Stephen's vision adds something new - the
precise identification of Jesus with the Son of man (p. 144). Jesus therefore
was not the author of this identification. Moreover, the author goes so far



Rezensionen 215

as to say that Jesus was formally "inconsistent" (p. 187) in his
understanding of this title, especially concerning the Son of man as eschatological
judge. Higgins readily states that Jesus not only foresaw his own death,
but he also viewed that death in terms of the rôle of the Suffering Servant
(p. 197). However, this passion had no relationship in Jesus' mind with the
Son of man, an identification which is to be traced exclusively to the faith
of the post-Easter Christian community.

Although this kind of interpretation of the Son of man is widely accepted,
it none the less leaves a number of questions unanswered. Is form criticism
capable of such precise conclusions as those reached in relation to Mark. 10:45
where it is held that the first part of the verse stems from the Greek-speaking
church (p. 42)? Such exact refinements and discriminations of geographical
location are more clever than they are convincing, and often rest upon
arbitrary presuppositions which themselves need more criticism than Dr.
Higgins has given them.

Is it cogent to assume that the Evangelists were such sophisticated editors
as the author implies? It is virtually presupposed that all the Evangelists
consented to an intricate and elaborately editorialized account of Jesus and
his sayings which in a serious way diverged from what they knew he had
done and said. In fact the Gospels present themselves as quite artless
documents which are essentially governed by a conscious historical control
imposed by their recollection of the events of Jesus. It is awareness of
history, not theological cunning, which breathes through the Gospels.

Why, if the Son of man title reflects Gemeindetheologie rather than
actual sayings of Jesus, is this title restricted almost entirely to the Gospels?
If the identification of Jesus with the Son of man were an invention of the
early church one would expect that (1) the title should appear on the lips
of others than Jesus in the Gospels, and (2) it would have been used somewhat

homogeneously and indiscriminately throughout the N. T., which, in
fact, is very suggestively not the case.

Does Dr. Higgins' analysis of the use of this title yield a credible
reconstruction of primitive Christian history? Who first suggested this alleged
post-Easter identification of Jesus and the Son of man? This most serious
question is not discussed. If the thesis of the book were correct, the post-
Easter faith of the first Christians would have confirmed the distinction
Jesus made between himself and the Son of man instead of abolishing it,
for by the time of the development of the oral tradition Jesus was worshipped
as Lord. His words were already held in great reverence (cf. the Sermon on
the Mount). Why, therefore, should some individual or group of individuals
in the early church have overthrown Jesus' sayings and struck out upon
a new avenue of Christological interpretation which was known to be alien
to Jesus' own ideas on the subject?

At the outset (p. 13) the author rightly points out that the title Son of
man as applied to Jesus never has attained credal status. Rather, Jesus'
rank as Son of God became the pivotal title in Christology, for it springs
from the self-knowledge of Jesus, and has secured a firm place in the
confessional tradition of the church. The difficulty with this line of argument



216 Rezensionen

lies in the fact that the very title which the author isolates with reverence
has itself been subject to precisely the same kind of analysis and criticism
which he brings to bear upon the Son of man. Given Dr. Higgins'
presuppositions and method, the title "Son of God" may also be uniformly traced
to Gemeindetheologie, and for more convincing reasons of historical
reconstruction. It should be recognized that such analyses as these lead to the
extinction of Christology by a thousand qualifications.

David H. Wallace, Covina, California

Engelbert Neuhätjsler, Anspruch und Antwort Gottes. Zur Lehre von den

Weisungen innerhalb der synoptischen Jesusverkündigung. Düsseldorf,
Patmos-Verlag, 1962. 263 pp.
Neuhäusler has given us a most attractive and thorough study of the

teaching of Jesus, with special reference to the sayings directed to the
disciples. There have been many studies of the teaching of Jesus — and
Neuhäusler knows almost all of them. What makes this study important and
distinctive is its orientation around the discipleship demands of Jesus.

The author is primarily concerned with "the words themselves", rather
than with extra-biblical references or scholarship about them. Indirectly,
however, he has offered a salutary rebuke to the surviving scholars of the
more strict Formgeschichte school, by indicating the internal self-consistency
of the "discipleship words", which do not as a genus fit in to any of the
formal categories with which we have dealt for thirty years. Unfortunately,
by setting on one side almost all discussion of "Gemeindebildung", genuineness,
"primary and secondary", he has, I am afraid, removed his work from the
influence it might otherwise have had within scholarly circles.

The great merit of the book lies in its theological formulation of the
teachings. Among the subjects specially treated are Jesus's picture of God,
the place of Ethics, and the relationship of the two under the headings
"Freedom from the Law of the àvri", "Freedom from Care", "God's
Word is to the Whole Man", "The Righteous Forfeit God", "The Coming
Salvation of God". In the second part of the book, the theme is "The Realisation

of God's Will through Jesus", with sections on obedience, love and
thankfulness, repentance and childlikeness, the beatitudes, the call to "leave
all", discipleship, and watchfulness. In each case, a long and resourceful
discussion is given of the relevant texts, together with the Qumran and
rabbinic traditions. Critical issues are not avoided, as when Neuhäusler
dismisses the Matthaean version of the Beatitudes. But the great value of
the work is in its consistent and refreshing theological orientations.

John J. Vincent, Rochdale

Leonhard Goppelt, Die apostolische und nachapostolische Zeit. Die
Kirche in ihrer Geschichte, ein Handbuch hrsg. von K. D. Schmidt und
E. Wolf, 1, Lfg. A. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962. 157 pp.
DM 15.80.

Il faut un certain courage pour écrire en 150 pages une histoire scientifique
des cent premières années de l'Eglise chrétienne. Les sources sont insufïi-



Rezensionen 217

santés, la bibliographie surabondante, les problèmes insolubles innombrables
et les passions faciles à déchaîner. L. Goppelt a accepté le défi, pour que son
étude puisse s'insérer dans le cadre du nouveau manuel d'histoire de l'Eglise
dont K. D. Schmidt et E. Wolf ont commencé la publication en 1961. En
dépit de toutes les difficultés, il a réussi à nous donner un ouvrage plein de

suc, à la fois savant et personnel, qui intéressera les spécialistes autant que
les étudiants.

Certes, le manque d'espace se fait parfois sentir un peu fâcheusement:
typographie extrêmement dense, qui nuit çà et là à la clarté de la présentation;

absence presque totale d'index, renvoyés sans doute à l'extrême fin
du manuel; relative maigreur des indications bibliographiques, au moins
pour certains chapitres et pour les livres rédigés en français; excessive
sobriété de l'exposé consacré aux principaux événements de lhistoire du
christianisme. Mais ces faiblesses ne pouvaient guère être évitées et elles ne
nuisent pas trop gravement à la valeur de l'ouvrage.

Celle-ci réside avant tout dans l'effort fait par Goppelt pour comprendre
de l'intérieur les problèmes religieux qui ont commandé l'existence des

premières générations de chrétiens. Sans négliger les possibilités offertes par
la méthode rétrospective d'un Lietzmann, par la connaissance du monde
ambiant et par la reconstitution de l'histoire de la tradition orale antérieure
aux écrits du N. T., il s'appuie surtout sur ces derniers et sur les œuvres des
Pères apostoliques pour élaborer et illustrer la thèse générale autour de

laquelle s'ordonne son exposé. Cette thèse se veut respectueuse des
documents dans toute leur diversité et des conceptions des autres savants,
partout évoquées avec beaucoup d'objectivité. Mais elle se veut aussi engagée
et porte ouvertement la marque d'un auteur chrétien — et plus précisément
protestant. C'est le cas lorsque Goppelt place au point de départ de l'histoire
chrétienne l'initiative de Dieu et se refuse à présenter la foi des disciples
autrement que comme une réponse à cet acte divin; c'est encore le cas

lorsqu'il trace une frontière nette entre les écrits «apostoliques» et le «pré-
catholicisme» des Pères dits apostoliques.

Ce refus opposé à la fausse objectivité présente bien sûr de gros risques
d'arbitraire. Grâce à la rigueur de sa méthode et à l'honnêteté de son exposé,
Goppelt les évite presque tous. On peut cependant mettre sur le compte de

cette orientation théologique quelques faiblesses de l'ouvrage: une tendance
à accepter trop facilement les thèses traditionnelles en matière d'introduction
aux livres du N. T. ; l'attribution aux tout premiers disciples de la conviction
qu'ils formaient, non un parti au sein du peuple juif, mais le «nouvel Israël»
eschatologique que ni les Pharisiens, ni les Esséniens n'auraient eu conscience
d'être ; un penchant pour les solutions qui situent très tôt la rupture entre le
christianisme et le judaïsme et qui, sans nier l'existence de plusieurs courants
au sein de l'Eglise du 1er siècle, atténuent les tensions et les conflits entre eux.

Ces défauts n'apparaissent cependant qu'après une lecture approfondie
du livre et gâchent à peine le plaisir qu'on a pris à se laisser entraîner par
Goppelt. Peut-il y avoir un meilleur signe de la qualité de cette étude?

Etienne Trocmé, Strasbourg



218 Rezensionen

Victor Martin, Apologie de Philéas, évêque de Thmouis. Papyrus Bodmer
XX. Genève, Bibliotheca Bodmeriana, 1964. 56+9 + 17 pp.

Phileas, bishop of Thmuis, was martyred at Alexandria during the
persecution of Diocletian after an examination by Clodius Culcianus, prefect
of Egypt.

Before the present publication our knowledge of Phileas was derived
from the following sources: (1) Eusebius, Ecclesiastical History, viii. 9. 6—

10. 12, gives an account of Phileas and a long extract from a letter of Phileas
to the church at Thmuis during his imprisonment. Book viii of the
Ecclesiastical History was probably completed except for a few touches here and
there in the second half of A. D. 311. This makes Eusebius' account strictly
contemporary. — (2) Rufinus' Latin translation of the Ecclesiastical History
made in or about A. D. 403 repeats Eusebius for the most part with rhetorical
flourishes, but introduces one novelty. In Eusebius' account of the martyrdoms

in Egypt comes first a brief reference to Philoromus, an important
official, followed by the long passage on Phileas, without the two being in any
way connected. In Rufinus, Philoromus' outburst at Phileas' examination
leads to his own martyrdom. Rufinus' version adds another detail: the prefect

and many connected with Phileas urged him to have consideration for
his wife and children and to comply. — (3) The Latin Acts give an account
of the examination of Phileas and of his martyrdom which in part reads
like an extract from the official acta. They have been studied by P. Delehaye1
and recently edited by P. F. Halkin2. One small point may be added to
their conclusions. The author of the Latin version seems to have used an
Old Latin Bible. For example he alludes (according to codex W which seems
to give the oldest form of the Acts) to 1 Pet. v. 8 as follows : uigilate ad corda
uestra quia aduersarius noster sicut leo rugiens circuit quaerens quern trans-
foret. This seems to imply the S text of Vetus Latina, which is mainly
attested by Spanish authors of the fourth and first half of the fifth century.
The Latin Acts associate Philoromus with the martyrdom of Phileas and
represent Phileas' connexions as urging him to comply. — (4) We have an
extract from a letter written from prison by Phileas and three other bishops
in A. D. 306 to Meletius of Lycopolis3. - (5) The Hieronymian Martyrology
puts the date of Phileas' execution on 4 February. The martyrdom was
little regarded in the East but one manuscript puts it on 9 January4.

We now have the Bodmer Papyrus XX, written not later than the middle
of the fourth century. It originally contained 17 pages, but one leaf is missing
after page 2 and another after page 12 and some leaves are in fragmentary

1 Analecta Bollandiana xl (1922), pp. 307-12.
2 Analecta Bollandiana Ixxxi (1963), pp. 5-27.
3 M. J. Routh, Reliquiae Sacrae, iv, pp. 91-93; cf. E. Schwartz, Gesammelte

Schriften, iii (1959), pp. 100-103. For the subject matter see H. I. Bell,
Jews and Christians in Egypt (1924), pp. 38-99. The Latin has a quotation
from the Vulgate, 1 Tim. v. 22.

4 A. Ehrhard, Texte und Untersuchungen, 1, p. 540. The manuscript is
Parisinus graecus 513 of the tenth century.



Rezensionen 219

condition and there are a few unplaced fragments. The edition contains a
full and instructive introduction, a transcript of the text with an ample
commentary and opposite the Greek the corresponding portions of the Latin
Acts. This is followed by an index uerborum. In a pocket attached to the
front cover is a reconstruction of the original form of the Apology and in
the rear pocket are good facsimiles of the papyrus. We are fortunate in
having such an admirable editio princeps of this text.

The introduction may be supplemented in one small point on p. 10f. In
discussing the date of the prefect Culeianus Professor Martin followed the
conclusions of CI. Vandersleyen5, according to which Culeianus was prefect
until some date after 29 May 306 with the following successors : Hierocles,
Victorinianus before 29 September 308, Hyginus on 29 September 308. But
J. Rea6 has shown on a rereading and additional evidence that Hierocles
came after Hyginus and not before Victorinianus. On this showing 306 is

still the more likely date for the martyrdom, but 307 is not quite so near to
impossible as it seemed on Vandersleyen's reconstruction of the succession
of the prefects.

There remains one important question: what is the relation of the Greek
Apologia and the Latin Martyrdom? There are differences between them.
For example the Greek text has an introduction, the Latin text begins
abruptly with Culeianus' examination of Phileas. Whatever introduction
the official records had, it was not the introduction to the Greek Apologia.
This suggests that the Latin may be original at this point. The core of the
Apologia and the Martyrdom seem to be an extract from the official Acta.
This extract began abruptly, consisted of the examination of Phileas with
perhaps a brief note of the sentence and the execution. It would consist
almost entirely of question and answer with the briefest statements of fact.
The Latin seems to have in § 8 a last piece of dialogue omitted by the Greek,
but has probably expanded the second half of § 6. These considerations
suggest that neither account is derived from the other. We may suggest the
following relationship :

Extract from official Acta
A. D. 306 or later

Greek Apologia Greek Martyrdom
before A. D. 350

Latin Martyrdom
not later than c. A. D. 425

It is noteworthy that already in its first forty years the story of Phileas'
examination by Culeianus has been modified and developed.

There is one further point to notice about this development. In the Latin

5 Chronologie des préfets d''Egypte de 284 à 395 (Brussels, 1962).
6 The Journal of Roman Studies, liv (1964), pp. 204f.



220 Rezensionen

Martyrdom but not in the Greek Apologia Phileas and Philoromus are
associated. This association may have been made because already in Eusebius'
account the stories of Philoromus and Phileas are in juxtaposition though
still independent of each other. As we have seen the association is in Bufinus
which suggests that it was made in the fourth century.

Despite the interesting dossier on Phileas large areas of the Church seem
to have ignored him. Only one Greek hagiographical manuscript has his
martyrdom and that in a considerably revised form, and the Oriental churches
are wholly silent about him. What ist he reason for this wide neglect? We
must leave it to further researches to find a reason.

Scholars will be grateful to Dr. M. Bodmer for having made his papyrus
text accessible in such a pleasant and useful form. Those who know the care
and attention which Mile. Bongard has bestowed on the publication of the
Bodmer papyri will not imagine that this edition has been neglected by her.

We must pay particular tribute to the editor, the late Professor V. Martin,
for his scholarly and instructive edition. We must regret that this will be
the last work we shall see from him and remember with gratitude in
addition to his editions of Homer's Iliad V-VI and of Menander's Dyscolus
and his other classical works, his editions of the Bodmer Papyri of John and
Luke-John which have taught us so much about the early transmission of
the Gospels in Egypt. He and McMartinj will be missed by many friends
and their gracious memory will not be quickly forgotten.

George D. Kilpatrick, Oxford

Georg Baring, Bibliographie der Ausgaben der «Theologia Deutsch» (1516-
1961). Ein Beitrag zur Lutherbibliographie. Bibliotheca Bibliographica
Aureliana, 8. Baden-Baden, Verlag Heitz, 1963. 163 S.

Georg Baring, der neben seiner verdienstvollen Edition der Schriften
Hans Dencks (Teil 1, 1955), insbesondere mit wissenschaftlichen Aufsätzen
über verschiedene Ausgaben der «Theologia Deutsch» hervorgetreten ist1,
veröffentlicht nun eine Gesamtbibliographie aller Ausgaben der «Theologia
Deutsch» seit Erscheinen der Erstausgabe, die mit einer Vorrede Luthers
am 4. Dezember 1516 bei Johann Rhau in Wittenberg herauskam.

Nachdem eine zuverlässige Bibliographie der «Theologia Deutsch»
verschiedentlich gewünscht worden ist, hat Baring diese Aufgabe in umfassender
Weise in Angriff genommen: Insgesamt 190 Drucke für den Zeitraum von
1516-1961 hat er ermittelt. Zu jedem Druck hat Baring eine ausführliche
Druckbeschreibung, eine Übersicht über die Angaben in der bisherigen
bibliographischen Literatur (Panzer, Dommer u. a.) gebracht, und nicht
zuletzt hat er sorgfältig alle jeweiligen Fundorte verzeichnet. Eine Fülle von
Irrtümern innerhalb der bisherigen Bibliographie und Literatur konnte
Baring dabei korrigieren. So müssen etwa zehn bislang angenommene Drucke
der «Theologia Deutsch» als Fehlannahmen ausgeschieden werden, anderer -

1 Arch. Ref.gesch. 48 (1957), S.l-10; Zs. Ki.gesch. 70 (1959), S. 218-230;
Theol. Zs. 16 (1960), S. 176-194; ebd. 17 (1961), S. 282-286; Arch. Ref.gesch.
55 (1964), S. 5-17.



Rezensionen 221

seits nahm Baring nahezu 80 bisher unbekannte Ausgaben der «Theologia
Deutsch» im In- und Ausland neu in seine Bibliographie auf.

Baring hat auf Grund seiner umfassenden Kenntnis sowohl der
Uberlieferungsgeschichte der «Theologia Deutsch» als auch der einschlägigen
internationalen Literatur mit großer Akribie ein Meisterwerk bibliographischer

Arbeit vorgelegt.
Die Veröffentlichung wird bereichert durch einen Faksimileabdruck des

Erstdruckes von 1516 und durch 32 Abbildungen der Titelseiten wertvoller
Ausgaben. Auch das - in der bisherigen Literatur nicht beachtete - Decretum
Sacrae Congregationis vom 13. November 1612gegendie «TheologiaDeutsch»,
das Professor Dr. Bruno Becker, Amsterdam, in der Königlichen Bibliothek
zu Brüssel ausfindig machte, ist in Faksimile wiedergegeben.

Diese Bibliographie Barings ist auf ihre Weise ein beredtes Zeugnis für
die Verbreitung und den Einfluß der «Theologia Deutsch» durch vier
Jahrhunderte, zugleich ein unentbehrliches Hilfsmittel für die weitere theologie-
und auch geistesgeschichtliche Erschließung dieses bedeutsamen historischen
Dokumentes. Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Jean Calvin, Commentaires sur l'Ancien Testament. 1. Le livre de la Genèse.
Genève, Labor et Fides, 1961. 686 S. Fr. 52.-.

Die Société calviniste de France hat das Wagnis unternommen, Calvins
Commentaires neu herauszubringen, nachdem dies in französischer Sprache
seit dem 16. Jahrhundert nicht mehr erfolgt war (abgesehen vom
Psalmenkommentar, der 1859 noch einmal erschien, sowie zwei Ausgaben der
Commentaires au N.T., ebenfalls im 19. Jahrhundert). Wie in der Neuausgabe der
Institutio, französisch, der gleichen Gesellschaft, soll durch Tilgung der
Archaismen (in Orthographie usw.) den Belangen einer weiten Leserschaft
entsprochen werden. Als hilfreich sind auch die ausführlichen Register zu
erwähnen. - Man kann dem unter der Leitung von P. Marcel stehenden, mühevollen

und finanziell schwierigen, Unternehmen nur von Herzen guten Fortgang

wünschen. Jürgen Fangmeier, Basel

Rolf Habtmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede. — Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 90. Basel, Helbing & Lichtenhahn,
1963. 185 S. Fr. 16.-.

Rolf Hartmann, in his examination of the autobiographical in the Basier
Leichenrede, has hit upon a significant theme. The theme certainly is not
new, but it has been overlooked many times in our history. Simply stated, it
would be : The approach of a people or a person to death is a good indication
of what they think of life. The pietists and others held that death is the
doorway to eternal life and hence paid a great deal of attention to the way
one died and what one said when he died. Thus, the death-bed was at one
time a crucial battleground for the christian life.

Hartmann is certainly no pietist. He is interested in the historical development

of one particular set of writings and what this development can tell us
about the autobiographical. He sees that this material must be presented
against a theological background. Therefore, the first section of the book is



222 Rezensionen

given over to this task. A good summation is this statement (p. 36): «Die
Geschichte der christlichen Sterbekunst zeigt, daß sich im Lauf der
Jahrhunderte ein eigentlicher Kanon ausbildete, von dem sich der Christ bei der
Vorbereitung auf den Tod je nach den Umständen leiten ließ. Sämtliche
Artikel dieses Kanons sind aus der Dreiheit göttlicher Offenbarung und
menschlichen Erkennens herausgewachsen, durch welche die Stellung des
Menschen zu Gott umrissen wird: das Erkennen, daß Gott in seiner Größe
und Allmacht ist; das Erkennen, daß der Mensch in seiner schweren
Sündhaftigkeit existiert; das Erkennen, daß Christus als der Mittler zwischen
beiden lebt. Sie sind entstanden aus dem Bemühen, die bestmöglichen Mittel
gegen die Furcht vor dem Tod bereitzustellen, diejenigen Mittel also, von
denen man stets gerne annehmen möchte, daß sie auch ins Metaphysische
hinüberwirken.»

The rest of the book shows the development in the Leichenrede from what
is called "Personalien" to "Lebenslauf". The development leads us through
an impersonal recitation of facts (p. 80), done in a stylized manner (pp. 93ff.),
to a more personal autobiography as indicated in the case of four Baslers of
the nineteenth century: Peter Ochs, Markus Lutz, Niklaus Bernoulli and
Jacob Burckhardt. Along the way, we are related to certain historical periods
which played their role in effecting this movement.

There are two grounds on which the reviewer may take issue with the
author. 1 The first is in terms of the author's evaluation ofcertain of the facts.
A stylized form may not always mean an impersonal relationship to the form.
It may rather mean that there exists a universe of meaning with which
people at a given time feel comfortable and to which they can personally
relate themselves. (2) Hartmann has written an interesting book on an
interesting theme, but he has not yet concluded it. Therefore, the other
ground is structural. It stops rather than ends. The reader is disappointed,
after taking such a long trip, that no attempt is made to tie together what
he has seen. It would be good to hear more from Hartmann on the subject.

William O. Bodamer, Jr., Wallington, New Jersey

Walter von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus. Witten,
Luther-Verlag, 1963. 487 S. DM 30.-.

Dieses Buch bietet eine weit ausgreifende Rechenschaftsablage über die
letzten 150 Jahre der Geschichte des Protestantismus und seiner Theologie,
seiner Leistungen, Irrungen, Probleme, Wandlungen, seine gegenwärtige
Situation und Aussichten für die Welt von morgen. Es gehört von daher
gesehen in die nicht umfangreiche Reihe jener Werke, die Bilanz ziehen über
die Vergangenheit, um einen Standort im Heute zu gewinnen, von dem aus
sich ein sinnvoller Weg in die Zukunft bahnen läßt.

Der Verfasser geht davon aus, daß es «von menschheitlicher Bedeutung»
sei, «ob das Thema ,Luther und der Neuprotestantismus' seine praktische
Verwirklichung findet» (S. 447). Und er macht sich den Anmarsch zu diesem
Ziel nicht leicht.

Die gegenwärtige Krise des Protestantismus wird in einem ersten Kapitel
anhand der Stellung führender Männer der Geistesgeschichte und der Theo-



Rezensionen 223

logie seit der Aufklärung aufgezeigt. Sie umfaßt Denker vom Range eines

Lessing und Dilthey ebenso wie Schleiermaoher und Troeltsoh (S. 1-143).
Als Ergebnis dieses theologiegesehichtlich interessanten Teils bleibt die
Aporie. Er endet «mit einem Fragezeichen» (S. 5).

Im zweiten Kapitel wird zuerst (allerdings etwas zu kurz!) das «Wesen»
(S. 144-157) und dann die «Krise» des Neuprotestantismus (S. 158-312)
dargestellt. Dabei zeigt sich, daß der von der Aufklärung ausgehende
Neuprotestantismus in der Neuzeit in eine schwere Grundlagenkrise geraten ist.
Das von ihr inaugurierte Jesusbild des 19. Jahrhunderts gehört ebenso
unwiederbringlich der Vergangenheit an wie Fortschrittsoptimismus und
Anbetung der menschlichen Ratio als einer letzten, alle verbindenden und
überzeugenden Instanz. Frontalangriffe auf den Neuprotestantismus kamen
sowohl von der Tiefenpsychologie (S. 197ff.) wie auch von der sog. «dialektischen

Theologie» K. Barths und seiner Freunde (S. 250ff.).
Von Loewenich, der einst unter dem frischen Eindruck des Barthschen

Protestes seine «Theologia crucis» geschrieben hatte, grenzt sich heute deutlich

von ihm ab. «Die Probleme des Neuprotestantismus wurden durch den
Vorstoß Barths zwar zeitweilig zurückgedrängt, sicher auch modifiziert, aber
nicht wirklich gelöst» (S. 269). Damit gibt von Loewenich einem gegenwärtig
in verschiedenen theologischen Lagern gängigen Urteil Ausdruck.

Dem Autor ist nicht verborgen geblieben, daß der Neuprotestantismus
des grundsätzlichen Wandels bedarf, der sich zuerst an der Stellung zur
Rechtfertigungslehre und am Verhältnis zur altkirchlichen Christologie wird
zeigen müssen (S. 283).

Das dritte Kapitel (S. 313-425) bildet insofern den sachlichen Kern der
Arbeit, als es den Nachweis versucht, «wie von Luthers Ansatz aus eine
Linie zum Neuprotestantismus führt» (S. 426). Die zukunftsträchtigen
Momente in Luthers Denken sieht von Loewenich in einem nicht zu
unterschätzenden «revolutionären Element» (S. 315), in Ansätzen zur Entmytho-
logisierung (S. 370) und in seiner Ablehnung der Unterwerfung unter ein
«autoritatives Dogma» (S. 404).

Es liegt auf der Hand, daß eine so geartete Berufung auf Luther den
Reformator nur höchst einseitig in den Blick bekommt und wesentliche
Perspektiven seiner Theologie außer acht läßt. Von Loewenich sieht die Gefahr
der «existentialen Interpretation» darin, daß sie zu einer Verkürzimg Luthers
führt und schließlich in der Anthropologisierung des Kerygmas ein unrühmliches

Ende findet (S. 363). Ein nicht zu leugnender Abstand der kerygma-
tischen Theologie von Luther wird unumwunden eingestanden (S. 365).
Damit endet aber auch jene Linie, die den Neuprotestantismus als legitime
Ausformung von Luthers Ur-Ansätzen ausgeben möchte, letztlich in einer
ausweglosen Aporie.

Das vierte Kapitel (S. 426-447) will abschließend fragen, «worin die
Aufgabe des Neuprotestantismus im 20. Jahrhundert bestehen kann» (S. 426).
Von Loewenich scheut sich nicht, die Braunsche Lösung der Aporie rundweg
abzulehnen (S. 432). Er kennt die «erschreckende Monotonie der existen-
tialistischen Theologie» und ahnt, daß sich in ihr ein «protestantisches»
Schicksal erfüllt (S. 433). Wie aber soll dann «die bleibende Aufgabe eines,



224 Rezensionen

wenn auch gewandelten, Neuprotestantismus zu beschreiben» sein (S. 6)?
Aus welchen tieferen Gründen tritt die heutige Theologie, «und zwar gerade
auch die fortschrittliche, ehrliche Theologie, ...aufs Ganze gesehen auf der
Stelle»? (S. 438).

Zwei « Fluchtwege » bezeichnet von Loewenich als versperrt : einmal den
der Rückkehr in den Schoß des römischen Katholizismus (S. 428f.), dann den
einer Neuauflage der Orthodoxie. Der Protestantismus der Zukunft muß
nach seiner Meinung «als gewandelter Neuprotestantismus das schlechte
Erbe der Aufklärung vollends überwinden» (S. 431), die Vorherrschaft der
Abstraktion abwerfen, die «sich im heutigen theologischen Denken bis zum
Unerträglichen gesteigert hat» (S. 432), einen Zugang «zu sakramentaler
Wirklichkeit finden» (S. 434) und die «schon im reformatorischen Ansatz
hegende Begründung der Glaubensgewißheit in der religiösen Erfahrung
festhalten» (S. 440).

Von einem solchen Protestantismus, der die Fehler seiner Vergangenheit
(und Gegenwart mutig sich eingesteht und sie zu überwinden bereit ist,
erwartet von Loewenich ein überkonfessionelles, ökumenisches Denken, das
sich auch dem Gespräch mit den anderen Hochreligionen stellt und dabei
Joh. 14, 2 nicht aus dem Auge verliert.

Das Buch entfaltet in einer gründlichen Analyse die Hintergründe jener
theologischen Entwicklungen, die uns in die gegenwärtige Lage geführt
haben. Es gibt dazu beachtenswerte und konkrete Einzelpunkte an, von denen
aus der Protestantismus verheißungsvoll in die Zukunft aufbrechen kann.
Die Frage jedoch, ob diese Ratschläge im einzelnen sachgemäß und realisierbar

sind und aus der Verstrickung lösen, in der sich Theologie und Kirche
angesichts der modernen Welt festgefahren haben, muß sich jeder Leser
selbst stellen und beantworten. Jedenfalls macht es ihm der Verfasser nicht
billig und leicht. Nicht zuletzt deswegen sollte man diese kritische
Rechenschaftsablage zur Hand nehmen und ihrer uns alle bedrängenden inneren
Problematik ehrlich standhalten. Gotthold Müller, Tübingen

Ulrich Nembach, Die Stellung der evangelischen Kirche und ihrer Presse zum
ersten vatikanischen Konzil. Zürich, EVZ-Verlag, 1962. 129 S. Fr. 8.80.

Dem Titel des Buches nach erwartet man eine gesammelte Präsentation
der Haltung, die die evangelische kirchliche Presse zum Vaticanum I
eingenommen hat. Aber in Wirklichkeit ist die Darstellung auf die von F. H. Messner

herausgegebene «Neue evangelische Kirchenzeitung» (NEK) beschränkt.
Der Leser kann verfolgen, wie die Zeitschrift von Nummer zu Nummer das
Material vorlegte und kritisch dazu Stellung nahm. Es werden zwar viele
andere kirchliche Zeitungen und Zeitschriften erwähnt, aber nur nebenbei.

Die durchaus auf die NEK konzentrierte Darstellung wird mit einer kurzen
Charakteristik von Redakteur Messner eingeleitet, dessen Lebenslauf und
geistiges Profil der Verfasser zeichnet. Wir erhalten auch Auskunft über
Auflage, Ökonomie, Leserkreis und Nachrichtenquellen der NEK. In einem
besonderen Kapitel erfahren wir, wie die NEK das Material präsentierte : es geht
um den Rahmen der Darstellung, die Stilmittel und die Komposition.

Wählt man als Thema die Stellung der evangelischen Kirche und ihrer



Rezensionen 225

Presse zum ersten vatikanischen Konzil und begrenzt man sich auf eine einzige
Zeitschrift, sollte diese repräsentativ und einflußreich sein. Die NEK scheint
aber keine dieser Bedingungen erfüllt zu haben. Repräsentativ für die
gesamte evangelische Christenheit war sie nicht, weil sie doch nur eine
theologische Richtung, die Vermittlungstheologie, vertrat und der Evangelischen
Allianz nahestand (S. 116 und llf.). Sie war auch kaum einflußreich und hat
bei den Schilderungen der in Frage kommenden Zeit offenbar eine begrenzte
Rolle gespielt (S. 119 und 120). Daß zwei Artikel der NEK beachtet und im
«Christlichen Volksboten aus Basel» (S. 22) abgedruckt wurden, beweist nicht
viel. Man spürt eine Neigung des Verfassers, die Bedeutimg dieser Angelegenheit

zu übertreiben (S. 118). Dasselbe gilt für die Angaben über die Auflage

und Leserkreis der NEK. Abonnentenlisten gibt es nicht, trotzdem nimmt
der Verfasser - wahrscheinlich mit guten Gründen - an, daß die Auflage 1000

Exemplare überstieg. Da dies aber nur eine Annahme ist, kann man fragen,
wie er allgemein von «der großen Auflagenhöhe imd Leserzahl» sprechen
kann (S. 119). Wie geht das mit der Annahme zusammen, daß der Leserkreis
aus Akademikern, hauptsächlich Theologen, bestand (S. 95)? Vor allem hat
der Verfasser die Neigung, NEKs Einfluß auf die katholische Welt zu
überschätzen. Von einem «Bündnis mit den zur Majorität in Opposition stehenden
liberalen Katholiken» (S. 62) zu sprechen oder zu vermuten, daß NEK die
Verhandlungen in Rom hätte beeinflussen können (S. 65), scheint zu
optimistisch.

Im Gegensatz zum Vaticanum II war das erste Konzil von strenger
Verschwiegenheit umgeben; gegen Verräter der Konzilsgeheimnisse wurden
Maßnahmen getroffen (S. 36). Die Zeitungen, die sich für die Verhandlungen
in Rom interessierten - und dazu gehörte NEK mit ihren regelmäßigen
Rapporten und Übersichten -, mußten sich auf anderen Wegen als den
offiziellen Material verschaffen. Von großem Interesse wäre es gewesen, zu
erfahren, wie sich die Nachrichten dieser und anderer Zeitungen zum wirklichen
Verlauf der Ereignisse verhielten, da inzwischen das Aktenmaterial zugänglich

geworden ist. Holsten Fagerberg, Uppsala

Role-Peteb Caleiess, Eigentum, als Institution. Eine Untersuchung zur
theologisch-anthropologischen Begründung des Rechts. Forschungen zur
Geschichte und Lehre des Protestantismus, X, 24. München, Chr. Kaiser,
1962. 146 S. DM 10.-.

Die Arbeit verfolgt mehrere Ziele. Als Grundanliegen wird die Frage nach
der christlichen Begründung des Rechts bezeichnet. Dabei geht es dem
Verfasser um den Aufweis der Zusammengehörigkeit von Soziologie,
Rechtswissenschaft und Theologie «als Teilaspekte der einen von Gott geschaffenen
Wirklichkeit» (S. 145; These 14). Speziell vollzieht der Verfasser die Begründung

der Institution im Rahmen einer christlichen Anthropologie, um sich
insbesondere dem Eigentum als Institution zu widmen. Diese Vielfalt an
inter-esse macht die Abhandlung lehrreich, jedoch nicht, ohne ihre Luzidität
etwas zu belasten (die Wiederholungen und Zusammenfassungen mildern und
bestätigen dies zugleich).

15



226 Rezensionen

Der 1. Hauptteil bringt eine Darstellung der institutionellen Denkansätze
in Soziologie, Rechtswissenschaft und Theologie mit dem (dankenswerten)
Erweis der Institution als dreifacher Einheit (S. 57).

Im 2. Hauptteil erfolgt die anthropologische Begründung der Institution,
in grundsätzlicher Orientierung an K. Barths theologischer Anthropologie.
Institution bedeutet (cf. A. Gehlen) «die lebensnotwendige Entlastung von
der Unmittelbarkeit des Jetzt» (S. 74) und somit gerade Freiheit zu echter
Geschichtlichkeit (cf. S. 104f., 129). Institution ist Existential (S. 74),
mehrdimensional konstituiert durch actio Dei, re-actio hominis und status hominis
(S. 76ff.). Eigentumsinstitution ist in diesem Sinn «in der Weise des
Verfügens festgestellte, auf Dauer gestellte Antwort des Ich mit dem Du auf das
Wort Gottes», «das auf-Dauer-gestellte Verhältnis des Menschen zu einem
andern Menschen im Hinblick auf die ihnen gemeinsam anvertraute Erde»
(S. 78f.). «Eigentum ist Institution» (S. 106; cf. 135). Vgl. den Dekalog
(S. 131).

Nicht das «Gegenübersein von Gott und Mensch sowie Mensch und
Mensch» ist aber nach Barth «für Gott gleichermaßen ,konstitutiv' wie für
den Menschen selbst», sondern schlicht «Existenz im Gegenüber».1 Die Rede
von der «Fleischwerdung des göttlichen Wortes» im «personalen .Zwischen'
von actio und re-actio» (S. 140f. u.ö.) wäre zu überprüfen; bei des Verfassers
christologischem Ansatz und dessen Aufnahme in actio, re-actio und status
bedarf es solcher Christologisierung der Existenz nicht. Die institutionelle
«Entlastung von der Unmittelbarkeit des Jetzt» soll nicht zum Verlust der
Geschichtlichkeit führen; darin liegt gerade das Wesen der Institution im
Unterschied zu den «Ordnungen» einer früheren Theologie. Empfiehlt sich
dann nicht ein Ausgehen mehr von positiven Begriffen wie Form,, Hilfe (zur
Antwort) als von dem negativen der Entlastung, ungeachtet seiner ganz
bestimmten Berechtigung (S. 19, 121)?

Lassen sich alle Institutionen wie das Eigentum anthropologisch begründen

Bei Calliess entsteht das Bild einer Reihe von Institutionen : Eigentum,
Ehe, Familie... Staat (z.B. S. 138). Nach K. Barth würde der Staat nicht in
diese Reihe (anthropologischer Institutionen) gehören, wie auch die Kirche
nicht. Die theologische Begründung erfordert eine sehr spezielle Betrachtung
jeder Institution, wie sie für das Eigentum von Calliess in der erhellenden
Weise integrierender Wissenschaftlichkeit (S. 5!) vorgelegt worden ist.

Jürgen Fangmeier, Basel

Jürgen Fangmeier, Erziehung in Zeugenschaft. Karl Barth und die
Pädagogik. Zürich, EVZ-Verlag, 1964. 718 S.

Nachdem bereits im Jahre 1953 G. Koch eine Studie über den «Ertrag
der kirchlichen Dogmatik Karl Barths für die Pädagogik» (Ev. Theol. 1953,
S. 189ff.) veröffentlicht hat, schenkt uns nunmehr Jürgen Fangmeier ein
Standard-Work von über 700 Seiten. Der Verfasser — Theologe und
Heimerzieher - geht historisch vor. Er setzt ein bei Karl Barths Vorbereitungs-
heften für seinen Konfirmandenunterricht (1909 beginnend) und spannt

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1 (1947), S. 207, 220.



Rezensionen 227

einen Bogen bis zum noch nicht veröffentlichten Band V der Kirchlichen
Dogmatik, dessen Manuskript er hat einsehen dürfen.

Man tut sehr instruktive Blicke in die heute so sehr umstrittene
Frühgeschichte der sog. dialektischen Theologie, man erlebt die anfängliche
Weggenossenschaft mit Gogarten, Brunner, Bultmann und die Geschichte der
notwendig gewordenen Scheidungen. Die bis 1933 führende Pädagogik war
idealistisch geprägt. Sie reagierte auf Barths Nachweise, daß allem Idealismus

eine Religion der Selbsterlösung zugrunde liege und daß alle idealistische
Pädagogik auf Selbsterziehung hinauslaufe, mit dem Vorwurf, Barth sei

kulturfeindlich (Hans Leisegang, G. Würtenberg, Theodor Litt [etwas
gemäßigt], Eduard Spranger, auch noch Fritz Schulze, 1958). In der Gegenwart

beanstandet Bollnow, daß bei Barth der Mitmenschlichkeit die
«Begegnung» aufgeopfert werde (trotz Die kirchliche Dogmatik III, 2, S. 295).
Mit Friedrich Wilhelm Förster hat K. Barth schon 1923 die Klingen gekreuzt.
Förster hat damals schon katholisiert, ohne bis heute die Konsequenz der
Konversion zu ziehen. Gründlichst hat K. Barth die Pädagogik seiner
«Namensschwester» Carola Barth abgelehnt. Vorbehalte ergaben sich auch gegen
Magdalene von Tiling und Martin Stallmann, soweit sie von Gogarten
ausgehen, und gegen Gerhard Bohne, soweit er von Bultmann abhängig ist.
Fangmeier selber macht viele Einwände gegen die pädagogischen Ansichten
von G. Otto (S. 216f.).

Der Autonomieanspruch der Pädagogik (ein Herzensanliegen von Erich
Weniger), über den Karl Barths «Römerbrief» (S. 504) gespottet hatte, wird
in der «Ethik» (1928) relativ anerkannt. Vielleicht hat dieser Wandel mit
dazu beigetragen, daß die anfängliche Einheitsfront der Pädagogen gegen
Barth brüchig geworden ist, auch Georg Merz u. a. haben tüchtig Breschen
geschlagen.

Entscheidend für Barths Erziehungslehre durfte sein, daß er die
Erziehung nicht der Schöpfung, sondern der Versöhnung subsumiert, daher
Barths Meinung, daß es im Paradies keine Erziehung gegeben habe (S. 145).

Das Werk gibt einen Abriß der Theologie- und Pädagogikgeschichte von
1919 bis zur Gegenwart. Es zeugt vom stupenden Fleiß des Autors, umfaßt
doch das Literaturverzeichnis 17 Seiten und die Anmerkungen gar deren
hundert. Bibelstellen-, Sach- und Personenregister erschließen es für das
Studium. Ein gewichtiger Aufweis der tiefeindringenden Wirkung der
theologischen Arbeit Karl Barths in den Bereich der Pädagogik!

Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Ivab, H. Pohl, Das Problem des Naturrechtes bei Emil Brunner. Studien
zur Dogmengesch. und syst. Theol., 17. Zürich, Zwingli Verlag, 1963. 229pp.

The Swedish theologian, Dr. Ivar H. Pohl, has given us an excellent
presentation and summary of Brunner's position with regard to the controversial

subject of natural law, or perhaps in the case of Brunner we should
speak of social justice.

The manner in which Pohl organizes and presents his material is historical.
He presents Brunner's treatment of the norm of social justice in the light of
Brunner's reaction to the rise of the totalitarian state and in the light of



228 Rezensionen

Brunner's sharp controversy with Karl Barth. In interesting footnotes and
excurses Pohl compares and contrasts Brunner's view with the thomistic view
and with that of the reformers, primarily that of Luther. Thus we are offered
an opportunity to consider the position of Brunner in the light of significant
material which has appeared in the history of dogma.

The conclusion of the book is that Brunner's position is essentially
dogmatic since it is grounded in the "orders of creation and preservation", and
also that Brunner's position is ecclectic as it incorporates some of the terminology

and ideas of classical natural-law thought. Brunner differs from thomisn
precisely in being dogmatic and not philosophical. This means in the case of
Brunner that his view of "Justice" is rooted in theCreator's will which is seen
in the "Orders" and which is seen in man as the Imago Dei, as the responsible
creature. Such an approach gives a dynamic, personalistic, and historic
character to Brunner's treatment which rationalistic thomism does not have.
Pohl seems to feel that Brunner stands closest to Luther with some influence
from Calvin and the reformed heritage. On the other hand Brunner is closer
to the thomists and the reformers than he is to Barth in that he is convinced
that even apart from faith men can perceive something of the will of God
through the orders of creation and preservation. Therefore all men can and
should appeal to Justice, i.e. that which best conforms to the "Orders" in any
given situation, in the face of injustice and tyranny. The role of the Christian
is to work with all men for justice in the orders, meanwhile knowing of a

higher "Righteousness" which is God's agape and which can only indirectly
be expressed in the "Orders" of this age. There can never be a confusing or
mixing of agape and justice in the orders (Law and Gospel). But while this
aeon lasts, Christians are to preach the Divine Agape and to seek to give it
indirect expression in the orders together with all who seek a just society. The
book concludes by briefly indicating Brunner's application of this thesis to
the various social orders in which man lives.

The value of this book is that it is clear, accurate, and that it presents a
great deal of material in summary fashion. It provides an excellent
introduction to Brunner's position as well as to the whole range of the literature
on this topic.

The book's weaknesses are in comparison small. The picturesque and lively
style of Brunner is somewhat obscured ; the richness of Brunner's application
is lost ; and some of the views which Brunner and the author seem to oppose
do not receive an adequate presentation. Also the author's concluding "Nachwort"

is too short to present a satisfactory recapitulation. Nor does he offer

any personal criticism. However, as a summary, it is an excellent book.
John H. Rodgers, Alexandria, Virginia

Harm Alpers, Die Versöhnung durch Christus. Zur Typologie der Schule

von Lund. Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie,

herausgegeben von Edmund Schlink, 13. 225 S. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1964. DM 24.-.

Während der letzten Jahre hat man vom europäischen Kontinent her
mehrfach die Verwendung der typologischen Methode in der schwedischen



Rezensionen 229

Theologie gewürdigt1. Als Neuestes hat Harm Alpers eine gut dokumentierte
Studie «zur Typologie der Schule von Lund» veröffentlicht, die er der
Friedrich-Alexander-Universität zu Erlangen im Herbst 1959 als Dissertation
vorgelegt hat.

Auf die «Vorläufige Einordnung und Charakterisierimg der Typen»
(S. 6-80), die u. a. eine gründliche Untersuchung der Vorgeschichte der
Aulénschen Versöhnungstypologie in der neueren deutschen und
schwedischen Theologie enthält, folgt der Zentralteil der Arbeit: «Kritische Analyse

der Grundlagen, Struktur und Hauptbegriffe des klassischen und
lateinischen Versöhnungstyps ». Eine entscheidende Frage ist das Verhältnis
der beiden Typen zueinander, dargestellt unter der Rubrik : Christus victor -
Satisfactio Christi (S. 170ff.). Nach dem Verfasser kann man bei Luther
von einer «Verschmelzung des lateinischen und klassischen Typs» sprechen -
Aulén fand 1930 bei dem Reformator «das klassische Versöhnungsmotiv
erneuert und vertieft» (Den kristna försoningstanken. Huvudtyper och

brytningar, S. 172ff.). Auch die Vorstellungen des Verdienstes und der
Satisfaction ordnet Luther laut Aulén dem dualistischen Schema zu. Für
Alpers sind «die alten Kampfbilder» «der eindrucksvolle Rahmen, in den das

farbige Bild der Versöhnungstat Christi eingefügt wird», aber dies ist kaum
überzeugend nachgewiesen. Trotz der beachtlichen Ausführungen Alpers'
erscheint der Gesichtspunkt von Per Erik Persson motiviert (der sich damit
Aulén und Bring anschließt): «Trotz verbaler Anknüpfungen an die
herkömmliche Theologie... ist es nicht der Verdienstgedanke, sondern das

Kampf- und Sieg-Motiv, das bei der Lutherschen Interpretation der
Bedeutung von Christi Erlösungswerk den übergeordneten Aspekt bildet. »2

Nichtsdestoweniger muß unterstrichen werden, daß Alpers' Buch einen
wichtigen Beitrag zur Diskussion über die Versöhnungstypen darstellt. Zu
den Verdiensten der Arbeit zählt, daß sie sich mit bedeutenden Arbeiten, die
nur in schwedischem Gewände zugänglich sind, befaßt und an wichtigen
Punkten deren Gedankengang wiedergibt. Dies gilt vielleicht besonders für
Arvid Sjöstrand, Satisfactio Christi, ein Werk, von dem Alpers mit Recht
annimmt, daß es «zu einem tieferen, sachgemäßeren Verständnis der Orthodoxie»

auch in Deutschland beitragen könnte (S. 83 A. 320).
Wenn also anerkennend gesagt werden muß, daß es Alpers gut gelungen

ist, seine im Vorwort ausgesprochene Absicht der Darstellung und kritischen
Untersuchung «eines in Deutschland wenig beachteten Kapitels schwedischer
Theologie» durchzuführen, so sind doch gegen seine Behandlung der
Programmschrift der schwedischen Versöhnungstypologie, «Den kristna
försoningstanken» von Aulén, eines Werkes, das unter dem Titel «Christus
Victor» seinen Siegeszug durch große Teile der theologischen Welt gemacht
hat (englische Ubersetzung - erste Ausgabe einer ganzen Reihe — 1931,
holländische im gleichen Jahr, französische 1949, chinesische 1951), gewisse
Einwände zu erheben. Die genannte Arbeit besteht aus an der Universität

1 Siehe beispielsweise W. Pannenberg, Kerygma und Dogma (1959), S. 265.
2 P. E. Persson, Ost und West in der Theologie : Svensk teol. kvartalskr. 39

(1963), S. 96.



230 Rezensionen

Uppsala gehaltenen sog. Olaus-Petri-Vorlesungen, in denen Aulen «einen
Grundriß der Geschichte des christlichen Versöhnungsgedankens» geben
wollte, der naturgemäß «nur skizzenhaft und fragmentarisch ausfallen»
konnte (Vorwort). Alpers, der wie so viele andere von Auléns «meisterhaft
klar und scharf konturiertem Bild der Grundlinien christlichen Versöhnungsdenkens»

frappiert ist (S. 45), vergißt allzu oft die soeben erwähnte Absicht
Auléns bei seiner Vorlesung. Es ist selbstverständlich, daß die Probleme
komplizierter werden, «wo man von der großzügigen Skizze zur nüchternen

Einzeldarstellung übergeht» (S. 63). Aulén ist sich völlig dessen bewußt,
daß es Versöhnungslehren gibt, die sich seiner Typologie nicht eingliedern
lassen (vgl. die Kritik S. 64). «Das Schematische der Darstellungsweise»
(S. 212, 219) ist bei einer typologischen Methode unvermeidlich.

Eine unter typologischem Gesichtswinkel entscheidende Frage ist die der
strukturellen Einheit der Typen. Alpers will dem klassischen Typ den Charakter

eines einheitlichen und selbständigen Typs aberkennen. «Nicht als
eigenen, alleinberechtigten und vollständigen ,Typ' christlicher
Heilserkenntnis werten wir ihn, sondern als wohl zu beachtendes ,Korrektiv' einer
hamartiozentrischen Vereinseitigung der Versöhnungslehre...» (S. 215). Was
Alpers beim klassischen Typ vermißt — ein Mangel, der es nach Alpers'
Ansicht verbietet, jenen als Typ zu betrachten -, ist eine selbständige Anthropologie.

In der klassischen Versöhnungsperspektive hat der Mensch keinen
Eigenwert (S. 79). Die Theozentrizität der Lunder Theologie soll mit sich
bringen, daß das gesamte Interesse der Theologie sich in so hohem Grade
auf die Frage der Reinheit des Gottesbildes konzentriert, daß der Mensch
und seine faktische Existenz außerhalb des Gesichtsfeldes bleibt. Das christliche

Gottesbild müsse daher durch das christliche Menschenbild ergänzt
werden. Von dem letzteren her ergebe sich «die anthropozentrische
Ausrichtung des ganzen Heilswerkes». Der einseitige Theozentrismus des klassischen

Versöhnungsdenkens lasse das Heilsgeschehen gleichsam in einem
luftleeren Raum stattfinden. Recht verstanden, bedeute dagegen die
Versöhnung eine Überwindung der Alternative Anthropozentrizismus - Theo-
zentrizismus ; so lautet die Schlußthese des Verfassers. Auf diese ist zunächst
zu erwidern, daß bei Aulén von einer Konkurrenz zwischen Gottes- und
Menschenbild überhaupt nicht die Rede sein kann. Die Besorgtheit der
Motivforschung um die Agapequalität des Gottesbildes hat prinzipielle
Bedeutimg für das Verständnis des christlichen Glaubens in seiner Gesamtheit.
Jene ist sozusagen das Gottesbild in Aktion (Aulén, Den allmänneliga kristna
tron, 4. Aufl., S. 183). Es ist außerordentlich irreführend, die Sache so
darzustellen, als habe diese Theologie den Gedanken beiseitegeschoben, daß das
Heilswerk «um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen geschehe»
(S. 219f.). Die Vertreter der Lunder Theologie wollen gerade, daß dieser
Gedanke rein und klar bleibe, befreit von jeder anthropozentrischen
Verdrängung. Der Hintergrund ist u. a. der, daß beispielsweise Troeltsch die
«Religion» Luthers allein als getröstetes Sündenelend verstehen wollte.
Demgegenüber haben Aulén und andere schwedische Theologen verfochten,
daß die Theologie Luthers theozentrisch ist : die Bedeutung der
Sündenvergebung ist fundamental und beschränkt sich gerade deshalb nicht auf die



Rezensionen 231

Tröstung des erschrockenen Gewissens, sondern besteht vielmehr in der
Aufrichtung eines neuen Gottesverhältnisses, das in Beziehung auf Bedürfnisse
und Prästationen des Menschen primär ist. Einem Zusammenhang der
angedeuteten Art ist das Zitat von Hjalmar Lindroth entnommen, das,
verstümmelt und isoliert, die Zielscheibe für Alpers' abschließende Polemik bildet

und demonstrieren soll, es sei der Motivforschung im tiefsten Grunde
uninteressant, «daß es auch Menschen gibt, die von dieser (Gottes) Liebe
betroffen werden...» Es sei hier so viel vom Lindrothschen Text angeführt,
daß hervorgeht, worum es sich für ihn handelt (die von Alpers zitierten Worte
sind kursiviert) : « Die Gerechtigkeit des Menschen ist nichts anderes als ein
Geschenk Gottes. Hier steht also Gott im Mittelpunkt. Diese Manifestation
der göttlichen Gnade, diese Gabe Gottes ist Selbstzweck und darf nicht als Mittel
für etwas anderes betrachtet werden. »

Einen prägnanten Ausdruck für die Bedeutung der Gabe des Heils findet
Aulen in der bekannten Stelle des Kleinen Katechismus, wo Luther von
Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit redet (Den kristna försonings-
tanken, S. 251). Eine theozentrische Betrachtung der Versöhnung besagt
wahrhaftig nicht, daß es gleichgültig wäre, ob Menschen diese Gabe empfangen.

Aber diese Betrachtung will die Erkenntnis wahren, daß das Kostbarste
an der Gabe der Geber selbst ist. Benkt-Erik Benktson, Malmö

Carl Gustav Jung, Zwei Schriften über Analytische Psychologie. Gesammelte

Werke, 7. Zürich/Stuttgart, Rascher Verlag, 1964. 371 S. Fr. 31.—.

Dieser als vierter erschienene Band vereinigt zwei Hauptschriften C. G.

Jungs zu Entfaltung und faßlicher Darstellung seiner Tiefenpsychologie:
I. «Über die Psychologie des Unbewußten» (letzte Fassung von 1942); die
erste Fassung von 1912, «Neue Bahnen der Psychologie», ist im Anhang
beigegeben. II. «Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten»
(1928); nebst zwei früheren Fassungen im Anhang, die letzteren jetzt
erstmalig deutsch veröffentlicht. Die von Marianne Niehus-Jung, Lena Hurwitz-
Eisner und F. Riklin besorgte Ausgabe zeugt von großer Sorgfalt der Herausgeber

und fördert die Erarbeitung auch der Entwicklung der Jungschen
Lehre. Die Anlage des Buches (z. B. ausführliche Register, Übersichtlichkeit)
lädt mit dem Inhalt sehr zu dessen Studium ein.

Jürgen Fangmeier, Basel

Per Lönning, The Dilemma of Contemporary Theology prefigured in Luther,
Pascal, Kierkegaard, Nietzsche. Oslo, Universitetsforlaget, 1962. 140 S.

Das Buch enthält ein Vorwort (S. 7f.) und die folgenden Abschnitte: I.
Conformitas Christi (S. 9-26); II. Luther and his 'Successors' - Revealed
in their Hymnody (S. 27-50); III. The Limits of Reason in the Thought of
Blaise Pascal (S. 51-68); IV. On Misunderstanding Soeren Kierkegaard
(S. 69—85) ; V. Kierkegaard's 'Paradox' (S. 86-97) ; Nietzsche and Christianity
(S. 98—113) und VIII. The Dilemma of Contemporary Theology (S. 114-140).

Die ersten sechs Untersuchungen dienen als Einführung und Vorbereitung
des siebenten Abschnittes über das Dilemma der heutigen Theologie, das der
Autor als die immer zurückkehrende Spannung zwischen Orthodoxie und



232 Rezensionen

Heterodoxie bestimmt. «There are two temptations to Theology: the temptation

of mimicking the fathers and the temptations of ignoring them; both
are detrimental to the true virtue of listening. The first of them has been the
traditional sin of orthodoxy, the second the sin of heterodoxy» (S. 120).

Die Problemstellung Lönnings erinnert stark an Emil Brunner, dessen

ganze Lebensarbeit verstanden werden kann als eine große Anstrengung,
über den falschen Gegensatz: Orthodoxie und Heterodoxie (Rationalismus,
Liberalismus, Existentialismus usw.) hinauszukommen. Lönning nennt
wiederholt Barth, Tillich und Bultmann, aber Brunner hat er merkwürdigerweise

in seine Untersuchungen nicht einbezogen.
Das Dilemma der heutigen Theologie entspringt nach Lönning «the

meeting between two parts with different and seemingly incompatible
claims». «Revelation claims to be taken seriously. So does the modern world»
(S. 127). «We stand between two claims which are both just claims» (S. 128).
Der christliche Glaube gründet in dem «Consummatum est» (S. 131), dessen

geschichtliche Grundlage nicht rationalistisch oder existentialistisch
verkürzt werden darf. «Judged from its purely theological intentions, radical
existentialist theology fails in its aim» (S. 129). Lönning befürwortet eine
prinzipielle Koexistenz von Glaube und Vernunft : « Christianity and Reason
work together in unveiling their mutual relationship» (S. 138).

Das schöne Buch von Lönning hätte m. E. noch an Tiefe und Aktualität
gewonnen, wenn er Emil Brunner und vor allem auch den vielumstrittenen
Pierre Teilhard de Chardin in seine Untersuchungen einbezogen hätte. Außerdem

genügt es m. E. nicht, die Koexistenz von Glaube und Vernunft zu
behaupten, ohne das Verhältnis beider näher zu präzisieren und dabei eine

Analyse der Vernunftfunktionen innerhalb des theologischen Denkens zu
geben. Wo das Buch von Lönning endet, melden sich die eigentlichen
Probleme. Attila Szekeres, Brüssel

Wolfhart Pannenberg, Grundzüge der Christologie. Gütersloh, Verlagshaus
Gerd Mohn, 1964. 431 pp.
The current renaissance in Christology, both exegetical and dogmatic,

has been recently enriched by the publication of this book, an English
translation of which is to appear shortly. In many respects Pannenberg's
work is an expansion of his earlier essay "Dogmatische Thesen zur Lehre
von der Offenbarung" in Offenbarung als Geschichte.

Pannenberg takes the task of Christology to be an elucidation of not only
the Kerygma of the early church, but of the person of Jesus himself, a figure
who is historically accessible. His method is to approach the problem of the
meaning of Jesus "von unten'' (p. 26f.), i.e., the point of departure must be
the historical Jesus, and subsequently dogmatic statements may be formed
about him. He concludes his introductory comments by relating Christology
to soteriology so that "Die Soteriologie muss aus der Christologie folgen,
nicht umgekehrt" (p. 42). In this stance he takes issue with Kant, Feuer -

bach, Biedermann and Tillich, all of whom conceive Christology to be a
function of soteriology.

Three main sections comprise the body of the book. In the first section



Rezensionen 233

the author takes up the knowledge of the deity of Jesus. This knowledge
rests historically upon the resurrection of Jesus, a thesis which governs the
balance of the book. Contemporary faith is bound up with the historical
Jesus, the fact of his resurrection and the proclamation of the Gospel. If
this historical core is blurred or lost, then the basis of faith is lost, Christology
reduces to mythology and all continuity between Jesus, the testimony of
the apostles and the church of today is forfeited (p. 79). Pannenberg vigorously

contends for the historical reliability of the resurrection narratives,
and sees a necessary and central theological truth lying in this event. The
resurrection is evidence of the deity of Jesus in relationship to the deity of
the Father. Both Jesus and the Father are of the Godhead, but they are also
distinct. Contrary to all adoptionist theories, Jesus was the Son from the
beginning, but the resurrection became the public and historical confirmation

of this truth (p. 134f.). The first section concludes with a review of the
problems of the doctrine of the Trinity and the function of the Logos within
the Trinity. Pannenberg holds that Hegel's solution concerning the Trinity
is the most viable because he showed it to be based fundamentally upon a
relationship of love (p. 183L).

"Jesus, the Man before God" is the title of the second section. Here
Pannenberg expounds in great detail the true humanity of Jesus, a humanity
which exists alongside his deity in such a way that neither compromises the
other. A true man, Jesus represents both to man and God what humanity
is called to be, for he fulfilled the basic human need and possibility. Jesus'
death and its meaning are considered, and Pannenberg identifies that death
as vicarious (stellvertretend) not only for Israel, but for all mankind. The
meaning of Jesus' death for us today resides not in the specifically Jewish
frame of understanding, although it is not separate from it, but in the special
character of his suffering for all humanity.

Lastly, the third section is concerned with the deity of Christ and the man
Jesus, and opens with a lengthy review of the two-nature theory and the
impact of Chalcedon upon later Christology. Chalcedon is criticized for its
failure to deal with the historical, human Jesus, and for its excessive
preoccupation with the philosophical abstractions of its own day. Today the
Chalcedonian symbols should be replaced, according to Pannenberg, by an
emphasis upon an "Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christ". Chalcedon
was the occasion of the first confessional division within Christendom, a
weakness which eventuated in the loss of great areas of Christian territory
to Islam (p. 301). Following a summary statement of Kenosis theology, the
author affirms that the essence of the unity of the Son with the Father
consists in the surrender of his will to the will of the Father: "Jesus ist also eins
mit Gott durch seine Hingabe an dem Vater, die als wahrhafte bestätigt
worden ist, indem sich der Vater selbst durch Jesu Auferweckung zu ihn
bekannt hat" (p. 347f. ; see also p. 362f.). Out of Jesus' unity with God
proceeds the Biblical testimony to his sinlessness, a datum which Pannenberg

takes very seriously, for Jesus' sinlessness, confirmed by his resurrection,
is grasped basically in the light of his surrender to, and unity with, the
Father. The book closes with a treatment of Jesus' Lordship which will be



234 Rezensionen

realized and fulfilled in history, and Pannenberg makes free use of the idea
of Heilsgeschichte at this point.

An assessment of the book may begin with Pannenberg's systematic
defense of a "von unten" methodology. Indeed, Barth is criticized for his
failure to develop his Christology "von unten" rather than dogmatically
(p. 27), and the consistent criticism of Chalcedon (p. 290) stems from the
same objection. But it must be asked why this method is so arbitrarily
chosen when even the N. T. itself at some points develops its Christology
"von oben". For example, the basic Christological assertion of the Fourth
Gospel is "the Word became flesh"; i.e., a statement is made about Christ,
the historical Jesus, which begins, not with history (flesh), but with revelation

(Word). If the starting-point of Christology is the N. T., then any
"method", whether "von unten" or "von oben" is subordinate to the actual
words of the N. T. Christology must advance along both lines, historical and
revelational.

Often in this book the attitude towards history appears to evince a near-
positivism, even in respect to the resurrection, as though the details of this
event were as accessible to historical method and the laws of evidence as is
the crucifixion. This idea neglects the necessary distinction between Historie
and Geschichte which has been so frequently discussed in recent years.
Pannenberg rejects Althaus' use of this distinction (p. 106), and follows a
tendency, which if follwed to excess, would lead back to some of the now-
discredited assumptions of 19th-century historicism.

While the book is primarily dogmatic and not exegetical, none the less

it exhibits a lack of attention to exegetical detail and the work done by N. T.
scholars. For example, J. Jeremias' important work on the 'Ebed YHWH is
ignored in the discussion of the vicarious death of Jesus. The criticism at
this point lies not in the wealth of allusion to the history of dogma, but to
the inadequacy of attention to exegesis. At time the reader cannot discern
precisely how the author views the N. T., for on the one hand Pannenberg
devotes considerable space to the Logos, and on the other hand he summarily
dismisses the Birth narrative as legendary (p. 148), and rejects Col. 1: 15 and
Heb. 1: 2 as having any relevance for the doctrine of "Die Erschaffung der
Welt durch Jesus Christus" (p. 411). Thus the author's selection of N. T.
passages appears arbitrary.

A strange note is struck in the discussion of the historicity of Jesus'
resurrection when an oblique reference is made to the psychological researches
into "extra-sensory perception" of J. B. Rhine. Apparently this is adduced
in tentative support of the credibility of the apostolic witness to the post-
resurrection appearances of Jesus. Inasmuch as Rhine's studies are not yet
accepted by "orthodox" psychologists, and because the contributions of
psychology are minimal in a discussion of this sort, the argument would
have been strengthened by omitting this reference.

In a Christology in which such extensive thought is directed to the
problems of Kenotic theory, an issue which bulked large in British theology
at the turn of this century, it is unfortunate that no reference is made to the
excellent summary work of J. S. Lawton on this issue. It would have been



Rezensionen 235

useful and revealing. Indeed, the entire volume is flawed by the absence of
reference to such competent English-language theologians as P. T. Forsyth,
H. R. Mackintosh, T. W. Manson, W. Manson, A. E. J. Rawlinson and V.
Taylor, to name but a few who have made serious contributions to the study
of Christology.

These criticisms are peripheral and do not diminish the magnitude of
the author's service to current studies in Christology. By his control of
dogma, ancient, medieval and modern, by his astute knowledge of philosophy
and his skill in handling the doctrine of Christ, Pannenberg has written an
important book which offers a timely and thoughtful alternative to the
impasse of so much existentialist Christology.

David H. Wallace, Covina, California

AiexandbeMahe, Der unbewältigte Wohlstand. Berlin, Duncker & Humblot,
1964. 196 S.

Wie für Ungezählte die Vergangenheit noch immer nicht bewältigt ist und
wie kluge Beobachter der Gegenwart unser Aufmerken auf die unheimlich
rapide, entmenschlichende Technisierung der Welt lenken (R. Jungk, «Die
Zukunft hat schon begonnen»), und zwar nicht nur, um uns zu erschrecken,
sondern zu beraten, so zeigt der Wiener Soziologe und Volkswirtschaftler in
dem oben genannten Buche (angeregt wahrscheinlich durch A. Rüstows
Heidelberger Aufsatz «Die Bewältigung des Wohlstandes», 1961) die Gefahren,

doch auch die verheißungsvollen Möglichkeiten des aus der Technisierung
erwachsenden allgemeinen Wohlstandes auf. Seine Bescheide sind auch für
den theologischen Ethiker interessant.

Im 1. Abschnitt fragt er: Wie ist nach der großen Weltwirtschaftskrise der
Dreißigerjahre das «Wirtschaftswunder» in den westlichen Staaten zustande
gekommen?, und antwortet: durch Ausbau der «sozialen Marktwirtschaft»,
durch ein zunehmend gerechteres Lohnsystem, durch weitgehende Geburtenkontrolle,

durch Dezentralisierung der Produktion (Eindämmung von
Monopolisierungen) u.a. Bewahrt und vermehrt kann solcher Wohlstand werden
durch Sparen, wohlüberlegte Investitionen, maßvolle Besteuerung,
verantwortungsbewußte Geburtenregelung, überhaupt durch richtiges Verhalten der
Kulturmenschen.

Im 2. Abschnitt schildert Mahr zunächst die US-«Gesellschaft des
Überflusses» seit dem Zweiten Weltkrieg. Arm sind nur Farmtaglöhner, ungelernte
Arbeiter, Alte und Defekte, kinderreiche Witwen und zum Teil die Farbigen.
Die übrigen (ein Drittel aller Familien dort verfügt über ein mittleres
Einkommen von jährlich 5000 bis 10 000 Dollar) können sich trotz horrender
Besteuerung (wegen des fortlaufenden Rüstungsaufwandes) sozusagen alles
leisten. Und die Suggestivreklame für Gebrauchs- und Luxusgüter aller Art,
Ratenkäufe, «Prestigestandard» und dergleichen tun ein übriges. Dieses
amerikanische Beispiel macht Schule auch in Westeuropa. Verschwendung
und Langeweile (wegen reduzierter Arbeitszeiten) werden zur Signatur auch
unseres Wohlstandes, zeitigen aber zugleich weitreichendes Mißbehagen. Vor
allem krankt der Großstadtmensch an unnatürlichen Lebensbedingungen und
der fast durchgängigen Monotonie seiner Arbeit, der Schalheit seiner Freizeit-



236 Rezensionen

gestaltungen (Massensport, unbefriedigende Hobbies, sexuelle Zügellosigkeit,
Narkotika, Urlaubsrekordreisen, Kino, Illustriertenlektüre usw.). Weithin
taugen auch Ehe und Familie nicht viel wegen des grassierenden Egoismus
der Partner, der Angst vor dem Kind, des Materialismus der Heranwachsenden.
Es fehlt an «seelischen und geistigen Vitaminen». - Doch ist Mahr trotz
solcher Feststellungen nicht Pessimist, zumal dank jenen «Frauen, die ganz
in der Obsorge für die Familie aufgehen», auch heutzutage noch, da
außerhäusliche Beschäftigung sie vielfach zu einer «unabhängigen» Existenz
verlocken könnte ; im Hinblick aber auch auf das Gros der Industriearbeiter und
Büroangestellten, die noch Lust haben zu einer schöner geregelten
Freizeitbetätigung auf dem grünen Grund des eigenen Gartenheimes. — Dann entwirft
der Autor ein «Zukunftsbild»: Dezentralisierte Industrien, um die herum auf
je einem Quadratkilometer ca. 500 Kleinfamilien je 2000 m2 Nutz- und
Ziergärten zusammen mit einem eigenen Einfamilienhaus errichten, bewohnen,
pflegen und abernten können. - Keine romantische Utopie (vergleichbar der
«isolierten Stadt» eines Heinrich v. Thünen, 1826), sondern nur eine Abwandlung

und Weiterbildung dessen, was Henry Ford und seine Erben
vorexerzieren, was seit dem New Deal in den USA zunehmend verwirklicht wird,
was unsere proletarischen Siedler und Schrebergärtner längst mit unzulänglichen

Mitteln versuchen. Denn es erfordert großzügige Kredithilfen (entweder

seitens der Industrien oder des Staates), damit solche Gartenheimbewegung

jenseits der Bannmeile der unvermeidlichen Großstädte zu überzeugenden

Erfolgen führe. Daß die Probleme der Verwirklichung jenes Planes nicht
gering sind, weiß der Nationalökonom Mahr selbst allzu gut. Er weiß auch,
daß die Neugestaltung der äußeren Lebensform von Hunderttausenden da
und dort nicht das Heil bedeutet. Denn das Streben nach erhöhtem
Lebensstandard bei verminderten Leistungen, nach möglichster Sicherung des
Daseins durch den Staat u.ä. sind an sich ja Anzeichen einer grassierenden
Gesinnungsseuche in der modernen Gesellschaft.

Er denkt aber im 3. Abschnitt nicht nur an die «Änderung der
Konsumgewohnheiten ohne gesetzlichen oder gar diktatorischen Zwang» (s. die Ost-
staaten) ; er lehnt auch die hedonistische Empfehlung J. Benthams der
Herbeiführung des «möglichst größten Glückes für möglichst viele» ab. Er ruft
vielmehr auf zu einer planmäßigen Läuterung und Erneuerung des
abendländischen Ethos. Es komme auf «Verdienst und Verantwortung des einzelnen»

an: die kleinen Leistungen der Hausgehilfin und des Handwerkers, die
Dienste des Arztes, die Bemühungen der Lehrer, die Gestaltungen der Künstler

(auch der bloßen Unterhaltungskünstler), die Forschungen der Gelehrten,
die Weisheit und Tatkraft der Politiker. - Allerdings sei der Mensch von
Natur nicht gut, sondern egoistisch; die Erziehung habe vor allem die
altruistischen Neigungen zu entwickeln und zu steigern und, allen
Kausalbedingtheiten zum Trotz, den guten Willen zu mobilisieren. «Ein starker
Wille vermag Gewaltiges zu leisten, wenn er im Dienst politischer, ethischer
und religiöser Ideen steht» (S. 159). - Der Soziologe holt sich hier
Rückendeckung bei verschiedenen Philosophen (Lippmann, Paulsen, Wentscher,
Reininger, Kant) und Theologen (dem Katholiken Joh. Messner - «Naturrecht»

- und dem Lutheraner Paul Althaus - «Gebot der Liebe»). Nicht nur



Rezensionen 237

«gerecht», vielmehr «edel (vornehm)» sei der Mensch, vergebensbereit, selbstlos,

bescheiden und verantwortungsbewußt! «Im Grunde entspricht das hier
postulierte Verhalten nur allbekannten Forderungen der christlichen Ethik»
(S. 174), der goldenen Regel der Bergpredigt. - Doch dürften sich «die auf
das Gesamtwohl bedachten Menschen» nicht vom öffentlichen Wirken
fernhalten, müßten sich auch zum Zwecke nachhaltiger Einflußnahme zusammenschließen,

wohl nicht zu einer «politischen Partei» oder einer «religiösen
Sekte»; immerhin aber hätten sie eine «Bewegung der moralischen
Erneuerung» für alle anzuregen und hätten dazu eine «Vereinigung» zu organisieren,

eine «neue Elite» zu bilden (die sich wohl auch in konfessionelle
Untergruppen gliedern mag). Ihr Hauptanliegen müßte die schon auf dem
Gymnasium und der Realschule einsetzende moralische und staatsbürgerliche
Erziehung der Jugend sein, damit eben diese Elite sich in die Breite und Tiefe
des Volkskörpers ausweite, usw.

Protestantische Theologen werden bei solcher Lektüre an Luthers Lehre
vom Beruf, an den kalvinistischen Syllogismus practicus, an Buchmanns
Moral Rearmament erinnert; katholische wahrscheinlich an naturrechtliche
Staats- und Ständelehren. Mahrs Ausführungen verraten deutlich seine
österreichische Heimat, doch schwebt ihm die Integration Europas vor. Er
macht sich Sorgen run die Menschen des Abendlandes und möchte ohne
gelehrten Apparat zu jedermann sprechen, unter Berufung auf seine

Fachgenossen diesseits und jenseits des Ozeans (W. Röpke, A. Böhm, V. Packard,
M. Lerner, G. W. Mullins, Th. Veblen). Erwin E. Schneider, Wien

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschatt

Schweiz. Internationale kirchliche Zeitschrift 55, 1 (1965): B. Spuler, Die
orthodoxen Kirchen, L (5-33); R. Dederen, Eugène Michaud et la Revue
Internationale de Théologie (34-45). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz
121, 5 (1965): E. Anderegg, Probleme der Angst im Erleben kirchlicher
Gemeinschaftsformen (68-71). 6: F. Tschudi, Erwägungen zur Frage des
gerechten Lohnes aus der Sicht der evangelischen Sozialethik (82-85). 8: G.
Wieser, Das Gespräch Braun-Gollwitzer (113—116). Judaica 21, 1 (1965):
G. Jasper, Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung?, I (1-26); H. Niedermeier,

Der altjiddische Midrasch Wojoschah (26-55). Reformatio 14, 3

(1965): L. Vischer, Nach der dritten Session des 2. Vatikanischen Konzils,
II (161—171); T. Rüsch, Neubesinnung auf den Gottesdienst im reformierten
Raum (171-177). 4: H. H. Brunner, Irrelevantes Reden der Kirche? (204-
214); S. Läuchli, Amerika 1965. Das Evangelium zwischen Kultur und
Kirche (225-239). Revue de théologie et de philosophie 98, 1 (1965) : R. Schaerer,
Vivekânanda et la tradition philosophique occidentale (1-14); O. Lacombe,


	Miszelle

