Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 3

Artikel: Betrachtungen zu drei chassidischen Erzéhlungen
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen zu drei chassidischen Erzihlungen

In den von Martin Buber edierten und bearbeiteten «Erzahlungen
der Chassidim» leuchten Horizonte auf, die nicht nur von kultur-
oder religionsgeschichtlichem, sondern auch von theologischem Be-
lang sind. Wir greifen, bald mehr kommentierend, bald mehr dog-
matischen Gedanken folgend, dre: von diesen Erzihlungen heraus.
Sie werfen ein Licht auf christlich-dogmatische Probleme, bringen
solche gar erst ins Licht. Unsere Betrachtungen verstehen sich als
Randglossen oder blo3 Randfragen zur christlichen Dogmatik; wir
meinen freilich, da3 von diesem Rand her auch ihr Zentrum hell
wird !,

Wir fiihren den zweiten Teil der mit Umkehr und Erlésung be-
titelten Erzdhlung an (M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim,
1949, S. 5081.):

Ein andermal, nach der Morgenmahlzeit, legte der RiZziner die Finger
seiner rechten Hand auf den Tisch und sagte: «Gott spricht zu Israel:
Kehret euch zu mir, und ich will mich zu euch kehren.» Danach drehte er
die Rechte um und sagte: « Wir Kinder Israels aber sprechen: Kehre uns,
Herr, zu dir, und wir werden umkehren; erneue unsere Tage wie vordem.
Denn die schwere Verbannung lastet auf uns, und wir haben keine Kraft,
von selber zu dir umzukehren.» Sodann wandte er die Hand wieder: «Aber
der Heilige, gesegnet sei er, spricht: Ihr mii8t euch vorerst zu mir kehren.»
So tat der RiZiner viermal und drehte seine Hand nach oben und nach
unten. Zuletzt aber sagte er: «Das Recht ist bei den Kindern Israels, denn
wahrlich, die Fluten der Pein schlagen iiber ihnen zusammen, und sie ver-
mogen ihr Herz nicht zu regieren, daf3 es umkehre.»

In fast dramatisch verlaufender Rede hebt der Zaddik die tiefe
Gegenseitigkeit von der Zukehr Gottes zu Israel und der Umkehr
Israels zu Gott hervor; er fragt nach der ersten, griindenden, grund-

1 Um den AnstoB, den die christliche Dogmatik aus dem reichen chassi-
dischen Uberlieferungsgut empfangen kann, nicht vorschnell abzuschwiichen,
heben wir seine Niahe zum christlichen Glauben hervor, bedenken also bei-
spielsweise beim Problem der Theopaschie die Weiblichkeit der leidenden
Schechina und die damit gesetzte Differenz zur christlichen Auffassung der
Theopaschie nicht.



U. Hedinger, Betrachtungen zu dret chassidischen Erzdihlungen 201

reichenden Zuwendung und kehrt schliellich die Reihenfolge von
Sach. 1, 3 (Umkehr des Menschen — Zuwendung Gottes) um. Diese
Umkehrung verunmoglicht einmal ein pragmatisches bzw. synergi-
stisches MifSverstdndnis von Sach. 1, 3. Freilich liefle sich sagen,
daf ein solches Bekehrungsverstéindnis zum vorneherein ausge-
schlossen sei, indem Gottes Aufforderung «Kehret um zu mir!» zu-
gleich Erlaubnis und Erméachtigung, zugleich erste Zukehr Gottes
zu Israel einschliefe. Der spannungsvolle Text tiber Grund und
Reihenfolge der jeweiligen Zuwendung ist jedoch damit keineswegs
erschopft ; versteht doch der Zaddik, alttestamentlich-prophetischer
Uberlieferung folgend, die Zuwendung Gottes nicht einfach als
«personalen Akt» oder «Wortgeschehen», sondern konkret und real
als Erlosung Israels aus den «Fluten der Pein». Rabbi Israel von
Rizin weist hier die Umkehr als Folge solch vollzogener, nicht blof3
verheiBener, Erlosung nach. Tauchen hier nicht die Schatten der
pharisdischen «Zeichenforderungy auf, dunklere Schatten als die des
Pragmatismus, welcher immerhin, wenigstens erstem Anschein
nach, bloB den Menschen und nicht Gott unter eine Bedingung
stellt 2 Ton und Gefille dieser Erzahlung erhellen aber, dafl Gott hier
keine Bedingungen gestellt werden. Sie reflektiert das urspriingliche
Credo Israels, welches in der Tat die glaubende Zukehr zu Jahve
als Antwort auf seine erlosende, aus dem. dgyptischen Sklavenjoch
befreiende Zuwendung auffallte.

In welcher Relation stehen menschliche Umkehr und Erlésung
(von der freilich nicht mehr volks- und partikulargeschichtlich, son-
dern allgemein kreatiirlichen Verfremdung und Verfallenheit) in
der christlichen Tradition zueinander? Die herkémmliche Dogmatik
handelt von des Menschen Umkehr zwischen der Erorterung des ver-
sohnenden Werkes Christi und seiner Wiederkunft, der Eschatolo-
gie?; dieser Ort macht sie zwar nicht von der verheilenen, wohl aber
vollzogenen Erlosung unabhingig. Eine die menschliche Existenz
ins Zentrum riickende Theologie aber zeigt die Tendenz, die Er-
I6sung in die Umkehr aufzulésen3. Die Vorordnung der Erlésung
weist zuriick auf das synoptische Verstindnis der Umkehrforderung
Jesu, welche in der andringenden Gottesherrschaft griindet?*. In-

2 Vgl. die Stellung des locus «Die Bekehrung» in Chr, E. Luthardt, Kom-
pendium der Dogmatik (1900).

3 Vgl. R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 52, und Kerygma
und Mythos, 1 (1951), S. 47.



202 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Hrzdhlungen

dem Jesus je und je von den die Existenziristung nichtenden und
bedrohenden Michten 16ste und befreite, erging auch sein Ruf zu
Glauben und Umkehr. Synoptische Perikopen bezeugen ihn als den,
der einfach, sogar ohne solch expliziten Ruf, den elementaren Schrei
bedriangter Existenz «Erbarm dich unser!» zu vernehmen und zu
stillen vermochte. Gewil3, an Stelle der sich ankiindigenden Gottes-
herrschaft ist bei Paulus — in einem komplexen, hier weiter nicht zu
diskutierenden Verhaltnis von Fortsetzung und Nichtidentitdt —
der Dienst der Versohnung getreten. Bedenkt man die Differenz
zwischen Reichsbotschatt Jesu und dem apostolischen Verséhnungs-
zeugnis, dann konnte man wenigstens erwigen, ob der christliche
Ruf zu Umkehr sich ausschlieBlich innerhalb des Dienstes der Ver-
sohnung vollziehen und Gehér schaffen miisse®. Miilte nicht die
christliche Dogmatik, die Worte Israels von Rizin im Horizont der
Reichsbotschaft Jesu und auch im Problemfeld der Parusieverzoge-
rung bedenkend, neben der Vorordnung der Umkehr sich auch fiir
die dieser entgegenlaufende Vorordnung der Erlosung offenhalten?
Jedenfalls diirfen Kirche und Theologie den Umkehr- und Glaubens-
ruf nicht unter Abriicken von der Bedrohung menschlicher Exi-
stenzfristung und -erfiillung ergehen lassen; sie miissen handelnd
und denkend auf die kommende Erlésung und den ihr vorlaufen-
den, sie anmeldenden Gnadenerweis zeigen. Ante regnum Dei mull
dabei die Differenz zwischen Umkehr und Erlésung festgehalten
werden: Einerseits heit Umkehr noch nicht Erlésung und auch
nicht eo ipso die ihr vorlaufende Befreiung von den in und durch
menschliche Existenz und Geschichte wirkenden Fremdméchten;
andererseits fithrt der ethische, soziale, politische, diakonische und
therapeutische Einsatz der Kirche mit den aus ihm sich ergebenden,
auf die Erlosung weisenden Befreiungen nicht ohne weiteres zu
Glauben und Umkehr. Der Dienst der Kirche besteht nicht nur in
der vom Heiligen Geist gewirkten Verkiindigung und Zumutung
des Glaubens, sondern auch im Hoéren der bedringten Kreatur. Zu
dieser Bereitschaft konnte sie gerade durch jiidisches Gedankengut
und seine chassidische Hoffnungsglut gestirkt werden.

4 Vgl. Mark. 1, 15.

5 Vgl. 2. Kor. 5, 18-20. «Verséhnung» und «Erlésung» verstehen wir hier
in der Linie der Kirchlichen Dogmatik Karl Barths: jene als Rechtfertigung
und Heiligung des Menschen, diese als Kommen des Reiches; zu ihr riicken
wir allerdings auch den ihr vorlaufenden konkreten Gnadenerweis Gottes.



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzihlungen 203
2.

Chassidisch-jiidischer Glaube ist kein passives Abwarten auf Got-
tes erlosendes Tun. Er kann zum rechtenden Ringen mit Gott wer-
den, daf} er doch die Erlosung oder die ihr vorlaufende Wendung
herauffithre. Schon in der erwidhnten KErzdhlung hatte sich der
Glaube als Rechten mit Gott manifestiert, hatte, allerdings nur in-
direkt, iiber die Dringlichkeit der menschlichen Umkehr, auf Gottes
Erlosung gedringt. Unmittelbar um Befreiung von drohender Not
rechnet er in folgender Erzdhlung (Buber, ebd., S. 403f.):

Als eine kaiserliche Order aus Wien das Leben der galizischen Juden
vollends in Fesseln schlagen sollte, weilte der eifrige Rabbi Feiwel im Lehr-
haus des Zaddik Elimelech von Lisensk. Mitten in der Nacht stand er auf,
betrat die Kammer des Zaddiks und sprach: «Herr, ich habe einen Rechts-
streit mit Gott.» Am folgenden Mittag, als noch zwei weitere Zaddikim zu
Elimelech gekommen waren, lie dieser Rabbi Feiwel zu sich rufen und
sagte ihm: «Nun lege uns deinen Rechtsfall vor.» «Ich habe nicht mehr die
Kraft zu reden», stammelte Feiwel. « So gebe ich dir die Kraft.» Da redete
Rabbi Feiwel: « Wie darf es sein, daB3 wir in diesem Reich verknechtet sind ?
Spricht doch Gott in der Thora: Denn meine Knechte sind die Séhne Israels.
Und hat er uns auch der Fremde uberantwortet, wo immer wir sind, es ist
an ihm, uns die Freiheit, ihm zu dienen, ungeschmalert zu wahren.» — Hierauf
sprach Rabbi Elimelech: «Gottes Entgegnung kennen wir, denn auch sie
steht geschrieben, in der Fluchrede durch Mose und die Propheten. Jetzt
aber sollen nach der Vorschrift beide Rechtsgegner den Ort des Gerichts
verlassen, damit die Richter ihres Ansehens nicht achten. So gehe du hinaus,
Rabbi Feiwel. Und dich, Herr der Welt, vermégen wir nicht hinauszu-
schicken, denn deine Herrlichkeit fiillt die Erde, und ohne deine Gegenwart
koénnte keiner von uns einen Augenblick leben; wisse aber, dall wir auch
deines Ansehens nicht achten werden.» Danach saBlen die drei zu Gericht,
schweigend und mit geschlossenen Augen. Nach einer Stunde riefen sie den
Mann Feiwel in die Stube und verkiindeten das Urteil, da3 das Recht bei
ihm sei. In derselben Stunde wurde in Wien die Verordnung aufgehoben.

Aufs schonste zeigt diese Geschichte das Miteinander und Inein-
ander von Ehrfurcht und Kiihnheit im Ringen mit Gott, im theo-
machischen Hoffen auf ihn.

Sie weist in die Ndhe des paulinischen und deutero-paulinischen
Begriffes der moppnoia. Im Unterschied zum alttestamentlichen
Schrifttum scheint zwar das neutestamentliche den Rechtsstreit mit
Gott kaum mehr zu kennen. Doch 143t und eréffnet seine Pneumato-
logie, insbesondere diejenige von Roém. 8, dem theomachischen
Hoffen Raum. In der Anwartschaft des Geistes seufzen die « S6hne»



204 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzihlungen

nach der in Doxa erfolgenden Offenbarung ihrer Sohnschaft, nach
Erl6sung des Leibes, darin mit der Nichtigkeit unterworfenen, seuf-
zenden Kreatur solidarisch®. Der Geist selber tritt fiir sie ein, fir
ihr Beten, in dem sich das vorher erwiahnte Hoffen und Seufzen
fortsetzt. Mit «unaussprechlichen Seufzern» iibt er dasselbe Amt
aus wie der zur Rechten Gottes erhohte Christus Jesus. Solches
durch die Interzession des seufzenden Geistes und des erhohten
Christus ermoglichte und vollzogene Hoffen, Beten und Seufzen der
«Sohne» ist der Weg, auf dem der Mensch Gott riithmen und ihm
Recht geben wird?, nicht a priori, als ob Gott das vergotzte sum-
mum ius ware, sondern a posteriori, im Angesicht des erlésenden
Gottes. Die zweite chassidische Erzdhlung koénnte die christliche
Theologie anfragen, ob nicht Hoffnung je und je auch zur rechten-
den, auf konkreten Gnadenerweis dringenden werden muf} — damit
sie, weder sublimiert noch spiritualisiert, auf ein rein «Uberwelt-
liches» bezogen werde. Nicht nur das christliche Gebetsleben, nicht
nur die christliche Dichtung (etwa Léon Bloys), sondern auch die
Theologie sollte der rechtenden, theomachischen Hoffnung Ort und
Wort weisen, durch sie Weg und Wort empfangen.

3.

Der erhohte Christus ist identisch mit dem gekreuzigten: er tritt
vor der Erlésung nicht nur in «statu exaltationis», sondern auch
noch in ¢statu exinationis» fiir uns ein. Dieser Status kennzeichnet
auch noch den in seinen « S6hnen» wirkenden und seufzenden Geist.
Die Solidaritdt Christi und des Geistes mit der bedridngten Kreatur
ist eine so umfassende, daf} sie nicht nur von der Hohe her, sondern
auch in der Tiefe erwiesen wird. Bedenkt man, dafl in ihnen Gott
selber fiir uns eintritt, so wird man von dem In-der-Tiefe-Sein, ja
gar Leiden Gottes reden diirfens. Bevollmichtigten uns Christus
und der Geist zunichst zur theomachischen Hoffnung, so weisen sie
uns jetzt in das Geheimnis der Theopaschie; freilich losen sich die
Bevollmichtigung zu jener Hoffnung und die Einweisung in dieses
Geheimnis nicht ineinander auf. Bedeutete das Fiir-uns-Eintreten

8 Rom. 8, 14ff.

7 Vgl. den Gebrauch von dwkatodv in Luk. 7, 29.

8 Zum Ausdruck vergleiche D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung
(1955), S. 244,



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzihlungen 205

Christi zunachst seine Teilnahme an unsern Leiden und Bedring-
nissen, so kehrt sich jetzt das Verhiltnis der uns erwiesenen Soli-
daritdt um zu der ihm von uns zu erweisenden Solidaritdt. Die
letzte Tiefe der fluchhaften Verfremdung der Kreatur durchsteht
und durchleidet Gott selber, doch so, dafi die Glaubenden ihm eben-
so ihre Solidaritit erweisen diirfen®.

Auch im Judentum, insbesondere im chassidisch geprigten, ist
Gottes Eintreten fur Israel als Leiden Gottes fiir Israel: als die Ge-
schichte seiner «Schechina» erkannt und bekannt worden. Die
Schechina bedeutete Gottes Wohnen im unzerstérten Tempel Is-
raels, nennt und bekennt dann Gottes Wohnen im verbannten
Israel, ja Gottes eigene Verbannung und Knechtschaft. Der Israelit
soll weinen, weil die Schechina verbannt ist1%; der Baalschem, der
erste chassidische Zaddik, versucht, allerdings vergeblich, die Sche-
china aus dem Exil zu befreien!!. In die Nihe dieses tiefen Bekennt-
nisses zur Schechina weist folgende von Buber mit «Wie der Saso-
wer die Mitternachtsklage sprach» betitelte Erzihlung (Buber, ebd.,
S. 3561.):

[Der riesenhaft gewachsene, aber kranke Rabbi Mosche L&b erhob sich
zu jeder Mitternacht von seinem Lager, die Klage um Jerusalem zu halten.
Ein Gast verbarg sich einmal in dessen Haus und beobachtete], wie der
Sasower Bauernkleider anzog, auf den schneebedeckten Hof ging, eine Last
Holz aus dem Keller holte, sie zusammenband und sich damit belud. Dann
verlie er das Haus, und Rabbi Hirsch folgte ihm in den klirrenden Frost
der Winternacht bis ans Ende der Stadt, wo Rabbi Mosche Léb an einer
armseligen Hiitte stehenblieb und das Holz ablud. Der Schiiler schlich sich
ans hintere Fenster und sah eine leere Stube, einen erloschenen Ofen und
auf einem Bette liegend eine Frau, die mit trostloser Gebéarde ihr neuge-
borenes Kind an die Brust pre3te. Schon aber stand der Sasower in der
Stube, Rabbi Hirsch sah ihn auf die Frau zutreten und hérte ihn sie in
ruthenischer Sprache anreden: ¢«Ich habe eine Last Holz zu verkaufen und
mag damit nicht weitergehn, willst du mir sie um geringen Preis abnehmen ?»
Die Frau antwortete: «Ich habe keinen Heller im Haus.» Der Rabbi aber
lieB sich nicht abfertigen. «Das Geld will ich mir ein andermal bei dir holen,
nimm mir nur das Holz ab.» Darauf ging der Sasower... vor die Tiir hinaus,
zog ein Beil hervor und hackte das Holz klein. Und wéhrend er das Holz
kleinhackte, horte Rabbi Hirsch ihn den einen Teil der Mitternachtsklage
sprechen, der unter dem Namen der Urmutter Rahel steht, und die Worte
drangen zu ihm: «Erwache, vom Staube erhebe dich, Gefangene Jerusalems!»

® Vgl. dazu Kol. 1, 24.
10 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim (1949), S. 307,
11 Ebd., S. 171.



206 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzihlungen

Dann trug der Rabbi das Holz, sich tief blickend, um durch die niedere Tir
Eingang zu finden, in die Stube und heizte den Ofen. Wiahrend er die Scheite
hineintat, sprach er mit leiser Stimme den andern Teil der Mitternachtsklage,
der unter dem Namen der Urmutter Lea steht, und beschlof3 ihn: « Du wirst
dich Zions erbarmen, die Mauern Jerusalems wirst du aufbauen.» Sodann
verlief er die Stube und ging eilenden Schrittes nach Hause.

Die elende Frau, in deren Hiitte Rabbi Mosche Lob die néacht-
liche Klage um Jerusalem sagt, verbindet mit den Urmiittern Rahel
und Lea, welche das Geschick Israels beweinen, es selber kat’exo-
chen durchleiden, verbindet mit der Schechina. Im Mittragen des
Leides der hilflosen Mutter triagt der Rabbi das Leid der Schechina
mit.

Ob nicht auch das Kreuztragen des Christen als Teilnahme am
Leiden Gottes verstanden werden muBl, nicht bloB als paradoxes
Empfangen der Auferstehungskraft, schon gar nicht unter dem Ge-
sichtspunkt der ethisch-religiosen Liuterung oder Entweltlichung?
Des Rabbis Mittragen des jammervollen Geschickes der Mutter und
der in ihr sich spiegelnden Urmiitter und der Schechina nimmt die
Weise konkreten Holz- und Heizlasttragens an. Die Erzihlung stellt
so die menschliche Anteilnahme an der Theopaschie in die Perspek-
tive des bekannten, Christi Identitdt mit den geringsten Briidern
erweisenden Wortes von Matth. 25, 40. — Keineswegs aber erschopft
sich die Anteilnahme des Rabbis in «praktischer Tétigkeit». Er
fithrt mit der Frau ein merkwiirdiges Gespriach tiber den Verkauf
seiner Holzbiirde, die er wie von ungefdhr loswerden will; schlie3-
lich bemerkt er, er werde das Geld «ein andermal» holen. Unmog-
lich, darin Gewinnsucht oder Geiz zu erblicken, den Rabbi als einen
nicht «gratis» Gebenden zu tadeln. Das Nicht-gratis-Abgeben des
Holzes erweist sich vielmehr als Modus tiefer, hoffnungserweckender
Liebe: Mit einem knappen Wort fl6B8t der Rabbi der Elenden seine
unerschiitterliche, beinahe selbstverstédndliche Zuversicht ein, daB
ihre Lage sich wenden werde. Sie empfangt von ihm nicht nur eine
Gabe und eine praktische Tat, sondern zugleich die Hoffnung, dafl
auch sie wieder das Vermogen zu geben und zu handeln erhalten
werde. Nur in Hoffnung erweckender, will sagen in tiefer Gegen-
seitigkeit des Gebens und Empfangens begriindeter und solche er-
offnender Liebe handelt und spricht der Zaddik — manchem christ-
lich-karitativem, sich nur als momentan-einseitiges Tun abwickeln-
dem Hilfeleisten zur Beschimung! In wunderbarer Verhaltenheit,



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Krzihlungen 207

so diirfen wir wohl auslegen, deutet die Erzdhlung an, da3 Rabbi
Mosche nichts weniger als die Schechina getrostet hat. Dem Roman
«Le desespéré» des katholischen Schriftstellers Léon Bloy entringt
sich das Wort «consoler Dieu»!? — sollte dieses Tun dem Christen
unmoglich sein, solange die Kirche noch iiber die Perikope «Jesus
in Gethsemane» predigt? — Rabbi Mosche ist der elenden Frau frei-
lich nicht in der vornehm-optimistischen Haltung eines englischen
Gentleman gegeniibergetreten, hat ihr nicht zugeredet, dall ihre
Lage sich irgendwie schon noch bessern werde. Er konnte ihr auf
seine tiefe und feine Weise nur darum Hoffnung zusprechen, weil er
nachher die feierliche Mitternachtsklage mit den verheillenden Wor-
ten Gottes endete: «Du wirst dich Zions erbarmen, die Mauern
Jerusalems wirst du aufbauen.» Sein Verhéltnis zu Gott erschopft
sich also nicht im Bezug zur leidenden Schechina, sondern schlie3t
den zur wendenden Macht des «Herrn der Welt» ein. Auch des
Christen Teilnahme an der Theopaschie wird in keinem ewigen
Mysterium passionis aufgehen — und wenn es das Mysterium pas-
sionis crucis wire —, sondern wird immer wieder ausgehen auf die
Theokratie, auf die Herrschaft des kommenden Gottes: wie der
Presbyter der Offenbarung sowohl und zugleich auf das Lamm «wie
geschlachtet» und den «Léwen aus dem Stamm Juda» weist (Off. 5,
5). Grund und Ziel der Teilhabe an der Theopaschie ist die Hoffnung
auf die Theokratie. Auf diesem Weg vollzieht sich in tiefer gott-
menschlicher Solidaritidt das Hoffen und Glauben derer, die schon
vor der Erlosung zu Gott umkehren: von ihrer Leidensscheu und
Skepsis gegeniiber der Hoffnung dem zu, der das Leiden nicht
scheute und zu unserer Hoffnung ward und werden wird.

%

1. Die erste der drei chassidischen Erzdhlungen lief3 uns nach dem
Zusammenhang von Umkehr und Erlésung fragen, bedenken, ob
christliche Theologie als Ort fiir jene ausschliellich die Verschnung
annehmen miisse. — 2. In der zweiten trat die Hoffnung der schon
«Umgekehrten», der « S6hne» als Seufzen, ja Dringen und Rechten
um die Erlosung hervor. — 3. Dies theomachische Hoffen hielt sich
durch die Interzession des Geistes und des erhohten Christus fiir
ermichtigt. Das Fiir-uns-Eintreten Christi wies zuriick auf sein

12 T.éon Bloy, Le désespéré (1953), S. 81.



208 U. Hedinger, Betrachtungen zu drer chassidischen Hrzihlungen

Leiden als Gekreuzigter, auf seine umfassende Solidaritdt mit der
Not und dem Todesfluch der Kreatur, wies damit ins Geheimnis der
Theopaschie. Nahe dazu stellte sich uns das jiidische Bekenntnis
zur Schechina, zu ihrer Verbannung und zu ihrem Elend. Nach der
Weise des theomachischen Hoffens zeigte sich uns der Glaube in der
menschlichen Teilnahme an der Theopaschie, welche die dritte Er-
zihlung verhalten zum «consoler Dieu» werden lie(3.

Syllogistisch-logisches Denken wird das theomachische Ringen
mit Gott und die Teilnahme an seinem Leiden schwerlich auf einen
Nenner, schwerlich auf eine Linie bringen: weil ersteres Gott Macht
zuspricht, diese aber sich zu seiner Ohnmacht hélt und stellt. Gerade
auf diesen beiden Wegen jedoch bewegt sich lebendiger Glaube. Voll-
zoge sich dieser nur als theomachisches Ringen, so konnte Gott noch
leicht blof3 als feindliches, fernes Gegeniiber erscheinen. Bei pneu-
matologisch-christologischer Begriindung dieses Ringens wiirde zwi-
schen Geist und Christus einerseits, Gott andererseits eine grofle
Kluft aufgerissen. Vergillt das theomachische Ringen die Theo-
paschie nicht, so wird es kein titanisches Stehen vor Kluft und Ab-
grund, gegen eine «absolute Macht», sondern weill sich, bei aller
Hérte des Fragens und Klagens, sohnhaft mit Gott verbunden.
Glaube soll sich aber auch nicht auflésen zur Teilnahme an der
Theopaschie, weil er sonst die verheilene Doxa ins schlechthinnige
Paradox schlidnge, zur Befolgung eines zum Prinzip verabsolutierten
Kreuzes wiirde. Er muf}, durch alle tiefe Partnerschaft des Leidens
hindurch, Bezug auf den erhofften Machterweis Gottes, und zwar
auf den Machterweis seiner Doxa bleiben. Glaube rechtet, ringt und
leidet: damit sich Gottes Gnade als Gnade erweise, d. h. para-dox
zum menschlichen Meinen und Méglichhalten, nicht aber para-dox
zum Erweise seiner auch der Kreatur verheiflenen Doxa.

Dal} chassidischer Glaube das theomachische Hoffen und die
Theopaschie so herauszustellen vermag, zeigt, wie fern er sich von
der Vergotzung des «absolut Einen»!2, vom «abstrakten Monotheis-
mus», aufhélt. Sollte er sich nicht gerade darum zu einem schwester-
lichen Gespréch, ja zu einer briiderlich-sohnhaften Herausforderung
des christlichen Glaubens eignen ?

Ulrich Hedinger, Basel

B Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik II, 1 (1948), S. 504 ff.



	Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

