
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 3

Artikel: Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

In den von Martin Buber edierten und bearbeiteten «Erzählungen
der Chassidim» leuchten Horizonte auf, die nicht nur von kultur-
oder religionsgeschichtlichem, sondern auch von theologischem
Belang sind. Wir greifen, bald mehr kommentierend, bald mehr
dogmatischen Gedanken folgend, drei von diesen Erzählungen heraus.
Sie werfen ein Licht auf christlich-dogmatische Probleme, bringen
solche gar erst ins Licht. Unsere Betrachtungen verstehen sich als

üemdglossen oder bloß Randfragen zur christlichen Dogmatik ; wir
meinen freilich, daß von diesem Rand her auch ihr Zentrum hell
wird1.

1.

Wir führen den zweiten Teil der mit Umkehr und Erlösung
betitelten Erzählung an (M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim,
1949, S. 508f.) :

Ein andermal, nach der Morgenmahlzeit, legte der Riziner die Finger
seiner rechten Hand auf den Tisch und sagte: «Gott spricht zu Israel:
Kehret euch zu mir, und ich will mich zu euch kehren.» Danach drehte er
die Rechte um und sagte: «Wir Kinder Israels aber sprechen: Kehre uns,
Herr, zu dir, und wir werden umkehren; erneue unsere Tage wie vordem.
Denn die schwere Verbannung lastet auf uns, und wir haben keine Kraft,
von selber zu dir umzukehren.» Sodann wandte er die Hand wieder: «Aber
der Heilige, gesegnet sei er, spricht: Ihr müßt euch vorerst zu mir kehren.»
So tat der Riziner viermal und drehte seine Hand nach oben und nach
unten. Zuletzt aber sagte er: «Das Recht ist bei den Kindern Israels, denn
wahrlich, die Fluten der Pein schlagen über ihnen zusammen, und sie
vermögen ihr Herz nicht zu regieren, daß es umkehre. »

In fast dramatisch verlaufender Rede hebt der Zaddik die tiefe
Gegenseitigkeit von der Zukehr Gottes zu Israel und der Umkehr
Israels zu Gott hervor ; er fragt nach der ersten, gründenden, grund-

1 Um den Anstoß, den die christliche Dogmatik aus dem reichen
chassidischen Uberlieferungsgut empfangen kann, nicht vorschnell abzuschwächen,
heben wir seine Nähe zum christlichen Glauben hervor, bedenken also
beispielsweise beim Problem der Theopaschie die Weiblichkeit der leidenden
Schechina und die damit gesetzte Differenz zur christlichen Auffassung der
Theopaschie nicht.



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen 201

reichenden Zuwendung und kehrt schließlich die Reihenfolge von
Sach. 1, 3 (Umkehr des Menschen - Zuwendung Gottes) um. Diese

Umkehrung verunmöglicht einmal ein pragmatisches bzw. synergistisches

Mißverständnis von Sach. 1, 3. Freilich ließe sich sagen,
daß ein solches Bekehrungsverständnis zum vorneherein
ausgeschlossen sei, indem Gottes Aufforderung «Kehret um zu mir!»
zugleich Erlaubnis und Ermächtigung, zugleich erste Zukehr Gottes
zu Israel einschließe. Der spannungsvolle Text über Grund und
Reihenfolge der jeweiligen Zuwendung ist jedoch damit keineswegs
erschöpft ; versteht doch der Zaddik, alttestamentlich-prophetischer
Überlieferung folgend, die Zuwendung Gottes nicht einfach als

«personalen Akt» oder «Wortgeschehen», sondern konkret und real
als Erlösung Israels aus den «Fluten der Pein». Rabbi Israel von
Rizin weist hier die Umkehr als Folge solch vollzogener, nicht bloß
verheißener, Erlösung nach. Tauchen hier nicht die Schatten der

pharisäischen «Zeichenforderung» auf, dunklere Schatten als die des

Pragmatismus, welcher immerhin, wenigstens erstem Anschein
nach, bloß den Menschen und nicht Gott unter eine Bedingung
stellt Ton und Gefälle dieser Erzählung erhellen aber, daß Gott hier
keine Bedingungen gestellt werden. Sie reflektiert das ursprüngliche
Credo Israels, welches in der Tat die glaubende Zukehr zu Jahve
als Antwort auf seine erlösende, aus dem ägyptischen Sklavenjoch
befreiende Zuwendung auffaßte.

In welcher Relation stehen menschliche Umkehr und Erlösung
(von der freilich nicht mehr volks- und partikulargeschichtlich,
sondern allgemein kreatürlichen Verfremdung und Verfallenheit) in
der christlichen Tradition zueinander Die herkömmliche Dogmatik
handelt von des Menschen Umkehr zwischen der Erörterung des
versöhnenden Werkes Christi und seiner Wiederkunft, der Eschatologie

2
; dieser Ort macht sie zwar nicht von der verheißenen, wohl aber

vollzogenen Erlösung unabhängig. Eine die menschliche Existenz
ins Zentrum rückende Theologie aber zeigt die Tendenz, die
Erlösung in die Umkehr aufzulösen3. Die Vorordnung der Erlösung
weist zurück auf das synoptische Verständnis der Umkehrforderung
Jesu, welche in der andrängenden Gottesherrschaft gründet4. In-

2 Vgl. die Stellung des locus «Die Bekehrung» in Chr. E. Luthardt,
Kompendium der Dogmatik (1900).

3 Vgl. R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 52, und Kerygma
und Mythos, 1 (1951), S. 47.



202 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

dem Jesus je und je von den die Existenzfristung nichtenden und
bedrohenden Mächten löste und befreite, erging auch sein Ruf zu
Glauben und Umkehr. Synoptische Perikopen bezeugen ihn als den,
der einfach, sogar ohne solch expliziten Ruf, den elementaren Schrei

bedrängter Existenz «Erbarm dich unser!» zu vernehmen und zu
stillen vermochte. Gewiß, an Stelle der sich ankündigenden
Gottesherrschaft ist bei Paulus - in einem komplexen, hier weiter nicht zu
diskutierenden Verhältnis von Fortsetzung und Nichtidentität -
der Dienst der Versöhnung getreten. Bedenkt man die Differenz
zwischen Reichsbotschaft Jesu und dem apostolischen Versöhnungszeugnis,

dann könnte man wenigstens erwägen, ob der christliche
Ruf zu Umkehr sich ausschließlich innerhalb des Dienstes der
Versöhnung vollziehen und Gehör schaffen müsse5. Müßte nicht die
christliche Dogmatik, die Worte Israels von Rizin im Horizont der
Reichsbotschaft Jesu und auch im Problemfeld der Parusieverzöge-
rung bedenkend, neben der Vorordnung der Umkehr sich auch für
die dieser entgegenlaufende VorOrdnung der Erlösung offenhalten?
Jedenfalls dürfen Kirche und Theologie den Umkehr- und Glaubensruf

nicht unter Abrücken von der Bedrohung menschlicher
Existenzfristung und -erfüllung ergehen lassen; sie müssen handelnd
und denkend auf die kommende Erlösung und den ihr vorlaufenden,

sie anmeldenden Gnadenerweis zeigen. Ante regnum Dei muß
dabei die Differenz zwischen Umkehr und Erlösung festgehalten
werden: Einerseits heißt Umkehr noch nicht Erlösung und auch
nicht eo ipso die ihr vorlaufende Befreiung von den in und durch
menschliche Existenz und Geschichte wirkenden Fremdmächten;
andererseits führt der ethische, soziale, politische, diakonische und
therapeutische Einsatz der Kirche mit den aus ihm sich ergebenden,
auf die Erlösung weisenden Befreiungen nicht ohne weiteres zu
Glauben und Umkehr. Der Dienst der Kirche besteht nicht nur in
der vom Heiligen Geist gewirkten Verkündigung und Zumutung
des Glaubens, sondern auch im Hören der bedrängten Kreatur. Zu
dieser Bereitschaft könnte sie gerade durch jüdisches Gedankengut
und seine chassidische Hoffnungsglut gestärkt werden.

4 Vgl. Mark. 1, 15.
5 Vgl. 2. Kor. 5, 18-20. «Versöhnung» und «Erlösung» verstehen wir hier

in der Linie der Kirchlichen Dogmatik Karl Barths : jene als Rechtfertigung
und Heiligung des Menschen, diese als Kommen des Reiches; zu ihr rücken
wir allerdings auch den ihr vorlaufenden konkreten Gnadenerweis Gottes.



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen 203

2.

Chassidisch-jüdischer Glaube ist kein passives Abwarten auf Gottes

erlösendes Tun. Er kann zum rechtenden Ringen mit Gott werden,

daß er doch die Erlösung oder die ihr vorlaufende Wendung
heraufführe. Schon in der erwähnten Erzählung hatte sich der
Glaube als Rechten mit Gott manifestiert, hatte, allerdings nur
indirekt, über die Dringlichkeit der menschlichen Umkehr, auf Gottes
Erlösung gedrängt. Unmittelbar um Befreiung von drohender Not
rechnet er in folgender Erzählung (Buber, ebd., S. 403f.):

Als eine kaiserliche Order aus Wien das Leben der galizischen Juden
vollends in Fesseln schlagen sollte, weilte der eifrige Rabbi Feiwel im Lehrhaus

des Zaddik Elimelech von Lisensk. Mitten in der Nacht stand er auf,
betrat die Kammer des Zaddiks und sprach: «Herr, ich habe einen Rechtsstreit

mit Gott.» Am folgenden Mittag, als noch zwei weitere Zaddikim zu
Elimelech gekommen waren, ließ dieser Rabbi Feiwel zu sich rufen und
sagte ihm: «Nun lege uns deinen Rechtsfall vor.» «Ich habe nicht mehr die
Kraft zu reden», stammelte Feiwel. «So gebe ich dir die Kraft.» Da redete
Rabbi Feiwel: «Wie darf es sein, daß wir in diesem Reich verknechtet sind?
Spricht doch Gott in der Thora : Denn meine Knechte sind die Söhne Israels.
Und hat er uns auch der Fremde überantwortet, wo immer wir sind, es ist
an ihm, uns die Freiheit, ihm zu dienen, ungeschmälert zu wahren. » - Hierauf
sprach Rabbi Elimelech : « Gottes Entgegnung kennen wir, denn auch sie
steht geschrieben, in der Fluchrede durch Mose und die Propheten. Jetzt
aber sollen nach der Vorschrift beide Rechtsgegner den Ort des Gerichts
verlassen, damit die Richter ihres Ansehens nicht achten. So gehe du hinaus,
Rabbi Feiwel. Und dich, Herr der Welt, vermögen wir nicht hinauszuschicken,

denn deine Herrlichkeit füllt die Erde, und ohne deine Gegenwart
könnte keiner von uns einen Augenblick leben; wisse aber, daß wir auch
deines Ansehens nicht achten werden. » Danach saßen die drei zu Gericht,
schweigend und mit geschlossenen Augen. Nach einer Stunde riefen sie den
Mann Feiwel in die Stube und verkündeten das Urteil, daß das Recht bei
ihm sei. In derselben Stunde wurde in Wien die Verordnung aufgehoben.

Aufs schönste zeigt diese Geschichte das Miteinander und Ineinander

von Ehrfurcht und Kühnheit im Ringen mit Gott, im theo-
machischen Hoffen auf ihn.

Sie weist in die Nähe des paulinischen und deutero-paulinischen
Begriffes der Ttapprioîa. Im Unterschied zum alttestamentlichen
Schrifttum scheint zwar das neutestamentliche den Rechtsstreit mit
Gott kaum mehr zu kennen. Doch läßt und eröffnet seine Pneumato-
logie, insbesondere diejenige von Rom. 8, dem theomachischen
Hoffen Raum. In der Anwartschaft des Geistes seufzen die «Söhne»



204 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

nach der in Doxa erfolgenden Offenbarung ihrer Sohnschaft, nach
Erlösung des Leibes, darin mit der Nichtigkeit unterworfenen,
seufzenden Kreatur solidarisch6. Der Geist selber tritt für sie ein, für
ihr Beten, in dem sich das vorher erwähnte Hoffen und Seufzen
fortsetzt. Mit «unaussprechlichen Seufzern» übt er dasselbe Amt
aus wie der zur Rechten Gottes erhöhte Christus Jesus. Solches
durch die Interzession des seufzenden Geistes und des erhöhten
Christus ermöglichte und vollzogene Hoffen, Beten und Seufzen der
«Söhne» ist der Weg, auf dem der Mensch Gott rühmen und ihm
Recht geben wird7, nicht a priori, als ob Gott das vergötzte
summum ius wäre, sondern a posteriori, im Angesicht des erlösenden
Gottes. Die zweite chassidische Erzählung könnte die christliche
Theologie anfragen, ob nicht Hoffnung je und je auch zur rechtenden,

auf konkreten Gnadenerweis drängenden werden muß - damit
sie, weder sublimiert noch spiritualisiert, auf ein rein «Uberweltliches»

bezogen werde. Nicht nur das christliche Gebetsleben, nicht
nur die christliche Dichtung (etwa Léon Bloys), sondern auch die
Theologie sollte der rechtenden, theomachischen Hoffnung Ort und
Wort weisen, durch sie Weg und Wort empfangen.

3.

Der erhöhte Christus ist identisch mit dem gekreuzigten : er tritt
vor der Erlösung nicht nur in «statu exaltationis», sondern auch
noch in «statu exinationis» für uns ein. Dieser Status kennzeichnet
auch noch den in seinen «Söhnen» wirkenden und seufzenden Geist.
Die Solidarität Christi und des Geistes mit der bedrängten Kreatur
ist eine so umfassende, daß sie nicht nur von der Höhe her, sondern
auch in der Tiefe erwiesen wird. Bedenkt man, daß in ihnen Gott
selber für uns eintritt, so wird man von dem In-der-Tiefe-Sein, ja
gar Leiden Gottes reden dürfen8. Bevollmächtigten uns Christus
und der Geist zunächst zur theomachischen Hoffnung, so weisen sie

uns jetzt in das Geheimnis der Theopaschie; freilich lösen sich die

Bevollmächtigung zu jener Hoffnung und die Einweisung in dieses

Geheimnis nicht ineinander auf. Bedeutete das Eür-uns-Eintreten

6 Rom. 8, 14ff.
7 Vgl. den Gebrauch von biKctioûv in Luk. 7, 29.
8 Zum Ausdruck vergleiche D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung

(1955), S. 244.



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen 205

Christi zunächst seine Teilnahme an unsern Leiden und Bedrängnissen,

so kehrt sich jetzt das Verhältnis der uns erwiesenen
Solidarität um zu der ihm von uns zu erweisenden Solidarität. Die
letzte Tiefe der fluchhaften Verfremdung der Kreatur durchsteht
und durchleidet Gott selber, doch so, daß die Glaubenden ihm ebenso

ihre Solidarität erweisen dürfen9.
Auch im Judentum, insbesondere im chassidisch geprägten, ist

Gottes Eintreten für Israel als Leiden Gottes für Israel: als die
Geschichte seiner «Schechina» erkannt und bekannt worden. Die
Schechina bedeutete Gottes Wohnen im unzerstörten Tempel
Israels, nennt und bekennt dann Gottes Wohnen im verbannten
Israel, ja Gottes eigene Verbannung und Knechtschaft. Der Israelit
soll weinen, weil die Schechina verbannt ist10; der Baalschem, der
erste chassidische Zaddik, versucht, allerdings vergeblich, die
Schechina aus dem Exil zu befreien11. In die Nähe dieses tiefen Bekenntnisses

zur Schechina weist folgende von Buber mit «Wie der Saso-

wer die Mitternachtsklage sprach» betitelte Erzählung (Buber, ebd.,
S. 356f.) :

[Der riesenhaft gewachsene, aber kranke Rabbi Mosche Löb erhob sich
zu jeder Mitternacht von seinem Lager, die Klage um Jerusalem zu halten.
Ein Gast verbarg sich einmal in dessen Haus und beobachtete], wie der
Sasower Bauernkleider anzog, auf den schneebedeckten Hof ging, eine Last
Holz aus dem Keller holte, sie zusammenband und sich damit belud. Dann
verließ er das Haus, und Rabbi Hirsch folgte ihm in den klirrenden Frost
der Winternacht bis ans Ende der Stadt, wo Rabbi Mosche Löb an einer
armseligen Hütte stehenblieb und das Holz ablud. Der Schüler schlich sich
ans hintere Fenster und sah eine leere Stube, einen erloschenen Ofen und
auf einem Bette liegend eine Frau, die mit trostloser Gebärde ihr
neugeborenes Kind an die Brust preßte. Schon aber stand der Sasower in der
Stube, Rabbi Hirsch sah ihn auf die Frau zutreten und hörte ihn sie in
ruthenischer Sprache anreden: «Ich habe eine Last Holz zu verkaufen und
mag damit nicht weitergehn, willst du mir sie um geringen Preis abnehmen »

Die Frau antwortete: «Ich habe keinen Heller im Haus.» Der Rabbi aber
ließ sich nicht abfertigen. «Das Geld will ich mir ein andermal bei dir holen,
nimm mir nur das Holz ab. » Darauf ging der Sasower... vor die Tür hinaus,
zog ein Beil hervor und hackte das Holz klein. Und während er das Holz
kleinhackte, hörte Rabbi Hirsch ihn den einen Teil der Mitternachtsklage
sprechen, der unter dem Namen der Urmutter Rahel steht, und die Worte
drangen zu ihm: «Erwache, vom Staube erhebe dich, Gefangene Jerusalems »

9 Vgl. dazu Kol. 1, 24.
10 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim (1949), S. 307.
11 Ebd., S. 171.



206 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

Dann trug der Rabbi das Holz, sich tief bückend, um durch die niedere Tür
Eingang zu finden, in die Stube und heizte den Ofen. Während er die Scheite
hineintat, sprach er mit leiser Stimme den andern Teil der Mitternachtsklage,
der unter dem Namen der Urmutter Lea steht, und beschloß ihn: «Du wirst
dich Zions erbarmen, die Mauern Jerusalems wirst du aufbauen.» Sodann
verließ er die Stube und ging eilenden Schrittes nach Hause.

Die elende Frau, in deren Hütte Rabbi Mosche Löb die nächtliche

Klage um Jerusalem sagt, verbindet mit den Urmüttern Rahel
und Lea, welche das Geschick Israels beweinen, es selber kat'exo-
chen durchleiden, verbindet mit der Schechina. Im Mittragen des

Leides der hilflosen Mutter trägt der Rabbi das Leid der Schechina
mit.

Ob nicht auch das Kreuztragen des Christen als Teilnahme am
Leiden Gottes verstanden werden muß, nicht bloß als paradoxes
Empfangen der Auferstehungskraft, schon gar nicht unter dem
Gesichtspunkt der ethisch-religiösen Läuterung oder Entweltlichung
Des Rabbis Mittragen des jammervollen Geschickes der Mutter und
der in ihr sich spiegelnden Urmütter und der Schechina nimmt die
Weise konkreten Holz- und Heizlasttragens an. Die Erzählung stellt
so die menschliche Anteilnahme an der Theopaschie in die Perspektive

des bekannten, Christi Identität mit den geringsten Brüdern
erweisenden Wortes von Matth. 25, 40. - Keineswegs aber erschöpft
sich die Anteilnahme des Rabbis in «praktischer Tätigkeit». Er
führt mit der Frau ein merkwürdiges Gespräch über den Verkauf
seiner Holzbürde, die er wie von ungefähr loswerden will; schließlich

bemerkt er, er werde das Geld «ein andermal» holen. Unmöglich,

darin Gewinnsucht oder Geiz zu erblicken, den Rabbi als einen
nicht «gratis» Gebenden zu tadeln. Das Nicht-gratis-Abgeben des

Holzes erweist sich vielmehr als Modus tiefer, hoffnungserweckender
Liebe: Mit einem knappen Wort flößt der Rabbi der Elenden seine

unerschütterliche, beinahe selbstverständliche Zuversicht ein, daß
ihre Lage sich wenden werde. Sie empfängt von ihm nicht nur eine
Gabe und eine praktische Tat, sondern zugleich die Hoffnung, daß
auch sie wieder das Vermögen zu geben und zu handeln erhalten
werde. Nur in Hoffnung erweckender, will sagen in tiefer
Gegenseitigkeit des Gebens und Empfangens begründeter und solche
eröffnender Liebe handelt und spricht der Zaddik - manchem
christlich-karitativem, sich nur als momentan-einseitiges Tun abwickelndem

Hilfeleisten zur Beschämung! In wunderbarer Verhaltenheit,



U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen 207

so dürfen wir wohl auslegen, deutet die Erzählung an, daß Rabbi
Mosche nichts weniger als die Schechina getröstet hat. Dem Roman
«Le desespéré» des katholischen Schriftstellers Léon Bloy entringt
sich das Wort «consoler Dieu»12 - sollte dieses Tun dem Christen
unmöglich sein, solange die Kirche noch über die Perikope «Jesus

in Gethsemane » predigt - Rabbi Mosche ist der elenden Frau freilich

nicht in der vornehm-optimistischen Haltung eines englischen
Gentleman gegenübergetreten, hat ihr nicht zugeredet, daß ihre
Lage sich irgendwie schon noch bessern werde. Er konnte ihr auf
seine tiefe und feine Weise nur darum Hoffnung zusprechen, weil er
nachher die feierliche Mitternachtsklage mit den verheißenden Worten

Gottes endete: «Du wirst dich Zions erbarmen, die Mauern
Jerusalems wirst du aufbauen.» Sein Verhältnis zu Gott erschöpft
sich also nicht im Bezug zur leidenden Schechina, sondern schließt
den zur wendenden Macht des «Herrn der Welt» ein. Auch des

Christen Teilnahme an der Theopaschie wird in keinem ewigen
Mysterium passionis aufgehen - und wenn es das Mysterium pas-
sionis crucis wäre -, sondern wird immer wieder ausgehen auf die
Theokratie, auf die Herrschaft des kommenden Gottes: wie der

Presbyter der Offenbarung sowohl und zugleich auf das Lamm «wie

geschlachtet» und den «Löwen aus dem Stamm Juda» weist (Off. 5,

5). Grund und Ziel der Teilhabe an der Theopaschie ist die Hoffnung
auf die Theokratie. Auf diesem Weg vollzieht sich in tiefer
gottmenschlicher Solidarität das Hoffen und Glauben derer, die schon

vor der Erlösung zu Gott umkehren: von ihrer Leidensscheu und
Skepsis gegenüber der Hoffnung dem zu, der das Leiden nicht
scheute und zu unserer Hoffnung ward und werden wird.

*

1. Die erste der drei chassidischen Erzählungen ließ uns nach dem

Zusammenhang von Umkehr und Erlösung fragen, bedenken, ob

christliche Theologie als Ort für jene ausschließlich die Versöhnung
annehmen müsse. - 2. In der zweiten trat die Hoffnung der schon

«Umgekehrten», der «Söhne» als Seufzen, ja Drängen und Rechten
um die Erlösung hervor. - 3. Dies theomachische Hoffen hielt sich
durch die Interzession des Geistes und des erhöhten Christus für
ermächtigt. Das Für-uns-Eintreten Christi wies zurück auf sein

12 Léon Bloy, Le désespéré (1953), S. 81.



208 U. Hedinger, Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

Leiden als Gekreuzigter, auf seine umfassende Solidarität mit der
Not und dem Todesfluch der Kreatur, wies damit ins Geheimnis der
Theopaschie. Nahe dazu stellte sich uns das jüdische Bekenntnis
zur Schechina, zu ihrer Verbannung und zu ihrem Elend. Nach der
Weise des theomachischen Hoffens zeigte sich uns der Glaube in der
menschlichen Teilnahme an der Theopaschie, welche die dritte
Erzählung verhalten zum «consoler Dieu» werden ließ.

Syllogistisch-logisches Denken wird das theomachische Ringen
mit Gott und die Teilnahme an seinem Leiden schwerlich auf einen
Nenner, schwerlich auf eine Linie bringen : weil ersteres Gott Macht
zuspricht, diese aber sich zu seiner Ohnmacht hält und stellt. Gerade

auf diesen beiden Wegen jedoch bewegt sich lebendiger Glaube. Vollzöge

sich dieser nur als theomachisches Ringen, so könnte Gott noch
leicht bloß als feindliches, fernes Gegenüber erscheinen. Bei pneu-
matologisch-christologischer Begründung dieses Ringens würde
zwischen Geist und Christus einerseits, Gott andererseits eine große
Kluft aufgerissen. Vergißt das theomachische Ringen die
Theopaschie nicht, so wird es kein titanisches Stehen vor Kluft und
Abgrund, gegen eine «absolute Macht», sondern weiß sich, hei aller
Härte des Eragens und Klagens, sohnhaft mit Gott verbunden.
Glaube soll sich aber auch nicht auflösen zur Teilnahme an der
Theopaschie, weil er sonst die verheißene Doxa ins schlechthinnige
Paradox schlänge, zur Befolgung eines zum Prinzip verabsolutierten
Kreuzes würde. Er muß, durch alle tiefe Partnerschaft des Leidens
hindurch, Bezug auf den erhofften Machterweis Gottes, und zwar
auf den Machterweis seiner Doxa bleiben. Glaube rechtet, ringt und
leidet: damit sich Gottes Gnade als Gnade erweise, d. h. para-dox
zum menschlichen Meinen und Möglichhalten, nicht aber para-dox
zum Erweise seiner auch der Kreatur verheißenen Doxa.

Daß chassidischer Glaube das theomachische Hoffen und die

Theopaschie so herauszustellen vermag, zeigt, wie fern er sich von
der Vergötzung des «absolut Einen»13, vom «abstrakten Monotheismus»,

aufhält. Sollte er sich nicht gerade darum zu einem schwesterlichen

Gespräch, ja zu einer brüderlich-sohnhaften Herausforderung
des christlichen Glaubens eignen?

Ulrich Hedinger, Basel

13 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik II, 1 (1948), S. 504ff.


	Betrachtungen zu drei chassidischen Erzählungen

