
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 3

Artikel: Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons vom Marburger
Religionsgespräch 1529

Autor: Neuser, Wilhelm H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons
vom Marburger Religionsgespräch 15291

Ende Juli 1530 richtete Martin Bucer, der kurz zuvor auf dem

Augsburger Reichstag eingetroffen war, einen Brief an den
kursächsischen Kanzler Brück2, in dem er den unheilvollen
Abendmahlsstreit als eine Pugna verborum, einen Streit allein um Worte,
hinzustellen suchte.3 Mit dieser These wollte er neue innerprotestantische

Konkordienverhandlungen erreichen. Einer seiner Beweisgründe

lautet :

Item das M. Philippus Hedioni4 zu Marpurg hat zu forderung der einigkeit
geben die bedencken, dasselb haltet sich also von wort zu wort : Paulus non
reformidat has figuras: Christus habitat in vobis [Eph. 3, 17], quare nec
nobis, credo, reformidandae essent hae locutiones, Christum vere adesse cum
sacramento, quandoquidem agat ibi. Ne Christus quidem dubitat dicere:
« Veniemus et mansionem faciemus apud eum» [Joh. 14, 23]. Item, Augustinus
dixit5: Filium hominis in unitate personae in coelo fuisse, cum in terra
loqueretur.

dis reumt sich denn auch mit dem, das M. Philippus zu anleiten in

1 Vorlesung, gehalten im Seminar von Prof. Dr. G. W. Locher, Bern.
2 Der Brief ist ohne Datum. Corp. ref. Mel., 2, 221 Anm. (Nr. 797),

datiert: 23. Juli, ebenso Fr. W. Schirrmacher, Briefe und Acten zu der
Geschichte des Religionsgespräches zu Marburg 1529 und des Reichstages zu
Augsburg 1530 (1876), S. 353 A. 1; 509. Doch ist dieses Datum zu früh
angesetzt. Denn am 22. Juli schrieb Bucer an Zwingli, eine Unterredung mit
Brück sei vorgesehen (CR/Zw. 11, 40; Nr. 1068). Es endet mit der
Aufforderung Brücks, Bucer möge seine Gedanken über eine Abendmahls-
konkordie schriftlich niederlegen (Schirrmacher, S. 353). Am nächsten Tage
(Schirrmacher, S. 353) verfaßte Bucer das Schreiben. Frühster Termin ist
der 24. Juli. G. C. Coelestin, Historia comitiorum, 1 (1577), fol. 294: 30. Juli.

3 Abgedruckt bei Schirrmacher (A. 2), S. 353ff.
4 Schirrmacher (A. 2), S. 357 Anm.: «Hinter ,Philippus' hat der Text

eine Lücke.» Bucers Briefentwurf nennt das fehlende Wort.
5 Zusammenfassung von Aug. Tract, in Joh. 27, 4 (Corp. ehr. Ser. lat. 36,

271, 15-33) : .Christus ergo unus est: Verbum, anima et caro unus Christus;
Filius Dei et filius hominis unus Christus. Filius Dei semper, filius hominis
ex tempore, tarnen unus Christus secundum unitatem personae. In caelo erat,
quando in terra loquebatur. Sic erat filius hominis in caelo, quomodo Filius
Dei erat in terra; Filius Dei in terra in suseepta carne, filius hominis in caelo
in unitate personae.



182 W.H.Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

verstandt dieser wort, das ist mein leib, D. Hedioni6 furgehalten hat,
Christus habitat in vobis, et: Mansionem apud eum faciemus7.

Aus diesen und anderen Äußerungen Melanchthons und Luthers
schloß Bucer - sicherlich zu Unrecht - ihre Übereinstimmung mit
den Oberdeutschen und Schweizern.

Bucer überliefert uns hier eine KonJcordienformel Melanchthons

vom Marburger Religionsgespräch 1529, die W. Köhler trotz seiner
überaus sorgfältigen Erforschung des Marburger Gespräches und
seiner beinahe lückenlosen Darstellung8 entgangen ist. Andere
Forscher, wie H. Schmidt9 und H. Graß10, haben den Brief Bucers an
Kanzler Brück nur in der deutschen Übersetzung der Lutherausgabe
Joh. G. Walchs kennengelernt. Dort sind Bucers Sätze so entstellt
wiedergegeben worden, daß nicht mehr zu erkennen ist, daß der
Straßburger eine Unionsformel Melanchthons niedergeschrieben
hat11.

Quelle dieser fehlerhaften Wiedergabe ist der Abdruck des Briefes in G. C.

Coelestins Historia comitiorum anno 1530 Augustae celebratorum (Franco-
fordiae eis Viadrum 1577)12. Der oberflächlich arbeitende Berliner
Hofprediger13 hat den Brief (wie auch viele andere Stücke) seinerseits wiederum
der Rostocker Sammlung von Reformationsakten entnommen, die Johann
Aurifaber im Jahre 1574 für den Herzog Johann Albrecht von Mecklenburg
abschriftlich angefertigt hat14. Dort fand sich der Brief in deutscher Fassung ;

Coelestin hat ihn ins Lateinische übersetzt und dabei den Sinn des Me-
lanchthonzitates völlig entstellt15. Seine Vorlage aus der Rostocker Sammlung

6 Schirrmacher (A. 2), S. 359: «jedem (?)». Berichtigt nach Bucers
Briefentwurf.

7 Schirrmacher (A. 2), S. 357. 359.
8 W. Köhler, Das Marburger Religionsgespräch 1529. Versuch einer

Rekonstruktion: Sehr. Ver.f. Ref.gesch. 48 (1929), Nr. 148; ders., Zwingli und
Luther, 2 (1953).

9 H. Schmidt, Der Kampf der lutherischen Kirche um Luthers Lehre
vom Abendmahl im Reformationszeitalter (1868), S. 13.

10 H. Grass, Die Abendmahlslehrebei Luther und Calvin (1954), S. 127 A. 1.
11 M. Luther, Sämtliche Schriften (St. Louis), 17, Sp. 1987f. : «Und ferner,

daß die Unsern alles, was Philippus zu Marburg als einen Weg zur Eintracht
vorgeschlagen, für wahr halten; und daß Paulus die Redensarten nicht
scheut... »

12 J. G. Walch in Luther, Schriften (A. 11), ebd., Sp. 1984.
13 Allgem. deutsche Biogr. 4, 388 f.
14 Schirrmacher (A. 2), S.Vff. XV.
15 «...de verbo ad verbum verum esse nostri sentiunt, Paulus non re-

formidat...». Coelestin (A. 2), fol. 295b.



W.H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanehthons 183

ist erhalten und oben im Wortlaut wiedergegeben worden. - Es ergibt sieh
folgendes Bild: Im Jahre 1876 hat Fr. W. Schirrmacher die Rostocker
Handschrift veröffentlicht. Der Brief Bucers ist der Forschung bisher aber nur
in der fehlerhaften Übersetzung Coelestins und in der natürlich nicht besseren

Rückübersetzimg in Joh. G. Walchs Lutherausgabe bekannt geworden. Fr.
W. Schirrmachers Publikation blieb unbeachtet, obgleich in ihr der Wortlaut
der Unionsformel Melanehthons gut erkennbar und literarisch greifbar vorlag.

Da Melanehthons Ivonkordienformel für die Vervollständigung
unseres Wissens über das Marburger Gespräch wichtig und im
Abendmahlsgespräch unserer Tage aktuell ist, soll ihr Inhalt im
folgenden untersucht und ihre Bedeutung dargelegt werden.

1.

Die Echtheit der Formel kann nicht bezweifelt werden. Denn
Bucers eigenhändiger Entwurf des Briefes an Kanzler Brück ist
noch vorhanden16. In ihm heißt es :

Item das M. Philippus Hedioni zu Marpurg hat zu furdernuhs der einigkeyt
geben zu bedencken, dasselbig haltet sich also von wort zu wort: Paulus
non reformidat ec.

Dihs reimbt sich dann ouch mit dem, das m. Philippus zu anleyten yn
verstandt diser wort: «Das ist meyn leyb», D. Hedioni furgehalten hat:
«Christus habitat in vobis», et: «Mansionem apud eum faciemus.»17

Beim ersten Satz hat Conrad Hubert am Blattrand vermerkt:
«ex Hedionis complenda forsan», d. h. aus Hedios Marburger Itine-
rarium zu vervollständigen. Dort heißt es am Schluß :

Axiomata Philip. Melancht. 1. Paulus non reformidat has figuras, Christus
habitat in vobis, quare nec nobis, credo, reformidandas esse has locutiones,
Christum vere adesse in Sacramento, quandoquidem agat ibi. 2. Ne Christus
quidem ipse dubitat dicere, Veniemus et mansionem apud eum faciemus.
3. Item, Augustinus dixit, Filium hominis in imitate personae in coelo
fuisse, cum in terra ageret18.

16 Die folgenden Angaben über die ungedruckten Quellen stammen von
Dr. J. Rott, Straßburg. Er teilte mir freundlicherweise auch ihren Wortlaut
mit und entdeckte den unvollständigen Abdruck des Itinerariums Hedios.

17 Straßburg, Thomasarchiv 38 (20, 1) Nr. 8, S. 6 Bl. 121v) und 8

Bl. 122v).
18 Thes. Baum. III, Bl. 170v.



184 W.H.Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

Bucers Gewährsmann ist also sein Straßburger Kollege Caspar
Hedio, der mit ihm zusammen das Marhurger Religionsgespräch
besuchte und in seinem Itinerarium einen zuverlässigen, olfenbar
sogleich während des Gespräches niedergelegten Bericht mit nach
Hause brachte. Da A. Erichson im Jahre 1881 in seinem Abdruck
des Itinerariums19 die «Axiomata Philippi Melanchthonis» am
Schluß fortließ, hat W. Köhler20 und andere21 sie nicht gekannt
und demzufolge auch nicht behandelt. Der Abschrift des Rostocker
Codex liegt wahrscheinlich Bucers Originalbrief aus dem kursächsischen

Archiv zugrunde. Woher die vier Abweichungen im Text der
Unionsformel stammen, kann wohl nicht mehr ausgemacht werden:

Hedios Itinerar besitzen wir nur noch in der Abschrift einer
Abschrift22. Oder Bucer hat sie ungenau abgeschrieben, obgleich er
bezeugt, sie wörtlich wiederzugeben. Oder Johann Aurifaber hat sie

(wie auch Hedios Name) nicht völlig entziffern können und sie nach
bestem Wissen ergänzt. Die Rostocker Handschrift erweist sich
sonst als zuverlässig. Bis auf die Worte in bzw. cum sacramento
besitzen die Abweichungen jedoch wenig Bedeutung.

Auch innere Gründe bestätigen die Echtheit der Formel. Kanzler
Brück hatte Bucer zuvor mitgeteilt, er werde den Brief zur
Begutachtung an Melanchthon weiterleiten23. Dieser hat in seiner scharf
gehaltenen Widerlegung weder die Tatsache noch den Wortlaut
der Formel bestritten24. Auch ist die Unionsformel nicht einzigartig.

Ihre einzelnen Sätze finden sich verstreut in Melanchthons
Briefen und Abhandlungen der Jahre 1527-1530 wieder. Auch
inhaltlich ist ihre Echtheit somit nicht zu bezweifeln.

Eine vergleichende Übersicht soll den melanchthonischen Charakter

herausstellen und zugleich die Eigenart der Unionsformel jetzt

19 A. Erichson, Zeitschr. f. Ki.gesch. 4 (1881), S. 414ff.
20 Doch gibt es eine Abschrift des Briefes Bucers an Brück von W. Köhlers

Hand, die auf zwei Abschriften im Konstanzer Stadtarchiv zurückgehen:
Urk. z. Gesch. d. Ref., Fase. 11 (1530-38), Nr. 3 u. 10. Sie enthält nur
unbedeutende Abweichungen von der Abschrift im Rostocker Codex.

21 Weim. Ausg. 30, III, llOff.
22 Erichson (A. 19), S. 417f.
23 Bucer am 27. Aug. 1531 an Landgraf Philipp von Hessen; M. Lenz,

Briefwechsel Landgraf Philipps des Großmütigen von Hessen mit Bucer, 1

(1880), S. 21 (Nr. 6).
24 Corp. ref. Mel., 2, 222f., Nr. 798 (soweit der Wortlaut des Autographs

Melanchthons reicht). Zum Umfang Schirrmacher (A. 2), S. 350 A. 1.



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 185

schon verdeutlichen: 1. Eph. 3, 17 - hier verkürzt wiedergegeben

- wird von Melanchthon sonst nicht im Zusammenhang mit dem
Abendmahl genannt. 2. Die Begründung der Gegenwart Christi aus
seinem Handeln im Abendmahl findet sich auch in den « Sententiae
veterum» (1530) : «cur (Christus) non ibi vere adesse possit, ubi vere
aliquid efficit»25. 3. Statt cum sacramento setzt er in den
Visitationsartikeln (1527): «esse cum pane verum corpus Christi, cum
calice sanguinem»26. Öfter noch sagt er bloß «in coena Domini», was
dem Ausdruck «in sacramento» entspricht. Die cum-Eormel ist für
Melanchthons Lehrweise ebenso typisch wie die bloße Nennung der
Abendmahlshandlung. 4. Joh. 14, 23 wird in einem Gutachten von
1529 mit denselben Worten im Zusammenhang mit dem Abendmahl

genannt27. 5. Das Augustinwort zitiert Melanchthon wörtlich
in den «Sententiae veterum» und faßt es mit fast den gleichen
Worten zusammen28. Man wird daher urteilen müssen, daß die
Konkordienformel typisch melanchthonische Züge aufweist.

Ist es möglich, auch den Zeitpunkt des Unionsversuches Melanchthons

herauszufinden und die Umstände aufzudecken?
Bis zum Nachmittag des 3. Oktober 1529 dauerte in Marburg das

Hauptgespräch. Noch am Abend wurde von lutherischer Seite ein
erster Unionsversuch gemacht29. In zwei Formeln, die von Luther
einerseits und Oekolampad andererseits zu Papier gebracht waren,
wurde einfach die Gegenwart des Leibes und Blutes Christi konstatiert

und darauf verzichtet, festzulegen, «ob er (sc. der Leib Christi)
leyblich oder gaystlich, natürlich oder übernatürlich, in stat oder
one stat (d. h. in loco aut sine loco) da were», — wie Osiander ganz
richtig berichtet30. Diese Beschränkung ist beachtlich, doch erwähnt
Osiander die übrigen Erschwernisse der Formel31 für die Zwingli-

25 Corp. ref. Mel., 23, 751. Diese 1530 gedruckte Schrift lag wahrscheinlich

schon vor dem Marburger Gespräch vor: H. E. Bindseil, Suppl. Mel.
(1874), S. 40 (Nr. 58).

26 Corp. ref. Mel., 26, 19.
27 Ebd., 1, 760; Nr. 350.
28 Ebd., 23, 748.
29 Köhler (A. 8), Zw. u. L., 2, S. 113ff.
30 Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 132.
31 Köhler, ebd., S. 131 f. - Die von Köhler S. 135 mitgeteilte Formel

gehört nicht ins Jahr 1529, sondern ist später anzusetzen. Die Erwähnung des

«pactum» und der «unwirdigen» setzt die Berührung mit Bucer voraus und
ist erst später möglich gewesen.



186 W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

aner nicht: Immerhin sollte von ihnen anerkannt werden, daß «der
leib und dz blut unsers herren Jesu Christi wahrhaftiklich (hoc est)
substantive et essentialiter... im Nachtmal gegenwertig sey und
gegeben werde». Wiewohl man lutherischerseits auf einige
Näherbestimmungen verzichtete, drang man doch auf eine substantielle
Gegenwart. Gewiß, es werden die Elemente, Brot und Wein, nicht
genannt, doch sind sie keineswegs ausgelassen, denn Leib und Blut
Christi werden im Abendmahl «gegeben». Auch hieß es am Anfang
der Formel, «das ausz vermög diser wort: ,Dz ist mein leib'», Leib
und Blut Christi gegenwärtig seien. Das hieß nichts anderes als:
Kraft der Konsekrationsworte. Nun konnte es noch so verlockend
in beiden Formeln heißen, «dz unsere lieben herren und brüder»
nun mit den früheren Vorwürfen nicht mehr gemeint seien, sie war
für die Oberdeutschen und Schweizer nicht mehr annehmbar. Der
erste Unionsversuch scheiterte.

Am Montag, den 4. Oktober, waren wieder Einzelgespräche
vorgesehen, um auf diese Weise etwaige Konkordienmöglichkeiten
ausfindig zu machen und Unionsvorschläge zu erarbeiten. So trafen sich
Luther und Melanchthon mit Zwingli und Oekolampad; doch ist
über dieses Gespräch nichts bekannt. Eine hoffnungsvolle zweite
Unionsformel entstand im Gespräch der süddeutschen Lutheraner
Oslander und Brenz mit dem Straßburger Bucer. Sie «prachten
Putzer dahin, das er zugab, Christus' leyb were im nachtmal und
wurde in unnd mit dem prot geben den glaubigen, aber nicht den

ungläubigen». Die beiden Lutheraner sagten dazu, es «wurd ein
newer streyt werden, doch nicht so arg als der vorig». Osiander
endet seinen Bericht : «Aber Butzer, als er zu seinen gesellen kam,
redeten sy in darvon und fiel wider ab.»82 Die Schweizer empfanden
offenbar den lutherischen Verzicht auf die manducatio impiorum
als ein zu kleines Zugeständnis und die Nennung des Leibes Christi
statt der Person Christi als unannehmbar33. So scheiterte auch dieser

Unionsversuch.
In dem Gespräch zwischen Luther und dem Straßburger Caspar

Hedio schlug jener vor, wie im Passahstreit zwischen Orient und
Okzident die Abendmahlsgemeinschaft beizubehalten. Doch hielt
Luther den jetzigen Streit für weit größer34. Hedios Hinweis auf

32 Köhler, ebd., S. 139.
33 Köhler (A. 8), Zw. u. L., 2, S. 117.
34 Erichson (A. 19), S. 436; Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 138.



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 187

die Einheit in den übrigen Lehren, der in diesem Vorschlag lag,
führte ebenfalls zu keinem Ergebnis.

Nun weiß aber Hedio weiter zu berichten: «Danach habe ich ein

Gespräch mit Philipp (Melanchthon) geführt, der deutlich anzeigte,
er werde einen Konkordienversuch machen.»35 Am letzten
Verhandlungstag, dem 4. Oktober, hat Melanchthon diesen Konkor -

dienversuch unternommen, denn Hedio überliefert auch die Unionsformel,

die jener vorlegte. Hat Melanchthon seine Unionsformel etwa
allein Hedio vorgetragen? Zweierlei spricht dafür. Einmal erklärt
Bucer in seinem Brief an Brück, Melanchthon habe das «bedencken»
Hedio gegeben bzw. die Formel ihm «geben zu bedencken». Zweitens

ist die Formel nicht ausgefeilt. Das eingestreute «credo» läßt
das persönliche Üherzeugtsein und Überzeugenwollen Melanchthons
erkennen, das noch keiner nüchternen Sachlichkeit gewichen
ist36. Zwingend sind aber beide Überlegungen nicht. Denn Bucers
Hinweis auf Hedios Zeugenschaft zielt in erster Linie auf die
schriftliche Fixierung in dessen Itinerarium und nicht auf ihn als

alleinigen Zuhörer hin. Und eine formal nicht ausgereifte Formel
muß keineswegs auf ein Einzelgespräch hinweisen. Sicherlich war
Bucer nicht anwesend, als Melanchthon die Formel vortrug. Aber
ein Zusammentreffen aller Teilnehmer hat an diesem Tage wohl
nicht mehr stattgefunden. Für einen Unionsversuch Melanchthons
in größerem Kreise spricht, daß der Wittenberger im Gespräch mit
Hedio den Versuch erst ankündigt, und der Straßburger die Axio-
mata in seinem Bericht nicht gleich anschließen läßt, sondern einen
längeren Bericht über seine Teilnahme am Mittagessen der Lutheraner

einschiebt. Eine Beratung der Unionsformel mit Luther und
Zwingli ist wohl möglich. Doch wissen wir nichts über die
Diskussion und die Einwände, die zu ihrer Ablehnung führten.

Damit war der letzte Versuch gescheitert, es sei denn, man rechnet

noch den 15. Marburger Artikel zu diesen Versuchen. W. Köhler
hat mit guten Gründen dargelegt, daß in diesem Artikel trotz einer
letzten unüberbrückbaren Differenz im Verständnis der leiblichen
Nießung des Leibes und Blutes beide Parteien wesentliche Zuge-

35 Erichson, ebd. ; Köhler, ebd. : Post haec etiam cum Philippo colloquium
habui, qui prae se ferebat conaturum se ut res concordaretur.

36 Die Wendung «Christus non dubitavit dicere» entstammt Aug. Adv.
Adim. 12, 3 (Migne, S.L., 42, 144); zitiert von Bucer im Brief an Brück;
Schirrmacher (A. 2), S. 355.



188 W. H.Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

stâncLnisse gemacht haben und eine beachtliche Annäherung in der
Lehre erzielt wurde37.

2.

Nicht zufällig ist Hedio der Tradent der Unionsformel. Der Straß -

burger hatte auf Melanchthons Nachgiebigkeit in Marburg besondere

Hoffnungen gesetzt, denn er verfolgte wie kein anderer sein
Verhalten. Wir erfahren die wenigen Äußerungen Melanchthons fast
ausschließlich aus seinem Itinerarium. Schon die freundliche
Begrüßung bei der Ankunft der Wittenberger durch Melanchthon ist
ihm bemerkenswert: «Ich freue mich sehr, Euch zu sehen; Ihr seid
Hedio.»38 Vom ersten Verhandlungstag (1. Oktober) weiß er gleich
mehrere Geschehnisse zu berichten. Vom Protokoll des Gespräches
Zwingiis mit Melanchthon verfertigte er einen Auszug, in dem er
nur die Stellen über Melanchthons Nachgiebigkeit und Unnach-
giebigkeit aufnahm. Er gab dem Exzerpt die Überschrift : Ex con-
cessis Philippi39. «An diesem Abend hat der Fürst so mit Philippus
über die Eintracht gesprochen, ,das Ihm die Augen sind übergangen'.»

Auf einem Spaziergang am gleichen Tage hatte Hedio ebenfalls

Melanchthon angehalten, den Zwiespalt beseitigen zu helfen.
«Er antwortete, er wolle sich Mühe geben, daß, wenn (schon) nicht
eine Übereinstimmung hergestellt werden kann, doch die Streitigkeiten

nicht gleich darauf (wieder) überhand nähmen. Er sagte
auch, Gott habe Erbitterungen dieser Art geschickt, damit wir
aufgeweckt würden.» Und nach Tisch habe Melanchthon Zwingli
gegenüber geäußert: «Glaube mir, mein Zwingli, wenn ich eurer
Meinung beitreten könnte, würde ich es gerne tun - wahrhaftig »40

37 Köhler (A. 8), Zw. u. L„ 2, S. 125ff.
38 Erichson (A. 19), S. 418: Philippus numéro plurali me alloquebatur:

Valde deleotor videre vos, vos estis Hedio.
39 Eriehson, ebd.; Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 42f. Köhlernennt den

Bericht «eine Kürzung des Zwinglischen», er «bietet aber nichts Eigenes»
(S. 46). Hedios Blickrichtung ist übersehen.

40 Erichson (A. 19), S. 419f. : Hac die noctu princeps super concordia ita
locutus est Philippo, das Ihm die Augen sind übergangen. .Ego hoc eodem
die Philippum in itinere allocutus sum, ut juvaret quo dissidium illud com-
ponatur. Respondit, se daturum operam, quod si omnino conveniri non
possit, ne tarnen contentiones subinde gliscant. Inquit autem Deum immisisse
ejus modi paroxismos ut excitemur. ...A prandio hujus diei simul fuerunt,
sed soli, Lutherus, Oecolampadius, Philippus et Zwinglius. Philippus aliquo-



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 189

Ob Hedio die grundsätzliche Reserve Melanchthons gespürt hat,
die in allen diesen Äußerungen des Wittenbergers zum Ausdruck
kommt? Wahrscheinlich nicht. Das Einzelgespräch zwischen Zwingli
und Melanchthon hatte in ihm teils berechtigte, teils aber unberechtigte

Hoffnungen geweckt.
Im Hauptgespräch (2.-3. Oktober) wartete er nun sichtlich auf

Melanchthons Eingreifen. Er vermerkt Zwingiis mehrmalige
Berufung auf Zugeständnisse Melanchthons im Vorgespräch und
Luthers zweimalige Aufforderung an den Mitarbeiter, für ihn das

Gespräch nun weiterzuführen. Aber Melanchthon schwieg. Außer
seinem Lachen über Zwingiis Aussprache der griechischen Sprache
und einer Erklärung des Schriftwortes 2. Kor. 5, 16 kann er nichts
berichten. Erst vom letzten Tag (4. Oktober) kann er Melanchthons
Konkordienversuch melden. Hedio zeichnet von Melanchthon das

Bild eines um die Eintracht besorgten Theologen. Es sind aber nicht
nur seine eigenen großen Erwartungen, die ihm die Äußerungen
Melanchthons überliefern lassen, die seinen Friedenswillen
ausdrücken. Er hat ganz richtig eine Nachgiebigkeit Melanchthons in
der Abendmahlslehre herausgespürt.

Hingegen beschuldigte zwei Wochen nach dem Marburger
Gespräch Bucer in einem Brief an Ambrosius Blaurer Melanchthon
der Unnachgiebigkeit während der Verhandlungen: «Luther hat es

zusammen mit seinen Genossen abgelehnt, mit uns eine andere Kon-
kordie einzugehen, als sie sie mit Türken und Juden haben. Dabei
hat vor allen anderen Philipp (Melanchthon) aufs hartnäckigste
kaltes Wasser dazu gegossen.» Zum Schluß «begann der Eürst (Philipp

von Hessen) Luther und seine Genossen zu bedrängen, uns als
Brüder anzuerkennen, gleich wie wir es mit ihnen tun, doch - wie
ich schon erwähnte - vergeblich. Luther soll einmal zugestimmt
haben, sei aber bald von Philipp (Melanchthon) zur Zurücknahme
veranlaßt worden. Philippus will dem Kaiser und (König) Ferdinand
gefallen»41.

ties dixit : crede mihi, mi Zwingli, si possem sententiae vestrae accedere,
lubenter faciam, nihil veritus.

41 Am 18. Okt. 1529; T. Schieß, Briefwechsel der A. und T. Blaurer, 1

(1908), S. 197. 198, Nr. 154: Sed visum domino est, ut nescio quo spiritu
acti Lutherus cum suis concordiam aliam nobiscum, quam cum Turcis
habent et Judaeis, inire noluerit pertinacissime frigidam suffundente prae
omnibus aliis Philippo... Sic finem accoepit disputatio, et coepit princeps



190 W.H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

Diese so bestimmt vorgetragene Beobachtung Bucers findet eine

Bestätigung durch Melanchthons eigene Äußerungen in dieser Zeit.
Es ist nämlich zu beachten, daß seine Unnachgiebigkeit sich nicht
einfach auf die Lehre bezieht, sondern auf die Forderung der
Einheit, ungeachtet der Gegensätze in der Abendmahlslehre. Luther
soll einmal - Bucer weiß es nur vom Hörensagen - die Brüderlichkeit

der Lehreinheit vorgeordnet haben, doch Melanchthon stimmte
ihn um. Eine Konkordie mit den Oberdeutschen und Schweizern
wollte er nicht eingehen, bevor die Lehrdifferenz ausgeräumt war.
Dabei bleibt vorerst dahingestellt, ob er unter der geforderten
«Realpräsenz» - er verwendete diesen Ausdruck zum ersten Male
im nächsten Jahr (1530)42 - das gleiche verstand wie Luther und
ob er nicht in der Lehre zu mehr Entgegenkommen bereit war als
dieser.

Bucer nennt auch Melanchthons Beweggründe: Die Rücksichtnahme

auf Kaiser und Reich. Es sind dies politische und nicht im
engeren Sinne theologische Gründe. Melanchthon hat nämlich vor
Augen, daß die Zustimmung zur «Konkordie», von der Bucer spricht,
das Eingehen eines politischen Bündnisses mit den Zwinglianern
bedeutet. Straßburg und andere oberdeutsche Städte sollen in den

geplanten Schmalkaldischen Bund aufgenommen werden bzw. das

Züricher «Burgrecht» zu einem gesamtprotestantischen
Verteidigungsbund ausgeweitet werden. Das antikatholische und antihabs-
burgische Bündnis war für den Landgrafen von Hessen der Hauptzweck

gewesen, das Marburger Gespräch zu veranstalten43. Diese

Politik lehnte Melanchthon ab und hielt darum Luther in Marburg
zurück.

Doch würde man Melanchthon mit dem Urteil nicht gerecht, er
rede und handele in Marburg als Politiker. Auf diese Formel bringt
es Bucer: «Philippus will dem Kaiser und (König) Ferdinand
gefallen.» Melanchthons Verhalten schien ihm auf den ersten Blick
recht zu geben. Zu Anfang des Jahres hatte der 2. Reichstag zu
Speyer stattgefunden, auf dem die kaiserliche Vorlage, «etlicher

urgere Lutherum et suos, ut nos fratres agnoscerent, sicut nos agnoscimus
illos, sed, ut memoravi, frustra; Lutherum aiunt semel consensisse, sed mox
a Philippo retractum. Am 26. Jan. und 4. März 1530 wiederholt Bucer
Ambrosius Blaurer gegenüber diese Vorwurfe.

42 Corp. ref. Mel., 2, 222, 223.
43 Vgl. Köhler (A. 8), Zw. u. L., 2, S.lff.



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 191

Lehre und Sekten, so viel sie dem hochwürdigen Sakrament des

wahren Fronleichnams und Bluts unseres Herrn Jesu Christi,
entgegen»44, zu verbieten beantragte. Allen war klar, daß die zwing-
lische Abendmahlslehre gemeint war. Anfangs hatte sich Melanch-
thon wie die übrigen Protestanten vor die betroffenen Straßburger
gestellt46. Als sich aber der erhoffte Ausgleich mit dem Kaiser
zerschlug und die lutherischen Fürsten und Städte die Verwerfung
annehmen mußten, um bis zum Konzil Duldung zu erlangen, schrieb
er : «Wenn wir die Straßburger sofort verdammt hätten, wäre ohne
Zweifel ein Beschluß nach unserem Wunsch gefaßt worden.»46 Unter
allen Umständen wollte er zum Ausgleich mit dem Kaiser kommen,
weil er Religion und staatliche Ordnung immer zusammendachte.
Sein gesetzliches Glaubensverständnis drängte zur Ethik, zum
tugendhaften Leben. Dieses war auch Ziel und Aufgabe der Obrigkeit.

Luther konnte auch ohne und gegen die Obrigkeit predigen,
Melanchthon erschien dieses als sinnlos. Als Humanist suchte er die
Harmonie von Kirche und Staat und eine allgemeine Sittlichkeit zu
fördern und zu erhalten.

Darum begegnete Melanchthon auch der Einladung zum
Marburger Religionsgespräch mit der Forderung, auch Katholiken
hinzuzuziehen47. Er überbot das protestantische durch ein allchristliches

Unionsgespräch. Aus Marburg zurückgekehrt, machte er
öffentlich Front gegen die Zwinglianer. Ohne sie hoffte er leichter auf
dem bevorstehenden Augsburger Reichstag (1530) zum Ausgleich
mit dem Kaiser zu kommen. Als er im Frühjahr 1531 diese Hoffnung

zerbrechen sah48, stellte er sich schnell auf das Ziel einer
gesamtprotestantischen Einheit ein und wird Unionsmann. Diese

Wandlung ist der beste Beweis dafür, daß er sich in Marburg nicht
aus theologischen Gründen vornehmlich, sondern aus politischen
Erwägungen gegen ein Nachgeben gegenüber den Oberdeutschen
und Schweizern ausprach. Sein politisches Denken aber ist tief in
seiner Theologie verwurzelt : Melanchthon war Humanist. Die Rich-

44 J. Ney, Geschichte des Reichstages zu Speyer im Jahre 1529 (1880),
S. 130.

45 Corp. ref. Mel., 1, 1067f.
46 Ebd., 1, 1059: Si statim Argentinenses condemnassemus, haud dubie

ex nostra sententia fuisset factum deeretum.
47 Ebd., 1, 1065, 1071 f.
48 Ebd., 2, 494, 495.



192 W.H.Neuser. Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

tung des Denkens und Handelns Melanchthons hat Bucer klar
erkannt, wenn er auch nicht die tieferen Beweggründe erfaßte:
«Philippus will dem Kaiser und (König) Ferdinand gefallen.»

Melanchthons Unnachgiehigkeit entspringt politisch-ethischen
Gründen und widerspricht daher keineswegs seinem Entgegenkommen

in der Lehre. Auch auf dem Marburger Religionsgespräch
lieferte er dafür Beweise. Wir besitzen außer den Schlußartikeln und
der lutherischen Unionsformel vom Abend des 3. Oktobers noch
ein weiteres offizielles Dokument: Die Verhandlungen begannen am
1. Oktober mit Einzelgesprächen zwischen Luther und Ökolampad
sowie Zwingli und Melanchthon. Weil nun Melanchthon ihm in dem

sechsstündigen Gespräch immer wieder zu entschlüpfen schien,
verfaßte Zwingli ein Protokoll49, das von dem Wittenberger mitverfaßt
ist50. Es enthält einige wichtige Äußerungen Melanchthons, in denen

er von Luther abweicht. 1. Ein Konsekrationswort, das Leib und
Blut Christi in Brot und Wein bringt, gibt es nicht. «Das Wort
wird nicht stofflich (materialiter) verstanden, sondern als gepredigtes

und verstandenes Wort, das heißt, (es gibt) einen Sinn und ein
Mark des Wortes.»51 2. Die Ubiquitätslehre entfällt; der Leib
Christi ist im Himmel an einem Ort (in uno loco). Aber «Philippus
gibt wiederum nicht zu, daß der Leib Christi so an einem Ort sein

muß, daß er gleichzeitig (simul) nicht auch anderswo sein kann
(possit).»52 Melanchthon lehrt eine Multilokalisation. 3. Im
Entscheidenden aber blieb Melanchthon fest : Christus gibt seinen Leib
zum Essen «auf verborgene Weise» (abscondito modo)53. Von
Zwingli gefragt, wie das aus der Schrift zu beweisen sei, verwies er
wie Luther auf die Einsetzungsworte. An der Realpräsenz, wie
immer er sie auch versteht, hielt er fest.

Keiner dieser Punkte enthält eine neue Äußerung Melanchthons.
Er gab preis, was er vorher schon von Luthers Lehre preisgegeben

49 Abgedruckt bei Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 40ff.
50 Zwingli an Vadian am 20. Okt. 1529 (Corp. ref. Zw., 10, 316; Nr. 925):

scriptum est a me illo (sc. Melanchthon) omnia vidente, legente et non-
numquam sua dictante.

61 Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 40f. : Verbum autem non intelligitur
materialiter, sed verbum predieatum et intellect,um, hoc est, mens et
medulla verbi.

52 Köhler, ebd., S. 41 : Philippus prorsus non concedit, corpus Christi in
uno loco esse oportere, ita ut non simul etiam alibi esse possit.

53 Köhler, ebd., S. 41.



W.H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 193

hatte, und hielt fest, was er früher auch schon festgehalten hatte.
Immerhin äußerte er seine abweichende Meinung nun vor Zwingli
in einem offiziellen Streit- bzw. Unionsgespräch. Hierin liegt das
Neue.

Dies wird der Grund gewesen sein, warum er im Hauptgespräch
so auffällig schwieg. Zweimal forderte Luther ihn auf, das Gespräch
weiterzuführen: «Philipp, nun rede auch du, ich bin wahrlich
müde.» Und nochmals: «Antwortet Ihr, dan ich hab mich müde
gewaschen.»54 Warum schwieg er? Am ersten Verhandlungstag
hatte Zwingli mehrmals aufgetrumpft: «Melanchthon stimmt mit
mir überein...», oder «Melanchthon hat zugestanden.»55 Dabei
verwies er vor allem auf die Ablehnung des Konsekrationswortes.
Wahrscheinlich fürchtete Melanchthon mm, seine Abweichungen
von Luther in der Abendmahlslehre könnten von der Gegenseite
ausgespielt werden. Luther hatte in seinen Streitschriften
verschiedentlich auf die auseinandergehende Deutung der Einsetzungsworte

durch Karlstadt, Zwingli und Ökolampad hingewiesen und
daraus die Verkehrtheit der gegnerischen Meinung gefolgert.
Melanchthons Bedenken war, die Schweizer könnten dieses Argument
aufnehmen und mit größerer Berechtigung zurückgeben, wenn sie

die Differenz gewahr würden. Daher schwieg er. Überliefert sind
uns nur seine Korrektur der Auslegung Ökolampads vom 2. Kor.
5, 16 und sein Lachen über Zwingiis schweizerische Aussprache des

Wortes crx'lhaTl (Phil. 2, 6)56.

3.

Der Abendmahlsstreit zwischen Luther und Zwingli hatte starre
Fronten geschaffen. Wenngleich W. Köhler im Verlauf des

Hauptgespräches an einer Stelle die Möglichkeit der Einigung erblickt -
die freilich ungenützt blieb57 -, so wurden aufs Ganze gesehen doch
wieder nur die früheren Argumente wiederholt. Wie vollzieht nun
Melanchthon in seiner Konkordienformel die Annäherung an die

54 Philippe, et tu loquere, ego vere fessus sum; Erichson (A. 19), S. 429.
431; Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 81. 96.

55 Erichson, ebd., S. 425. 426. 428; Köhler, ebd., S. 71. 72. 79.
56 Erichson, ebd., S. 431; Köhler, ebd., S. 94. 97.
57 Köhler (A. 8), Zw. u. L., 2, S. 110.

13



194 W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

Schweizer? Einige sehr beachtliche Annäherungsprmkte sind zu
verzeichnen :

1. Der Kernsatz lautet : Christus vere adesse cum oder in sacra-
mento. Die Präsenz ist hier nicht von dem Leib und Blut Christi
ausgesagt, sondern von der Person Christi. Das personale Verständnis

des Leibes und Blutes ist in dieser Zeit für Melanchthons
Auffassung der Realpräsenz charakteristisch58. Es erlaubt ihm, die
Stofflichkeit des Leibes und Blutes Christi, die hauptsächlich den

Widerspruch der Reformierten auslöste, ganz zurücktreten zu lassen

und das Handeln der gegenwärtigen Person Christi hervorzuheben.

Die Abendmahlsgabe ist eine allein geistliche Gabe.

Hingegen lehnte Luther die Personalisierung der Abendmahlsgabe ab :

«Paulus hie nicht die Person Christi, sondern den Leib und Blut
Christi als Stücke der Person anzeugt.»59.

2. Die Einsetzungsworte zitiert Melanchthon nicht. Das braucht
nicht zu verwundern, denn sie sind selbstverständlich vorausgesetzt.
Auffällig ist aber, daß er andere Schriftworte bringt, die eine Gegenwart

Christi aussagen. Er kann sie zitieren, weil er nur eine Gegenwart

Christi als Person im Abendmahl lehren will. An anderen Stellen

nennt er Matth. 18, 2060; 28, 2061, Eph. 4, 1062 «und andere
viele Schriftworte über Christus»63. Von besonderer Bedeutung ist,
daß er in der Unionsformel diese neutestamentlichen Stellen nicht
als zusätzlichen Beweis für die Präsenz Christi anführt, sondern aus
ihnen die Gegenwart Christi im Abendmahl schließt. Sie sind an die
Stelle der Einsetzungsworte getreten. Luther unterschied hier sehr
scharf : Die Gegenwart von Leib und Blut Christi sagen nur die

Einsetzungsworte aus; die übrigen neutestamentlichen Stellen kennen
nur eine allgemeine Gegenwart Christi. Aus dieser Isolierung nimmt
Melanchthon die Einsetzungsworte heraus. Er sieht sie im
Zusammenhang des ganzen Neuen Testamentes. Daher konnte er auch
im Vorgespräch mit Zwingli das Essen und Trinken des Fleisches
und Blutes Christi in Joh. 6 diskutieren. Er mag das Kapitel wohl
für einen Abendmahlstext gehalten haben; jedoch äußerte er sich

58 Vgl. H. Gollwitzer, Coena Domini (1937), S. 69f.
59 Weim. Ansg. 26, 485, vgl. 495; 18, 165.
60 Corp. ref. Mel., 1, 949.
61 Ebd., 1, 1049.
62 Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 42.
63 Corp. ref. Mel., 23, 750f.



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 195

sonst nie dazu. Zwingiis Verständnis von Joh. 6, 63 widerspricht er
allerdings im Vorgespräch: Der Begriff «Fleisch» bezeichnet das
fleischliche Urteil64, nicht das Fleisch Christi.

3. Das Verhältnis der Abendmahlsgabe (Christus) zu den
Elementen (Brot und Wein) beschreibt Melanchthon durch die Formel
«cum bzw. in sacramento». Sie ist von ihm neugeformt, um den
Schweizern die Zustimmung zu erleichtern. Seine eigenen Ausdrücke
lauten ähnlich. Wie bereits erwähnt, schrieb er in den Visitationsartikeln

(1527) «cum pane... cum calice». Die Formulierung «im
Brot und Wein» verwendete er nie, die weitgefaßte «im Abendmahl»

aber zumeist. Der Ort der Gegenwart Christi ist gemäß der
letzteren Formel das ganze Abendmahl oder die Abendmahlshandlung.

Das entspricht der Gegenwart Christi als dem handelnden
Herrn und der Scheu vor einer stofflichen Vorstellung der
Abendmahlsgabe. Die Ausdrücke «mit Brot... mit Kelch » lassen eine
doppelte Deutung zu, eine lokale und eine temporale. Das temporale
Verständnis besagt ebenfalls eine Gegenwart in der Handlung:
gleichzeitig (simul) mit Brot und Wein empfängt der Abendmahlsgast

Christus. Das lokale Verständnis setzt die Konsubstantiations-
lehre voraus : Eng verbunden mit Brot und Wein, in örtlicher Identität,

wird Christus dargereicht. Melanchthons Gesamtverständnis
des Abendmahls schließt die letztere Auslegung aus oder läßt sie

zum wenigsten als unwahrscheinlich erscheinen. Luther hat die
Konsubstantiationslehre vertreten und gibt ihr Ausdruck in der
Formel «in, mit und unter» Brot und Wein65. Es bleibt nun etwas
in der Schwebe, ob in Melanchthons Konkordienformel «cum
sacramento» das Sakrament die Abendmahlshandlung oder die
Abendmahlselemente ist. Gegenüber Zwingli ist damit betont, daß das

Abendmahl Heilsmittel ist. Ein Spiritualismus, der des Zeichens
nicht zu bedürfen vermeint, ist ausgeschlossen. Doch ist andererseits

die Bindung der Abendmahlsgabe an die Elemente nicht
ausgesprochen. Luthers Anliegen war gewahrt, doch seine Formel
fallengelassen.

4. Besonders stark Zwingli entgegen kam Melanchthons Begründung

der Gegenwart Christi aus seinem gegenwärtigen Handeln:
quandoquidem (Christus) agat ibi. Diese Schlußfolgerung Melan-

64 Köhler (A. 8), Religionsgespr., S. 41.
65 Weim. Ausg. 26, 444.



196 W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

chthons ist nicht neu - wie wir sahen -, nimmt aber nun eine zentrale
Stellung in der Unionsformel ein. Es soll hiermit nicht nur eine

Wirkung Jesu Christi, der im Himmel thront, ausgedrückt werden.
Vielmehr soll von Zwingiis Seite eine Gegenwart Christi auf Grund
seines Handelns im Abendmahl zugestanden werden. Konnte aber
diese Gegenwart nicht auch als eine solche nur der Gottheit Christi
interpretiert werden? Für Zwingli fiel die Entscheidung in der
Christologie.

5. Melanchthon führt eine christologisehe Aussage Augustins an,
auf den die Schweizer sich während des Gespräches wiederholt
berufen hatten; der Kirchenvater bezeugte ihnen, daß Christus sich
an einem Ort im Himmel befindet66. Melanchthon beruft sich aber

nun auf eine Aussage Augustins, die doch die Multilokalisation
Christi auszusagen schien67. Zugrunde liegt die Schriftstelle Joh. 3,

13, wo Christus sagt: «Niemand fährt gen Himmel, denn der vom
Himmel niedergekommen ist, nämlich des Menschen Sohn, der im
Himmel ist.» Bibelstelle und Augustinzitat werden von Melanchthon

richtig wiedergegeben: Filius hominis in unitate personae in
coelo fuisse, cum in terra loqueretur. J. Beckmann macht darauf
aufmerksam, daß nach Augustins Verständnis die caro Christi während

seines Erdenlebens nicht im Himmel war, wie auch die
umgekehrte Aussage Augustins fehlt, die caro Christi sei jetzt auf Erden
(z. B. im Abendmahl). Es sei eine «ideele» Gegenwart des ganzen
Christus während seiner Erdenzeit im Himmel68. Im Hintergrund
steht eine johanneische Logoschristologie : Die Gottheit Christi wird
selbständig gedacht, auch nachdem sie die Menschheit angenommen
hat. Sie ist im Himmel auch nach der Menschwerdung Christi. Daraus

schließt nun Augustin unter Berufung auf Joh. 3, 13, daß um
der «Einheit der Person» willen auch die Menschheit Christi im
Himmel war.

Mit dem Augustinzitat bringt Melanchthon daher auch die
Zweinaturenlehre ins Gespräch. Um der persönlichen Einheit der Naturen
Christi willen kann eine Präsenz Christi an zwei verschiedenen Orten
ausgesagt werden. Hier liegt sein Anliegen, wenn er Augustin zitiert.

68 Vgl. J. Beckmann, Vom Sakrament bei Calvin. Die Sakramentslehre
Calvins in ihren Beziehungen zu Augustin (1926), S. 114 u. ö.

67 Beckmann, ebd., S. 117 A. 1, zitiert noch drei weitere, ähnlich lautende
Aussagen Augustins.

68 Beckmann, ebd., S. 117.



W.H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 197

Genau genommen sagt das Zitat nicht aus, was er damit beweisen
will. Denn nicht das Sein Christi nach beiden Naturen im Himmel
während seiner Erdenzeit ist das Ziel der Beweisführung, sondern
umgekehrt seine Gegenwart auf Erden nach beiden Naturen, während

er zur Rechten Gottes auf dem Thron im Himmel sitzt. Doch
gilt dieser Beweis mit dem ersten Satz als erbracht ; er wird nicht
ausdrücklich zu Ende geführt. Vertritt Melanchthon damit das sog.
Extra Calvinisticum, das allerdings lange vor Calvin gelehrt wurde
Unter Berufung auf Joh. 3, 13 hatten Zwingli69 und Bucer70 die
Lehre im Jahre zuvor in ihren Schriften gegenüber Luther vertreten.

Doch lehrten sie ausdrücklich nur eine Gegenwart der Gottheit
Christi. Nach seiner Gottheit war Christus auch im Himmel, während

er leiblich auf Erden weilte, und nach seiner Gottheit ist er
auch im Abendmahl, während er leiblich im Himmel ist. Melanchthon

will darüber hinaus um der persönlichen Einheit der beiden
Naturen Christi willen von einer Gegenwart der ganzen Person
Christi reden. Sein Entgegenkommen besteht darin, daß Christus
nicht mit Leib und Blut gegenwärtig ist (denn so war er zu seiner
Erdenzeit auch nicht im Himmel), sondern als handelnde Person.
Das sog. Extra Calvinisticum vertritt er also zu dieser Zeit noch
nicht. Mit Luther befand er sich aber trotzdem nicht in
Ubereinstimmung, denn nach dessen Auffassung waren alle diese
Überlegungen unnütz, weil die ganze Gottheit Mensch geworden war71.
An der uneingeschränkten Kondeszendenz Gottes in Christus lag
Luther alles.

6. Wohl weil sich Zwingli und seine Genossen auf den Kirchenvater

Augustin berufen hatten, führt nun Melanchthon einen
Gegenbeweis mit demselben Kirchenvater. Ihnen allen gemeinsam war
nämlich die Hochachtung vor dem Altertum, seien es nun die
griechischen und römischen Philosophen, die Urchristenheit oder
die Kirchenväter. Der humanistische Grundsatz, das Alte berge die
reinere, bessere Lehre, verbindet sich mit dem Traditionsbeweis.
Eine Entscheidung war von dieser Seite für den Streit nicht zu er-

69 «Daß diese Worte Christi... ewiglich den alten Sinn haben werden»
(1528); Corp. ref. Zw., 5, 923.

70 «Vergleichung D. Luthers und seins gegentheyls» (1528); Bucers Deutsche

Schriften 2, S. 338.
71 Vgl. G. W. Locher, Die Theologie Huldrych Zwingiis im Lichte seiner

Christologie, 1 (1952), S. 132f.



198 W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons

warten. W. Köhler erklärt: «Konstitutiv sind für die Reformatoren

- und das gilt für Luther nicht minder als für Ökolampad und
Zwingli - die patristischen Zeugnisse nicht gewesen. Sie sind
nachträgliches Kampfesrüstzeug bei schon vorher feststehender Meinung
geworden»72. Am stärksten ließ sich noch Melanchthon von den
Kirchenvätern bestimmen.

Melanchthon trug also eine echte Konkordienformel vor, weil eine
solche immer auch einen Kompromiß enthält. Er wollte, daß Zwingli
und seine Genossen eine reale Gegenwart Christi im Abendmahl
anerkennen sollten: Christum vere adesse cum sacramento. Persönlich
war er von der Notwendigkeit und Richtigkeit dieses Satzes

überzeugt, wie das Vorgespräch beweist. Nur so war auch ein politisches
Bündnis mit den Schweizern und oberdeutschen Zwinglianern möglich,

denn dann war der Speyerer Reichstagsabschied gegenstandslos

geworden. Endlich meinte er auf diese Weise auch Luthers
Hauptanhegen gewahrt zu haben. Um diese Anerkennung zu
erlangen, ebnete er Zwingli auf jede Weise den Weg : Aus Bihelworten
über die ahgemeine Gegenwart Christi und aus Christi Handeln in
seiner Kirche, nicht aus den Einsetzungsworten, leitete er die Gegenwart

Christi im Abendmahl ab. Es ist daher nur die Gegenwart der
Person Christi und nicht speziell des Leibes und Blutes. Diese

Gegenwart ist in lockerer Weise an das Sakrament gebunden. Brot
und Wein bleiben ungenannt, um die Dinglichkeit der Gabe
auszuschließen. Aus den Schriften des Kirchenvaters Augustin, der bei
den Schweizern besonderes Ansehen genoß, belegte er die Multi-
lokalisation - nicht die Ubiquität - in Annäherung an das sog.
Extra Calvinisticum. Dieses Entgegenkommen vermochte Melanchthon

zu zeigen, denn seine eigene Abendmahlslehre verlief in diesen
Bahnen.

Wer die Formel zu Fall gebracht hat, ist unbekannt. Luther kann
sich an der Begründung der Präsenz aus dem Handeln Christi ebenso

stark gestoßen haben wie Zwingli an der christologischen
Begründung. Eine weitere Fassung der Realpräsenz, als Melanchthon
vortrug, ist kaum denkbar. Mit dieser Unionsformel waren lutheri-
scherseits die Konkordienmöglichkeiten erschöpft. Bucer nahm die
Formel im nächsten Jahr wieder auf, Calvin hätte sie später sicherlich

bejaht.

72 Köhler (A. 8), Zw. u. L., 1, S. 119.



W. H. Neuser, Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons 199

*

H. E. Weber stellte 1937 über die heutigen Abendmahlsanschauungen

fest, daß sowohl K. Barth wie auch R. Seeberg, G. Stange,
W. Eiert und andere auf die aktuelle Gegenwart Christi und sein
handelndes Gegenwärtigsein hinauskommen73. «Mir scheint, daß
hüben wie drüben gerade Melanchthons Linie weitergeführt wird. »

Die Arnoldshainer Abendmahlsthesen aus dem Jahre 1957 haben
seine Ansicht bestätigt. Lutheraner, Reformierte und Unierte haben
sich in ihnen auf eine Abendmahlslehre geeinigt, die Melanchthons
Lehre am nächsten steht. Die These 4 erklärt, daß Christus als der
handelnde Herr gegenwärtig ist. Leib und Blut werden der Person
Christi untergeordnet. Die Formel «mit» Brot und Wein ist gewählt
und weist die gleiche Mehrdeutigkeit auf wie bei Melanchthon. Die
Konsekration fehlt (These 3), und ein allgemeiner Sakramentsbegriff
ist vorausgesetzt (These 2). Daran erweist sich die Aktualität der
Unionsversuche Melanchthons im 16. Jahrhundert.

Wilhelm H. Neuser, Münster i. W.

73 H. E. Weber, Reformation, Orthodoxie und Rationalismus, 1, 1 (1937),
S. 148 A. 3.


	Eine unbekannte Unionsformel Melanchthons vom Marburger Religionsgespräch 1529

