
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 3

Artikel: Mit euch : Matth. 26, 29

Autor: Braumann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 21 Heft 3 Mai-Juni 1965

Mit euch, Matth. 26,29

l.

Die synoptischen Abendmahlsworte Jesu enthalten im wesentlichen

gleichlautend1 den Hinweis auf die bevorstehende Feier im
Reiche Gottes2: Während Markus (14, 25) und Matthäus sich ihm
anschließend (26, 29) mit diesem Wort Jesu ihre Abendmahlstexte
beenden, findet sich bei Lukas, bekanntlich bedingt durch den sog.
Langtext, vor den eigentlichen Deuteworten die Versicherung Jesu,
erst dann wieder von dem Gewächs des Weinstocks zu trinken,
wenn das Reich Gottes gekommen ist (Luk. 22, 18; vgl. V. 16).
Der Matthäus-Text entspricht dem Wortlaut nach im großen und
ganzen der Markus-Vorlage3. Allerdings ist der Zusatz mit euch11

auffallend (Matth. 26, 29), den man im Sinne der dem Evangelisten
vorliegenden Überlieferung erklären könnte5, wenn nicht das auch
sonst im ersten Evangelium an wichtigen Stellen vorkommende
geh' ûgûjv eine besondere Aufmerksamkeit beanspruchen würde.

Ohne jede synoptische Parallele läßt Matthäus6 am Schluß seines

Evangeliums Jesus zu seinen Jüngern sagen : Und siehe, ich bin bei
1 Davon abweichend 1. Kor. 11, 26.
2 J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (31960), S. 199.
3 Auffallend ist das wiederholte Kai bei Matthäus und irepi iroMtfiv statt

ûtrèp iroMûiv (Matth. 26, 28 ; Mark. 14, 24) ; s. unten.
4 Luk. 22, 15 gcO' ûpû)v nimmt wohl 22, 11 Mark. 14, 14;Matth. 26, 18)

gexà Ttùv paJriTÛiv g°u wieder auf.
5 Jeremias (A. 2), S. 132, u. a. sprechen von geringfügigen Abweichungen

und Erweiterungen.
6 Vgl. das nicht sichere Urteil bei G. Strecker, Der Weg der Gerechtigkeit

(1962), S. 209 : «V. 20 enthält eine Fülle matthäiseher Elemente. Man möchte
aus sprachlichen Gründen den Vers als Ganzes dem Redaktor zuerkennen,
wenn nicht die Verheißung der Gegenwart des Erhöhten Fyw geh' ùpiùv eigi)
in anderer Form in 18, 20 als vormatthäische Vorstellung bezeugt und im
Redaktionsgut singulär wäre ; sie wird daher — unbeschadet der matthäischen
Herkunft des weiteren Rahmens - der Tradition zuzuweisen sein.» Anders
urteilt G. Barth in: Überlieferung und Auslegung im Matthäusevangelium
(1960), S. 126. Vgl. auch M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums
(41961), S. 199.

il



162 G. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29

euch alle Tage bis an das Ende des Äons (Matth. 28, 20)7. Das

Jesaja-Zitat (7, 14) spricht zu Beginn des Evangeliums8 (1, 23) von
dem Namen Jesu, der Emmanuel heißen soll9. Damit aber jeder
weiß, was dieser Name bedeutet, wird nicht nur übersetzend,
sondern erklärend und interpretierend hinzugefügt : geh' üpüjv ist Gott.
In der Vorgeschichte findet sich noch eine weitere Interpretation
(1, 21) : Jesus wird der Name sein; denn er wird retten sein Volk von
ihren Sünden10. Im Evangelium selbst kehrt die Verbindung der
Motive «Jesu Name» und «Jesu Gegenwart»11 wieder12, und zwar
im Blick auf die Gemeindeversammlung: Wo zwei oder drei
versammelt sind eiç ègov övoua, da bin ich in ihrer Mitte13 (18, 2014).

7 «Vor allem aber zeichnet sich die Passion des Matthäus, und nur sie,
durch Momente höchster christologischer Bedeutsamkeit aus, die Jesus auch
im Leiden als den mit Vollmacht ausgerüsteten Gottessohn zeigen, der seines
Schicksals Herr ist»: Dibelius (A. 6), S. 198. «So wird die Leidensgeschichte
des Matthäus zur christologischen Offenbarung», ebd., S. 199; so auch
Barth (A. 6), S. 137.

8 Vgl. Barth (A. 6), S. 127: «Der Anfang des Evgls. entspricht damit
seinem Ende 28, 20.»

9 Vgl. R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (31957),
S. 316: «Von ihm (sc. Matth.) wird das eingeschobene Zitat V. 22f.
stammen»; so auch Barth (A. 6), S. 127; vgl. auch H. J. Held in: Überlieferung
(A. 6), S. 226; anders Strecker (A. 6), S. 55: «Das macht wahrscheinlich,
daß die Redaktion einem gegebenen Text folgt. »

10 Bultmann (A. 9), S. 316: «In V. 21 müßte eigentlich der Name 'Iriaoûç
übersetzt sein, damit die Begründung aùxoç ydp aibaei kt\. verständlich wird. »

11 Zur religionsgeschichtlichen Ableitung u. a. Bultmann (A. 9), S. 151:
«Das Stück ist eine Gebetsverheißung der christlichen Gemeinde, und zwar
ist V. 20 die christliche Umbildung eines jüdischen Wortes.» Wie konnte es
aber zu einer derartigen Umbildung kommen?

12 Vgl. zu Matth. 7, 21 Strecker (A. 6), S. 160; Barth (ebd.), S. 69, und
W. Bousset, Kyrios Christos (21921, S. 51): Matth. 7, 21 «ist gegenüber dem
einfachen Lukaswort 6, 46 bereits in Rücksicht auf den christlichen Kultus
und die Liturgie stilisiert». V. 22 enthält drei Glieder, die jeweils mit einem
TÛJ ffû) övögan charakterisiert sind; vgl. B.Weiß, Das Matthäus-Evangelium
(91898), S. 161; Bultmann (A. 9), S. 123. Barth (A. 6) schreibt S. 69: «Er
aktualisiert das Wort, indem er es auf die falschen Propheten bezieht ...d.h.
die Lage seiner Gemeinde in das Wort einträgt.» Damit ist aber zugleich
vorausgesetzt, daß es echte «Propheten» gab, die üb aip övögaTi ihre Taten
vollbrachten.

13 Hängt mit Matth. 18, 20 in irgendeiner Weise Luk. 17, 21 zusammen?
14 Vgl. dazu Dibelius (A. 6), S. 286: «Man könnte meinen, daß dieser

Spruch (von der Allgegenwart, Matth. 18, 20) erst als Wort gnostischer
Weisheit existiert hätte und dann Jesus in den Mund gelegt worden wäre...



O. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29 163

Offensichtlich ist nicht nur das sich realisierende Heil Gottes und
Jesu gemeint, sondern seine Anwesenheit15 bei seiner Gemeinde16.

Mit dieser Linie17 konkurriert jene andere, die religionsgeschichtlich
mit der Apokalyptik zusammenhängt und im Matthäus-Evangelium

gerade Jesu Fortgang voraussetzt. Die auch von Lukas
gebrachte Wehklage Jesu über Jerusalem (Luk. 13, 34f.) erfährt bei
Matthäus einen Zusatz18 mit den Worten ont' apn : Ihr werdet mich
von jetzt an nicht sehen19, bis... (Matth. 23, 39)20. Ohne Parallele

aber ich verzichte auf ihre Untersuchung»; Bultmann (A. 9), S. 121; «Daß
die Weisheit beim Abschied hinweist auf ihr (bzw. ihres Vertreters) künftiges
Kommen zum Gericht, ist uns in den erhaltenen Fragmenten der jüdischen
Weisheitsspekulation zwar nicht bezeugt, ist aber aus dem Zusammenhang
des Mythos verständlich»; Strecker (A. 6), S. 213: Matthäus habe die
vorgefundene Vorstellung von der Gegenwärtigkeit des Erhöhten mit der
eschatologischen Forderung verbunden. «Der Erhöhte ist dort gegenwärtig,
wo die Forderung der bixaioauvri von der nachösterlichen Gemeinde
verkündet und gelebt wird.» Während G. Bornkamm in: Überlieferung (A. 6),
S. 32f., bei Matthäus das Gesetz durch Jesus bestätigt und nicht ersetzt
sieht, spricht Barth (ebd.), S. 127, doch wieder davon, daß «an Stelle der
Tora» «das övopa Jesu», «an Stelle der Schechina» «er selbst» getreten sei.

15 Vgl. Barth (A. 6), S. 126: «Ein Abschied erübrigt sich, der Erhöhte
bleibt in der Gemeinde gegenwärtig.»

16 J. A. Bengel, Gnomon Novi Testamenti (1860), S. 108: «continua prae-
sentia».

17 Das Verhältnis von Matth. 10, 42 zu Mark. 9, 41 ist nicht klar; vgl.
Bousset (A. 12), S. 5. 41f. ; Bultmann (A. 9), S. 152f. ; Strecker (A. 6), S. 191:
Das uiKpoi von Matth, kann eine bestimmte Verdeutlichimg des «ihr» von
Mark, sein; öti XpicrroO èore kann Zusatz des Mark, sein, den Matth, mit
ga0r|To0 abänderte; anders Bousset, ebd.; vgl. auch E. Lohmeyer, Das
Evangelium des Markus (1937), S. 195f. Auffallend ist, daß tv övöpa-n (pou)
(Mark.) von Matth, in eiç övopa abgeändert wurde.

18 Man wird nicht sagen können, Lukas habe gekürzt; denn gerade er
dürfte an diesem Gedanken interessiert gewesen sein.

19 où gr) tbr|T findet sich außerdem in dem Jesaja-Zitat (Jes. 6, 9) Matth.
13, 14; vgl. Barth (A. 6), S. 99, und Held (A. 9), S. 239. Dort ist offenbar
die Gegenüberstellung Jünger - Ungläubige gemeint.

20 Vgl. aber auch Bousset (A. 12), S. 51 : «Das unerklärliche LogionMatth.
23, 39 Luk. 13,35 wäre dann vielleicht als ein Abschiedswort der Weisheit
an Israel zu fassen, bis zum Kommen des Messias.» Zu Matth. 11, 28-30 s.
ebd. Wo und wie konnte aber ein Wort (hier: von der Weisheit) auf Jesus

übertragen werden? Läßt sich nicht mehr der Sitz im Leben ermitteln?
Vgl. auch J. Wellhausen, Das Evangelium Matthäi (1904), S. 122: «Jesus
setzt seinen Tod oder sein Verschwinden... mehr voraus, als daß er es weissagt;

er weissagt hauptsächlich seine Wiederkunft. Seine Parusie fällt hier,



164 O. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29

kehrt das gleiche Motiv, jedoch entscheidend abgeändert, nachher
wieder (26, 64): du' d'pxi21 werdet ihr den Sohn des Menschen sitzen
sehen zur Rechten der Macht und kommen mit den Wolken des

Himmels22. Jesu Platz ist, wohl von seinem Tode an, im Himmel
und gerade nicht auf Erden23.

Man könnte nun versuchen, diese sehr verschiedenen Aussagen
zu harmonisieren, indem man nun doch wieder Jesu «Realpräsenz»
ausklammert und nur grundsätzlich von Jesu Größe nach seinem
Tod im Gegensatz zu seiner Niedrigkeit während seines Lebens auf
Erden spricht oder Jesu Realpräsenz als ein Wirken vom Himmel
her auf die Erde versteht. Aber mindestens Matth. 18, 20 erfordert
eine prägnantere Interpretation24. Religionsgeschichtliche Hinweise
können zwar manches verständlicher machen, aber nicht das

formgeschichtliche und redaktionsgeschichtliche Problem lösen ; ein Hin-

wie es scheint, nicht mit der Zerstörung Jerusalems zusammen; es liegt ein
Zeitraum dazwischen, während dem die Stadt wüste bleibt. »

21 Vgl. Weiss (A. 12), S. 469: «Immer behält das dir' äpxi etwas
Auffälliges, das sich nur aus der Einschaltung desselben in das bei Mark,
vorliegende Wort erklärt... Dem Evangelisten aber lag nichts näher, als aus
seiner Erfahrung zu bevorworten, wie sich jene Machtstellung Jesu schon
vor seiner Auferstehung (und Erhöhung) an zeigen werde, auch wenn seine
Feinde sie erst bei der Parusie erkennen werden.» Siehe auch Dibelius (A. 6),
S. 199: «Und auf die feierliche Beschwörimg antwortet Jesus nicht mit der
Prophezeiung vom Menschensohn (Mark. 14, 62!), sondern mit der
Verkündigung.. ; der Herr der Kirche wird jetzt zur Rechten Gottes sitzen und
in die Welt wirken.» Vgl. zur Problematik auch Bousset (A. 12), S. 37:
«.. .während bei Markus und erst recht bei Matth., der das Lukanische à-nô toû
vOv mit seinem du' öpxi bestätigt, durch Hereinziehung der Weissagung
der Wiederkunft des Menschensohnes in Verwirrung geraten ist. »

22 Vgl. Mark. 14, 62. — Luk. 22, 69: duo toû vûv.
23 Die Kombination geh' ûpiîiv — ëwç (vgl. Matth. 26, 29) kehrt in Matth.

17, 17 (vgl. Mark. 9, 19: ëuuç— irpôç ûpciç; Luk. 9, 41: ëuuç— irpôç ùpdç)
wieder und geht also dem Sinne nach auf die Tradition zurück; die
Formulierung stammt aber eindeutig von Matthäus. Unklar ist jedoch, wer mit
dem «ihr» gemeint ist: «Ob diese unwillige Frage (oder dieser Ausruf) an
den Vater, die Menge, die Jünger oder an alle geht, ist nicht auszumachen»,
E. Klostermann, Das Markusevangelium (41950), S. 91. Jedenfalls ist von
Jesus gesagt, daß er nur vorübergehend in Menschengestalt erschien, um
alsbald in den Himmel zurückzukehren; vgl. Dibelius (A. 6), S. 92.

24 Vgl. Barth (A. 6), S. 126: «Das eyd) geh' ûguDv dpi bezeichnet nicht nur
die Hilfe und den Schutz Jesu bei der Ausführung des Missionsauftrages,
sondern Jesu bleibende Gegenwart in der Gemeinde.»



G. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29 165

weis auf bestimmte Quellen26 reicht auch nicht aus. M.a.W.: Im
Matthäus-Evangelium stellt sich, anders als etwa bei Lukas, das
Problem26 von Anwesenheit27 und Abwesenheit28 Jesu.

2.

Man könnte nun vermuten, Matthäus würde auf Grund seines ek-
klesiologischen Interesses29 die Anwesenheit Jesu auf die christliche
Gemeinde beschränken, während die Ungläubigen mit Jesu
Abwesenheit rechnen müßten. Doch läßt sich eine derartige
Unterscheidung (trotz 18, 20; 28, 20) nicht feststellen, da etwa in 26, 64

gerade zu Jesu Gegnern gesagt wird: Von nun an werdet ihr mich
sehen30. Vielmehr scheint ein sachliches Interesse vorzuliegen, das

offensichtlich mit bestimmten urchristlichenTraditionen zusammenhängt.

Es läßt sich nämlich an den Stellen, die von Jesu Anwesenheit

auf Erden über seinen Tod hinaus sprechen, beobachten31, daß

25 Vgl. etwa Weiss (A. 12), S. 510 u. ö.
26 Vgl. Strecker (A. 6), S. 114: «Der Abschied Jesu steht also sachlich in

Kontrast zu den Aussagen über die Gegenwart des Erhöhten bei seiner
Gemeinde»; Wellhausen (A. 20), S. 152: «Die Hoffnung der Parusie tritt zurück
hinter der beständigen Anwesenheit Jesu bei den Seinen schon in der Gegenwart.»

27 Vgl. Held (A. 9), S. 286f.: «Die Interpretation der Wimdergeschichten
durch Matthäus ist also von der Überzeugung getragen: ,Was Jesus einst
auf Erden tat, das tut er noch'.»

28 Vgl. auch die Erzählung vom großen Weltgericht (Matth. 25, 31ff.),
nach der einerseits der Sohn des Menschen in der Parusie die Völker richten
wird, andererseits aber schon auf Erden den Menschen begegnet war. Die
Unterscheidung, Jesus sei jetzt auch schon, aber verborgen, und am Jüngsten
Tag in voller Klarheit als Weltenrichter gegenwärtig, wird der Problematik
nicht gerecht. Aber auch die Unterscheidung, Jesus sei für seine Jünger,
nicht aber für die Ungläubigen anwesend, scheitert an dieser Stelle (vgl.
auch Matth. 13, 14).

29 Vgl. Bornkamm (A. 14), S. 13ff.
30 Vgl. dazu Bornkamm (ebd.), S. 21: Matthäus unterscheidet nicht nur

Jünger und Ungläubige, sondern die Kirche selbst ist ein corpus mixtum,
das — nach dem Gleichnis vom großen Weltgericht - nach dem Maßstab der
Liebe gerichtet wird.

31 Es ist nicht schwer, für die Anwesenheit und Abwesenheit Gottes auf
Erden religionsgeschichtlich alttestamentliche, spätjüdische oder hellenistische

Parallelen anzuführen; vgl. dazu die Kommentare. Aber es ist doch
die Frage, wie in der christlichen Gemeinde derartige Motive auf Jesus über-



166 G. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29

sie in einer gewissen Verbindung mit Tauftraditionen stehen32. Mit
völliger Sicherheit läßt 28, 20 diesen Sachverhalt erkennen: Wo
es um die Taufe aller Völker geht (V. 19), da ist Jesus alle Tage bei
seinen «Jüngern»33. Nach 18, 20 versammelt man sich eiç to èuov

ôvouct34, und dies ist die Formel, mit der man taufte35 (vgl. 28, 20).
Das «mit uns» (1, 23) erklärt den «Namen» Emmanuel, während die

Rettung (vgl. 1, 21) ebenfalls mit dem «Namen» Jesu36 verbunden
ist und nach urchristlicher Tradition die Taufe interpretierte (vgl.

tragen werden konnten und an welchen Stellen des urchristlichen Lebens
dies geschah.

32 Vgl. u.a. Bornkamm (A. 14), S. 52f.: «Man wird jedoch sorgfältiger,
als es vielfach bisher geschehen ist, auch nach den Motiven der Komposition
der einzelnen Evangelien fragen müssen. »

33 Vgl. Strecker (A. 6), S. 210: «So ergibt sich, daß die genannten Motive
schon in der vormatthäischen Überlieferung ein einheitliches Ganzes
bildeten, ein dreigliedriges Offenbarungswort, das... in der liturgischen
Tradition der Gemeinde des Matthäus seinen Sitz hatte.» Anders urteilt
dagegen Barth (A. 6), S. 126: «Lag der Satz dem Evangelisten bereits vor,
oder ist er eigene Bildung? Letzteres ist immerhin möglich, da sich der
Gedanke der Präsentia Christi in der Gemeinde auch sonst bei ihm findet (von
den Synoptikern nur bei Matth). » Eigene Formulierung und Übernahme von
Traditionen braucht sich aber nicht unbedingt auszuschließen.

34 Matth, spricht in 10, 40. 18, 5 (vgl. Mark. 9, 37; Luk. 9, 48) von der
Aufnahme Jesu; vgl. dazu Held (A. 9), S. 240. 258. Meint Matth, aber, daß
der Abgesandte der vollwertige Repräsentant des Senders ist (ebd., S. 258)
oder daß vielmehr der Gesandte mit dem Sendenden identisch ist? In 18, 5

fällt é-rri tû) ovöuaxi gou auf, das aber schon auf die Tradition zurückgeht,
aber nicht speziell paulinischen, sondern urchristlichen Sprachgebrauch
erkennen läßt; vgl. dazu Wellhausen (A. 20), S. 91 : «Der Gedanke der Wiedergeburt

wird wenigstens gestreift.» Matth. 10, 40 kann gegenüber 18, 5 sekundär

sein. Daß Jesus «nur vertretungsweise Beweise der Liebe empfangen
kann» und daß «sein Name unter seinen Anhängern fortlebt» - vgl.
Wellhausen, Das Evangelium Marci (1903), S. 81; Klostermann (A. 23), S. 94 -,
wird dem Sachverhalt nicht voll gerecht. Vgl. auch Lohmeyer (A. 17),
S. 193f.; Barth (A. 6), S. 114.

35 Vgl. aber die religionsgeschichtliche Ableitung bei Bultmann (A. 9),
S. 152f. ; s. Wellhausen (A. 20), S. 93: «Der christliche Kultus, soweit er
original ist, beruht auf der einfachen und schönen Idee, die Anwesenheit
Jesu festzuhalten.»

36 Vgl. auch Matth. 19, 29 «um meines Namens willen» (Mark. 10, 29:
«um meinetwillen und um des Evangeliums willen»; Luk. 18, 29: «um des
Reiches Gottes willen»). Wann aber geschieht das Verlassen dessen, was in
Matth. 19, 29 genannt wird? Ähnlich wie 7, 22 ist in Matth. 10, 41 f. drei Mal
vom «Namen» Jesu die Rede.



O. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29 167

Mark. 16, 16; 1. Petr. 3, 21 )37. In diesem Zusammenhang ist nun
interessant, daß zwar Matth. 1, 21 die Rettung von den Sünden
herausstellt, daß aber Matthäus die Vorlage Mark. 1, 4 nicht
übernimmt, die die Johannestaufe eine Taufe der Buße eîç acpecnv dpapxiwv

nennt38, obwohl der erste Evangelist offensichtlich die Sündenvergebung

in Zusammenhang mit der Johannestaufe gekannt (Matth.
3, 6 Mark. 1, 5) und sie in seinem Sinne korrigiert hat (vgl.
Matth. 3, II39: mit Wasser zur Buße). Der Sachverhalt ist um so

interessanter, als Matth. 26, 28, nun innerhalb des Abendmahlstextes

entgegen den Parallelen, die in der Tradition mit der Taufe
verbundene Wendung eîç acpemv ctpapTiwv bringt. Aus alledem läßt
sich schließen, daß Matthäus als Spezifikum des Abendmahls die
Sündenvergebung meint, während die Tradition die Sündenvergebung

mit der Taufe verband. Die Taufe und die von ihr her zu
verstehenden Texte werden aber nun von dem ersten Evangelisten
- und so schon vor ihm im Urchristentum - prägnant mit der
Anwesenheit Jesu verbunden.

Nun aber ergibt sich auch eine Erklärung für das pel}' ùuiîjv in dem

sog. eschatologischen Ausblick der Abendmahlsworte (Matth. 26,

29): Die Anwesenheit Jesu, verständlich auf Grund der
Taufverkündigung, verwirklicht sich trotz der Deuteworte40 nicht in der
Abendmahlsfeier der Gemeinde, sondern erst später wieder im Reiche
Gottes41. Dann erst wird die Ereude, beschrieben mit dem Bild der
Tischgemeinschaft, vollkommen sein.

37 Vgl. G. Braumann, Vorpaulinische christliche Taufverkündigung bei
Paulus (1962), S. 32ff.

38 «Kaum aber wird man daraus entnehmen dürfen, daß Matthäus der
Johannestaufe überhaupt die âcpecnç dpapTiihv abspricht»: Barth (A. 6), S. 110.

39 Vgl. dazu Strecker (A. 6), S. 227.
40 Da sich das «mit euch» auf eine spätere Zeit erstreckt, ist zwar über

das Jetzt expressis verbis nichts gesagt, aber ein gewisses «ohne euch» doch
auf Grund der dargelegten Sachverhalte vorausgesetzt.

41 Sollte sich von hier aus auch Matth. 23, 39 erklären lassen? Denn
wann wird der Zeitpunkt eintreten, an dem man sagt: Gepriesen sei, der da
kommt im Namen des Herrn? Der Einzug in Jerusalem kann nicht gemeint
sein, da er schon vorher erzählt war (21, 9; vgl. Mark. 11, 9); allerdings



168 G. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29

In diesen Zusammenhang fügt sich nun auch die Interpretation
von Mark. 2, 20 durch Matthäus (Matth. 9, 15): Während Markus
von «jenem Tag», nämlich dem Jüngsten Tag42, sprach, an dem die

Jünger fasten werden, erwähnt Matthäus nur noch die Tage, an
denen der Bräutigam von ihnen genommen wird, so daß die Jünger
anschließend (rote) fasten werden: Nun ist Jesus nicht mehr bei
seiner Gemeinde ; deshalb ist das Fasten (und Trauern) angebracht43.
Die Abendmahlssituation klingt zwar nicht einmal an, und doch
werden Jesu Tage auf Erden (entsprechend Matth. 26, 29) deutlich
von den Tagen abgehoben, an denen er nicht mehr bei seiner
Gemeinde ist44.

Für die zeitlich und sachlich einmalig aufgefaßte Abendmahls-
feier45 läßt sich nun außer dem Fehlen der Aufforderung zur Wiederholung

der Feier46 anführen, daß Jesus ausdrücklich von «diesem»47
Gewächs des Weinstocks48 spricht49.

können die Dinge bei Lukas anders liegen; vgl. Barth (A. 6), S. 137: «So
wird für Matthäus Jesu Leiden und Sterben in paradoxer Weise gerade zur
Offenbarung des Herrschers, des Kyrios. »

42 Vgl. Braumann, Nov. Test. 6 (1963), S. 264ff.
43 Vgl. Strecker (A. 6), S. 189: «rrevJeîv erhebt den formalen Ritus zum

Ausdruck einer Haltung, die durch den Abstand von diesem Äon und durch
das Warten auf die zukünftige Basileia geprägt ist. »

44 Wenn aber Jesus nicht mehr bei seiner Gemeinde ist, so entsteht die
Frage, was an seine Stelle tritt. Sollten sieh von hier aus die Gemeinderegeln

erklären lassen?
45 Die Verdeutlichung, daß Jesus das Brot den Jüngern (Matth. 26, 26;

Mark. 14, 22: ihnen) gab, findet sich auch sonst bei Matthäus. Dem
entspricht die Verdeutlichung «Jesus» in Matth. 26, 26 gegenüber Mark. 14, 22.

Vgl. Strecker (A. 6), S. 221; Wellhausen (A. 20), S. 137: «Jedenfalls
verbindet er die Zwölf... im Jenseits enger mit Jesus als Mc es tut.»

46 Die Imperative cpoixexe und iriexe sind nach Strecker (A. 6), S. 222,
allerdings im Blick auf die Wiederholung des Mahles konzipiert.

47 Matth. 26, 29: éK toùtou toO yevi'igaToç.
Mark. 14, 25: Ik toO Y«vr||aaTOÇ.

Luk. 22, 18: iK toO xevruuaToç.
48 Vgl. Weiss (A. 12), S. 457) : «.. .weshalb das dir' äp-n nur auf das Trinken

bei diesem letzten Mahle überhaupt gehen kann, von dem an er, weil sein
Tod unmittelbar bevorsteht, gewißlich nicht mehr trinken kann. Dafür
spricht auch das ausdrücklich hinzugefügte toùtou.»

49 Der Gedanke an ein anderes Getränk ist nicht gänzlich von der Hand
zu weisen. Allerdings wird Matthäus nicht an den «natürlichen» Wein und
im Gegensatz dazu an einen «übernatürlichen, himmlischen» Wein gedacht
haben. Eher liegt der Gedanke an eine Abendmahlsfeier ohne Wein (mit



G. Braumann, Mit euch, Matth. 26, 29 169

Ist nun das von Matthäus hinzugefügte geh' ügujv lediglich in dem
Sinne als Verdeutlichung aufzufassen, daß die kommende, noch
ausstehende Zeit als Freudenzeit50 unter dem geläufigen Bild der
Tischgemeinschaft Jesu mit seinen Jüngern beschrieben werden
soll Oder sind die Dinge im ersten Evangelium nicht doch insofern
gewichtiger, als man einerseits von Jesu Anwesenheit auf Erden,
andererseits aber auch von seinem Fortgang und daher von seiner
Abwesenheit wußte? Läßt sich diese Unausgeglichenheit durchaus
nicht ohne weiteres harmonisieren, so sollte doch wenigstens gefragt
werden, ob diese recht verschiedenen Linien nicht ihren Ursprung
in der Tauf- und Abendmahlsauffassung des ersten Evangelisten
xmd seiner Gemeinde hatten.

Georg Braumann, Waldeck

Wasser?) nahe. Dagegen spricht nicht Matth. 20, 22f. (vgl. Mark. 10, 38f.):
Hat Matthäus nicht an den Leidenskelch gedacht - dies ist dem Text nach
durchaus möglich, sondern an die Abendmahlsfeier, so könnte der erste
Evangelist mit dem Kelch Jesu die in Matth. 26, 26ff. beschriebene Feier
gemeint haben.

50 Vgl. zu Matth. 23, 39 Strecker (A. 6), S. 117: «Ist der Zeitpunkt der
heilsgeschichtlichen Ablösung auch nicht exakt zu fixieren... so liegt er in
jedem Fall am Ende des Lebens Jesu»; S. 115: «Da für Matthäus der
Gedanke der Rückführung Israels sonst nicht einmal in Andeutungen zu
belegen ist, wird V. 39 in eine andere Richtung weisen. Nicht die Bekehrung
des jüdischen Volkes ist vorausgesagt, sondern... nur die Anerkennung der
Tatsache, daß der Messias-Menschensohn am Weltende in Herrlichkeit
erscheinen wird, und zwar, um Gericht zu halten. Eben dies dürfte auch in
26, 64 ausgesprochen sein. »


	Mit euch : Matth. 26, 29

