Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 21 (1965)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

BreEvarD S. CHILDS, Memory and Tradition in Israel. = Studies in Biblical
Theology, 37. London, SCM Press Ltd., 1962. 96 S. 8 s. 6 d.

Im wissenschaftlichen Bereich geschieht es héufiger, daB gleichzeitig an
verschiedenen Orten iiber den gleichen Gegenstand ohne gegenseitiges Wissen
gearbeitet wird. Werden dann die Ergebnisse veroffentlicht, so wird oft
deutlich, daB die in der Luft liegenden Fragen ganz verschieden beantwortet
werden kénnen.

So verhilt es sich auch mit der Behandlung der Wurzel zkr = gedenken.
1960 hielt P. A. H. de Boer iiber diesen Gegenstand seine Franz-Delitzsch-
Vorlesungen.! Tm Sommer 1961 brachte W. Schottroff seine Mainzer Disser-
tation zum Abschluf3.?2 Im Jahre 1962 endlich erschien nach intensiven Vor-
arbeiten die hier anzuzeigende Arbeit. Man wird nicht sagen kdénnen, das
Erscheinen der einen Arbeit habe die andere iberfliissig werden lassen. Jede
hat ihre besondere Note.

Die Arbeit von Childs ist die «modernste». Macht sie doch entschlossen
Ernst mit der Tatsache, da3 die Erkenntnisse der formgeschichtlichen Arbeit
ausgewertet werden miissen fiir die weitere Arbeit am Alten Testament. So
wird das Vorkommen der Wurzel zkr nicht nur lexikographisch in ihrer Be-
deutung untersucht, sondern ganz stark ihr formgeschichtlicher Bezug dabei
beriicksichtigt. Das Ergebnis fiir den Gebrauch der Wurzel mit Gott als
Subjekt ist einfach : der Kult ist der Urgrund dieser Aussage, und zwar gehért
der Imperativ zur Klage und die Aussage zum Hymnus. Es spricht nun fir
die Sorgfalt der Ausfithrungen, da@ fiir den Gebrauch der Wurzel mit Israel
als Subjekt ein ganz anderer methodischer Weg beschritten wird. Hier wird
die Entwicklung der Bedeutung von der einfachen Aussage des Sich-Erinnerns
als einer «basic human psychological function: to recall a past event» (S. 47)
bis hin zur mehr theologischen Bedeutung erértert. Diese immer stérker wer-
dende theologische Fiillung des Begriffs und die schlieBliche Ubernahme in
den Kultgebrauch (Dt., Dtjes., Hes., Pss.) begrindet Childs im folgenden
Kapitel traditionsgeschichtlich: «in times of crisis, when the role of the cult
was threatened, Israel’s memory assumed a new significance in renewing her
tradition» (S. 80). In einem letzten Teil wird in sehr detaillierten Ausfithrun-
gen das Verhiltnis des Begriffs zur Geschichte behandelt.

Das gehaltvolle Buch ist reich an &dullerst erwigenswerten Losungsver-
suchen, die simtlich in prignanter Diktion vorgetragen werden. Wenn zum
SchluB noch ein Wunsch geduBBert werden darf, dann wire es der, dal3 der
letzte Teil fiir den der englisch-amerikanischen Literatur nicht so kundigen
Leser gelegentlich eine weitere Darstellung erfahren moéchte. Vergegenwérti-

1 P. A. H. de Boer, Gedenken und Gedéichtnis in der Welt des Alten Testa-
ments (1962).

2 'W. Schottroff, «Gedenken» im Alten Orient und im Alten Testament.
Die Wurzel zakar im semitischen Sprachkreis. = Wissenschaftliche Mono-
graphien zum Alten und Neuen Testament, 15 (1964).



138 Rezensionen

gung der Geschichte oder Konfrontierung mit der Vergangenheit, das sind
Themen, die heutzutage immer wieder aufgegriffen werden. Man diirfte vom
Autor manch kldrendes Wort erwarten.? Georg Sauer, Erlangen

DanieL Lys, Ruach. Le souffle dans U Ancien Testament. Enquéte anthropolo-
gique d travers U’histoire théologique d’ Israel. = Etudes d’histoire et de philo-
sophie religieuses, 56. Paris, Presses universitaires de France, 1962. 384 S.
Fr. 32.—-.

Die Arbeit hat ein weitschichtiges und unter verschiedenen theologischen
Fragestellungen wichtiges semasiologisches Problem zum Gegenstand: die
Kldrung des Begriffes riizh in seinen verschiedenen Bedeutungsnuancen. Sie
ist Teil einer Untersuchung zum Menschenverstindnis des Alten Testaments
tiberhaupt; dazu hat der Verfasser 1959 die Studie Néphésh vorgelegt. Die
Probleme dieses Begriffes und seiner landliufigen Ubersetzung durch Seele
sind zur Geniige bekannt. Ich verweise nur auf den Aufsatz von Joh. Fichtner
anlaBlich der deutschen Bibelrevision im Jahrgang 1961 dieser Zeitschrift.t
Da nephesch, das das menschliche Sein als sterbliche Schépfung kennzeichnet,
in einer gewissen Beziehung zu riizh steht — bekanntlich tritt vor allem in den
jungeren Schriften riazh als Organ des geistigen Lebens des Menschen stirker
mit nephesch zusammen —, gewinnt die Frage nach dem Bedeutungsumfang
von ruzh besonderes Gewicht, zumal dieser Begriff, und zunéchst ohne sicht-
baren Unterschied, ebenso auf Gott wie auf den Menschen angewendet wird.

Nach einer statistischen Ubersicht iiber das Vorkommen des Wortes iiber-
haupt wird die Wortsippe riazh dargestellt und als ihre Grundbedeutung «air
en mouvement dans l’espace» herausgearbeitet (S.23), worin ebenso die
Moglichkeit der Aneignung wie der Wirksamkeit auf eine Entfernung ent-
halten ist. Das hat Bedeutung fir die Darstellung des riizh beim Menschen
unter dem Gesichtspunkt der Respiration und Inspiration. Zur eigentlichen
Bedeutungserhebung werden die Vorkommen des Wortes in ein geschicht-
liches Gitternetz eingeordnet, das folgende Rubriken enthilt: die dltesten
Texte, das Aufbrechen des groBen Prophetismus, die deuteronomische Er-
neuerung, der alte Judaismus, lyrische und Weisheitsliteratur. Mit dieser
chronologischen Darbietung soll jedes irgend geartete a priori ausgeschlossen
werden.

Natiirlich ist sich der Verfasser dariiber klar, dal} das nur ein grobes Ein-
teilungsprinzip darstellt; es soll auch nicht eine Entwicklungslinie préjudi-
zieren. Dennoch mag die Frage nicht unberechtigt erscheinen, ob angesichts
des Umfanges des Stoffes nicht eine Anordnung unter sachlichen Gesichts-
punkten Vorteile geboten hiitte. Sie brauchte nicht von sachfremden Denk-
voraussetzungen her, sondern konnte aus dem A.T. selbst genommen wer-
den, etwa rtich als Ausristung des charismatischen Fiihrers, als Ausriistung
des Konigs im Zusammenhang mit der Salbung. Lys hat ja in « L’onction
dans la Bible» (1954) selber einen Beitrag dazu gegeben. Fragen kénnte man
wohl nur, ob Salbung und Geistbegabung eine urspriingliche Einheit gebildet

8 Lies auf S. 77, Anm. 1, und auf 8. 91 Dumermuth statt Dumerluth, und
auf S.91 Knudtzon statt Knudsen. ¢ Theol. Zeitschr. 17 (1961), S.305-318.



Rezensionen 139

haben —, Geistbegabung als Zeichen der Verantwortung des Menschen vor
Gott u. 4. Abgesehen von dem oft unsicheren und notwendig subjektiven
Urteil — {iber den zeitlichen Ansatz einzelner Perikopen aus den Samuelis-
biichern z. B. kann man oft verschiedener Meinung sein, aber das wére noch
nicht einmal wesentlich — ist die Gefahr einer Wiederholung gegeben, weil
vielfach die einzelnen Bedeutungen nicht in einer gerad verlaufenden und
zeitlich einzuordnenden Entwicklungslinie liegen. Auch da, wo in spéterer
Zeit bestimmte Begriffsinderungen eintreten — wie bei der unter dem Einflufl
Ezechiels stehenden Abschleifung des Begriffes (S. 2001f.) oder bei den Stel-
len, wo zusammen mit der Verleihung eines neuen Herzens die Geistbegabung
zum Gegenstand eschatologischer Erwartung wird —, scheint nicht die zeit-
liche, sondern die sachliche Kategorie entscheidend. Gerade die feinen Nuan-
cen innerhalb eines Bedeutungskomplexes, um die sich der Verfasser in so
dankenswerter Weise gemiiht hat, wiren so vielleicht stédrker herausgekom-
men. Bei den so haufig nétig werdenden Riickverweisungen wére auch eine
Seitenangabe erwiinscht gewesen.

Innerhalb dieser zeitlichen Einteilung werden nun die Stellen unter dem
Gesichtspunkt Wind — Geist Gottes — Geist des Menschen angeordnet. Wie
der Verfasser selbst betont, ist eine Scheidung zwischen den beiden letzteren
nicht immer streng maoglich, weil der Geist, der die vor Gott verantwortliche
Personlichkeit bildet, nie ein statisches Eigentum des Menschen wird, sondern
Zuwendung Gottes bleibt (Gedanke der précarité und der respiration), auch
spéater noch, wo der Geist in stdrkerem Mafle Eigenschaft des Menschen wird
und wo allgemein von dem Geist alles Geschaffenen geredet wird. Schwieriger
ist die Verbindungslinie zur Wortbedeutung Wind zu ziehen. Lys zieht sie so,
daB3 Israel in seiner historisch geographischen Umwelt eine Vergésttlichung der
verschiedenen Kréfte der Natur gekannt hat, soweit man in ihnen die Gegen-
wart einer Seele annehmen konnte. Fiir diese Lebendigkeit war Wind der
angemessene Ausdruck, Mégen sich im A.T. auch Spuren davon finden, wird
fiur diese Geister aber nie das Wort rath angewendet; es ist dem Wind im
eigentlichen Sinne vorbehalten, der als Ausdruck der Lebendigkeit von vorn-
herein spirituelle Bedeutung hat. Deutlich wird zwischen Wind und Gott
unterschieden ; Wind tritt an die zweite Stelle und ist der Tétigkeit Gottes als
Mittel beigeordnet. Diese Abkehr von jedem Dualismus und entschlossene
Dedivinisierung findet sich in verschiedener Konsequenz und verschiedener
Form. Wind wird zum Mittel fur Jahwes Geschichtshandeln, sowohl als
Heils- wie als Strafhandeln; in letzterer Form fiihrt es zur Bedeutung von
riach als eines Nichtigen. (Das letztere scheint mir nicht ganz einleuchtend
und zu stark systematisiert.) Damit, da3 Jahwe die Tétigkeit aller solcher
Geister auf sich allein vereinigt, wird er der alleinige Geber jeden Ceistes,
ebenso des guten wie des bdsen (1. Sam. 16 u. 6.). Da bedeutet auch eine
Revolution von ri2h des Menschen als anthropologischer Realitdt im Sinne
vegetativen Labens, worin er nephesch sehr nahekommt. Auch dieses Leben
ist in Respiration und Inspiration nur in sténdiger Erneuerung durch den
Geist Gottes moglich.

Angesichts dieser Ableitung, deren systematischer Geschlossenheit man
gich zunédchst nicht entziehen kann, kommt doch die Frage, ob diese Ver-



140 Rezenstonen

bindung nicht zu schnell gezogen ist. Es bleibt ja auffallend, da3 im Arabi-
schen die Begriffe Wind und Geist, wenn auch auf dieselbe Wurzel zuriick-
gehend, durch zwei verschiedene Ausdriicke bezeichnet werden. Nun, das
sind Fragen, wie sie bei der Durcharbeitung des griindlichen Buches kommen;
sie tun dem Dank fiir dieses Buch keinen Abbruch. Man findet alle Fragen,
die einem bei eigener Arbeit iiber dieses weitldufige Thema je und je gekom-
men sind, gesehen und beriicksichtigt. Ich denke an die Tatsache, dal von
einem bestimmten Augenblick - z. B. bei Jeremia — Geist als Kennzeichnung
prophetischer Berufsbegabung an Bedeutung verliert, daf3 es auffallend ist,
dafl die frithen Davidsgeschichten nichts vom Geist zu sagen wissen u. a.
Daran gemessen ist es nicht wichtig, ob man allen Antworten zustimmt. Ich
wiirde z. B., um nur eins zu nennen, in 1. Kén. 22 nicht den Rest einer alten
mythologischen, démonischen Geistvorstellung sehen. Diesern Dank tut es
auch keinen Abbruch, wenn man an manchen Stellen fragen kann, ob ein-
zelne Aussagen um der Geschlossenheit der systematischen Linie willen nicht
iiberinterpretiert sind (u. a. S. 39, 45, 85), auf der anderen Seite, ob manch-
mal nicht zu subtile Unterscheidungen eingefiihrt werden (etwa die brutale
Wirkung des Geistes). Wiinschenswert schien es mir auch gewesen zu sein,
gerade im Blick auf «Heiliger Geist», wenn das Qumranschrifttum in den
Kreis der Betrachtung einbezogen worden wire.

Diese Fragen zeigen aber nur, wie anregend und aufschluBreich die Lektiire
dieses sorgfiiltigen und eingehenden Werkes ist. Hans Joachim Stoebe, Basel

SAMUEL TERRIEN, JJob. — Commentaire de I’Ancien Testament, 3. Neuchéatel,
Editions Delachaux & Niestlé, 1963. 278 S.

Die neue Reihe «Commentaire de I’Ancien Testament», fur die als Re-
daktionssekretér der Genfer und Neuenburger Alttestamentler R. Martin-
Achard zeichnet, hat sich zum Ziel gesetzt, den grof3en exegetischen Werken
der englischsprechenden Lénder und Deutschlands ebenbiirtige Arbeiten des
franzosischsprechenden Protestantismus an die Seite zu stellen.

Mit dem vorliegenden Hiobkommentar von Samuel Terrien, Alttesta-
mentler am Union Theological Seminary, New York, wird ein guter Anfang
gemacht. Der Verfasser gibt auf den ersten 50 Seiten einen umfassenden Ein-
blick in die vielschichtigen Probleme des Hiobbuches und ldf3t eine an-
sprechende neue Ubersetzung mit gehaltvollen Erklirungen und gutgewshl-
ten Hinweisen auf entscheidende Textschwierigkeiten, exegetische Kontro-
versen und neuere Literatur folgen.

Trotz mancher Berithrungspunkte mit der internationalen Folklore und
der Literatur Agyptens und Mesopotamiens ist das Hiobbuch eine selb-
standige, von Anfang an hebriisch geschriebene, Dichtung (S. 11, 14, 29f.).
Die folkloristische Anekdote (Hi. 1, 1-2, 13 und 42, 7-17), die sich vom
poetischen Teil nicht nur durch die Verschiedenheit der Gottesbezeichnung,
sondern auch durch die verschiedene Auffassung von Hiobs Charakter und
Glauben, die Verschiedenheit der Rolle des Opfers und des Urteils iiber Hiobs
Freunde unterscheidet (S. 15ff.), stammt nach Terrien urspriinglich aus dem
2. Jahrtausend v. Chr. und ist edomitischer Herkunft (S. 9, 21f., 28). In
diesen Rahmen hat der begabte Poet seine aus den verschiedenen Formen der



Rezenstonen 141

Weisheitslehre, des Rechtsgespriachs, der hymnischen Lyrik und des indi-
viduellen Klageliedes bestehende Dichtung eingearbeitet. Die unterschied-
liche Lange der Verse sieht Terrien vor allem nach dem ugaritischen Vorbild
als authentisch an und meint, mit einiger Sicherheit die strophische Gliederung
erkennen zu koénnen (S. 311f.).

Der Verfasser gibt im allgemeinen dem M.T. gegeniiber den Versionen und
neueren Verbesserungen recht. Den dritten, stark gestérten Redezyklus zwi-
schen Hiob und seinen Freunden rekonstruiert er folgendermafBen (nach
Dhorme): Eliphas 22, 2-30. Hiob 23, 2-17. 24, 1-17. Bildad 25, 2-6. 26, 5-14.
Hiob 26, 2-4. 27, 1-12. Sophar 24, 18-24. 27, 12-23. Hiob? (S. 23). Beim
Zusatz der «Weisheitsrede» Kap. 28, denkt Terrien an Abfassung durch den
Hiob-Dichter (S. 23); bei den Elihu-Reden Kap. 32-37, an Abfassung durch
einen anderen, allerdings nicht unbegabten, Poeten (S. 26f.). Beide Stiicke
werden von Schiilern des «Hiob-Kreises» an ihre jetzige Stelle gesetzt worden
sein. Und in den zwei abschlieBenden Gottes-Reden (mit den Gedichten iiber
das Nilpferd und das Krokodil) und den Antworten Hiobs sieht Terrien den
Héhepunkt und das Ziel des ganzen Buches (S. 27f.). Der judéische Dichter
wird die Kap. 3-31 und 38-47, 6 irgendwo in Vorderasien am Anfang des
Exils verfat haben. Da das Buch einerseits vom Propheten Jeremia beein-
fluBt und andererseits vor den Ebed-Jahwe-Liedern des Deuterojesaja ge-
schrieben zu schein scheint, denkt der Verfasser fiir die Abfassung ungefiahr
an das Jahr 575 v.Chr. (S. 23{f., vgl. 36).

Bei einzelnen der umstrittenen Fragen dréngt sich ein Vergleich mit dem
zur selben Zeit erschienenen umfassenden Hiobkommentar von Georg Fohrer
auf.! Wir sind geneigt, 6fters dem letzteren recht zu geben. Im Gegensatz zu
Terrien sieht Fohrer beim rekonstruierten dritten Redezyklus in 24, 1-25.
26, 5-14. 27, 7-10. 13-23 und 28, 1-28 vier dem Hiob in den Mund gelegte
Lieder (S. 335), nimmt die beiden Reden Gottes und Antworten Hiobs in
eine einzige Rede und Antwort zusammen und sieht in 40, 15-24. und 40,
25-41, 26 Zusitze (S. 36ff., 4861{f., 5211f.). Die Stropheneinteilung geben beide
Verfasser zuweilen sehr unterschiedlich an (vgl. Kap. 19). Wahrend Terrien
beim Mittler und Erléser (16, 19 und 19, 25, vgl. 9, 33) an eine von Gott ge-
trennte Gestalt denkt (S. 133f., 1491f., vgl. 99f.), meint Fohrer, daf} es sich
dabei nur um Gott selber handeln konne (S. 290ff., 317ff.). Der erstere
(vgl. 8. 153f.) bezieht den Wunsch Hiobs nach Erlosung auf die Zeit nach
seinem Tode, der letztere (vgl. bes. S. 319 und 322) auf die Zeit seines irdi-
schen Lebens.

Die theologische Bedeutung des Buches Hiob, wie Terrien schon in der
Einleitung ankindigt, ist das Gegenteil einer sog. Theodizee (S. 35{f.). Die
Hiobgestalt des Dichters (anders als diejenige der Rahmenerzihlung) lehnt
sich iiber ihr Schicksal gegen Gott auf und verlangt Rechenschaft. Dagegen
sehen die Freunde Hiobs, fiir welche die Religion ein Vertrag mit Gott ist,
alles nur nach dem Dogma der individuellen Vergeltung an. Hiob aber, fiir
den das Heil auf keine menschliche Weise zu erreichen ist, sehnt sich nach

1 G. Fohrer, Das Buch Hiob, = Kommentar zum Alten Testament, 16
(1963); 565 S.



142 Rezensionen

einer neuen Verbindung mit Gott und verlangt darum nach einem Mittler.
Er rechnet damit, da3 diese ihm von Gott neu zu schenkende Verbindung
auch durch den Tod keine Triibung erfahren wird, obwohl er von einem
«Wiederaufleben» nach dem Tode nichts wissen will. Die beiden Aussagen
stehen paradoxerweise nebeneinander (vgl. S. 153f.). Und Gott in der Frei-
heit seiner Heiligkeit und Liebe ist es, der dem von ihm Rechenschaft fordern-
den Hiob seine Hybris aufzeigt, ihm seine Schuld vergibt und damit sein
Verlangen nach Gnade stillt. «Il (das Hiobbuch) offre la réponse de la foi pure
a la gréace pure» (8. 5, vgl. 37. 46ff.). Werner Schatz, Basel

SAMUEL LarvucHLI, The Language of Faith. An Introduction to the Semantic
Dilemma of the Early Church. New York und Nashville, Abingdon Press,
1962. 269 S.

Das Buch will 1. ein semasiologischer Beitrag zur frithen Patristik sein.
Es will durch Darstellungen und Vergleiche gnostischer, nachapostolischer,
altkirchlicher und biblischer Redeweise in das «semasiologische Dilemma der
alten Kirche» des 2. Jahrhunderts einfithren. Dadurch will es 2. dem prak-
tischen Theologen unserer Zeit eine historische Perspektive fiir das semasio-
logische Problem der Gegenwart vermitteln. Die Aufdeckung des nach-
apostolischen «semantic clash» und die — besonders durch Irendus — gezogenen
Folgerungen fiir theologisch-kirchliches Reden sollen gefdhrliche Abwege un-
seres Redens aufdecken sowie zu einer dem Offenbarungsgeschehen addquaten
Sprache verhelfen. Der Verfasser unternimmt also den interessanten Versuch
— von eigenen Predigterfahrungen herkommend —, Wege und Abwege nach-
apostolischer Sprache fiir die Praxis der heutigen theologischen Darlegung
und Verkiindigung fruchtbar zu machen.

Das Buch ist in 3 Hauptkapitel eingeteilt: I. gnostische Sprache, I1. die
Sprache der nachapostolischen Christenheit, IT1. die Sprache der christ-
lichen Theologie. Ihnen folgt ein zusammenfassender Abschnitt « Die Sprache
des Glaubens».

I. Gnostisch ist ein Text nicht durch seine einzelnen Begriffe, sondern erst
durch gewisse Relationen und durch das Fehlen bestimmter Begriffe in einer
Kette. — Zur eigentlichen Gefahr fur die «Sprache der Offenbarung» wird
gnostisches Reden dadurch, dafl es ihm manchmal gelingt, Grundbegriffe der
Offenbarung anschaulich, ja fithlbar zu machen. Es gelingt ihm bisweilen,
hymnisch zu werden — aber von fremden Voraussetzungen her (Dualismus,
Emanation). Es interpretiert nicht parallel zur biblischen Sprache. Dagegen
bleibt scheinbar gnostisches Reden bei Paulus und Johannes biblisch durch
den Rahmen, in dem es steht. Theologisches und Geschichtliches bleiben
organisch verbunden.

II. Die Sprache der nachapostolischen Christenheit (zwischen Johannes
und Irendus) ist Ausdruck miithsamen, aber auch naiv-frischen Suchens nach
christlicher Verstédndigung. Von den ihr gestellten Aufgaben her drohen ihr
drei Gefahren: die Gefahr, auf Grund der Sprache des hellenistischen Juden-
tums im nomistischen Reden steckenzubleiben (Clem., Herm., Did.) und
nicht zur Christus-Proklamation (Ign.) durchzustofen — die Gefahr, missionari-
sches und apologetisches Reden gleichzusetzen und dadurch den Verkiindi-



Rezenstonen 143

gungsgehalt der Sprache zu verwéssern. Der gréten Gefahr, der Gnosis,
wird begegnet durch Errichtung der «hebriischen Barriere» (das A.T. kommt
zu Wort — von Gott wird geredet als dem Schdpfer des Irdischen — der Glaube
wird verstanden als gemeindegebunden).

ITI. Trendus spricht die «Sprache der christlichen Theologie». Sie ist
apostolisch = kerygmatisch = Christus-Proklamation. Das Affirmative domi-
niert iber Analysen, Argumente und ethischen Forderungen. Gottes
oikonomia wird vergegenwdrtigt. Die beiden Pole dieses Redens sind der eine
Vater und der fleischgewordene Gottessohn, der allein die Kenntnis des
Vaters vermittelt. Theologische Sprache kann nur Umschreibung des Zen-
trums, niemals selbst Zentrum sein. — Diese Sprache ist biblisch, weil sie in
einem theologischen Sinn «hebriisch» ist: Antwort auf Gottes Reden und
Tun, die in Gebet und Lobpreis gipfelt. Die «hebriische» Substanz hat sich
durch das griechische Element nicht in nomistische Diatribe verwandelt. Die
«hebraische Qualitét der Erde» erscheint niemals durch ein Mysterium ver-
deckt. Sakramentale Sprache ist nicht verselbsténdigt, sondern steht als
Antwort und Verheillung stets in Relation zu Gott. Dadurch, dal das theo-
logische Reden die Gestalt der Antwort hat, fithrt es immer wieder auf das
eine Thema zuriick: Gott begegnet dem Menschen in Christus. Die Grenz-
situation des theologischen Redens im 2. Jahrhundert ist grundsitzlich ge-
meistert: das griechische Element hat nur dienende Funktion. Die Sprache
der Substanz und der Ontologie wird immer wieder gekreuzt durch die des
Bundes und der Offenbarung.

In diesem «1. groBen Akt» in der dramatischen Geschichte christlichen
Redens findet der Verfasser grundséitzlich dieselben Konflikte und Probleme,
die auch beim heutigen theologisch-kirchlichen Reden auftreten. So ergeben
sich ihm nun die Strukturen einer «Sprache des Glaubens».

Als «Sprache der Offenbarung» hat sie «hebrédisch» im weiteren Sinne zu
sein. Mit «semitischem Realismus» hat sie das Irdische in Relation zum
lebendigen Gott zu setzen. Sie ist gebunden an den Kanon als den Ma@stab
eines «hebriischen» Redens. Das N.T. zeigt den vielféltigen Reichtum dieses
Redens auf. Der Kanon wird mit einer Partitur verglichen, auf Grund derer
man ein musikalisches Werk in seiner Schénheit und Fille interpretieren
kann. Die Sprache des Glaubens entsteht vom Kanon aus, enthélt die Tra-
ditionen der christlichen Kirchen und spricht zur heutigen Gemeinde und
‘Welt. Verstanden worden ist sie, wenn sie Antwort erzeugt, némlich Lobpreis
und Dienst (worship). Die neutestamentliche Relation «hebriische Wurzel —
nichthebréische Fragmente» wiederholt sich im Zusammensto des Bibel-
wortes mit der zeitgendssischen Sprache, die es interpretieren soll. Als
«Sprache des Kontaktes» darf sie aber nicht das AnstéBige unterschlagen,
das Vertrauen auf den spiritus creator darf nicht durch apologetisches Reden
ersetzt werden. Weil die Vollendung der Zeiten noch aussteht, darf sie nie-
mals ultimativ werden, sondern mul3 immer bereit sein, sich zu reformieren.
«Lingua semper reformanda.»

Der Leser des Buches sieht sich einem in einer frischen, anschaulichen Art
vorgetragenen Versuch gegeniiber, einen dogmengeschichtlichen ProzeB
unter neuem Aspekt zu wiirdigen und auch fiir die heutige Praxis fruchtbar



144 Rezensionen

zu machen. Grundsétzlich ist dazu allerdings zu sagen: — 1. Das, was damals
als «Sprache des Glaubens» gesprochen wurde, deckte sich ebensowenig mit
dem schriftlich Fixierten wie die auf Kanzel, Katheder, im Amtszimmer oder
auf der Strafle, offen oder heimlich gesprochene Sprache des Glaubens heute.
«Sprache des Glaubens» ist etwas jeweils neu und unwiederholbar in und fir
einen einmaligen Augenblick sich Ereignendes — darin wohl analog dem
Offenbarungsgeschehen selbst. Normative Strukturen einer solchen Sprache
herauszuarbeiten, dirfte grundsétzlich nicht maoglich sein, weil jede Zeit ihre
eigene Sprache spricht und ihre eigenen Sorgen, Hoffnungen, Vorurteile usw.
hat. Die Theologen des 2. Jahrhunderts kannten noch nicht die Probleme
der «Sékularisation» und der «nachchristlichen Religion», denen gegeniiber
wir uns verstdndlich machen miissen. DaBl sich hier die Sprache, ja mehr
noch: der Sprechende selbst in Lebensform und Gewohnheiten total wandeln
muB, dies meint wohl Paulus in 1. Kor. 9, 20ff. — 2. Daraus ergibt sich die
zweite Frage an den Verfasser: Ist er seinen Texten gegeniiber wirklich unbe-
fangen, oder leiteten ihn nicht vielmehr die Vorstellungen einer «Sprache
des Glaubens» innerhalb einer ganz bestimmten Theologie? Gerade die vom
Verfasser bearbeiteten Quellen wiren etwa durch die Bultmannsche, aber
auch durch stérkere Berticksichtigung der Cullmannschen Fragestellung um-
fassender zu Worte gekommen (Uminterpretation ins Existentiale, Eschato-
logische und Geschichtliche). — 3. Der Kanon gehért gewil in die Fragestel-
lung des Verfassers hinein. Aber ist es fiir ihre Beantwortung gut, von Anfang
an mit dem Kanon als etwas Feststehendem und semasiologisch Unproble-
matischem zu reden ? Hétte nicht im Rahmen dieser semasiologischen Unter-
suchung das Problem des mit sich selbst kiimpfenden Kanons behandelt wer-
den miissen (die jeweils andersartigen Relationen bei Paulus und Jakobus,
bei den Synoptikern und Johannes, bei Hebr. und Lukas) sowie die Frage
nach dem «Kanon im Kanon» (Kidsemann)? Legt nicht «der Kanon» im
Rahmen einer solchen Untersuchung das Ergebnis von vornherein fest? Von
hieraus tauchen zwei weitere Fragen an den Verfasser auf—4. Das «Hebraische»
als «Sprache der Offenbarung» wird zwar nicht wie bei Th. Boman als
dynamisch, konkret und geschichtlich dem Griechischen gegeniibergestellt.!
Der Verfasser kennt das Problem der Septuaginta (wenn auch nicht genii-
gend!), des Unhebriischen im A.T. selbst, der «hebriischen Wurzel und der
griechischen Fragmente» im N.T. Er bemiiht sich, den «hebriischen Realis-
mus» komplex und in seinem fruchtbaren Miteinander mit dem Griechischen
darzustellen (ist das ohne vergleichende sprachliche Untersuchungen von
Formen und Sétzen moglich?). Ist er aber dabei nicht doch einer Schemati-
sierung und Vereinseitigung erlegen ? Kann man, wenn man von «Sprache
der Offenbarung» redet, tuberhaupt das Hebrdische und das Griechische
gegeneinandersetzen ? Beide Denk- und Sprachstrukturen, so verschieden sie
sind, tragen doch — genau wie die unseren — die Méglichkeit in sich, « Sprache
der Offenbarung» glaubhaft zu machen. — 5. Die Frage driangt sich auf, ob
nicht fiir das Ergebnis des Buches in allen Einzelheiten allein eine semasio-

1 Th. Boman, Das hebriische Denken im Vergleich mit dem Griechischen
(21954).



Rezensionen 145

logische Untersuchung der neutestamentlichen Schriften geniigt hitte (s.
unter 3).

Ist das Ziel, das sich der Verfasser gesteckt hat, erreicht worden? Die
Frage kann nur sehr bedingt bejaht werden: — 1. Der frithen Patristik bringen
die nur auf Beobachtungen, nicht auch auf griindlichen philologischen Unter-
suchungen basierenden Darlegungen keine grundsitzlich neue, erweiterte
oder vertiefte Sicht. — 2. Fir die heutige theologische Darlegung und Verkiin-
digung kann eine aus dieser Sicht und in dieser Weise herausgearbeitete
«Sprache des Glaubens» nur mit Vorbehalten akzeptabel sein. Proklamation
des Kerygmas, Hymnus und Gebet diirften in einer bis in die Wurzeln ihrer
Existenz sékularisierten, erniichterten, groBer Worte miiden Welt eher ana-
chronistisch wirken. So wahr Proklamation, Hymnus und Gebet die Sprache
der im Gottesdienst versammelten Gemeinde sein miissen, so wahr braucht
die Welt heute ein aus diesem Reden und Singen erwachsendes Trosten und
Warnen, aber auch praktisches Dienen und Helfen. Darauf hédtten in einer
Untersuchung, die auch ein praktisch-theologischer Beitrag sein will, die
Texte abgehért werden miissen. Helmut Opitz, Potsdam

CHRISTINE MOHRMANN, Etudes sur le latin des chrétiens. 1. Le latin des chré-
tiens. 2e éd. 2. Latin chrétien et médiéval. Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, 1961. XXIV -+ 468; 400 pp.

Mary PIERRE ELrEBRACHT C.Pp.8S., Remarks on the Vocabulary of the Ancient
Orations in the Missale Romanwm. = Latinitas chrigtianorum primaeva.
Studia ad sermonem latinum christianum pertinentia, instituit J. Schrij-
nen T, edenda curant Christine Mohrmann et H. H. Janssen, 18. Nijmegen,
Dekker & van de Vegt, 1963. xxiii + 218 pp.

Graecitas et latinitas christianorum primaeva. Studia ad sermonem christia-
num primaevum pertinentia, edenda curant Christine Mohrmann, J. G. A.
Ros, S.J., H. H. Janssen, Suppl. 1. Nijmegen, Dekker & van de Vegt,
1964. 144 pp.

S. Augustini Index. Tractatus in Johannem. Enarrationes in Psalmos. De
Civitate Dei. Sermones I. De vera religione. De doctrina christiana.
Eindhoven, Thesaurus Linguae Augustinianae, 1963-64. 30; 41; 40; 28;
20; 26 pp.

Mgr. J. Schrijnen founded a school of Christian Latin at Nijmegen which
was brought to new heights of achievement and reputation by Prof. Christine
Mohrmann. The books here reviewed are products of this school.

First, Prof. Mohrmann’s two volumes of Ktudes give a good picture of her
contribution to Latin studies. — In Tome I are Etudes générales sur la latinité
chrétienne, Etudes sémasiologiques and Etudes sur la langue et le style d’au-
teurs chrétiens. Among these last Augustine has most attention, but there is
an important study, La latinité de saint Bénoit (pp. 403—435) which shows
that the text of the Rule in Codex Sangallensis agrees best with the Latin
of the sixth century. Linguistic Problems in the Early Church (pp. 103—111)
has useful remarks on the origins of Christian Latin. — Tome II contains

10



146 Rezensionen

Htudes sur le latin chrétien et liturgique, Etudes sur le latin tardif et médiéval,
Litudes sur quelques auteurs paléochrétiens et médiévauxr. Among these The new
Latin Psalter: its diction and style (pp. 109—132) has some pertinent remarks
about the Latin of the Psalterium Pianum which are particularly relevant
today. Les formes du latin dit «vulgaire» (pp. 135-153) deals with the same
kind of problems as Loéfstedt, Late Latin (1959). Observations sur la langue
et style de Tertullien (pp. 235—46) is a careful reassessment of the contribution
of Tertullian to the developments of a Christian Latin. — These studies are
particularly valuable not merely as linguistic investigations but time and
again for their aid to the understanding of the ideas of ancient Latin Christi-
anity, e.g. «Sacramentum» dans les plus anciens textes chrétiens (1, pp. 233
bis 244). We rejoice to learn that a third volume of Etudes is planned and
congratulate the publishers on the appearance of Tomes I-II.

Sister Kllebracht studies the vocabulary of those prayers (orations) which
can be found in both the present Missale Romanum (MR) and the manu-
scripts up to and including the eleventh century. These prayers consist of the
collects, secrets, postcommunions and prayers over the people and the
prayers of some blessings in the MR which are labelled oratio. Some ancient
prayers not in the present MR and a few others such as those in the Solemn
Good Friday Prayers which probably date from the time between Damasus
and Gelasius I are omitted. It is doubtful whether the omissions seriously
affect the conclucions of the enquiry. This is carried out with skill and suc-
cess. The orations have a well marked vocabulary of their own, less dependent
on the language of the Bible than might at first be expected. Here and there,
for example for claritas, the Biblical background might have been given in a
little more detail, but such detail would not alter the conclusions. We are
very grateful to Sister Ellebracht for a most interesting and serviceable
study of an important section of the liturgical vocabulary of Christian Latin.

Supplementa I contains three papers. The first (pp. 9-44) on ’Emgdveln
by A. J. Vermulen is a useful and interesting discussion of the word in-
vestigating its history in Christian usage up to and including the fourth
century. New Testament scholars will find his summary of work on the word
in the N.T. clear and helpful. Secondly, H. Hoppenhowers O.S.B. examines
conuersatio (pp. 46—95). We have a clear analysis of the meanings of the
word leading up to suggestions about its significance in Regula Benedicti
Iviii. 17. We would have liked a fuller exposition of why conuersatio is right
in this passage and conuersio wrong?!. Thirdly, L. Engels discusses « Fiducia»
dans la Vulgate (pp.99-141). This is a valuable exposé. Particularly helpful
is the discussion of the relation between moppnoia and fiducia in the N.T. in
contrast to the more limited equivalence in the O.T.2.

1 Compare Mohrmann, Etudes, 11, pp. 341-45.

2 We suggest one problem for study in a future number of Supplementa.
ebhoyelv in Classical Greek means «to praise», but in Biblical Greek «to
bless» and has almost always God or man as object. In the Ancient Church
eVhoyelv is used also of things and comes near to meaning «to consecratey.
Likewise in Classical Latin benedicere means to praise, but in Christian Latin



Rezenstonen 147

The Dutch Austin Friars in conjunction with the appearance of the
volumes of Augustine’s works in the Corpus Christianorum have undertaken
to produce a Thesaurus Linguae Augustiniae. As an interim report they are
issuing after the appearance of each new Augustine volume in the Corpus an
index to it giving a list of words appearing in it with an indication of their
frequency. The complete files are kept at the Augustinian Institute at Eind-
hoven. We congratulate the Dutch Augustinians on undertaking so worthy
and important a task.

In all Roman Catholic scholars in Holland are to be congratulated on
their achievement in the study of Christian Latin. We wish them good suec-
cess in their future work. George D. Kilpatrick, Oxford

Heixo A. OBERMAN, The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late
Medzieval Nominalism. Cambridge/Mass., Harvard University Press, 1963.
XV 4 495 8.

Dieses Buch ist der erste Band eines vom Verfasser geplanten dreibédndigen
Werkes und behandelt Gabriel Biel und die ihn tragende Bewegung des
Nominalismus, wiahrend der zweite Band der Theologie Luthers gewidmet
sein wird und der dritte Band schlieBlich noch in Ergéanzung zum ersten eine
Auswahl aus Biels Predigten zusammen mit reprasentativen Beispielen spéat-
mittelalterlicher Predigt bieten soll.

Der Obertitel ist bewuf3t in Anlehnung an Huizingas «Herbst des Mittel-
alters» gewahlt und soll die Meinung des Verfassers andeuten, dafl wir im
spatmittelalterlichen Nominalismus und in Gabriel Biel als dessen Représen-
tanten wohl spates Mittelalter, aber nicht, wie bisher vielfach geurteilt wurde,
den Zerfall des Mittelalters vor uns haben. Der Verfasser richtet seinen Blick
nicht nur auf die Rechtfertigungslehre des Nominalismus, sondern auch auf
andere Lehrpunkte, auch auf die seiner Meinung nach historisch noch be-
deutendere Lehre von der Kirche und Tradition, und sieht hier im Nominalis-
mus die direkte Anbahnung der spéteren genuin katholischen Entwicklung
auf dem Tridentinum und in der Gegenreformation, wie sich denn auch die
Gegenreformation keineswegs als Gegenschlag gegen den Nominalismus voll-
zog. Wird das Gesichtsfeld sachlich und historisch ausgeweitet, so zeigt sich
die Katholizitét des Nominalismus, Das bisher zumeist bestehende Bild von
Gabriel Biel soll korrigiert werden, indem nicht nur Biels rein akademisches
Werk, der Sentenzenkommentar, sondern auch sein pastorales Werk, ndm-
lich seine umfassende Predigtsammlung, und die eine Mittelstellung zwischen
diesen beiden Werken einnehmende Expositio Canonis Missae betrachtet
wird. Die Darstellungen des Ockhamismus hatten bisher ihren Ausgangs-
punkt vorwiegend bei Ockham und litten daher unter einer Einengung der
Sicht, weil Ockham einseitig an philosophischen und fundamentaltheologi-
schen Fragen interessiert war. Es ist verdienstvoll, dafl Oberman hier eine
Revision bringt und nun, auf der Grundlage von Biels gesamtem Werk, die-

it means «to bless» and comes near to meaning «to consecrate» and has God,
man or things as subject. A careful study of these changes in meaning would
be valuable and would throw light on some theological developments.



148 Rezensionen

sen Mann sowie die ganze Bewegung des Nominalismus (diesen problema-
tischen Begriff ersetzt er mit Absgicht nicht durch den des Ockhamismus) im
eigentlich Theologischen zu wiirdigen sucht. Er hat eine historische Sicht
und mochte sachlich — d. h. weder thomistisch noch a priori reformatorisch —
urteilen.

Und doch ist zu fragen, ob Oberman Biel in das zutreffende historische
Koordinatensystem bringt, ob er von einer hinreichenden historischen Ana-
lyse seiner Quellen ausgeht. Biels Sentenzenkommentar erweist sich, was
auch Oberman nicht iibersieht, zum groBen Teil als ein Konglomerat von
mehr oder weniger stark {iberarbeiteten Exzerpten aus den Werken der Ock-
hamisten, der dlteren Franziskaner und sogar des Thomas v. Aquin (Senten-
zenkommentar). Man wird gut tun, Biel nur insoweit als Ockhamisten anzu-
sehen, als man die von Ockham herrithrenden Partien seines Sentenzen-
werkes im Auge hat. Inwieweit die Expositio Canonis Missae fiir Biel in
Anspruch genommen werden darf, wird von Oberman leider nicht unter-
sucht. Er erwihnt beildufig (S. 345, Anm. 68, vgl. S. 10f.) Biels Vermerk, daf3
ein grofler Teil seiner Expositio von Eggeling Becker v. Braunschweig,
seinem Vorgénger als Domprediger in Mainz, stamme. Wenn jedoch A. Franz,
dem noch zwei Handschriften von Eggelings MeBerklérung bekannt waren?,
mit Recht feststellt, daB «mehr als drei Viertel» der unter Biels Namen
gedruckten Expositio Eggelings Eigentum ist?, dann kann dieses Werk erst
nach einer griindlichen quellenkritischen Analyse fiir eine Darstellung von
Biels Theologie verwendet werden. Es ist zu hoffen, daff die von Oberman
(S. viii) angekundigte vierbéndige kritische Ausgabe der Expositio das
Quellenproblem 16st. Auch bei den Predigten ist noch nicht gesichert, was
hier von Biel selber stammt. So z. B. ist der Sermo historialis passionis
dominicae (Oberman, S. 24) zuerst in vier Drucken unter dem Namen des
Guilelmus Textor de Aquisgrano (Copinger 2, 2, Nr. 5773-5776) und dann in
zwei Drucken (Copinger, Nr. 5777-5778) mit der Angabe «compilavit sive
Guilermus de Aquisgrano sive Gabriel de Urach» erschienen, enthilt in die-
sen friithen Ausgaben jedoch noch nicht das Vorwort und die Dispositions-
angaben, die bei den spateren Ausgaben unter Biels Namen eingefiigt sind.
Ist vielleicht wirklich Wilhelm Textor aus Aachen, der um 1485 in Erfurt
Theologie lehrte ?, der Verfasser und Biel nur der spatere Herausgeber dieses
Sermons (vgl. Biels bisher noch nicht beachtete Ubersetzung und Verbrei-
tung einer Erbauungsschrift*)? Von allen Predigten Biels lé6t sich sagen, daB
sie in Zitaten oder Uberarbeitungen viel #lteres Material enthalten, so daB
einiges, was Oberman aus den Sermonen anfiihrt, nicht unmittelbar Biel zu-
geschrieben werden kann.

Wie soll man angesichts der Quellenlage Biel im ganzen historisch einord-
nen? Seine Biographie, die Oberman einleitend skizziert (Kap. 1), zeigt uns
in ihm einen Mann, der nach neun Studien- und Lehrjahren in der artistischen

1 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter (1902), S. 542,

2 Ebd., S. 553.

3 J. H. Zedler, Universallexikon, 2 (1732), Sp. 1086; 43 (1745), Sp. 320.
¢ M. Elze, Zs. f. Kirchengeschichte 74 (1963), S. 265—-281.



Rezensionen 149

Fakultat Heidelberg, in den theologischen Fakultdaten von Erfurt und Koln
sowohl mit der Via moderna als auch mit der Via antiqua vertraut wird,
dann als Domprediger in Mainz Kontakte mit den Briidern vom gemein-
samen Leben aufnimmt, in deren Kreis er bald aktiv eintritt und deren halb-
monastische Bewegung er schlielich auch in Wiirttemberg ausbreiten hilft,
in dieser letzten Zeit aber auch zugleich fiir einige Jahre an der Tiubinger
Universitédt Theologie nach der ockhamistischen Via moderna lehrt. Erwagt
man diesen Lebensgang mit seinem starken Einsatz fir die Brader vom
gemeinsamen Leben einerseits und den quellenkritischen Befund von Biels
Werken anderseits, so kann man in der Tat Biels Theologie als den «Herbst
der mittelalterlichen Theologie » bezeichnen. Man sollte dabei jedoch den Ton
weniger darauf legen, daf3 Biel sich in der akademischen Lehre Ockham an-
schlieBt, als vielmehr darauf, daB er als Domprediger und als Anhénger der
Devotio moderna und sogar als Universitatslehrer dlteres — frith- und hoch-
scholastisches, aber auch unscholastisches, und zwar monastisches und mysti-
gches — Gedankengut aufgreift, ohne es zu einem neuen homogenen System
zu verarbeiten. Eine dementsprechende Einsicht hitte Oberman (vgl. S. 16)
noch betonter auswerten kénnen.

Die rund 400 Seiten umfassende Darstellung von Biels Theologie in ihrem
Zusammenhang mit dem «Nominalismus» zeichnet sich aus durch die Fiille
der scharf profilierten historischen und theologischen Gesichtspunkte, durch
den klaren Uberblick iiber den Stand der Forschung, durch den iibersicht-
lichen Aufbau des Ganzen sowie durch die Eleganz der Darstellung. Funda-
mental fur Obermans Darstellung ist die Art, in der er durch die Dialektik
von potentia Dei absoluta und potentia Dei ordinata Gottes Barmherzigkeit
und Gottes Gerechtigkeit einander zugeordnet sieht (Kap. 2). In der von
Gottes potentia ordinata gesetzten Heilsordnung waltet Gottes iustitia,
wihrend die misericordia Gottes in jenem aulBlerzeitlichen Willensentschlufl
besteht, mit dem Gott dem Menschen zuliebe seine potentia absoluta einge-
schriankt hat auf die nun unabénderliche potentia ordinata. So ist auch nur
die transzendente Herablassung Gottes zur Menschwerdung Ausdruck seiner
Barmherzigkeit. Das Handeln Christi von seiner Menschwerdung bis zu
seiner Wiederkunft steht jedoch im Zeichen der Gerechtigkeit. Nachdem
Oberman (Kap. 3) die allgemeinen anthropologischen Strukturen sowie die
anthropologischen Merkmale des Glaubensbegriffes ausgebreitet und dabei
den Vorwurf entkriaftet hat, der Nominalismus habe die mittelalterliche
Synthese von Vernunft und Glaube zerbrochen und der Lehre von der dop-
pelten Wahrheit gehuldigt, zeigt er (Kap. 4), da3 auch der andere Vorwurf
unbegriindet ist, der Nominalismus habe den Zusammenhang von mensch-
lichem und gé6ttlichem Gesetz aufgelost und eine doppelte Ethik gelehrt.
Denn innerhalb der von Gott gesetzten unwandelbaren Ordnung gilt das in
Gottes eigener Gerechtigkeit verankerte Gesetz. Der Ockhamismus wird dort
mifBverstanden, wo man von den beiden fundamentalen Begriffen der poten-
tia absoluta und der potentia ordinata einseitig entweder den einen oder den
anderen zum Schliissel des Systems nimmt und nicht beide Begriffe zugleich
in dialektischer Korrelation erfaflit. — Nach der Siindenlehre (Kap. 5, Teil 1)
behandelt Oberman die Vorbereitung auf die Rechtfertigung (Kap. 5, Teil 2)



150 Rezensionen

und den ProzeB3 der Rechtfertigung (Kap. 6) mit dem Ergebnis, dali Biels
Rechtfertigungslehre im wesentlichen pelagianisch ist (S.177). Oberman
unterstreicht mit Recht, daB Biel an der Notwendigkeit der habitualen
Gnade festhalt und daB seine Lehre von der géttlichen Akzeptation des be-
gnadeten Menschen im Gegensatz zur reformatorischen Imputationslehre
eingebettet ist in die Ordnung von Gottes strafender und lohnender Gerech-
tigkeit. Im Zentrum der Predigt Biels steht die Forderung, Gott zu fiirchten
und tuber alles zu lieben, die Forderung nach den Akten der Bekehrung und
Reue, die der Mensch von sich aus hervorbringen kann und mit denen er
die Gnade de congruo verdient, um in der Gnade dann de condigno zum ewigen
Leben angenommen zu werden. — Die Prédestinationslehre (Kap. 7) hat die
gleichen Strukturen wie die Rechtfertigungslehre. Wie Gott in seiner Barm-
herzigkeit die Moglichkeiten seiner absoluten Macht eingeschridnkt hat auf
die Gerechtigkeitsordnung seiner potentia ordinata, unter deren Satzung die
Rechtfertigung geschieht, so hat Gott eine ihm zukommende vollig freie
Pridestination tberfiihrt in eine durch die menschlichen Verdienste kondi-
tionierte Priadestination, die einem Vorherwissen gleichkommt. Von der
Wahrheit der Offenbarung hat der Christ eine objektive GlaubensgewiBheit,
seines eigenen Heils ist er jedoch nur unter subjektiven Bedingungen gewil3.
Daf3 er zwischen Furcht und Hoffnung schwebt, soll ihm schon ein verge-
wisserndes Zeichen der wirkenden Gnade sein. — Biel ist in seiner Christologie,
die von Oberman (Kap. 8) in die mittelalterliche Lehrentwicklung hinein-
gestellt wird, formal orthodox; in der Verbindung mit der Mariologie zeigt
sich allerdings ein Abweichen vom Bekenntnis zur wahren Menschheit
Christi. In der Abendmahlslehre geht Biel einen Mittelweg zwischen einer
hypermaterialistischen und einer spiritualistischen Deutung der Realprisenz
Christi. — In der Mariologie (Kap. 9) folgt Biel auf der franziskanischen Linie
den Tendenzen der Marienverehrung. Er bekennt sich zur conceptio imma-
culata als einem Faktum, das durch die Kirche und die Tradition bezeugt
wird. Die Sermone bieten eine «pelagianische» Mariologie: in ihrer Mutter-
schaft ist Maria die cooperatrix des Heils, mit ihrer Aufnahme in den Himmel
erhélt sie die Wiirde einer corredemtrix, mediatrix und sogar concreatrix. —
Zwar kann man nicht von einer Mystik Biels sprechen, sondern nur von
mystischen Elementen in seiner Theologie, doch ist Oberman (Kap. 10) daran
gelegen, daB3 in der Nachfolge Gersons auch fiir Biel eine affektive, durch
Demut und Bufle charakterisierte Mystik die naturliche Ergdnzung zur ock-
hamistischen Theologie bildet, wobei Biel noch stéarker als Gerson die Mystik
«demokratisiert» (S. 341ff.), d. h. die Forderung der Gottesliebe fiir jeden
verbindlich macht und jedem Stand christlichen Lebens mit der rechtferti-
genden Gnade grundsétzlich die Vollkommenheit zugesteht. — Besonders zu
begriiflen ist es, dal Oberman im letzten (11.) Kapitel darlegt, in welcher
Weise im Spéatmittelalter die Frage nach der Kirche und nach der Tradition
beantwortet wird. In der Fortfihrung alter Bestimmungen werden fur das
Traditionsproblem zwei Losungen gefunden. Auf der einen Seite (hierher
gehoéren Bradwardine, Wyeclif, Huss, Wessel, Gansfort) wird die Tradition als
die fortlaufende Interpretation und Rezeption der in der Schrift enthaltenen
Glaubenswahrheiten angesehen; die Schrift ist das normative gottliche Ge-



Rezensionen 151

setz fur kirchliche Gesetze und Traditionen. Auf der anderen Seite (hierher
gehoren die Ockhamisten, auch wenn sie Konziliaristen und nicht Kurialisten
sind) wird ein geschriebener (biblischer) und ein ungeschriebener (auBer-
biblischer), in der Tradition bewahrter Teil der apostolischen Botschaft
unterschieden, so dal hier schon die Lehrentscheidung des Tridentinums
angebahnt wird. Es ist auf dieser Seite nur eine Frage der kirchenpolitischen
Orientierung, welche Rolle man bei der Auslegung und Festlegung der Tra-
ditionen dem Papst oder dem Konzil oder auch den Kanonisten zuschreibt.

Reinhard Schwarz, Tibingen

JoseprH LoRrTz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung. 21.,
vollig neubearb. Aufl, in zwei Bénden. 2. Die Neuzeit. Miinster, Aschen-
dorff, 1964. VIIT + 588 S., 24 Bildtafeln, 19 Karten, Register. DM 46.—,

Entsprechend der Ankiindigung des Verfassers erschien bald nach dem
ersten Band der nun zu besprechende, zweite Band. Er folgt dem ersten véllig
in der Methode, dem Stil, der Ausstattung usw. Es kann darum hier auf die
diesbeziiglichen Ausfithrungen zum ersten Band hingewiesen werden.!

Der vorliegende Band behandelt die Zeit von ca. 1450 bis zur jiingsten
Vergangenheit, ndmlich der Reise Pauls VI. nach Paldstina. Dieser Schluf
ist nicht zuféllig gewidhlt. Er ist Ausdruck der groBlen Verehrung, die der
Verfasser dem Papst als Spitze der hierarchisch verfafiten Kirche entgegen-
bringt. Diese so verfallte Kirche ist der letzte Mafistab, an dem alle Dinge
gemessen werden. Das gilt sowohl fir die Kritik an Déllinger — dem Lortz
anderseits wegen dessen Geschichte der Reformation hohes Lob zollt
(S. 370f.) — als auch fiir die Erklarung der Abreise der Minoritdt vom Vati-
canum I — die Abreise erfolgte nach Lortz u.a. aus Griinden der ¢« Kirchlich-
keit» (S. 337) — als auch fiir den von Heinrich VIII. von England vollzogenen
Bruch mit Rom (S. 111) und auch fir Luther.

Lortz wirft Luther vor, dal er sich gegen die Kirche auflehnte, die «in
ihrer Wesensart nie von ihrer Wahrheit und Heiligkeit abfallen kann» (S. 125).
Darum koénnen eben auch die «zu soleh erschreckender Fiille» gediehenen
MiBstédnde am Ende des Mittelalters nicht eine Ablehnung oder Spaltung der
Kirche rechtfertigen (S. 125). Dabei iibersieht aber Lortz hier und an einer
anderen Stelle, wo er die Reformation als «Revolution» bezeichnet (S. 126),
dafl Rom den Bruch mit Luther vollzog und dal man eher die damalige Hal-
tung Roms als Revolution bezeichnen kénnte. Rom weigerte sich, zahlreiche
erst im Laufe der Zeit in die Kirche eingedrungene Elemente abzulegen, d.h.
vollzog also nun einen Bruch mit der bis dahin wenigstens in der Idee erhalten
gebliebenen Kontinuitdt der reinen Lehre des Urchristentums. Wichtiger
ist aber die Tatsache, dafl sich Lortz um ein Verstindnis der Reformation
bemtiiht. Er bewegt sich dabei allerdings auf der Linie seines zweibédndigen
Werkes «Die Reformation in Deutschland» (4. Aufl. 1962), wenn er die Refor-
mation an der Objektivitdt der Kirche mit. Dadurch gelingt es Lortz nicht,
den einzig legitimen Weg zur Reformation, né#mlich den von ihrer theolo-
gischen Mitte her, zu finden.

1 Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 371f.



152 Rezensionen

In der groBen Verehrung der hierarchisch verfaBten und vom Papst als
Spitze geleiteten Kirche diirfte der Grund liegen, warum Lortz im ersten
Band stark das Papsttum betonte (vgl. unsere Besprechung dieses Bandes
a.8.0.). Nicht jedoch diurfte der Grund darin liegen, daf3 durch die starke
Betonung des Papsttums die Plattform fiir ein besseres Verstédndnis der Re-
formation geschaffen werden sollte. Wenn dies die Auffassung des etwas ver-
klausulierten Schreibens sein sollte, das der Verlag dem zweiten Band bei-
fiigte, ist ihm darin zu widersprechen.

Das zweibéindige Werk von Lortz ist die Darstellung der Geschichte der
Kirche, d.h. der hierarchisch verfa3ten Kirche Roms. An dieser Tatsache d&ndert
auch nichts die erstaunliche 6kumenische Breite des Werkes, beispielsweise
die hdufig bis in Einzelheiten gehende Darstellung der verschiedenen Ost-
kirchen. Da Lortz leider selbst nicht mehr die Arbeit an diesern Werk fort-
fihren will (Bd. 1, S. XII), bleibt es seinen Nachfolgern iberlassen, hier
weiterzuarbeiten, um zu einem engeren Gespréch zwischen den Konfessionen
zu kommen. Das Verdienst von Lortz ist es aber, da3 er die Vorarbeiten mit
allen ihren Miithen dazu geleistet hat, indem er dazu beitrug und mit dem vor-
liegenden Werk erneut dazu beitragen will, unsinnige Vorurteile abzutragen.
Diesen Wunsch von Lortz spirt man bei der Lektiire immer wieder, und
dafiir sei ihm an dieser Stelle ausdriicklich gedankt. Seinen Nachfolgern ist
es aufgegeben, hier weiterzubauen. Dafiir werden sie aber eine neue Betrach-
tungsweise wihlen miissen. Wir kénnen ihnen zu ihrem Beginnen nur einen
vollen Erfolg wiinschen.

Noch ein Hinweis: In Kiirze soll das ganze Werk als ungekiirzte Diinn-
druckausgabe in einem Band erscheinen. Vielleicht ist es bis dahin noch
moglich, dem Werk einige Literaturhinweise hinzuzufiigen, die der Leser, be-
sonders der interessierte Laie, sehr vermif3t.

Ulrich Nembach, Diisseldorf-Oberkassel

Haxs BruHeN, Die Kandidaten der hamburgischen Kirche von 1654 bis 1825.
Album candidatorum. Hamburg, Verlag J. J. Augustin, 1963. XXVI +
323 S.

Die vorliegende Verosffentlichung stellt den 3. Band des Werkes «Die
hamburgische Kirche und ihre Geistlichen seit der Reformation» dar, dessen
1. Band, von W. Jensen bearbeitet, 1960 erschienen ist.! Infolge des bald
darauf eingetretenen Todes des Verfassers konnte der 2. Teil nicht folgen, der
die Kirche des gesamten hamburgischen Landgebietes umfassen soll, da D.
Jensens ausgebreitete Sachkenntnis nicht so leicht ersetzt werden konnte.
Fir den 3. Band hatte er bereits Dr. Hans Bruhn zur Mitarbeit gewonnen.
Auf Grund eines reichhaltigen handschriftlichen Materiales aus Hamburger
und benachbarten Archiven sowie eines reichen gedruckten Schrifttums,
dessen Liste auf den Seiten XV bis XX VI abgedruckt ist, wurden 1215 Kurz-
biographien erstellt, zu denen noch ein Nachtrag von 24 Namen komimt.

In den einleitenden Kapiteln werden besprochen und vielfach in Tabellen
dargestellt: die Herkunftsangaben der Kandidaten — vier aus Ungarn und

1 Vgl. Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. 228f.



Rezenstonen 153

Siebenburgen fallen auf —; ihre soziale Herkunft; Nachrichten {iber ihren
Bildungsgang — Schule, Universitdt, Hofmeisterstellungen und peregrinatio
academica, wofiir die gedruckten Universitdtsmatrikel wertvolle Hilfe
leisteten ; Grunde fiir die Anziehungskraft Hamburgs auf auswértige Kandi-
daten; Anstellungsmoglichkeiten in Hamburg; spéitere Lebensstellung der
Kandidaten (die Tabelle iiber Anstellungen im Auslande — Niederlande,
England, Amerika, Ungarn-Siebenbiirgen — ist besonders lehrreich); die Lage
der Studenten und Kandidaten wihrend und nach dem 30jdhrigen Kriege,
die infolge der sittlichen Verwilderung die Aufstellung von «Leges candi-
datorum» notwendig machte; diese werden im Wortlaute verdffentlicht. Es
folgen die Abschnitte: Theologische Priifungen in Hamburg; Kandidaten,
die sich auch in anderen Landeskirchen Prifungen unterwarfen; Erteilte
oder verweigerte Zeugnisse; Bedeutende Ménner, die aus den Reihen der
Kandidaten hervorgegangen sind; GroBere Berufsgruppen von lokalem
Interesse; Zwei Autobiographien der Kandidaten Wendeborn und Thief3.
Wir erkennen aus diesen Uberschriften, da} hier ein reiches kulturgeschicht-
liches Material zusammengetragen ist.

Die Grundlage fiir die nun folgenden Namenslisten mit Kurzbiographien
bildet das Verzeichnis der Hamburger Kandidaten, das dem Corpus doc-
trinae ecclesiae hamburgensis (Konkordienbuch) angehéngt ist, das soge-
nannte Album candidatorum, dessen kommentierte Veroéffentlichung wir vor
unsg haben. Die Anordnung der Namen folgt der zeitlichen Aufeinanderfolge.

Ein Anhang berichtet Uber einige teilweise bisher unerérterte Sonder-
fragen, die einzelne Kandidaten betreffen; den SchluBl — vor den Addenda
und Corrigenda — macht ein alphabetisches Verzeichnis der behandelten
Kandidaten.

Bei Durchsicht des Bandes fillt die ungeheure Kleinarbeit auf, die bei der
Abfassung geleistet worden ist, Grundlage fiir die Geschichte der Hamburger
Kirche, aber auch fir die Geschichte der Stadt.

Grete Mecenseffy, Wien

SIEGFRIED RIEMER, Philosemitismus im deutschen evangelischen Kirchenlied
des Barock. = Studia Delitzschiana, ed. K. H. Rengstorf, 8. Stuttgart,
Kohlhammer, 1963. 83 S. DM 9.60.

Auf Abhandlungen aus dem Institutum Judaicum Delitzschianum in
Miinster konnte hier schon frither hingewiesen werden. — Im Band 8 entwirft
Riemer zunichst ein anschauliches Bild von dem bis ins 18. Jahrhundert
wihrenden kirchlichen Aniisemitismus, der zwar nichts mit Rassenhaf3 zu tun
hatte, sondern die Juden nur als die unbufBlfertigen Verdchter Christi be-
kémpfte, dies aber weithin in einer Haltung, die uns erschrecken 148t, indem
sie an spéteres antisemitisch-antichristliches Verhalten erinnert. Wenn die
Kirche der Barockzeit «eine bemerkenswerte Liebe zur Welt des Alten Testa.-
mentes gehabt hat» (S. 33), wie der Verfasser aus ihrem immensen Liedgut
darlegt, zeigt sich wieder ein profunder Unterschied zum Antisemitismus
unseres Jahrhunderts. Doch ubertrug sich diese «Liebe» weithin nicht auf
das Volk, das neben einem aus dem Alten Bund lebte; der Verfasser hei3t sie
«unverbindlichen Philosemitismusy (S. 36ff.). Und doch kommt in dieser Zeit



154 Rezensionen

ein die Juden umfassender «echter Philosemitismus» auf, dessen Geschichte
Riemer von J. Chr. Wagenseil tiber Ph. J. Spener und A. H. Francke bis zu
seiner hohen Bliite beim Grafen Zinzendorf und in dessen Nachfolge zeichnet
und den er wiederum besonders am Liedgut anschaulich werden 1a8t. — Eine
nicht nur historisch belangvolle Studie! Jiirgen Fangmeier, Basel

FipELIs vAN DER HorsT, Das Schema iiber die Kirche auf dem 1. Vatikanischen
Konzil. = Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien, ed.
Johann Adam-Méhler-Institut, 7. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei,
1963. 348 S.

Diese in Miinchen erarbeitete und deutsch geschriebene Studie des (hol-
ldndischen ?) Kapuziners iiber das Kirchenschema des 1. Vatikanischen Kon-
zils ist vom Standort moderner katholischer Ekklesiologie aus geschrieben,
wie u.a. die SchluBbetrachtung (S. 324) deutlich zeigt. Wenn der Verfasser
in seinem letzten Satz urteilt, «dafl auf dem Vatikanischen Konzil ,die Zeit
der Kirche‘ noch nicht gekommen war», so spiegelt sich in dieser AuBBerung
eine weitverbreitete kritische Haltung des modernen Katholizismus gegen-
iiber der Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts wider, die in jenem Schema, das
dem Konzil zwar vorgelegen hatte und in einer ersten Stellungnahme der
Konzilsviter behandelt, aber niemals zum Beschlull erhoben wurde, einiger-
malflen repriasentativ zum Ausdruck gekommen war. Dem Verfasser ist es zu
danken, daB er durch diese kritische Kinstellung nur wachsam, aber nicht
einseitig geworden ist, so dafl er in der Lage ist, behutsam den einzelnen
Phasen im Zustandekommen dieses Schemas nachzugehen, die einzelnen
Traditionsschichten voneinander abzuheben sowie die dahinter liegenden
Motive zu verdeutlichen. Dem an den Ereignissen des 2. Vatikanischen Kon-
zils anteilnehmenden Leser werden auf diese Art eine Reihe wichtiger Ein-
sichten vermittelt, von denen nun etliche herausgegriffen werden sollen.

1. Die kirchengeschichtliche Bedeutung des Vatikanum I, bzw. des
Infallibilitdtsdogmas wird richtig einsichtig, wenn man nunmehr genau zu
erkennen vermag, daf} dieses aus dem urspringlichen Gesamtschema «De
ecclesia» herausgenommen, besonders behandelt, vorangetrieben und isoliert
zum Beschluf} erhoben wurde. Anfangs umfaf3te dieses Thema cap. 11-12 des
Gesamtentwurfes; kap. 13-15 waren dem Verhéltnis von Kirche und Staat ge-
widmet und wurden ebenfalls abgetrennt, so da3 weiterhin das Schema iiber
die Kirche nur die cap. 1-10 umfafite und in diesem fragmentarischen Fiir-
sichsein behandelt werden sollte. Interessant ist in diesem Zusammenhang,
daB3 das cap. 9 des Schemas, in dem von der «Unfehlbarkeit der Kirche» ge-
handelt wird, wohl zum Ausdruck gekommen war, da3 diese Unfehlbarkeit
dem «magisterium» eigne, aber noch kein Hinweis auf eine besondere, oder
gar auf die Infallibilitdt des Papstes sich andeutet (S. 279-82).

2. Lehrreich ist die starke Viterkritik am cap. 10 des Schemas, das die
Kirchengewalt behandelt (S. 313ff.). Denn gerade hier fehlt jede nidhere Be-
stimmung iiber die Jurisdiktionsgewalt der Bischofe, bzw. der Hierarchie.
Die heute so umkampfte Frage des «Kollegialitatsprinzipes», die uns Pro-
testanten gerne als ein Novum des gegenwirtigen Konzils erscheint, hat also
vor beinahe hundert Jahren die Gemiiter aulerordentlich bewegt. Unser



Rezensionen 155

Verfasser macht gerade durch seine vorsichtige Darstellung (S. 291ff.) deut-
lich, wie man offenbar bei der Vorbereitung des Schemas allen heiklen Punk-
ten, wie etwa die Frage, ob die bischéfliche Gewalt eine unmittelbare oder
vom Papst abgeleitete sei (S. 294), aus dem Wege gegangen war.

3. Im Zusammenhang damit gewinnt des Verfassers genauer Nachweis der
bestimmenden Rolle Professor Schraders besondere Bedeutung (S. 295).
Schrader war 1870 von der ésterreichischen Regierung als Wiener Universi-
tatsprofessor abgesetzt worden, weil er den Eid auf die Osterreichische Ver-
fassung verweigerte, die gerade den Protestanten die Gleichberechtiglkeit im
Staate zuerkannt hatte. Der vom Verfasser gefihrte Beweis seiner Selbstén-
digkeit gegeniiber Passaglia tliberzeugt mehr als die Auffassung, die H.
Schauf vertreten hat (S. 53ff.). Wichtig ist das nicht nur, weil Schraders
Personlichkeit einen Hinweis auf die Intentionen des Vatikans darstellt,
sondern weil Schraders ekklesiologisches Denken, sich im Schema weitgehend
durchsetzend, in einer bestimmten Hinsicht als typisch angesehen werden
darf. Er hat némlich einerseits den Aufbruch des Theologumenon vom corpus
Christi mysticum bejaht, andererseits aber dieses aulerordentlich geschickt in
den Dienst eines soziologischen und juristischen Kirchenbegriffes, den von
der Kirche als einer «societas perfecta», gestellt. «Fir Schrader ist ndmlich
der mystische Leib die Kirche und nicht umgekehrt» (S. 85). Das wirkt wie
ein Vorspiel zu dem Schicksal desselben Gedankens vom Geheimnisvollen
Leib Christi in unserer unmittelbaren Gegenwart.

4. van der Horst arbeitet das Interesse Schraders am Gedanken von der
«societas perfecta» auch dadurch sehr schén heraus, dal er aufzeigt, wie
cap. 10 des Schemas tiber die Kirchengewalt eine Entfaltung von cap. 3 dar-
stellt und die Kirche als vollkommene und wahre Gesellschaft beschreibt
(8. 295). Die Vollkommenheit der Kirche als Gesellschaft beruht ja gerade
darauf, dal} sie «societas inaequalis» ist (S. 299ff.); damit wird zugleich die
hierarchische Struktur gegeniiber jedem (aufklérerischen und protestanti-
schen) «Kollegialismus» unter dem Stichwort «societas aequalis, bzw.
aequalium» abgesichert. Was aber in cap. 10 nochmals hervortritt, ndmlich
die polemisch-negative Orientierung an den Protestanten Pufendorf und
Bohmer (S. 296ff.), weist der Verfasser ausfithrlich in seiner Untersuchung
im cap. 3 nach (S. 115ff.). Er zeigt, wie Schrader im Anschlufl an Benedikt
Stattler und Maurus de Schenkl (S. 155f.) mit sozialphilosophischen Erwé-
gungen den protestantischen Aufkldrern entgegentrat und auf deren damals
naturrechtlichen Argumentationsboden mit dem Ausweis der rechtlich ver-
faBten Kirche als einer societas imperfecta die romische Auffassung von der
Kirche als einer societas perfecta entgegenstellte (bes. S. 153—-60).

5. Unser besonderes Interesse verdienen noch die Ausfithrungen van der
Horsts iiber die «Heilsnotwendigkeit der Kirche» (S. 209ff.). Obwohl, oder
gerade weil, hier die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leibe an-
gesprochen wird (8. 215), brechen die inneren Schwierigkeiten von der
romischen Lehre uber die Kirche auf, die sich einmal darin dullern, daf3 die
«absolute Notwendigkeit» der Kirche durch ihre hierarchische Verfassung
behauptet werden soll (S. 216), andererseits aber sich eine liberale Auslegung
des Satzes «extra ecclesiam nulla salus» gebieterisch nahelegt (S.224ff., 2324f.,



156 Rezensionen

bes. 238). In der Behauptung einer blof3 «ethischen» Notwendigkeit (S. 217)
der Kirche wird das Dilemma uniibersehbar.

Es ist ein echtes Verdienst dieses Buches, dal3 es solche Schwierigkeiten
niichtern aufdeckt und ausspricht. Fiir uns Protestanten bedeutet darum die
ganze Arbeit eine bedeutsame Hilfe. Wir werden uns mit ihr ausgeriistet
nicht mehr so leicht von etwelchen triumphalen Schlagworten des gegen-
wartigen Konzils bluffen lassen, wir werden aber auch selbst zum Nach-
denken gezwungen, weil unsere Ekklesiologie sich gerne die Probleme zu
leicht machen mdochte, die oftmals an denselben Stellen auftreten. Dem ge-
duldigen und gewissenhaften Ethos dieser Studie, die sich bei aller Ehrerbie-
tung vor der eigenen Tradition nicht scheut, die schwierigen Dinge beim
Namen zu nennen, werden wir unseren Dank und Anerkennung nicht ver-
sagen diirfen. Wilhelm Dantine, Wien

CarL GusTtav JUNG, Zur Psychologie westlicher und éstlicher Religion. = Ge-
sammelte Werke, 11. Zirich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963. 788 S.
Fr. 49.80.

Von der auf 18 Bénde berechneten Gesamtausgabe liegen mit diesern nun-
mehr 3 Bénde vor. Band 11 vereinigt Jungs Publikationen iiber die Religion,
wie «Psychologie und Religion», «Versuch zu einer psychologischen Deutung
des Trinitatsdogmas», « Das Wandlungssymbol in der Messe», « Psychoanalyse
und Seelsorge», «Antwort auf Hiob», « Yoga und der Westen» u.a.m., dazu in
einem Anhang AuBerungen aus Briefen u.#. Es ist dankenswert, all dies in
einem gut ausgestatteten Buch nunmehr beisammen zu haben.

Jiirgen Fangmeier, Basel

Hzistenz und Ordnung. Festschrift fiir Erik Wolf zum 60. Geburtstag. Frank-
furt a.M., Vittorio Klostermann, 1962. 504 S. Fr. 49.20.

Der Band vereinigt in zwei Teilen: «Theologische Existenz — Ordnung der
Kirche»; «Philosophische Existenz — Ordnung des Rechts», zwanzig bedeu-
tende, vier Fakultidten und sechs Nationen zusammenfithrende Beitriage
(z.B. von K. Barth, K. Rahner, M. Heidegger, Fr. Wieacker).

Jiirgen Fangmeier, Basel

ANGELUS A. DE Marco O.F.M., The Tomb of St. Peter, A Representative
and Annotated Bibliography of the Excavaiions, — Novum Testamentum,
Suppl. 8. Leiden, E.J. Brill, 1964. X + 261 S.

Die 1940-49 gemachten Ausgrabungen unter der Peterskirche riefen eine
groBe Literatur hervor, die man hier iibersichtlich studieren kann. Vollstin-
digkeit wird nicht beansprucht (41 und 43 sind dagegen Dubletten), und die
jungsten Entdeckungen sind noch nicht verarbeitet. Bo Reicke, Basel



	Rezensionen

