
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Brevard S. Childs, Memory and, Tradition in Israel. Studies in Biblical
Theology, 37. London, SCM Press Ltd., 1962. 96 S. 8 s. 6 d.

Im wissenschaftlichen Bereich geschieht es häufiger, daß gleichzeitig an
verschiedenen Orten über den gleichen Gegenstand ohne gegenseitiges Wissen
gearbeitet wird. Werden dann die Ergebnisse veröffentlicht, so wird oft
deutlich, daß die in der Luft liegenden Fragen ganz verschieden beantwortet
werden können.

So verhält es sich auch mit der Behandlung der Wurzel zkr gedenken.
1960 hielt P. A. H. de Boer über diesen Gegenstand seine Franz-Delitzsch-
Vorlesungen.1 Im Sommer 1961 brachte W. Schottroff seine Mainzer Dissertation

zum Abschluß.2 Im Jahre 1962 endlich erschien nach intensiven
Vorarbeiten die hier anzuzeigende Arbeit. Man wird nicht sagen können, das
Erscheinen der einen Arbeit habe die andere überflüssig werden lassen. Jede
hat ihre besondere Note.

Die Arbeit von Childs ist die «modernste». Macht sie doch entschlossen
Ernst mit der Tatsache, daß die Erkenntnisse der formgeschichtlichen Arbeit
ausgewertet werden müssen für die weitere Arbeit am Alten Testament. So
wird das Vorkommen der Wurzel zkr nicht nur lexikographisch in ihrer
Bedeutung untersucht, sondern ganz stark ihr formgeschichtlicher Bezug dabei
berücksichtigt. Das Ergebnis für den Gebrauch der Wurzel mit Gott als
Subjekt ist einfach : der Kult ist der Urgrund dieser Aussage, und zwar gehört
der Imperativ zur Klage und die Aussage zum Hymnus. Es spricht nun für
die Sorgfalt der Ausführungen, daß für den Gebrauch der Wurzel mit Israel
als Subjekt ein ganz anderer methodischer Weg beschritten wird. Hier wird
die Entwicklung der Bedeutung von der einfachen Aussage des Sich-Erinnerns
als einer «basic human psychological function: to recall a past event» (S. 47)
bis hin zur mehr theologischen Bedeutung erörtert. Diese immer stärker
werdende theologische Füllung des Begriffs und die schließliche Übernahme in
den Kultgebrauch (Dt., Dtjes., Hes., Pss.) begründet Childs im folgenden
Kapitel traditionsgeschichtlich: «in times of crisis, when the role of the cult
was threatened, Israel's memory assumed a new significance in renewing her
tradition» (S. 80). In einem letzten Teil wird in sehr detaillierten Ausführungen

das Verhältnis des Begriffs zur Geschichte behandelt.
Das gehaltvolle Buch ist reich an äußerst erwägenswerten Lösungsversuchen,

die sämtlich in prägnanter Diktion vorgetragen werden. Wenn zum
Schluß noch ein Wunsch geäußert werden darf, dann wäre es der, daß der
letzte Teil für den der englisch-amerikanischen Literatur nicht so kundigen
Leser gelegentlich eine weitere Darstellung erfahren möchte. Vergegenwärti-

1 P. A. H. de Boer, Gedenken und Gedächtnis in der Welt des Alten Testaments

(1962).
2 W. Schottroff, «Gedenken» im Alten Orient und im Alten Testament.

Die Wurzel zäkar im semitischen Sprachkreis. Wissenschaftliche
Monographien zum Alten und Neuen Testament, 15 (1964).



138 Rezensionen

gung der Geschichte oder Konfrontierung mit der Vergangenheit, das sind
Themen, die heutzutage immer wieder aufgegriffen werden. Man dürfte vom
Autor manch klärendes Wort erwarten.3 Georg Sauer, Erlangen

Daniel Lys, Ruach. Le souffle dans VAnden Testament. Enquete anthropologique

à travers l'histoire théologique d'Israel. Etudes d'histoire et de
philosophie religieuses, 56. Paris, Presses universitaires de France, 1962. 384 S.

Fr. 32.-.

Die Arbeit hat ein weitschichtiges und imter verschiedenen theologischen
Fragestellungen wichtiges semasiologisches Problem zum Gegenstand: die
Klärung des Begriffes rüah in seinen verschiedenen Bedeutungsnuancen. Sie

ist Teil einer Untersuchung zum Menschenverständnis des Alten Testaments
überhaupt; dazu hat der Verfasser 1959 die Studie Nèphèsh vorgelegt. Die
Probleme dieses Begriffes und seiner landläufigen Übersetzung durch Seele

sind zur Genüge bekannt. Ich verweise nur auf den Aufsatz von Joh. Fichtner
anläßlich der deutschen Bibelrevision im Jahrgang 1961 dieser Zeitschrift.4
Da nephesch, das das menschliche Sein als sterbliche Schöpfung kennzeichnet,
in einer gewissen Beziehung zu rüah steht - bekanntlich tritt vor allem in den
jüngeren Schriften rüah als Organ des geistigen Lebens des Menschen stärker
mit nephesch zusammen —, gewinnt die Frage nach dem Bedeutungsumfang
von rüah besonderes Gewicht, zumal dieser Begriff, und zunächst ohne
sichtbaren Unterschied, ebenso auf Gott wie auf den Menschen angewendet wird.

Nach einer statistischen Übersicht über das Vorkommen des Wortes
überhaupt wird die Wortsippe rüah dargestellt und als ihre Grundbedeutung «air
en mouvement dans l'espace» herausgearbeitet (S. 23), worin ebenso die
Möglichkeit der Aneignung wie der Wirksamkeit auf eine Entfernung
enthalten ist. Das hat Bedeutung für die Darstellung des rüah beim Menschen
unter dem Gesichtspunkt der Respiration und Inspiration. Zur eigentlichen
Bedeutungserhebung werden die Vorkommen des Wortes in ein geschichtliches

Gitternetz eingeordnet, das folgende Rubriken enthält: die ältesten
Texte, das Aufbrechen des großen Prophetismus, die deuteronomische
Erneuerung, der alte Judaismus, lyrische und Weisheitsliteratur. Mit dieser
chronologischen Darbietung soll jedes irgend geartete a priori ausgeschlossen
werden.

Natürlich ist sich der Verfasser darüber klar, daß das nur ein grobes
Einteilungsprinzip darstellt; es soll auch nicht eine Entwicklungslinie präjudi-
zieren. Dennoch mag die Frage nicht unberechtigt erscheinen, ob angesichts
des Umfanges des Stoffes nicht eine Anordnung unter sachlichen Gesichtspunkten

Vorteile geboten hätte. Sie brauchte nicht von sachfremden
Denkvoraussetzungen her, sondern konnte aus dem A.T. selbst genommen werden,

etwa rüah als Ausrüstung des charismatischen Führers, als Ausrüstung
des Königs im Zusammenhang mit der Salbung. Lys hat ja in « L'onction
dans la Bible» (1954) selber einen Beitrag dazu gegeben. Fragen könnte man
wohl nur, ob Salbung und Geistbegabung eine ursprüngliche Einheit gebildet

3 Lies auf S. 77, Anm. 1, und auf S. 91 Dumermuth statt Dumerluth, und
auf S. 91 Knudtzon statt Knudsen. 4 Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 305-318.



Rezensionen 139

haben -, Geistbegabung als Zeichen der Verantwortung des Menschen vor
Gott u. ä. Abgesehen von dem oft unsicheren und notwendig subjektiven
Urteil - über den zeitlichen Ansatz einzelner Perikopen aus den Samuelis-
büchern z. B. kann man oft verschiedener Meinung sein, aber das wäre noch
nicht einmal wesentlich - ist die Gefahr einer Wiederholung gegeben, weil
vielfach die einzelnen Bedeutungen nicht in einer gerad verlaufenden und
zeitlich einzuordnenden Entwicklungslinie liegen. Auch da, wo in späterer
Zeit bestimmte Begriffsänderungen eintreten - wie bei der unter dem Einfluß
Ezechiels stehenden Abschleifung des Begriffes (S. 200ff.) oder bei den Stellen,

wo zusammen mit der Verleihung eines neuen Herzens die Geistbegabung
zum Gegenstand eschatologischer Erwartung wird -, scheint nicht die
zeitliche, sondern die sachliche Kategorie entscheidend. Gerade die feinen Nuancen

innerhalb eines Bedeutungskomplexes, um die sich der Verfasser in so
dankenswerter Weise gemüht hat, wären so vielleicht stärker herausgekommen.

Bei den so häufig nötig werdenden RückVerweisungen wäre auch eine
Seitenangabe erwünscht gewesen.

Innerhalb dieser zeitlichen Einteilung werden nun die Stellen unter dem
Gesichtspunkt Wind — Geist Gottes — Geist des Menschen angeordnet. Wie
der Verfasser selbst betont, ist eine Scheidung zwischen den beiden letzteren
nicht immer streng möglich, weil der Geist, der die vor Gott verantwortliche
Persönlichkeit bildet, nie ein statisches Eigentum des Menschen wird, sondern
Zuwendung Gottes bleibt (Gedanke der précarité und der respiration), auch
später noch, wo der Geist in stärkerem Maße Eigenschaft des Menschen wird
und wo allgemein von dem Geist alles Geschaffenen geredet wird. Schwieriger
ist die Verbindungslinie zur Wortbedeutung Wind zu ziehen. Lys zieht sie so,
daß Israel in seiner historisch geographischen Umwelt eine Vergöttlichung der
verschiedenen Kräfte der Natur gekannt hat, soweit man in ihnen die Gegenwart

einer Seele annehmen konnte. Für diese Lebendigkeit war Wind der
angemessene Ausdruck. Mögen sich im A.T. auch Spuren davon finden, wird
für diese Geister aber nie das Wort rüah angewendet; es ist dem Wind im
eigentlichen Sinne vorbehalten, der als Ausdruck der Lebendigkeit von
vornherein spirituelle Bedeutung hat. Deutlich wird zwischen Wind und Gott
unterschieden; Wind tritt an die zweite Stelle und ist der Tätigkeit Gottes als
Mittel beigeordnet. Diese Abkehr von jedem Dualismus und entschlossene
Dedivinisierung findet sich in verschiedener Konsequenz und verschiedener
Form. Wind wird zum Mittel für Jahwes Geschichtshandeln, sowohl als
Heils- wie als Strafhandeln ; in letzterer Form führt es zur Bedeutung von
rüah als eines Nichtigen. (Das letztere scheint mir nicht ganz einleuchtend
und zu stark systematisiert.) Damit, daß Jahwe die Tätigkeit aller solcher
Geister auf sich allein vereinigt, wird er der alleinige Geber jeden Geistes,
ebenso des guten wie des bösen (1. Sam. 16 u. ö.). Da bedeutet auch eine
Revolution von rüah des Menschen als anthropologischer Realität im Sinne
vegetativen Labens, worin er nephesch sehr nahekommt. Auch dieses Leben
ist in Respiration und Inspiration nur in ständiger Erneuerung durch den
Geist Gottes möglich.

Angesichts dieser Ableitung, deren systematischer Geschlossenheit man
sich zunächst nicht entziehen kann, kommt doch die Frage, ob diese Ver-



140 Rezensionen

bindung nicht zu schnell gezogen ist. Es bleibt ja auffallend, daß im Arabischen

die Begriffe Wind und Geist, wenn auch auf dieselbe Wurzel
zurückgehend, durch zwei verschiedene Ausdrücke bezeichnet werden. Nun, das
sind Fragen, wie sie bei der Durcharbeitung des gründlichen Buches kommen ;

sie tun dem Dank für dieses Buch keinen Abbruch. Man findet alle Fragen,
die einem bei eigener Arbeit über dieses weitläufige Thema je und je gekommen

sind, gesehen und berücksichtigt. Ich denke an die Tatsache, daß von
einem bestimmten Augenblick — z. B. bei Jeremia — Geist als Kennzeichnung
prophetischer Berufsbegabung an Bedeutung verliert, daß es auffallend ist,
daß die frühen Davidsgeschichten nichts vom Geist zu sagen wissen u. a.
Daran gemessen ist es nicht wichtig, ob man allen Antworten zustimmt. Ich
würde z. B., um nur eins zu nennen, in 1. Kön. 22 nicht den Rest einer alten
mythologischen, dämonischen Geistvorstellung sehen. Diesem Dank tut es
auch keinen Abbruch, wenn man an manchen Stellen fragen kann, ob
einzelne Aussagen um der Geschlossenheit der systematischen Linie willen nicht
überinterpretiert sind (u. a. S. 39, 45, 85), auf der anderen Seite, ob manchmal

nicht zu subtile Unterscheidungen eingeführt werden (etwa die brutale
Wirkung des Geistes). Wünschenswert schien es mir auch gewesen zu sein,
gerade im Blick auf «Heiliger Geist», wenn das Qumranschrifttum in den
Kreis der Betrachtung einbezogen worden wäre.

Diese Fragen zeigen aber nur, wie anregend und aufschlußreich die Lektüre
dieses sorgfältigen und eingehenden Werkes ist. Hans Joachim Stoebe, Basel

Samuel Terrien, Job. Commentaire de l'Ancien Testament, 3.Neuchâtel,
Editions Delachaux & Niestlé, 1963. 278 S.

Die neue Reihe «Commentaire de l'Ancien Testament», für die als
Redaktionssekretär der Genfer und Neuenburger Alttestamentler R. Martin-
Achard zeichnet, hat sich zum Ziel gesetzt, den großen exegetischen Werken
der englischsprechenden Länder und Deutschlands ebenbürtige Arbeiten des

französischsprechenden Protestantismus an die Seite zu stellen.
Mit dem vorliegenden Hiobkommentar von Samuel Terrien, Alttestamentler

am Union Theological Seminary, New York, wird ein guter Anfang
gemacht. Der Verfasser gibt auf den ersten 50 Seiten einen umfassenden
Einblick in die vielschichtigen Probleme des Hiobbuches und läßt eine
ansprechende neue Übersetzung mit gehaltvollen Erklärungen und gutgewählten

Hinweisen auf entscheidende Textschwierigkeiten, exegetische Kontroversen

und neuere Literatur folgen.
Trotz mancher Berührungspunkte mit der internationalen Folklore und

der Literatur Ägyptens und Mesopotamiens ist das Hiobbuch eine
selbständige, von Anfang an hebräisch geschriebene, Dichtung (S. 11, 14, 29f.).
Die folkloristische Anekdote (Hi. 1, 1-2, 13 und 42, 7-17), die sich vom
poetischen Teil nicht nur durch die Verschiedenheit der Gottesbezeichnung,
sondern auch durch die verschiedene Auffassung von Hiobs Charakter und
Glauben, die Verschiedenheit der Rolle des Opfers und des Urteils über Hiobs
Freunde unterscheidet (S. 15ff.), stammt nach Terrien ursprünglich aus dem
2. Jahrtausend v. Chr. und ist edomitischer Herkunft (S. 9, 21f., 28). In
diesen Rahmen hat der begabte Poet seine aus den verschiedenen Formen der



Rezensionen 141

Weisheitslehre, des Rechtsgesprächs, der hymnischen Lyrik und des
individuellen Klageliedes bestehende Dichtung eingearbeitet. Die unterschiedliche

Länge der Verse sieht Terrien vor allem nach dem ugaritischen Vorbild
als authentisch an und meint, mit einiger Sicherheit die strophische Gliederung
erkennen zu können (S. 3Iff.).

Der Verfasser gibt im allgemeinen dem M.T. gegenüber den Versionen und
neueren Verbesserungen recht. Den dritten, stark gestörten Redezyklus
zwischen Hiob und seinen Freunden rekonstruiert er folgendermaßen (nach
Dhorme) : Eliphas 22, 2-30. Hiob 23, 2-17. 24, 1-17. Bildad 25, 2-6. 26, 5-14.
Hiob 26, 2-4. 27, 1-12. Sophar 24, 18-24. 27, 12-23. Hiob? (S. 23). Beim
Zusatz der «Weisheitsrede» Kap. 28, denkt Terrien an Abfassung durch den
Hiob-Dichter (S. 23); bei den Elihu-Reden Kap. 32-37, an Abfassung durch
einen anderen, allerdings nicht imbegabten, Poeten (S. 26f.). Beide Stücke
werden von Schülern des «Hiob-Kreises» an ihre jetzige Stelle gesetzt worden
sein. Und in den zwei abschheßenden Gottes-Reden (mit den Gedichten über
das Nilpferd und das Krokodil) und den Antworten Hiobs sieht Terrien den
Höhepunkt und das Ziel des ganzen Buches (S. 27f.). Der judäische Dichter
wird die Kap. 3-31 und 38-47, 6 irgendwo in Vorderasien am Anfang des

Exils verfaßt haben. Da das Buch einerseits vom Propheten Jeremia beeinflußt

und andererseits vor den Ebed-Jahwe-Liedern des Deuterojesaja
geschrieben zu schein scheint, denkt der Verfasser für die Abfassung ungefähr
an das Jahr 575 v.Chr. (S. 23ff., vgl. 36).

Bei einzelnen der umstrittenen Fragen drängt sich ein Vergleich mit dem
zur selben Zeit erschienenen umfassenden Hiobkommentar von Georg Fohrer
auf.1 Wir sind geneigt, öfters dem letzteren recht zu geben. Im Gegensatz zu
Terrien sieht Fohrer beim rekonstruierten dritten Redezyklus in 24, 1-25.
26, 5-14. 27, 7-10. 13-23 und 28, 1-28 vier dem Hiob in den Mund gelegte
Lieder (S. 335), nimmt die beiden Reden Gottes und Antworten Hiobs in
eine einzige Rede und Antwort zusammen und sieht in 40, 15-24. und 40,
25-41, 26 Zusätze (S. 36ff., 486ff., 521ff.). Die Stropheneinteilung geben beide
Verfasser zuweilen sehr unterschiedlich an (vgl. Kap. 19). Während Terrien
beim Mittler und Erlöser (16, 19 und 19, 25, vgl. 9, 33) an eine von Gott
getrennte Gestalt denkt (S. 133f., 149ff., vgl. 99f.), meint Fohrer, daß es sich
dabei nur um Gott selber handeln könne (S. 290ff., 317ff.). Der erstere
(vgl. S. 153f.) bezieht den Wunsch Hiobs nach Erlösung auf die Zeit nach
seinem Tode, der letztere (vgl. bes. S. 319 und 322) auf die Zeit seines
irdischen Lebens.

Die theologische Bedeutung des Buches Hiob, wie Terrien schon in der
Einleitung ankündigt, ist das Gegenteil einer sog. Theodizee (S. 35ff.). Die
Hiobgestalt des Dichters (anders als diejenige der Rahmenerzählung) lehnt
sich über ihr Schicksal gegen Gott auf und verlangt Rechenschaft. Dagegen
sehen die Freunde Hiobs, für welche die Religion ein Vertrag mit Gott ist,
alles nur nach dem Dogma der individuellen Vergeltung an. Hiob aber, für
den das Heil auf keine menschliche Weise zu erreichen ist, sehnt sich nach

1 G. Fohrer, Das Buch Hiob, Kommentar zum Alten Testament, 16

(1963); 565 S.



142 Rezensionen

einer neuen Verbindung mit Gott und verlangt darum nach einem Mittler.
Er rechnet damit, daß diese ihm von Gott neu zu schenkende Verbindung
auch durch den Tod keine Trübung erfahren wird, obwohl er von einem
«Wiederaufleben» nach dem Tode nichts wissen will. Die beiden Aussagen
stehen paradoxerweise nebeneinander (vgl. S. 153 f. Und Gott in der Freiheit

seiner Heiligkeit und Liebe ist es, der dem von ihm Rechenschaft fordernden

Hiob seine Hybris aufzeigt, ihm seine Schuld vergibt und damit sein
Verlangen nach Gnade stillt. «II (das Hiobbuch) offre la réponse de la foi pure
à la grâce pure» (S. 5, vgl. 37. 46ff.). Werner Schatz, Basel

Samuel Laeuchli, The Language of Faith. An Introduction to the Semantic
Dilemma of the Early Church. New York und Nashville, Abingdon Press,
1962. 269 S.

Das Buch will 1. ein semasiologischer Beitrag zur frühen Patristik sein.
Es will durch Darstellungen und Vergleiche gnostischer, nachapostolischer,
altkirchlicher und biblischer Redeweise in das «semasiologische Dilemma der
alten Kirche» des 2. Jahrhunderts einführen. Dadurch will es 2. dem
praktischen Theologen unserer Zeit eine historische Perspektive für das semasiologische

Problem der Gegenwart vermitteln. Die Aufdeckung des
nachapostolischen «semantic clash» und die - besonders durch Irenaus - gezogenen
Folgerungen für theologisch-kirchliches Reden sollen gefährliche Abwege
unseres Redens aufdecken sowie zu einer dem Offenbarungsgeschehen adäquaten
Sprache verhelfen. Der Verfasser unternimmt also den interessanten Versuch

— von eigenen Predigterfahrungen herkommend -, Wege und Abwege
nachapostolischer Sprache für die Praxis der heutigen theologischen Darlegung
und Verkündigung fruchtbar zu machen.

Das Buch ist in 3 Hauptkapitel eingeteilt: I. gnostische Sprache, II. die
Sprache der nachapostolischen Christenheit, III. die Sprache der christlichen

Theologie. Ihnen folgt ein zusammenfassender Abschnitt «Die Sprache
des Glaubens».

I. Gnostisch ist ein Text nicht durch seine einzelnen Begriffe, sondern erst
durch gewisse Relationen und durch das Fehlen bestimmter Begriffe in einer
Kette. - Zur eigentlichen Gefahr für die «Sprache der Offenbarung» wird
gnostisches Reden dadurch, daß es ihm manchmal gelingt, Grundbegriffe der
Offenbarung anschaulich, ja fühlbar zu machen. Es gelingt ihm bisweilen,
hymnisch zu werden — aber von fremden Voraussetzungen her (Dualismus,
Emanation). Es interpretiert nicht parallel zur biblischen Sprache. Dagegen
bleibt scheinbar gnostisches Reden bei Paulus und Johannes biblisch durch
den Rahmen, in dem es steht. Theologisches und Geschichtliches bleiben
organisch verbunden.

II. Die Sprache der nachapostolischen Christenheit (zwischen Johannes
und Irenaus) ist Ausdruck mühsamen, aber auch naiv-frischen Suchens nach
christlicher Verständigung. Von den ihr gestellten Aufgaben her drohen ihr
drei Gefahren: die Gefahr, auf Grund der Sprache des hellenistischen Judentums

im nomistischen Reden steckenzubleiben (Clem., Herrn., Did.) und
nicht zur Christus-Proklamation (Ign.) durchzustoßen- die Gefahr, missionarisches

und apologetisches Reden gleichzusetzen und dadurch den Verkündi-



-Rezensionen 143

gungsgehalt der Sprache zu verwässern. Der größten Gefahr, der Gnosis,
wird begegnet durch Errichtung der «hebräischen Barriere» (das A.T. kommt
zu Wort - von Gott wird geredet als dem Schöpfer des Irdischen - der Glaube
wird verstanden als gemeindegebunden).

III. Irenaus spricht die «Sprache der christlichen Theologie». Sie ist
apostolisch kerygmatisch Christus-Proklamation. Das Affirmative dominiert

über Analysen, Argumente und ethischen Forderungen. Gottes
oikonomia wird vergegenwärtigt. Die beiden Pole dieses Redens sind der eine
Vater und der fleischgewordene Gottessohn, der allein die Kenntnis des
Vaters vermittelt. Theologische Sprache kann nur Umschreibung des

Zentrums, niemals selbst Zentrum sein. - Diese Sprache ist biblisch, weil sie in
einem theologischen Sinn «hebräisch» ist: Antwort auf Gottes Reden und
Tun, die in Gebet und Lobpreis gipfelt. Die «hebräische» Substanz hat sich
durch das griechische Element nicht in nomistische Diatribe verwandelt. Die
«hebräische Qualität der Erde» erscheint niemals durch ein Mysterium
verdeckt. Sakramentale Sprache ist nicht verselbständigt, sondern steht als
Antwort und Verheißung stets in Relation zu Gott. Dadurch, daß das
theologische Reden die Gestalt der Antwort hat, führt es immer wieder auf das
eine Thema zurück: Gott begegnet dem Menschen in Christus. Die Grenz -

situation des theologischen Redens im 2. Jahrhundert ist grundsätzlich
gemeistert: das griechische Element hat nur dienende Funktion. Die Sprache
der Substanz und der Ontologie wird immer wieder gekreuzt durch die des
Bundes und der Offenbarung.

In diesem «1. großen Akt» in der dramatischen Geschichte christlichen
Redens findet der Verfasser grundsätzlich dieselben Konflikte und Probleme,
die auch beim heutigen theologisch-kirchlichen Reden auftreten. So ergeben
sich ihm nun die Strukturen einer «Sprache des Glaubens».

Als «Sprache der Offenbarung» hat sie «hebräisch» im weiteren Sinne zu
sein. Mit «semitischem Realismus» hat sie das Irdische in Relation zum
lebendigen Gott zu setzen. Sie ist gebunden an den Kanon als den Maßstab
eines «hebräischen» Redens. Das N.T. zeigt den vielfältigen Reichtum dieses
Redens auf. Der Kanon wird mit einer Partitur verglichen, auf Grund derer
man ein musikalisches Werk in seiner Schönheit und Fülle interpretieren
kann. Die Sprache des Glaubens entsteht vom Kanon aus, enthält die
Traditionen der christlichen Kirchen und spricht zur heutigen Gemeinde und
Welt. Verstanden worden ist sie, wenn sie Antwort erzeugt, nämlich Lobpreis
und Dienst (worship). Die neutestamentliche Relation «hebräische Wurzel -
nichthebräische Fragmente» wiederholt sich im Zusammenstoß des
Bibelwortes mit der zeitgenössischen Sprache, die es interpretieren soll. Als
«Sprache des Kontaktes» darf sie aber nicht das Anstößige unterschlagen,
das Vertrauen auf den Spiritus creator darf nicht durch apologetisches Reden
ersetzt werden. Weil die Vollendung der Zeiten noch aussteht, darf sie
niemals ultimativ werden, sondern muß immer bereit sein, sich zu reformieren.
«Lingua semper reformanda.»

Der Leser des Buches sieht sich einem in einer frischen, anschaulichen Art
vorgetragenen Versuch gegenüber, einen dogmengeschichtlichen Prozeß
unter neuem Aspekt zu würdigen und auch für die heutige Praxis fruchtbar



144 Rezensionen

zu machen. Grundsätzlich ist dazu allerdings zu sagen: - 1. Das, was damals
als « Sprache des Glaubens » gesprochen wurde, deckte sich ebensowenig mit
dem schriftlich Fixierten wie die auf Kanzel, Katheder, im Amtszimmer oder
auf der Straße, offen oder heimlich gesprochene Sprache des Glaubens heute.
« Sprache des Glaubens» ist etwas jeweils neu und unwiederholbar in und für
einen einmaligen Augenblick sich Ereignendes - darin wohl analog dem
Offenbarungsgeschehen selbst. Normative Strukturen einer solchen Sprache
herauszuarbeiten, dürfte grundsätzlich nicht möglich sein, weil jede Zeit ihre
eigene Sprache spricht und ihre eigenen Sorgen, Hoffnungen, Vorurteile usw.
hat. Die Theologen des 2. Jahrhunderts kannten noch nicht die Probleme
der «Säkularisation» und der «nachchristlichen Religion», denen gegenüber
wir uns verständlich machen müssen. Daß sich hier die Sprache, ja mehr
noch : der Sprechende selbst in Lebensform und Gewohnheiten total wandeln
muß, dies meint wohl Paulus in 1. Kor. 9, 20ff. - 2. Daraus ergibt sich die
zweite Frage an den Verfasser: Ist er seinen Texten gegenüber wirklich
unbefangen, oder leiteten ihn nicht vielmehr die Vorstellungen einer «Sprache
des Glaubens » innerhalb einer ganz bestimmten Theologie Gerade die vom
Verfasser bearbeiteten Quellen wären etwa durch die Bultmannsche, aber
auch durch stärkere Berücksichtigung der Cullmannschen Fragestellung
umfassender zu Worte gekommen (Uminterpretation ins Existentiale, Eschato-
logische und Geschichtliche). - 3. Der Kanon gehört gewiß in die Fragestellung

des Verfassers hinein. Aber ist es für ihre Beantwortung gut, von Anfang
an mit dem Kanon als etwas Feststehendem und semasiologisch
Unproblematischem zu reden? Hätte nicht im Rahmen dieser semasiologischen
Untersuchung das Problem des mit sich selbst kämpfenden Kanons behandelt werden

müssen (die jeweils andersartigen Relationen bei Paulus und Jakobus,
bei den Synoptikern und Johannes, bei Hebr. und Lukas) sowie die Frage
nach dem «Kanon im Kanon» (Käsemann)? Legt nicht «der Kanon» im
Rahmen einer solchen Untersuchung das Ergebnis von vornherein fest? Von
hieraus tauchen zwei weitere Fragen an denVerfasser auf- 4. Das « Hebräische »

als « Sprache der Offenbarung » wird zwar nicht wie bei Th. Boman als
dynamisch, konkret und geschichtlich dem Griechischen gegenübergestellt.1
Der Verfasser kennt das Problem der Septuaginta (wenn auch nicht
genügend!), des Unhebräischen im A.T. selbst, der «hebräischen Wurzel und der
griechischen Fragmente» im N.T. Er bemüht sich, den «hebräischen Realismus»

komplex und in seinem fruchtbaren Miteinander mit dem Griechischen
darzustellen (ist das ohne vergleichende sprachliche Untersuchungen von
Formen und Sätzen möglich?). Ist er aber dabei nicht doch einer Schemati-
sierung und Vereinseitigung erlegen? Kann man, wenn man von «Sprache
der Offenbarung» redet, überhaupt das Hebräische und das Griechische
gegeneinandersetzen Beide Denk- und Sprachstrukturen, so verschieden sie

sind, tragen doch - genau wie die unseren - die Möglichkeit in sich, « Sprache
der Offenbarung» glaubhaft zu machen. - 5. Die Frage drängt sich auf, ob
nicht für das Ergebnis des Buches in allen Einzelheiten allein eine semasio-

1 Th. Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem Griechischen
(21954).



Rezensionen 145

logische Untersuchung der neutestamentlichen Schriften genügt hätte (s.

unter 3).
Ist das Ziel, das sich der Verfasser gesteckt hat, erreicht worden? Die

Frage kann nur sehr bedingt bejaht werden : - 1. Der frühen Patristik bringen
die nur auf Beobachtungen, nicht auch auf gründlichen philologischen
Untersuchungen basierenden Darlegungen keine grundsätzlich neue, erweiterte
oder vertiefte Sicht. - 2. Für die heutige theologische Darlegung und Verkündigung

kann eine aus dieser Sicht und in dieser Weise herausgearbeitete
«Sprache des Glaubens» nur mit Vorbehalten akzeptabel sein. Proklamation
des Kerygmas, Hymnus und Gebet dürften in einer bis in die Wurzeln ihrer
Existenz säkularisierten, ernüchterten, großer Worte müden Welt eher
anachronistisch wirken. So wahr Proklamation, Hymnus und Gebet die Sprache
der im Gottesdienst versammelten Gemeinde sein müssen, so wahr braucht
die Welt heute ein aus diesem Reden und Singen erwachsendes Trösten und
Warnen, aber auch praktisches Dienen und Helfen. Darauf hätten in einer
Untersuchung, die auch ein praktisch-theologischer Beitrag sein will, die
Texte abgehört werden müssen. Helmut Opitz, Potsdam

Christine Mohemakn, Etudes sur le latin des chrétiens. 1. Le latin des
chrétiens. 2e éd. 2. Latin chrétien et médiéval. Roma, Edizioni di Storia e

Letteratura, 1961. XXIV + 468; 400 pp.
Mary Pierre Ellebracht C.Pp.S., Remarks on the Vocabulary of the Ancient

Orations in the Missale Romanum. Latinitas christianorum primaeva.
Studia ad sermonem latinum christianum pertinentia, instituit J. Schrij-
nen f, edenda curant Christine Mohrmann et H. H. Janssen, 18. Nijmegen,
Dekker & van de Vegt, 1963. xxiii + 218 pp.

Oraecitas et latinitas christianorum primaeva. Studia ad sermonem christia¬
num primaevum pertinentia, edenda curant Christine Mohrmann, J. G. A.
Ros, S.J., H. H. Janssen, Suppl. 1. Nijmegen, Dekker & van de Vegt,
1964. 144 pp.

S. Augustini Index. Tractatus in Johannem. Enarrationes in Psalmos. De
Civitate Dei. Sermones I. De vera religione. De doctrina Christiana.
Eindhoven, Thesaurus Linguae Augustinianae, 1963-64. 30; 41; 40; 28;
20; 26 pp.

Mgr. J. Schrijnen founded a school of Christian Latin at Nijmegen which
was brought to new heights of achievement and reputation by Prof. Christine
Mohrmann. The books here reviewed are products of this school.

First, Prof. Mohrmann's two volumes of Etudes give a good picture of her
contribution to Latin studies. — In Tome I are Etudes générales sur la latinité
chrétienne, Etudes sémasiologiques and Etudes sur la langue et le style d'auteurs

chrétiens. Among these last Augustine has most attention, but there is

an important study, La latinité de saint Bénoît (pp. 403-435) which shows
that the text of the Rule in Codex Sangallensis agrees best with the Latin
of the sixth century. Linguistic Problems in the Early Church (pp. 103-111)
has useful remarks on the origins of Christian Latin. - Tome II contains

10



146 Rezensionen

Etudes sur le latin chrétien et liturgique, Etudes sur le latin tardif et médiéval,
Etudes sur quelques auteurs paléochrétiens et médiévaux. Among these The new
Latin Psalter: its diction and style (pp. 109-132) has some pertinent remarks
about the Latin of the Psalterium Pianum which are particularly relevant
today. Les formes du latin dit «vulgaire» (pp. 135-153) deals with the same
kind of problems as Löfstedt, Late Latin (1959). Observations sur la langue
et style de Tertullien (pp. 235—46) is a careful reassessment of the contribution
of Tertullian to the developments of a Christian Latin. - These studies are
particularly valuable not merely as linguistic investigations but time and
again for their aid to the understanding of the ideas of ancient Latin Christianity,

e.g. «Sacramentum» dans les plus anciens textes chrétiens (I, pp. 233
bis 244). We rejoice to learn that a third volume of Etudes is planned and
congratulate the publishers on the appearance of Tomes I—II.

Sister Ellebracht studies the vocabulary of those prayers (orations) which
can be found in both the present Missale Romanum (MR) and the
manuscripts up to and including the eleventh century. These prayers consist of the
collects, secrets, postcommunions and prayers over the people and the
prayers of some blessings in the MR which are labelled oratio. Some ancient
prayers not in the present MR and a few others such as those in the Solemn
Good Friday Prayers which probably date from the time between Damasus
and Gelasius I are omitted. It is doubtful whether the omissions seriously
affect the conclucions of the enquiry. This is carried out with skill and
success. The orations have a well marked vocabulary of their own, less dependent
on the language of the Bible than might at first be expected. Here and there,
for example for claritas, the Biblical background might have been given in a
little more detail, but such detail would not alter the conclusions. We are
very grateful to Sister Ellebracht for a most interesting and serviceable
study of an important section of the liturgical vocabulary of Christian Latin.

Supplementa I contains three papers. The first (pp. 9-44) on 'Emcpriveia

by A. J. Vermulen is a useful and interesting discussion of the word
investigating its history in Christian usage up to and including the fourth
century. New Testament scholars will find his summary of work on the word
in the N.T. clear and helpful. Secondly, H. Hoppenhowers O.S.B, examines
conuersatio (pp. 46-95). We have a clear analysis of the meanings of the
word leading up to suggestions about its significance in Regula Benedicti
lviii. 17. We would have liked a fuller exposition of why conuersatio is right
in this passage and conuersio wrong1. Thirdly, L. Engels discusses «Fiducia»
dans la Vulgate (pp. 99-141). This is a valuable exposé. Particularly helpful
is the discussion of the relation between irappriaia and fiducia in the N.T. in
contrast to the more limited equivalence in the O.T.2.

1 Compare Mohrmann, Etudes, II, pp. 341-45.
2 We suggest one problem for study in a future number of Supplementa.

EÙXopeîv in Classical Greek means «to praise», but in Biblical Greek «to
bless» and has almost always God or man as object. In the Ancient Church
EtjXoYEÎv is used also of things and comes near to meaning «to consecrate».
Likewise in Classical Latin benedicere means to praise, but in Christian Latin



Rezensionen 147

The Dutch Austin Friars in conjunction with the appearance of the
volumes of Augustine's works in the Corpus Christianorum have undertaken
to produce a Thesaurus Linguae Augustiniae. As an interim report they are
issuing after the appearance of each new Augustine volume in the Corpus an
index to it giving a list of words appearing in it with an indication of their
frequency. The complete files are kept at the Augustinian Institute at
Eindhoven. We congratulate the Dutch Augustinians on undertaking so worthy
and important a task.

In all Roman Catholic scholars in Holland are to be congratulated on
their achievement in the study of Christian Latin. We wish them good
success in their future work. Ceorge D. Kilpatrick, Oxford

Heiko A. Oberman, The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late
Medieval Nominalism. Cambridge/Mass., Harvard University Press, 1963.
XV + 495 S.

Dieses Buch ist der erste Band eines vom Verfasser geplanten dreibändigen
Werkes und behandelt Gabriel Biel und die ihn tragende Bewegung des

Nominalismus, während der zweite Band der Theologie Luthers gewidmet
sein wird und der dritte Band schließlich noch in Ergänzung zum ersten eine
Auswahl aus Biels Predigten zusammen mit repräsentativen Beispielen
spätmittelalterlicher Predigt bieten soll.

Der Obertitel ist bewußt in Anlehnung an Huizingas «Herbst des Mittelalters»

gewählt und soll die Meinung des Verfassers andeuten, daß wir im
spätmittelalterlichen Nominalismus und in Gabriel Biel als dessen Repräsentanten

wohl spätes Mittelalter, aber nicht, wie bisher vielfach geurteilt wurde,
den Zerfall des Mittelalters vor uns haben. Der Verfasser richtet seinen Blick
nicht nur auf die Rechtfertigungslehre des Nominalismus, sondern auch auf
andere Lehrpunkte, auch auf die seiner Meinung nach historisch noch
bedeutendere Lehre von der Kirche und Tradition, und sieht hier im Nominalismus

die direkte Anbahnung der späteren genuin katholischen Entwicklung
auf dem Tridentinum und in der Gegenreformation, wie sich denn auch die
Gegenreformation keineswegs als Gegenschlag gegen den Nominalismus vollzog.

Wird das Gesichtsfeld sachlich und historisch ausgeweitet, so zeigt sich
die Katholizität des Nominalismus. Das bisher zumeist bestehende Bild von
Gabriel Biel soll korrigiert werden, indem nicht nur Biels rein akademisches
Werk, der Sentenzenkommentar, sondern auch sein pastorales Werk, nämlich

seine umfassende Predigtsammlung, und die eine Mittelstellung zwischen
diesen beiden Werken einnehmende Expositio Canonis Missae betrachtet
wird. Die Darstellungen des Ockhamismus hatten bisher ihren Ausgangspunkt

vorwiegend bei Ockham und litten daher unter einer Einengung der
Sicht, weil Ockham einseitig an philosophischen und fundamentaltheologischen

Fragen interessiert war. Es ist verdienstvoll, daß Oberman hier eine
Revision bringt und nun, auf der Grundlage von Biels gesamtem Werk, die-

it means «to bless» and comes near to meaning «to consecrate» and has God,
man or things as subject. A careful study of these changes in meaning would
be valuable and would throw light on some theological developments.



148 Rezensionen

sen Mann sowie die ganze Bewegimg des Nominalismus (diesen problematischen

Begriff ersetzt er mit Absicht nicht durch den des Ockhamismus) im
eigentlich Theologischen zu würdigen sucht. Er hat eine historische Sicht
und möchte sachlich - d. h. weder thomistisch noch a priori reformatorisch —

urteilen.
Und doch ist zu fragen, ob Oberman Biel in das zutreffende historische

Koordinatensystem bringt, ob er von einer hinreichenden historischen Analyse

seiner Quellen ausgeht. Biels Sentenzenkommentar erweist sich, was
auch Oberman nicht übersieht, zum großen Teil als ein Konglomerat von
mehr oder weniger stark überarbeiteten Exzerpten aus den Werken der Ock-
hamisten, der älteren Franziskaner und sogar des Thomas v. Aquin
(Sentenzenkommentar). Man wird gut tun, Biel nur insoweit als Ockhamisten
anzusehen, als man die von Ockham herrührenden Partien seines Sentenzenwerkes

im Auge hat. Inwieweit die Expositio Canonis Missae für Biel in
Anspruch genommen werden darf, wird von Oberman leider nicht untersucht.

Er erwähnt beiläufig (S. 345, Anm. 68, vgl. S. lOf.) Biels Vermerk, daß
ein großer Teil seiner Expositio von Eggeling Becker v. Braunschweig,
seinem Vorgänger als Domprediger in Mainz, stamme. Wenn jedoch A. Franz,
dem noch zwei Handschriften von Eggelings Meßerklärung bekannt waren1,
mit Recht feststellt, daß «mehr als drei Viertel» der unter Biels Namen
gedruckten Expositio Eggelings Eigentum ist2, dann kann dieses Werk erst
nach einer gründlichen quellenkritischen Analyse für eine Darstellung von
Biels Theologie verwendet werden. Es ist zu hoffen, daß die von Oberman
(S. viii) angekündigte vierbändige kritische Ausgabe der Expositio das

Quellenproblem löst. Auch bei den Predigten ist noch nicht gesichert, was
hier von Biel selber stammt. So z. B. ist der Sermo historialis passionis
dominicae (Oberman, S. 24) zuerst in vier Drucken unter dem Namen des
Guilelmus Textor de Aquisgrano (Copinger 2, 2, Nr. 5773-5776) und dann in
zwei Drucken (Copinger, Nr. 5777-5778) mit der Angabe «compilavit sive
Guilermus de Aquisgrano sive Gabriel de Urach» erschienen, enthält in diesen

frühen Ausgaben jedoch noch nicht das Vorwort und die Dispositions-
angaben, die bei den späteren Ausgaben unter Biels Namen eingefügt sind.
Ist vielleicht wirklich Wilhelm Textor aus Aachen, der um 1485 in Erfurt
Theologie lehrte3, der Verfasser und Biel nur der spätere Herausgeber dieses
Sermons (vgl. Biels bisher noch nicht beachtete Ubersetzung und Verbreitung

einer Erbauungsschrift4)? Von allen Predigten Biels läßt sich sagen, daß
sie in Zitaten oder Überarbeitungen viel älteres Material enthalten, so daß
einiges, was Oberman aus den Sermonen anführt, nicht immittelbar Biel
zugeschrieben werden kann.

Wie soll man angesichts der Quellenlage Biel im ganzen historisch einordnen?

Seine Biographie, die Oberman einleitend skizziert (Kap. 1), zeigt uns
in ihm einen Mann, der nach neun Studien- und Lehrjahren in der artistischen

1 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter (1902), S. 542.
2 Ebd., S. 553.
3 J. H. Zedier, Universallexikon, 2 (1732), Sp. 1086; 43 (1745), Sp. 320.
4 M. Elze, Zs. f. Kirchengeschichte 74 (1963), S. 265-281.



Rezensionen 149

Fakultät Heidelberg, in den theologischen Fakultäten von Erfurt und Köln
sowohl mit der Via moderna als auch mit der Via antiqua vertraut wird,
dann als Domprediger in Mainz Kontakte mit den Brüdern vom gemeinsamen

Leben aufnimmt, in deren Kreis er bald aktiv eintritt und deren halb-
monastische Bewegung er schließlich auch in Württemberg ausbreiten hilft,
in dieser letzten Zeit aber auch zugleich für einige Jahre an der Tübinger
Universität Theologie nach der ockhamistischen Via moderna lehrt. Erwägt
man diesen Lebensgang mit seinem starken Einsatz für die Brüder vom
gemeinsamen Leben einerseits und den quellenkritischen Befund von Biels
Werken anderseits, so kann man in der Tat Biels Theologie als den «Herbst
der mittelalterlichen Theologie» bezeichnen. Man sollte dabei jedoch den Ton
weniger darauf legen, daß Biel sich in der akademischen Lehre Ockham
anschließt, als vielmehr darauf, daß er als Domprediger und als Anhänger der
Devotio moderna und sogar als Universitätslehrer älteres — früh- und
hochscholastisches, aber auch unscholastisches, und zwar monastisches und mystisches

- Gedankengut aufgreift, ohne es zu einem neuen homogenen System
zu verarbeiten. Eine dementsprechende Einsicht hätte Oberman (vgl. S. 16)
noch betonter auswerten können.

Die rund 400 Seiten umfassende Darstellung von Biels Theologie in ihrem
Zusammenhang mit dem «Nominalismus» zeichnet sich aus durch die Fülle
der scharf profilierten historischen und theologischen Gesichtspunkte, durch
den klaren Überblick über den Stand der Forschung, durch den übersichtlichen

Aufbau des Ganzen sowie durch die Eleganz der Darstellung. Fundamental

für Obermans Darstellung ist die Art, in der er durch die Dialektik
von potentia Dei absoluta und potentia Dei ordinata Gottes Barmherzigkeit
und Gottes Gerechtigkeit einander zugeordnet sieht (Kap. 2). In der von
Gottes potentia ordinata gesetzten Heilsordnung waltet Gottes iustitia,
während die misericordia Gottes in jenem außerzeitlichen Willensentschluß
besteht, mit dem Gott dem Menschen zuliebe seine potentia absoluta
eingeschränkt hat auf die nun unabänderliche potentia ordinata. So ist auch nur
die transzendente Herablassung Gottes zur Menschwerdung Ausdruck seiner
Barmherzigkeit. Das Handeln Christi von seiner Menschwerdung bis zu
seiner Wiederkunft steht jedoch im Zeichen der Gerechtigkeit. Nachdem
Oberman (Kap. 3) die allgemeinen anthropologischen Strukturen sowie die
anthropologischen Merkmale des Glaubensbegriffes ausgebreitet und dabei
den Vorwurf entkräftet hat, der Nominalismus habe die mittelalterliche
Synthese von Vernunft und Glaube zerbrochen und der Lehre von der
doppelten Wahrheit gehuldigt, zeigt er (Kap. 4), daß auch der andere Vorwurf
unbegründet ist, der Nominalismus habe den Zusammenhang von menschlichem

und göttlichem Gesetz aufgelöst und eine doppelte Ethik gelehrt.
Denn innerhalb der von Gott gesetzten unwandelbaren Ordnung gilt das in
Gottes eigener Gerechtigkeit verankerte Gesetz. Der Ockhamismus wird dort
mißverstanden, wo man von den beiden fundamentalen Begriffen der potentia

absoluta und der potentia ordinata einseitig entweder den einen oder den
anderen zum Schlüssel des Systems nimmt und nicht beide Begriffe zugleich
in dialektischer Korrelation erfaßt. - Nach der Sündenlehre (Kap. 5, Teil 1)

behandelt Oberman die Vorbereitung auf die Rechtfertigung (Kap. 5, Teil 2)



150 Rezensionen

und den Prozeß der Rechtfertigung (Kap. 6) mit dem Ergebnis, daß Biels
Rechtfertigungslehre im wesentlichen pelagianisch ist (S. 177). Oberman
unterstreicht mit Recht, daß Biel an der Notwendigkeit der habitualen
Gnade festhält und daß seine Lehre von der göttlichen Akzeptation des
begnadeten Menschen im Gegensatz zur reformatorischen Imputationslehre
eingebettet ist in die Ordnung von Gottes strafender und lohnender Gerechtigkeit.

Im Zentrum der Predigt Biels steht die Forderung, Gott zu fürchten
und über alles zu lieben, die Forderung nach den Akten der Bekehrung und
Reue, die der Mensch von sich aus hervorbringen kann und mit denen er
die Gnade de congruo verdient, um in der Gnade dann de condigno zum ewigen
Leben angenommen zu werden. - Die Prädestinationslehre (Kap. 7) hat die
gleichen Strukturen wie die Rechtfertigungslehre. Wie Gott in seiner
Barmherzigkeit die Möglichkeiten seiner absoluten Macht eingeschränkt hat auf
die Gerechtigkeitsordnung seiner potentia ordinata, unter deren Satzung die
Rechtfertigung geschieht, so hat Gott eine ihm zukommende völlig freie
Prädestination überführt in eine durch die menschlichen Verdienste
konditionierte Prädestination, die einem Vorherwissen gleichkommt. Von der
Wahrheit der Offenbarung hat der Christ eine objektive Glaubensgewißheit,
seines eigenen Heils ist er jedoch nur unter subjektiven Bedingungen gewiß.
Daß er zwischen Furcht und Hoffnung schwebt, soll ihm schon ein
vergewisserndes Zeichen der wirkenden Gnade sein. - Biel ist in seiner Christologie,
die von Oberman (Kap. 8) in die mittelalterliche Lehrentwicklung
hineingestellt wird, formal orthodox ; in der Verbindung mit der Mariologie zeigt
sich allerdings ein Abweichen vom Bekenntnis zur wahren Menschheit
Christi. In der Abendmahlslehre geht Biel einen Mittelweg zwischen einer
hypermaterialistischen und einer spiritualistischen Deutung der Realpräsenz
Christi. — In der Mariologie (Kap. 9) folgt Biel auf der franziskanischen Linie
den Tendenzen der Marienverehrung. Er bekennt sich zur conceptio imma-
culata als einem Faktum, das durch die Kirche und die Tradition bezeugt
wird. Die Sermone bieten eine «pelagianische» Mariologie: in ihrer Mutterschaft

ist Maria die cooperatrix des Heils, mit ihrer Aufnahme in den Himmel
erhält sie die Würde einer corredemtrix, mediatrix und sogar concreatrix. -
Zwar kann man nicht von einer Mystik Biels sprechen, sondern nur von
mystischen Elementen in seiner Theologie, doch ist Oberman (Kap. 10) daran
gelegen, daß in der Nachfolge Gersons auch für Biel eine affektive, durch
Demut und Buße charakterisierte Mystik die natürliche Ergänzung zur ock-
hamistischen Theologie bildet, wobei Biel noch stärker als Gerson die Mystik
«demokratisiert» (S. 341ff.), d. h. die Forderung der Gottesliebe für jeden
verbindlich macht und jedem Stand christlichen Lebens mit der rechtfertigenden

Gnade grundsätzlich die Vollkommenheit zugesteht. - Besonders zu
begrüßen ist es, daß Oberman im letzten (11.) Kapitel darlegt, in welcher
Weise im Spätmittelalter die Frage nach der Kirche und nach der Tradition
beantwortet wird. In der Fortführung alter Bestimmungen werden für das

Traditionsproblem zwei Lösungen gefunden. Auf der einen Seite (hierher
gehören Bradwardine, Wyclif, Huss, W'essel, Gansfort) wird die Tradition als
die fortlaufende Interpretation und Rezeption der in der Schrift enthaltenen
Glaubenswahrheiten angesehen; die Schrift ist das normative göttliche Ge-



Rezensionen 151

setz für kirchliche Gesetze und Traditionen. Auf der anderen Seite (hierher
gehören die Ockhamisten, auch wenn sie Konziliaristen und nicht Kurialisten
sind) wird ein geschriebener (biblischer) und ein ungeschriebener
(außerbiblischer), in der Tradition bewahrter Teil der apostolischen Botschaft
unterschieden, so daß hier schon die Lehrentscheidung des Tridentinums
angebahnt wird. Es ist auf dieser Seite nur eine Frage der kirchenpolitischen
Orientierung, welche Rolle man bei der Auslegung und Festlegung der
Traditionen dem Papst oder dem Konzil oder auch den Kanonisten zuschreibt.

Reinhard Schwarz, Tübingen

Joseph Lobtz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung. 21.,
völlig neubearb. Aufl. in zwei Bänden. 2. Die Neuzeit. Münster, Aschendorff,

1964. VIII + 588 S., 24 Bildtafeln, 19 Karten, Register. DM 46.-.

Entsprechend der Ankündigung des Verfassers erschien bald nach dem
ersten Band der nun zu besprechende, zweite Band. Er folgt dem ersten völlig
in der Methode, dem Stil, der Ausstattung usw. Es kann darum hier auf die
diesbezüglichen Ausführungen zum ersten Band hingewiesen werden.1

Der vorliegende Band behandelt die Zeit von ca. 1450 bis zur jüngsten
Vergangenheit, nämlich der Reise Pauls VI. nach Palästina. Dieser Schluß
ist nicht zufällig gewählt. Er ist Ausdruck der großen Verehrung, die der
Verfasser dem Papst als Spitze der hierarchisch verfaßten Kirche entgegenbringt.

Diese so verfaßte Kirche ist der letzte Maßstab, an dem alle Dinge
gemessen werden. Das gilt sowohl für die Kritik an Döllinger - dem Lortz
anderseits wegen dessen Geschichte der Reformation hohes Lob zollt
(S. 370f.) - als auch für die Erklärung der Abreise der Minorität vom
Vaticanum I - die Abreise erfolgte nach Lortz u.a. aus Gründen der «Kirchlichkeit»

(S. 337) - als auch für den von Heinrich VIII. von England vollzogenen
Bruch mit Rom (S. 111) und auch für Luther.

Lortz wirft Luther vor, daß er sich gegen die Kirche auflehnte, die «in
ihrer Wesensart nie von ihrer Wahrheit und Heiligkeit abfallen kann» (S. 125).
Darum können eben auch die «zu solch erschreckender Fülle» gediehenen
Mißstände am Ende des Mittelalters nicht eine Ablehnung oder Spaltung der
Kirche rechtfertigen (S. 125). Dabei übersieht aber Lortz hier und an einer
anderen Stelle, wo er die Reformation als «Revolution» bezeichnet (S. 126),
daß Rom den Bruch mit Luther vollzog und daß man eher die damalige
Haltung Roms als Revolution bezeichnen könnte. Rom weigerte sich, zahlreiche
erst im Laufe der Zeit in die Kirche eingedrungene Elemente abzulegen, d.h.
vollzog also nun einen Bruch mit der bis dahin wenigstens in der Idee erhalten
gebliebenen Kontinuität der reinen Lehre des Urchristentums. Wichtiger
ist aber die Tatsache, daß sich Lortz um ein Verständnis der Reformation
bemüht. Er bewegt sich dabei allerdings auf der Linie seines zweibändigen
Werkes «Die Reformation in Deutschland» (4. Aufl. 1962), wenn er die
Reformation an der Objektivität der Kirche mißt. Dadurch gelingt es Lortz nicht,
den einzig legitimen Weg zur Reformation, nämlich den von ihrer
theologischen Mitte her, zu finden.

1 Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 371f.



152 Rezensionen

In der großen Verehrung der hierarchisch verfaßten und vom Papst als
Spitze geleiteten Kirche dürfte der Grund liegen, warum Lortz im ersten
Band stark das Papsttum betonte (vgl. unsere Besprechung dieses Bandes
a.a.O.). Nicht jedoch dürfte der Grund darin liegen, daß durch die starke
Betonung des Papsttums die Plattform für ein besseres Verständnis der
Reformation geschaffen werden sollte. Wenn dies die Auffassung des etwas
verklausulierten Schreibens sein sollte, das der Verlag dem zweiten Band
beifügte, ist ihm darin zu widersprechen.

Das zweibändige Werk von Lortz ist die Darstellung der Geschichte der
Kirche, d.h. der hierarchisch verfaßten Kirche Roms. An dieser Tatsache ändert
auch nichts die erstaunliche ökumenische Breite des Werkes, beispielsweise
die häufig bis in Einzelheiten gehende Darstellung der verschiedenen
Ostkirchen. Da Lortz leider selbst nicht mehr die Arbeit an diesem Werk
fortführen will (Bd. 1, S. XII), bleibt es seinen Nachfolgern überlassen, hier
weiterzuarbeiten, um zu einem engeren Gespräch zwischen den Konfessionen
zu kommen. Das Verdienst von Lortz ist es aber, daß er die Vorarbeiten mit
allen ihren Mühen dazu geleistet hat, indem er dazu beitrug und mit dem
vorliegenden Werk erneut dazu beitragen will, unsinnige Vorurteile abzutragen.
Diesen Wunsch von Lortz spürt man bei der Lektüre immer wieder, und
dafür sei ihm an dieser Stelle ausdrücklich gedankt. Seinen Nachfolgern ist
es aufgegeben, hier weiterzubauen. Dafür werden sie aber eine neue
Betrachtungsweise wählen müssen. Wir können ihnen zu ihrem Beginnen nur einen
vollen Erfolg wünschen.

Noch ein Hinweis: In Kürze soll das ganze Werk als ungekürzte
Dünndruckausgabe in einem Band erscheinen. Vielleicht ist es bis dahin noch
möglich, dem Werk einige Literaturhinweise hinzuzufügen, die der Leser,
besonders der interessierte Laie, sehr vermißt.

Ulrich Nembach, Düsseldorf-Oberkassel

Hans Brtjhn, Die Kandidaten der hamburgischen Kirche von 1654 bis 1825.
Album candidatorum. Hamburg, Verlag J. J. Augustin, 1963. XXVI +
323 S.

Die vorliegende Veröffentlichung stellt den 3. Band des Werkes «Die
hamburgische Kirche und ihre Geistlichen seit der Reformation» dar, dessen
1. Band, von W. Jensen bearbeitet, 1960 erschienen ist.1 Infolge des bald
darauf eingetretenen Todes des Verfassers konnte der 2. Teil nicht folgen, der
die Kirche des gesamten hamburgischen Landgebietes umfassen soll, da D.
Jensens ausgebreitete Sachkenntnis nicht so leicht ersetzt werden konnte.
Für den 3. Band hatte er bereits Dr. Hans Bruhn zur Mitarbeit gewonnen.
Auf Grund eines reichhaltigen handschriftlichen Materiales aus Hamburger
und benachbarten Archiven sowie eines reichen gedruckten Schrifttums,
dessen Liste auf den Seiten XV bis XXVI abgedruckt ist, wurden 1215

Kurzbiographien erstellt, zu denen noch ein Nachtrag von 24 Namen kommt.
In den einleitenden Kapiteln werden besprochen und vielfach in Tabellen

dargestellt: die Herkunftsangaben der Kandidaten - vier aus Ungarn und

1 Vgl. Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. 228f.



Rezensionen 153

Siebenbürgen fallen auf ihre soziale Herkunft; Nachrichten über ihren
Bildungsgang - Schule, Universität, Hofmeisterstellungen und peregrinatio
academica, wofür die gedruckten Universitätsmatrikel wertvolle Hilfe
leisteten ; Gründe für die Anziehungskraft Hamburgs auf auswärtige Kandidaten;

Anstellungsmöglichkeiten in Hamburg; spätere Lebensstellung der
Kandidaten (die Tabelle über Anstellungen im Auslande - Niederlande,
England, Amerika,Ungarn-Siebenbürgen - ist besonders lehrreich); die Lage
der Studenten und Kandidaten während und nach dem 30jährigen Kriege,
die infolge der sittlichen Verwilderung die Aufstellung von «Leges candi-
datorum» notwendig machte; diese werden im Wortlaute veröffentlicht. Es
folgen die Abschnitte: Theologische Prüfungen in Hamburg; Kandidaten,
die sich auch in anderen Landeskirchen Prüfungen unterwarfen; Erteilte
oder verweigerte Zeugnisse; Bedeutende Männer, die aus den Reihen der
Kandidaten hervorgegangen sind; Größere Berufsgruppen von lokalem
Interesse; Zwei Autobiographien der Kandidaten Wendeborn und Thieß.
Wir erkennen aus diesen Überschriften, daß hier ein reiches kulturgeschichtliches

Material zusammengetragen ist.
Die Grundlage für die nun folgenden Namenslisten mit Kurzbiographien

bildet das Verzeichnis der Hamburger Kandidaten, das dem Corpus doc-
trinae ecclesiae hamburgensis (Konkordienbuch) angehängt ist, das
sogenannte Album candidatorum, dessen kommentierte Veröffentlichimg wir vor
uns haben. Die Anordnung der Namen folgt der zeitlichen Aufeinanderfolge.

Ein Anhang berichtet über einige teilweise bisher unerörterte Sonderfragen,

die einzelne Kandidaten betreffen; den Schluß - vor den Addenda
und Corrigenda - macht ein alphabetisches Verzeichnis der behandelten
Kandidaten.

Bei Durchsicht des Bandes fällt die ungeheure Kleinarbeit auf, die bei der
Abfassung geleistet worden ist, Grundlage für die Geschichte der Hamburger
Kirche, aber auch für die Geschichte der Stadt.

Grete Mecenseffy, Wien

Siegfried Riemer, Philosemitismus im deutsehen evangelischen Kirchenlied
des Barock. Studia Delitzschiana, ed. K. H. Rengstorf, 8. Stuttgart,
Kohlhammer, 1963. 83 S. DM 9.60.

Auf Abhandlungen aus dem Institutum Judaicum Delitzschianum in
Münster konnte hier schon früher hingewiesen werden. - Im Band 8 entwirft
Riemer zunächst ein anschauliches Bild von dem bis ins 18. Jahrhundert
währenden kirchlichen Antisemitismus, der zwar nichts mit Rassenhaß zu tun
hatte, sondern die Juden nur als die unbußfertigen Verächter Christi
bekämpfte, dies aber weithin in einer Haltung, die uns erschrecken läßt, indem
sie an späteres antisemitisch-antichristliches Verhalten erinnert. Wenn die
Kirche der Barockzeit «eine bemerkenswerte Liebe zur Welt des Alten
Testamentes gehabt hat» (S. 33), wie der Verfasser aus ihrem immensen Liedgut
darlegt, zeigt sich wieder ein profunder Unterschied zum Antisemitismus
unseres Jahrhunderts. Doch übertrug sich diese «Liebe» weithin nicht auf
das Volk, das neben einem aus dem Alten Bund lebte; der Verfasser heißt sie
«unverbindlichen Philosemitismus» (S. 36ff.). Und doch kommt in dieser Zeit



154 Rezensionen

ein die Juden umfassender «echter Philosemitismus» auf, dessen Geschichte
Riemer von J. Chr. Wagenseil über Ph. J. Spener und A. H. Francke bis zu
seiner hohen Blüte beim Grafen Zinzendorf und in dessen Nachfolge zeichnet
und den er wiederum besonders am Liedgut anschaulich werden läßt. - Eine
nicht nur historisch belangvolle Studie! Jürgen Fangmeier, Basel

Fidelis van dee Hobst, Das Schema über die Kirche auf dem I. Vatikanischen
Konzil. Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien, ed.
Johann Adam-Möhler-Institut, 7. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei,
1963. 348 S.

Diese in München erarbeitete und deutsch geschriebene Studie des
(holländischen?) Kapuziners über das Kirchenschema des 1. Vatikanischen Konzils

ist vom Standort moderner katholischer Ekklesiologie aus geschrieben,
wie u.a. die Schlußbetrachtung (S. 324) deutlich zeigt. Wenn der Verfasser
in seinem letzten Satz urteilt, «daß auf dem Vatikanischen Konzil ,die Zeit
der Kirche' noch nicht gekommen war», so spiegelt sich in dieser Äußerung
eine weitverbreitete kritische Haltung des modernen Katholizismus gegenüber

der Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts wider, die in jenem Schema, das
dem Konzil zwar vorgelegen hatte und in einer ersten Stellungnahme der
Konzilsväter behandelt, aber niemals zum Beschluß erhoben wurde, einigermaßen

repräsentativ zum Ausdruck gekommen war. Dem Verfasser ist es zu
danken, daß er durch diese kritische Einstellung nur wachsam, aber nicht
einseitig geworden ist, so daß er in der Lage ist, behutsam den einzelnen
Phasen im Zustandekommen dieses Schemas nachzugehen, die einzelnen
Traditionsschichten voneinander abzuheben sowie die dahinter liegenden
Motive zu verdeutlichen. Dem an den Ereignissen des 2. Vatikanischen Konzils

anteilnehmenden Leser werden auf diese Art eine Reihe wichtiger
Einsichten vermittelt, von denen mm etliche herausgegriffen werden sollen.

1. Die kirchengeschichtliche Bedeutung des Vatikanum I, bzw. des

Infallibilitätsdogmas wird richtig einsichtig, wenn man nunmehr genau zu
erkennen vermag, daß dieses aus dem ursprünglichen Gesamtschema «De
ecclesia» herausgenommen, besonders behandelt, vorangetrieben und isoliert
zum Beschluß erhoben wurde. Anfangs umfaßte dieses Thema cap. 11-12 des

Gesamtentwurfes; kap. 13-15 waren dem Verhältnis von Kirche und Staat
gewidmet und wurden ebenfalls abgetrennt, so daß weiterhin das Schema über
die Kirche nur die cap. 1-10 umfaßte und in diesem fragmentarischen
Fürsichsein behandelt werden sollte. Interessant ist in diesem Zusammenhang,
daß das cap. 9 des Schemas, in dem von der «Unfehlbarkeit der Kirche»
gehandelt wird, wohl zum Ausdruck gekommen war, daß diese Unfehlbarkeit
dem «magisterium» eigne, aber noch kein Hinweis auf eine besondere, oder

gar auf die Infallibilität des Papstes sich andeutet (S. 279-82).
2. Lehrreich ist die starke Väterkritik am cap. 10 des Schemas, das die

Kirchengewalt behandelt (S. 313ff.). Denn gerade hier fehlt jede nähere
Bestimmung über die Jurisdiktionsgewalt der Bischöfe, bzw. der Hierarchie.
Die heute so umkämpfte Frage des «Kollegialitätsprinzipes», die uns
Protestanten gerne als ein Novum des gegenwärtigen Konzils erscheint, hat also

vor beinahe hundert Jahren die Gemüter außerordentlich bewegt. Unser



Rezensionen 155

Verfasser macht gerade durch seine vorsichtige Darstellung (S. 291 ff.) deutlich,

wie man offenbar bei der Vorbereitung des Schemas allen heiklen Punkten,

wie etwa die Frage, ob die bischöfliche Gewalt eine unmittelbare oder
vom Papst abgeleitete sei (S. 294), aus dem Wege gegangen war.

3. Im Zusammenhang damit gewinnt des Verfassers genauer Nachweis der
bestimmenden Rolle Professor Schräders besondere Bedeutung (S. 295).
Schräder war 1870 von der österreichischen Regierung als Wiener
Universitätsprofessor abgesetzt worden, weil er den Eid auf die österreichische
Verfassung verweigerte, die gerade den Protestanten die Gleichberechtigkeit im
Staate zuerkannt hatte. Der vom Verfasser geführte Beweis seiner Selbständigkeit

gegenüber Passaglia überzeugt mehr als die Auffassung, die H.
Schauf vertreten hat (S. 53ff.). Wichtig ist das nicht nur, weil Schräders
Persönlichkeit einen Hinweis auf die Intentionen des Vatikans darstellt,
sondern weil Schräders ekklesiologisches Denken, sich im Schema weitgehend
durchsetzend, in einer bestimmten Hinsicht als typisch angesehen werden
darf. Er hat nämlich einerseits den Aufbruch des Theologumenon vom corpus
Christi mysticum bejaht, andererseits aber dieses außerordentlich geschickt in
den Dienst eines soziologischen und juristischen Kirchenbegriffes, den von
der Kirche als einer «societas perfecta», gestellt. «Für Schräder ist nämlich
der mystische Leib die Kirche und nicht umgekehrt» (S. 85). Das wirkt wie
ein Vorspiel zu dem Schicksal desselben Gedankens vom Geheimnisvollen
Leib Christi in unserer unmittelbaren Gegenwart.

4. van der Horst arbeitet das Interesse Schräders am Gedanken von der
«societas perfecta» auch dadurch sehr schön heraus, daß er aufzeigt, wie

cap. 10 des Schemas über die Kirchengewalt eine Entfaltung von cap. 3

darstellt und die Kirche als vollkommene und wahre Gesellschaft beschreibt
(S. 295). Die Vollkommenheit der Kirche als Gesellschaft beruht ja gerade
darauf, daß sie «societas inaequalis» ist (S. 299ff.); damit wird zugleich die
hierarchische Struktur gegenüber jedem (aufklärerischen und protestantischen)

«Kollegialismus» unter dem Stichwort «societas aequalis, bzw.
aequalium» abgesichert. Was aber in cap. 10 nochmals hervortritt, nämlich
die polemisch-negative Orientierung an den Protestanten Pufendorf und
Böhmer (S. 296ff.), weist der Verfasser ausführlich in seiner Untersuchung
im cap. 3 nach (S. 115ff.). Er zeigt, wie Schräder im Anschluß an Benedikt
Stattler und Maurus de Schenkl (S. 155f.) mit sozialphilosophischen
Erwägungen den protestantischen Aufklärern entgegentrat und auf deren damals
naturrechtlichen Argumentationsboden mit dem Ausweis der rechtlich
verfaßten Kirche als einer societas imperfecta die römische Auffassung von der
Kirche als einer societas perfecta entgegenstellte (bes. S. 153-60).

5. Unser besonderes Interesse verdienen noch die Ausführungen van der
Horsts über die «Heilsnotwendigkeit der Kirche» (S. 209ff.). Obwohl, oder
gerade weil, hier die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leibe
angesprochen wird (S. 215), brechen die inneren Schwierigkeiten von der
römischen Lehre über die Kirche auf, die sich einmal darin äußern, daß die
«absolute Notwendigkeit» der Kirche durch ihre hierarchische Verfassung
behauptet werden soll (S. 216), andererseits aber sich eine liberale Auslegung
des Satzes «extra ecclesiam nulla salus» gebieterisch nahelegt (S.224ff., 232ff.,



156 Rezensionen

bes. 238). In der Behauptung einer bloß «ethischen» Notwendigkeit (S. 217)
der Kirche wird das Dilemma unübersehbar.

Es ist ein echtes Verdienst dieses Buches, daß es solche Schwierigkeiten
nüchtern aufdeckt und ausspricht. Für uns Protestanten bedeutet darum die

ganze Arbeit eine bedeutsame Hilfe. Wir werden uns mit ihr ausgerüstet
nicht mehr so leicht von etwelchen triumphalen Schlagworten des
gegenwärtigen Konzils bluffen lassen, wir werden aber auch selbst zum
Nachdenken gezwungen, weil unsere Ekklesiologie sich gerne die Probleme zu
leicht machen möchte, die oftmals an denselben Stellen auftreten. Dem
geduldigen und gewissenhaften Ethos dieser Studie, die sich bei aller Ehrerbietung

vor der eigenen Tradition nicht scheut, die schwierigen Dinge beim
Namen zu nennen, werden wir unseren Dank und Anerkennung nicht
versagen dürfen. Wilhelm Bantine, Wien

Cabl Gustav Jung, Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion.
Gesammelte Werke, 11. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963. 788 S.

Fr. 49.80.

Von der auf 18 Bände berechneten Gesamtausgabe liegen mit diesem
nunmehr 3 Bände vor. Band 11 vereinigt Jungs Publikationen über die Religion,
wie «Psychologie und Religion», «Versuch zu einer psychologischen Deutung
des Trinitätsdogmas», «Das Wandlungssymbol in der Messe», «Psychoanalyse
und Seelsorge», «Antwort auf Hiob», «Yoga und der Westen» u.a.m., dazu in
einem Anhang Äußerungen aus Briefen u.a. Es ist dankenswert, all dies in
einem gut ausgestatteten Buch nunmehr beisammen zu haben.

Jürgen Fangmeier, Basel

Existenz und Ordnung. Festschrift für Erik Wolf zum 60. Geburtstag. Frankfurt

a.M., Vittorio Klostermann, 1962. 504 S. Fr. 49.20.

Der Band vereinigt in zwei Teilen: «Theologische Existenz - Ordnung der
Kirche»; «Philosophische Existenz - Ordnung des Rechts», zwanzig bedeutende,

vier Fakultäten und sechs Nationen zusammenführende Beiträge
(z.B. von K. Barth, K. Rahner, M. Heidegger, Fr. Wieacker).

Jürgen Fangmeier, Basel

Angelus A. de Marco O. F. M., The Tomb of St. Peter, A Representative
and Annotated Bibliography of the Excavations, — Novum Testamentum,
Suppl. 8. Leiden, E.J.Brill, 1964. X + 261 S.

Die 1940-49 gemachten Ausgrabungen unter der Peterskirche riefen eine
große Literatur hervor, die man hier übersichtlich studieren kann. Vollständigkeit

wird nicht beansprucht (41 und 43 sind dagegen Dubletten), und die
jüngsten Entdeckungen sind noch nicht verarbeitet. Bo Reiche, Basel


	Rezensionen

