
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Komm, Schöpfer Geist! : Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis

Autor: Torrance, Thomas F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Komm, Schöpfer Geist!
Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis

Was meinen wir mit dem Gebet, Komm, Schöpfer Geist Es kann
nickt bedeuten, daß der Heilige Geist kommen und handeln sollte
wie bei der ersten Schöpfung der Welt oder ihrer schöpferischen
Erhaltung, und doch ist es ein Gebet um seine schöpferische Kraft.
Es ist ein Gebet um den Heiligen Geist, daß er von neuem kommen
und handeln möge wie am ersten Pfingsttag. Damals kam der Heilige
Geist in die Welt, und die Menschen erfuhren Ihn in einer Weise,
wie es früher niemals der Fall gewesen war. Sicherlich hat der Geist

weitergewirkt und hat sein Werk unter den Menschen fortgesetzt,
so wie er es von Beginn der Zeiten an getan hatte. Aber zu Pfingsten
hat sich etwas ganz Neues ereignet, so neu und so einzigartig wie
die Fleischwerdung selbst. Mit der Geburt, dem Leben, dem Tod,
der Auferstehung und der Himmelfahrt Christi gehört die
Ausgießung des Heiligen Geistes am Pfingsttag zu jenen großen Taten
Gottes, die die Erlösung der Menschheit gebracht und ein neues
Zeitalter eingeleitet haben. Es sind Taten, die unwiederholbar sind
und nicht ungeschehen gemacht werden können, denn sie haben die
Beziehung der Welt zu Gott völlig geändert. Von diesem Punkte ab
ist die ganze Geschichte unweigerlich vorwärts auf die Vollendung
hin ausgerichtet, wenn Christus wiederkommen wird, zu richten die

Lebendigen und die Toten, und alle Dinge neu machen wird. Wir
leben auf dieser Seite von Pfingsten und befinden uns auf dem

Wege, um dem Advent Christi entgegenzugehen. Wir leben also,
nachdem das Neue geschehen ist inmitten des neuen Zeitalters, in
dem der Schöpfergeist Gottes unter den Menschen weilt und am
Werk ist, in einer neuen und entschiedenen Weise und das zusätzlich

zu seiner ursprünglichen und fortdauernden Wirksamkeit in
der Welt.

«Komm, Schöpfer Geist» ist ein Gebet der Teilnahme an diesem

neuen Geschehen, ein Gebet, in dem wir Ihm erlauben uns zu
überwältigen ; es ist ein Gebet, in dem wir bitten, daß die neue Weise,
in der der Geist in das Leben der Menschen zu Pfingsten eingetreten
ist, nicht durch unser eigenes Erleben behindert werden möge.

Wie sollen wir dann diese ausgesprochen neue Wirkensweise des

Geistes im Erleben des Menschen verstehen?



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 117

Die Bedeutung von Pfingsten wird durch die großen Tatsachen des
Evangeliums bestimmt, die ihr zugrunde liegen; denn sie machen erst die neue
Wirkensweise des Geistes möglich. In der Fleischwerdung und Versöhnung
lernen wir das Geheimnis der Pfingsten. Durch die Fleischwerdung wurde
Gottes ewiger Sohn Mensch, ohne aufzuhören Gott zu sein und ohne die
Gemeinschaft der Dreieinigkeit zu zerbrechen, in der Gott sein eigenes
göttliches Leben lebt. In der Geburt und im Leben Jesu auf Erden wurden
menschliche und göttliche Natur in der ewigen Person von Gott dem Sohne
untrennbar vereinigt. In Ihm griff der geschlossene Kreis des inneren Lebens
Gottes auf das menschliche Leben über, weshalb die menschliche Natur an
der ewigen Gemeinschaft des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geiste
teilhaben kann. In diesem einen Menschen sind das göttliche Leben und die
göttliche Liebe übergeflossen in geschöpfliches und menschliches Sein, so
daß Jesus, der Mensch auf Erden, den Geist Gottes ohne Maß erhielt, denn
die Fülle der Gottheit wohnte leiblich in Ihm. Jesus wurde so der Träger
des Heiligen Geistes unter den Menschen.

Wer aber war Jesus? Er war wahrer Mensch, unser Bruder. Der heilige
Sohn Gottes wurde in Ihm in den Stamm unserer gefallenen menschlichen
Existenz eingepfropft. Und unsere sterbliche und verderbte menschliche
Natur wurde in die Einheit mit dem heiligen Sohn Gottes hineingenommen,
so daß in Jesus, in seiner Geburt und seinem sündlosen Leben, in seinem Tod
und seiner Auferstehung sich ein heiliges und schreckliches Gericht über
unser sündiges Fleisch und eine versöhnende Heiligung unserer unheiligen
menschlichen Existenz vollzog. Nur durch solch eine Versöhnung konnte
Gott in all seiner Göttlichkeit und Heiligkeit inmitten sterblicher, sündlicher
Menschen wohnen.

Weil sich dies in Jesus, der unser Fleisch und unsere Sünden zu den seinen

gemacht hatte, ereignete und er in sich selbst Frieden und Versöhnung
zwischen Gott und Mensch wirkte, wurde er nicht nur der Träger, sondern
auch der Vermittler des Heiligen Geistes für die Menschen.

Nun können wir die entschieden neue Weise, in der der Geist
in das Erleben der Menschen eintritt, verstehen. Das innere Leben
der Heiligen Dreieinigkeit, welches Gott allein zu eigen ist, wird
dadurch ausgeweitet, daß es in und durch Jesus die menschliche
Natur mit einbezieht. Das ist möglich durch die Versöhnung, die
sich in Ihm vollzogen hat ; denn jetzt, da die Feindschaft zwischen
Gott und Mensch beseitigt worden ist, kann Gott, der Heilige Geist,
inmitten sterblicher, sündiger Menschen wohnen. Das ist der Weg,
den die göttliche Liebe gegangen ist, den Menschen zu erlösen,
indem sie ihn teilhaben ließ an der heiligen Kraft, in der Gott sein

eigenes göttliches Leben lebt. Die Ausgießung dieser Kraft von
oben hat sich zu Pfingsten ereignet, indem der Heilige Geist in
neuer Weise im Erleben des Menschen gegenwärtig und tätig wurde.



118 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

Auf unseren Lippen bedeutet das Gebet «Komm, Schöpfer Geist»
ein Gebet der Hingabe an das, was Gott in Jesus Christus schon

getan hat, und ein Gebet der Teilnahme an der göttlichen Natur
in dem Glauben, daß es nur die Kraft Gottes ist, die den gefallenen
Menschen zu erlösen vermag, und daß nichts außer dem Leben und
dem Odem Gottes selbst das Leben seines Volkes erneuern kann.
Wenn die Kirche Gott anbetet, so bedeutet das, daß sie den
heiligen Odem des göttlichen Lebens selbst einatmet, und wenn sie
dieses göttliche Leben auf Erden auslebt, so heißt das, daß sie ein
Lehen des Lobpreises und des Zeugnisses seiner Herrlichkeit führt.

Das ist der Glaube der Kirche an den Heiligen Geist, den sie im
Nicaenischen Glaubensbekenntnis bekennt: «Ich glaube an den
Heiligen Geist, den Herrn, der lebendig ward, der vom Vater und
vom Sohne ausgeht, der mit dem Vater und dem Sohn angebetet
und verherrlicht wird, der durch die Propheten gesprochen hat. »

Es ist bemerkenswert, daß im Nicaeno-Konstantinopolitanum, das im
wesentlichen ein doxologischer Akt ist, in dem Anbetung und Zeugnis sich
untrennbar miteinander verbinden, der Glaube der Kirche an den Hl. Geist
zum ersten Mal klar ausgesprochen worden ist. Seinem eigentlichen Wesen
nach geht der Hl. Geist nicht nur vom Vater aus, sondern erhebt sich auch
zum Vater. Er ist nicht nur der Geist, der durch Christus gesandt ist,
sondern der Geist der Antwort an Christus, der Geist, in dem und durch den
und mit dem wir den Vater und den Sohn anbeten und verherrlichen. Nicht
nur ist es Gott der Heilige Geist, der zu uns herabsteigt, der Geist, durch
den Gott für sich selbst Zeugnis ablegt, sondern Gott, Heiliger Geist, der die

ganze Schöpfung in Lobpreis und Jubel zu Gott emporhebt, er selbst, der
Geist der Anbetung und des Zeugnisses, durch den die Kirche lebt und ihre
Mission zur Ehre Gottes erfüllt.

1. Das neue Kommen des Heiligen Geistes zu Pfingsten war ein Kom¬

men Gottes in höchster Erfüllung seiner Gottheit

Wir haben uns viel zu sehr daran gewöhnt, das Kommen des

Heiligen Geistes als Verinnerlichung der göttlichen Erlösung in
unseren Herzen aufzufassen, mit dem Ergebnis, daß die Gegenwart
des Geistes oft mit einem moralischen und religiösen inneren
Zustand identifiziert wird. Wir neigen dazu, den Schöpfer Geist und
unsere eigene schöpferische Geistigkeit zu verwechseln. Diese Art
des Denkens hat in der mönchischen Frömmigkeit bewegende Kraft



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 119

gefunden und ist wieder im protestantischen Pietismus aufgebrochen,

der besonderes Gewicht auf religiöse Innerlichkeit und
Unmittelbarkeit legt. Dies alles ist aber noch erheblich durch die
moderne Art psychologischen und personalistischen Denkens verstärkt
worden. Ganz gewiß wird der Heilige Geist in unsere Herzen
gesandt, wo er Erleuchtung und Überzeugung zuwege bringt und
gemeinsam mit unserem Geist bezeugt, daß wir Gottes Kinder sind.
Die Psychologisierung und Subjektivierung dieser Tatsache liegt
jedoch dem Neuen Testament völlig fern. Die Urgemeinde legte den
Akzent auf etwas anderes. Pfingsten bedeutete die lebendige Gegenwart

Gottes unter den Menschen in all seiner transzendenten Macht
und Heiligkeit als wahrer Gott, denn nur Gott allein kann sich
selbst geben und Menschen zu sich erheben. Deshalb erhob die
Ausgießung des Heiligen Geistes auf die Urgemeinde diese über sich
selbst hinaus und ließ sie an den unverfälschten Taten des

allmächtigen Gottes und dem unerschaffenen Leben der Heiligen
Dreieinigkeit teilnehmen. Die Betonung liegt nicht auf dem empfangenden

Menschen, sondern auf dem gebenden Gott, denn der
Mensch empfängt nur, wenn er unter die transzendente Macht des

Schöpfer Geistes gerät, der nicht durch fehlende menschliche Fähigkeiten

behindert wird, denn er schenkt sich selbst dann dem
Menschen, wenn dieser keine Macht hat ihn zu empfangen. So ist das

Empfangen des Heiligen Geistes durch den Menschen selbst ein
schöpferischer Akt Gottes.

Lassen Sie mich an dieser Stelle dafür eintreten, daß die reformierten
Kirchen von neuem erwägen sollten, was die griechischen Väter Théosis
nannten. Gewöhnlich wird dieses Wort leider durch «Vergottung» übersetzt,
aber es hat mit der Gottwerdung des Menschen nicht mehr zu tun als die
Inkarnation mit der Vermenschlichung Gottes. Theosis benutzten die
griechischen Väter, um zu betonen, daß wir es durch den Geist mit Gott in seiner
höchsten Erhabenheit, reinen Gottheit und Heiligkeit zu tun haben;
Geschöpfe, die wir sind, Menschen auf der Erde, nehmen wir durch den Geist
an erlösenden Taten teil, die ohne jeden Zusammenhang mit uns und absolut
göttlich sind - Erwählung, Annahme an Kindes Statt, Wiedergeburt oder
Heiligung -, und wir nehmen an ihnen allein durch Gnade teil. Die Theosis
beschreibt die Beteiligung des Menschen an einem so mächtigen Akt Gottes
über ihm, daß er über sich selbst erhoben wird, und den wahren Mittelpunkt
seiner Existenz nicht in sich selbst, sondern in dem Heiligen Gott findet, wo
er in der unerschaffenen, aber schöpferischen Kraft des Heiligen Geistes lebt
und webt und sein Wesen hat. Durch den Begriff Theosis wollten die
griechischen Väter ausdrücken, daß in dem neuen Kommen des Heiligen Geistes



120 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

wir Gott im höchsten, absohlten Sinn, Gott in seiner höchsten Heiligkeit oder
Göttlichkeit gegenüberstehen.

Nach meinem Verständnis ist dies die Antithese der aus dem 19.
Jahrhundert stammenden Auffassung vom «Göttlichen im Menschen», die ihn
in der Tiefe seines eigenen Wesens gefangenhält. Es ist auch die Antithese
der menschlich-zentrierten Betonung der existentiellen Entscheidungen oder
der schöpferischen Geistigkeit bei so vielen modernen Protestanten. Wir
wollen uns nicht über das Wort Theosis streiten, so anstößig es auch für uns
sein mag. Wir wollen aber seiner Intention folgen, nicht irgendeine Gott-
werdung des Menschen in dieses Wort hineinlegen, sondern davon sprechen,
daß der Mensch in der Schwachheit und Niedrigkeit seines geschöpflichen
menschlichen Seins durch die Macht des Schöpfergeistes von Gott für Gott
befreit wird, jenes Schöpfergeistes, der in seinem Wirken weder durch die
Schwachheit des Menschen noch durch seine Geschöpflichkeit noch durch
seine Unfähigkeit begrenzt wird. Theosis ist der Versuch, die erschütternde
Bedeutung des Pfingstfestes zum Ausdruck zu bringen als des Kommens
der göttlichen Macht aus der Höhe, außerhalb und jenseits von uns, oder
noch besser als das Kommen des allmächtigen Gottes, des Schöpfers Himmels
und der Erde, der bei dem sündlichen, sterblichen Menschen Wohnung
machen will, und deswegen als der Befreiung des Menschen aus dem
Gefängnis seiner selbst und als der Erhebung des Menschen in die Teilhabe an
der lebendigen Gegenwart und den Erlösungstaten Gottes, des Schöpfers
und des Erlösers. Gibt es etwas, was wir notwendiger wiedergewinnen müssen
als diesen Glauben an die höchste Gottheit Gottes des Heiligen Geistes?

Wir wollen dies auf die Kirche anwenden. Wir stellen hier eine

doppelte Frage: Bedeutet Pfingsten, daß der Geist der Kirche als
eine Gabe zum eigenen Besitz und als das belebende Prinzip ihrer
Entwicklung gegeben ist? Oder bedeutet Pfingsten, daß durch das

Kommen des Geistes die Kirche in ihrer irdischen und geschichtlichen

Pilgerschaft zur Teilhabe an einer vollkommenen Wirklichkeit

gebracht wird, so daß sie aus einer über und jenseits ihrer
selbst stehenden Fülle lebt? Eindeutig und kraß gesprochen:
Besitzt die Kirche den Geist, oder besitzt der Geist die Kirche?

Wenn wir der ersten Alternative zustimmen, haben wir eine Lehre von
der Kirche als einer Weiterführung der Inkarnation. Es ist eine Kirche, die
sich noch selbst entwickelt und ihre Vollkommenheit noch erreichen wird,
und zwar dann, wenn sie das Erlösungswerk Christi zur Erlösung bringt;
eine Kirche, die dadurch, daß Christus ihr den Geist testamentarisch
vermacht hat, so sehr mit Vollmacht und Gnade begabt ist, daß sie ihre Sendung
in der Geschichte als die göttliche Gesellschaft erfüllt, die allen, die ihr
gehorsam sind, vollmächtig die Gnade zuteil werden läßt; und eine Kirche,
die ihren Gottesdienst und ihre Theologie als Offenbarungen ihrer eigenen
reichen Lebenskraft und des Selbstausdruckes ihrer eigenen Individualität
und Tradition entwickelt. Sie mögen jetzt denken, ich hätte die römisch-



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 121

katholische Kirche beschrieben, aber in Wirklichkeit habe ich versucht, von
der ganzen westlichen Kirche zu sprechen, die überall dieselben
grundlegenden Tendenzen aufweist. Gewiß nehmen diese entschieden römische
Formen an, aber sie haben alle ihr erkennbar protestantisches Gegenstück.
Wo mehr als im protestantischen Westen finden wir z. B. die Auffassung
von der Kirche als der mit dem Geist Christi erfüllten Gemeinschaft, die von
einem Zeitalter zum anderen Formen des Lebens und des Gottesdienstes
entwickelt, in denen sie ihre eigene reiche und vielfältige Lebenskraft
offenbart, und wo anders als bei großen Mengen vonProtestanten glauben
Menschen daran, daß das Reich Gottes durch Miterlösung herbeigeführt werden
könne? Törichte Protestanten sind wir. Wir haben im Geist begonnen und
glauben jetzt, daß wir durch die Werke des Fleisches vollendet werden.

Hinter alledem liegt zutiefst eine Verwechslung zwischen dem Schöpfergeist

des allmächtigen Gottes und der schöpferischen Geistigkeit des Christen.
Darum meinen wir, wir könnten aus uns selbst heraus Mittel und Wege
entwickeln, das neue Kommen des Geistes und die neue Schöpfung, die er mit
sich bringt, in die Formen unserer eigenen natürlichen Lebensäußerung zu
übersetzen. Die Begrifflichkeit der römischen Katholiken und Protestanten
mag verschieden sein. Was die römischen Katholiken geschaffene Gnade

nennen, heißt bei den Protestanten christlicher Geist. In beiden Fällen aber
wird die übernatürliche Kraft und das Leben des Schöpfergeistes für den
Menschen verfügbar. Im römischen Katholizismus und im Protestantismus
hat die Kirche gleichermaßen die Gnade und den Geist Gottes in ihrer
eigenen geistlichen Subjektivität domestiziert, statt den Raum der
göttlichen Freiheit zu bilden, in dem der Herr, der das Leben schenkt, als

Schöpfergeist am Werk ist. Der Protestantismus mag kein juristisch
faßbares Zentrum und kein ausgebildetes Lehramt haben, wie der römische
Katholizismus ; auf seine Weise verewigt aber auch er den gleichen
Grundirrtum. Darum ist er auch wie die römisch-katholische Kirche immer mehr
seinen eigenen Entwicklungen verhaftet.

Wenn unser Gottesdienst und unser Zeugnis durch ihren Mangel
an Heiligem Geist auffallen, so ganz gewiß darum, weil wir
Protestanten, was auch immer wir in unseren Bekenntnissen aussagen,
den Glauben an die transzendente Kraft und höchste Gottheit des

Schöpfergeistes gemindert haben. Wir sind ganz gefangen von
unserer eigenen Subjektivität und der Entfaltung des uns eingegebenen

Vermögens. Das erste darum, was uns widerfahren muß, ist
die frohe Unterwerfung unter die herrliche Freiheit und Majestät
Gottes des Heiligen Geistes und ein demütiges Offensein für die
wunderbaren Gottestaten, die alle menschlichen Möglichkeiten
übersteigen und die Grenzen all dessen durchbrechen, was wir begreifen
können. «Komm, Schöpfer Geist» ist ein Gebet uneingeschränkter
Unterwerfung unter die absolute Schöpferherrlichkeit Gottes.



122 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

2. In seinem neuen Kommen wird der Heilige Geist durch Christus
vermittelt, und zugleich vermittelt er uns Christus

Indem wir die Wechselbeziehung zwischen dem Werk Christi und
dem Werk des Geistes begreifen, können wir verstehen, was Gottesdienst

und Erneuerung des Gottesdienstes wirklich bedeuten. Was
sind nun die ausschlaggebenden Tatsachen im Blick auf dieses

Wechselverhältnis zwischen Christus und dem Geist?
1. In seinem erneuten Kommen wird uns der Hl. Geist durch

Christus in seiner göttlichen und menschlichen Natur vermittelt.
Es stand Christus zu, Gott zu sein, damit er den Menschen seinen
Geist geben könne, denn Gott allein kann sich selbst geben. Ihm
allein stand es auch zu, Mensch zu sein, damit er den Geist Gottes
in unserer menschlichen Gestalt empfangen könne, um ihn seinen
Mitbrüdern durch sich selbst weiterzugeben. Es geht uns in erster
Linie nicht um die bleibende Gegenwart und das fortdauernde Wirken

des Geistes seit Anbeginn der Welt, sondern um das erneute
Kommen des Geistes in der neuen und mehr persönlichen Dimension

seiner Gegenwart, die durch die Eleischwerdung möglich wurde,
welche die Welt weder kennen noch empfangen kann, außer durch
Jesus Christus und durch das, was durch ihn miserer menschlichen
Natur zuteil wurde.

Jesus Christus wurde durch die Jungfrau Maria in unser menschliches
Dasein hineingeboren kraft des Hl. Geistes. Bei seiner Taufe kam der Hl.
Geist über ihn und salbte ihn als den Christus. Nie war er ohne den Geist,
denn als ewiger Sohn verblieb er immer in der Einheit mit dem Geist und
dem Vater, aber als der menschgewordene Sohn auf Erden empfing er den
Geist ohne Maß und wurde in seiner menschlichen Natur zu seiner Sendung
als stellvertretender Knecht geweiht. Er widerstand den Versuchungen in
der Wüste in der Kraft des Hl. Geistes und schritt voran, das Reich Gottes
herbeizuführen, indem er den Mächten der Finsternis, die in menschlicher
Natur eingebettet lagen, entgegentrat und sie überwand. Er kämpfte und
betete im Geist mit unaussprechlichem Seufzen des Schmerzes und trug
in seinem Geist die volle Last menschlichen Übels und menschlichen Leides.
Durch den ewigen Geist gab er sich dem Vater als unbeflecktes Lamm zum
Opfer für die Sünde hin; durch den Geist der Heiligkeit wurde er von den
Toten auferweckt, fuhr auf zur Rechten des Vaters, um alle Gewalt im Himmel

und auf Erden zu empfangen. Dort nahm er den Platz ein, der es ihm
ermöglichte, den Geist Gottes über alles Fleisch auszugießen. Als Lamm
Gottes und Priester unserer menschlichen Natur sandte er vom Thron des

Allerhöchsten die Gabe des Hl. Geistes auf seine Kirche herab, damit durch
denselben Geist der Vater und der Sohn bei den Menschen wohnen möchten.



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 123

Somit ist Jesus Christus - wahrer Gott und wahrer Mensch - der Mittler
des Hl. Geistes, da er selbst sowohl der gebende Gott wie auch der empfangende

Mensch in einer Person ist. In dieser Vereinigung der göttlichen und
menschlichen Natur im Sohn hat sich der ewige Geist des lebendigen Gottes
herabgelassen, bei der menschlichen Natur zu wohnen, und diese wurde
gewürdigt, denselben Hl. Geist zu empfangen und zu tragen. In seinem Kommen

erscheint der Geist nicht nur als der eine Geist, der ewig vom Vater
ausgeht, sondern als der Geist, der durch die menschliche Natur und Erfahrung
des fleischgewordenen Sohnes vermittelt wird. Er kam als der Geist Jesu,
durch den der Sohn, der vom Vater gesandt war, sein göttliches Leben in
menschlicher Gestalt lebte, durch den der Menschensohn sein Erdenleben in
vollkommener Einheit mit dem Vater lebte. Er kam als der Geist, der in
Jesus zu einem vertieften persönlichen Verhältnis mit unserer menschlichen
Natur durchgedrungen ist, denn er kam als der Geist, in dem Jesus unser
menschliches Dasein von Anfang bis Ende, von der Geburt bis zum Tode
und über den Tod hinaus bis zur Auferstehung lebte. Darum kam er nicht
als abgesonderter und bloßer Geist, sondern als einer, der geladen war mit
all dem Erleben Jesu, da er unsere sterbliche Natur vollständig teilte, ihre
Versuchungen, Schwächen, Leiden und ihren Tod erduldete, mit Jesus

kämpfte und betete, mit ihm gehorchte und sein Leben für die Menschheit
verströmte. Auch heute noch kommt der Hl. Geist in keinem anderen Namen
als in dem Namen Jesu Christi zu uns.

2. Der Hl. Geist wird uns nur durch die Verherrlichung Christi
vermittelt. Jesus Christus selbst war der Träger der Fülle des Geistes

in unserer menschlichen Natur. Aber in seiner neuen Form der
Gegenwart und des Wirkens konnte der Geist andern nicht
vermittelt werden, solange sie noch in Sünde verharrten, noch konnte
er von jemandem empfangen werden, ehe nicht volle Sühne
geleistet wurde und der Mittler seine Stelle zur Rechten Gottes in
seiner geweihten und erhöhten Menschlichkeit eingenommen hat.

Nur um einen unermeßlichen Preis erwarb Jesus Christus die Gabe des

Hl. Geistes für uns, indem er ihn in all seiner umfassenden Heiligkeit in die
menschliche Natur, die er aus ihrem gefallenen Zustand heraushob, aufnahm.
Nie werden wir die Tiefe der Erniedrigung und des Leidens ermessen können,
die er durchschritt, noch den unbeschreiblichen Zwiespalt verstehen, den
er um unseretwillen ertrug. In seiner mensehgewordenen Person war er
sowohl Gott, der Richter, als auch Mensch unter Gottes Gericht. Innerhalb
der Einheit von göttlicher und menschlicher Natur, innerhalb der
Notwendigkeit seines Seins, in Leben und Tod, im Ausüben des Gerichtes, in der
Sühne der Schuld, im Erfüllen allen Gehorsams und im Aufrichten von
Frieden und Versöhnung mit Gott, mußte das Versöhnungswerk vollbracht
werden. Bis er sich selbst geheiligt hatte und in seiner menschlichen Natur
sein einmaliges Opfer für alle Menschen dargebracht hatte, bis er ein für allemal

alle Sünde hinweggenommen hatte, bis er die Mächte der Finsternis



124 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

und den Stachel des Todes überwunden hatte, bis er aufgefahren war, sich
als Sühnemittel dem Vater darzubieten, konnte das Himmelreich den
Gläubigen nicht eröffnet werden, noch konnte der göttliche Geist über
menschliches Fleisch ausgegossen oder von sündigen, sterblichen Menschen
empfangen werden. Nur durch die Thronbesteigung des Lammes, durch die
Gegenwart unseres Unterpfandes und die unaufhörliche Fürbitte unseres
Hohenpriesters vor Gott, nur durch die verherrlichte Menschlichkeit Christi,
unseres Bruders, der in die Einheit der Heiligen Dreieinigkeit aufgenommen
ward, konnte der Heilige Geist in all seiner heiligenden und erneuernden
Kraft freigemacht werden, um bei den Menschen zu wohnen. Dann kam er
über den Leib, der vorbereitet worden war, nämlich die Kirche, die durch
das Blut des Lammes erkauft und erhöht war, um, von Schuld und Sünde
und göttlichem Urteil frei, teilzunehmen an der Fülle des Lebens Gottes.

3. Der neue Mittler zwischen Gott und Mensch ist der Mensch
Jesus Christus. Durch ihn allein kommt der Heilige Geist zu uns
als Geist der Heiligkeit, Erlösung und Herrlichkeit. Er kommt zu
uns aus dem inneren Leben Jesu als der Geist, durch den er den
Sieg über Sünde und Versuchung errang und durch den er göttliche
Heiligkeit für unser sündiges Fleisch wirksam machte, indem er
durch sich selbst die angenommene menschliche Natur heiligte und
vervollkommnete. Darum kommt er zu uns von dem siegreichen
Gehorsam Christi in seinem Kreuz und Auferstehen als der machtvolle

Geist, der die Kraft der erhöhten und verherrlichten Menschheit

Christi weitergibt. Er kommt als der Geist dessen, der in das

neue Leben eingetreten ist und alle Verheißungen Gottes ererbt hat.
Und deshalb kommt er in all der erneuernden Kraft des Heilandes
und Erlösers der Menschen. Er kommt zu uns aus der Fülle des

Lebens Christi, das in Tod und Auferstehung als die eine allumfassende

imd ewige Opfergabe für die Menschheit besteht. Er kommt
als der Geist, durch den Christus unsere menschliche Natur in Gebet

und Anbetung Gottes zu Gott erhob, durch den er schließlich
sich selbst als das unbefleckte Opfer dem Vater darbot, als Haupt
der Menschheit. Durch dieses eine Opfer bot er uns dem Vater dar
als die durch ihn Vollendeten. Darum kommt der Geist als der Geist
der Menschheit, der Gott dargegeben war in fortdauernder
Verherrlichung in Anbetung und Lobpreis.

4. Was lernen wir aus all diesem für die Erneuerung des
kirchlichen Gottesdienstes? Der Heilige Geist ist Gott in seiner Freiheit,
das Sein der Schöpfung nicht nur zu gehen, sondern es durch seine

Gegenwart auch in Verbindung mit sich selbst zu bringen, um es zu



T. F. Torrance, Komm; Schöpfer Geist 125

seiner Vollendung zu führen. Er ist der Geist, der von Gott ausgeht
und zu ihm zurückkehrt. Dies bezieht sich auf das zwiefache Werk
des Sohnes, als er um unseretwillen und für unsere Erlösung sich

erniedrigte und Mensch wurde, und als er wieder zum Vater
aufstieg, um diesem die Menschheit darzubieten, die er durch sein

Versöhnungswerk geheiligt und erlöst hat. Es ist das gleiche
zwiefache Versöhnungswerk, das sich zu Pfingsten ereignete, als der

Heilige Geist die Brücke zwischen Menschheit und Gottheit schlug,
indem er Besitz von der Kirche ergriff und sie durch ihren Glauben
erhöhte und mit Freude an Gott erfüllte.

Durch die Kraft des Geistes wurde Christus rrnter uns geboren, lebte er
in heiligem Gehorsam und in Anbetung, gab er sich als Opfer für die Sünde
der Welt, stand er von den Toten auf und fuhr zum Vater, um in Ewigkeit
das eine Opfer zu sein und für alle Menschen Fürbitte einzulegen. Durch
die Kraft des gleichen Geistes, der zu Pfingsten auf die Gemeinde kam, sind
wir mit Christus vereint, indem er sich mit uns identifizierte und in seiner
Selbstaufopferung uns ein für allemal mit ihm vereinte. Jesus Christus, der
unsere Natur annahm, stand für uns bei Gott ein, indem er sich an unserer
Statt opferte, und sich dem Vater unterwarf in Opfer, Anbetung und
Danksagung. Wir haben keine andere Antwort auf den Willen Gottes, kein anderes
Opfer, keinen anderen Gottesdienst, denn ohne Christus sind wir nichts.
Jesus Christus ist unser Gottesdienst, sein letztlicher Sinn, der alles umfaßt.
Nur indem wir Teilhaber seiner Anbetung werden, können wir Gott in
Geist und Wahrheit anbeten. Der Geist, den Christus über uns ausgießt, wird
so der Geist unserer Antwort an ihn und durch ihn an den Vater.

Wir können dies auch anders ausdrücken. Zuerst wurde der Heilige Geist
Christus allein gegeben und nur durch ihn und seine Fürbitte an uns
weitergegeben. Er bat den Vater um die Gabe des Parakleten an die, die er liebte,
damit sie seien, wo er war, sie in ihm und er in ihnen, und Gott erhörte sein
Gebet. Sein Leben wie sein Tod war ein Gebet; zur Fürbitte seiner Lippen,
zu seinem Wehklagen und seinen Tränen fügte er die inständige Bitte seines

übergroßen Leidens. Er gab sich selbst stellvertretend als Fürbitte, um für
uns die Gabe des Heiligen Geistes zu erwerben.

Pfingsten war das irdische Gegenstück der in der Verborgenheit
schon geschehenen Wunderdinge, denn Jesus Christus rang mit
Gott und der Geist wurde über alles Fleisch ausgegossen. Der Heilige

Geist wird uns weiter hingegeben, da das Lamm Gottes, das

der Welt Sünde trug, auf ewig im Himmel thront, da das Erlösungswerk

auf ewig vor dem Vater gilt, da Jesus unser Hoherpriester auf
ewig Fürbitte für uns einlegt.

Indem der Heilige Geist auf die Kirche herabkommt, macht er
sie zum Leib Christi auf Erden, einem Leibe, der innig verbunden



126 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Oeist

ist mit seinem Haupt, dem auferstandenen und erhöhten Herrn.
Aber er kommt über sie und wohnt in ihr als der andere Paraklet,
der dem darüberstehenden Parakleten antwortet, als dem Geist
allen Gebets, in welchem Christi stete Fürbitte in uns ihren Widerhall
findet. Wir wissen nicht, wie wir recht beten sollen; aber der Heilige
Geist greift in unser Stammeln und unsere Schwachheit ein und
bewirkt, daß das Gebet des Himmels mit unsagbarem Seufzen auf
Erden widerhallt. All unser Beten, Loben und unser Gottesdienst
ist sündig und wertlos. Aber wenn der Heilige Geist über uns weht,
ist es gereinigt im Opfer Christi und aufgenommen in das Beten,
das Lob und den Gottesdienst, die hinter dem Vorhang geschehen.
Ja der Heilige Geist vereint die Erde mit dem Himmel und den
Himmel mit der Erde derart, daß in seinem Kommen Christus
wiederkommt, um in der Kirche seine Wohnung zu nehmen; und
er ist es, der in ihrer Mitte Fürbitte tut, der mitten unter uns steht
als unser Beten, unser Gottesdienst und unser Lob, indem er sich
selbst an unserer Statt dem Vater opfert und hingibt, so daß wir in
ihm durch ihn, und durch seine Vermittlung, also allein in seinem
Namen vor dem Angesichte Gottes erscheinen, mit dem einmaligen
Opfer seines geliebten Sohnes, an dem er sein Wohlgefallen hat.
Jeder wahre Gottesdienst ist deshalb beides : Ejnklese und Paraklese,
d. h. Anrufung des Tröstergeistes und das Kommen des Trösters,
um uns zu helfen.

Wir treten mit leeren Händen und stumm hinzu, und er gibt in
unsere Hand das Kreuz Christi und in unseren Mund das Gebet des

Herrn. Er fügt uns ein in den einen allgenugsamen Gottesdienst

Christi, und der Vater sieht auf uns nur so wie wir in ihm gefunden
werden, geweiht durch seine Selbstheiligung und sein Selbstopfer
für uns. Man darf vom Heiligen Geist nicht denken als von einem,
der anstelle, so wie in der Abwesenheit des erhöhten Herren handelt,
denn in seinem Kommen und in seiner Gegenwart ist Christus selbst
bei uns, indem er für uns nicht nur von Seiten Gottes für den
Menschen handelt, sondern auch in uns von seiten des Menschen auf
Gott hin wirkt. Dies geschieht durch das Wirken des Geistes. So

kommt in unserem Gottesdienst der Heilige Geist von Gott, der
verbindet uns in Antwort und Gehorsam, in Glauben und Gebet
Jesu und kehrt zurück zu Gott, indem er uns zu Jesus erhebt, um
am himmlischen Gottesdienst und an der ewigen Gemeinschaft der
Heiligen Trinität teilzunehmen.



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 127

Wenn der Heilige Geist selbst der direkte Bewirker unseres Gottesdienstes
ist, dann ist er auch der direkte Bewirker seiner Erneuerung. Er ist es, der
in uns die neuschaffende Kraft der auferstandenen und verherrlichten
Menschheit Christi verwirklicht. Nun kann man nicht genügend betonen,
daß wir durch das Sühnopfer erneut werden, durch den Gehorsam des Einen
Heiligen in unserem Fleische und durch das Blut Christi, das für uns
vergossen ist ; und dies ist nur geschehen durch das vollkommene Opfer Christi
für die Sünde, seine Selbstdarbringung vor dem Vater und durch die
Ausgießung des Heiligen Geistes auf uns. Dadurch wurde die Versöhnung zur
Vergebung unserer Sünden und die Reinigung unseres Gewissens wirksam.
Von Anfang bis Ende werden wir durch die Heiligkeit Jesu erlöst und erneut.
Wenn daher der Heilige Geist als die erneuende Kraft zu uns kommt, kommt
er nicht nur als der Heilige Geist des einen ewigen Gottes, sondern als der
Geist, der durch Jesus Christus vermittelt und geladen ist mit seiner
göttlichmenschlichen Heiligkeit. Er erneuert uns, indem er uns in die Selbstaufopferung

Christi hineinzieht, die um unseretwillen geschehen ist. Er tut dies,
indem er uns seiner Heiligkeit angleicht. Der Heilige Geist erneuert nur
durch Heiligung. Wenn Jesus selbst durch den Geist der Heiligkeit von den
Toten auferweckt wurde, dann kann es mit uns nicht anders sein.

Es kann mit unserem Gottesdienst nicht anders sein: Erneuerung kann
nur durch Heiligung kommen. Was kann erneuerter Gottesdienst anderes
sein als das, was durch den Geist mit Christi Selbstopfer vereinigt und seiner
Selbstheiligung in der Wahrheit ähnlich wird Wir beten Gott an, indem wir
auf dem neuen und lebendigen Wege uns zu ihm hindrängen, auf dem Wege,
den Jesus für uns geweiht hat, auf dem Weg seines Fleisches, denn er, der
heiligt, und wir, die geheiligt werden, sind alle eines Geistes ; Christus in uns
und wir in ihm, durch ein und denselben Heiligen Geist. Wir beten im
Namen Christi und er betet an unserer Stelle, indem wir unsere Werke der
Anbetung durch sein eigenes Selbstopfer ersetzen, indem er sie mit seiner
Heiligkeit umhüllt und sie in seiner Fürbitte aufnimmt. Wer kann nun
unser Gebet vom Gebet Christi trennen Denn unser Gottesdienst ist Christi
Darbietung seiner selbst und die Darbietung unser selbst in ihm vor dem
Vater.

Wenn dies die Weise göttlichen Gottesdienstes durch unseren
Hohenpriester ist, dann ist die Anpassung an die Heiligkeit und
Menschlichkeit Christi die Prüfung, die an all unsere Formen des

Gottesdienstes angelegt werden muß. Sind sie wirklich Ausdruck
des heiligen Sinns und Willens Gottes, der in Christus inkarniert
ist, oder sind sie nach allem nur eine Form unseres eigenen Selbst-
ausdruckes? Ist unser Gottesdienst eine beständige Teilnahme an
der Heiligkeit Christi, an seinem eigenen Sieg über Sünde und
Versuchung, an seiner vollkommenen Einheit im Sinn und Willen mit
Gott? Ist er ein Darbringen unserer Herzen durch den Sohn im
Geist zum Vater hin? Ist er ein Darbringen Christi in seinem



128 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

vollendeten Werk vor den Himmel als unser einziges Opfer und
Gebet? Oder ist er etwa ein Hervortreten unserer eigenen
Frömmigkeit, die der Gestalt dieser gegenwärtigen Welt angepaßt ist?
Haben wir nicht Gott unseren eigenwilligen Gottesdienst
aufgedrängt, der im letzten nur wenig mehr ist als eine Anbetung des

Selbst oder eine Vergötzung unserer eigenen Spiritualität? Und ist
nicht der allertiefste Grund dafür, daß wir den Kontakt mit dem
Geist der Heiligkeit verloren haben? Sicherlich entspringt die
Verkümmerung des Gottesdienstes aus der Verkümmerung der höchsten
Heiligkeit und Majestät des Allerhöchsten in unserem Denken und
aus einer Entfremdung von der schöpferischen Quelle der Heiligkeit
unter den Menschen, nämlich der geheiligten und heiligenden
Menschheit Jesu.

3. Bei seinem neuen Kommen richtet der Heilige Geist unsere
Aufmerksamkeit auf Jesus Christus. Er läßt uns an ihn glauben und ihn

als Heiland der Welt treu bezeugen

Wenn das stellvertretende Leben und Mittlerwerk Christi zu der
teuren Gabe des Heiligen Geistes führte, dann durfte der Geist
nicht von sich selbst zeugen, sondern von Christus als Gott und
Heiland. Indem Christus verherrlicht wurde, sollten alle, die an ihn
glauben, zur Einheit und Gemeinschaft mit Gott, Vater, Sohn und
Heiligem Geist, geführt werden.

Der Heilige Geist ist nicht eigenständig für sich erkennbar, sondern er
wird durch das eine Wort der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus
erkannt. An sich verbirgt sich der Heilige Geist vor uns gerade durch seine
Seinsweise als Geist. In seiner Wirkweise als Geist aber stellt er sich selbst
in den Schatten und wirft sein ewiges Licht auf den Vater durch den Sohn
und auf den Sohn in dem Vater. Wir wissen, wer er ist, weil er in uns über
alles geschöpflich menschliche Vermögen hinaus die Fähigkeit schafft, das
Unerkennbare zu erkennen, und sich darin als der Schöpfergeist des lebendigen

Gottes offenbart. Der Geist äußert nicht sich selbst, sondern das Wort.
Er inkarniert nicht sich selbst, sondern den Sohn. Er zeigt nicht sein Antlitz,
sondern er zeigt uns den Vater im Antlitz des Sohnes. Indem er aber vom
Vater und vom Sohn zu uns kommt, läßt er uns in ihm der höchsten Gottheit
Gottes begegnen, vor dem wir uns mit aller Ehrfurcht und mit allem Gehorsam

unseres Geistes nur in Preis und Anbetung beugen können. Wir kennen
ihn nicht weniger als Gott, Schöpfer und Herrn, denn den Vater und den



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 129

Sohn. Denn er ist die grenzenlose Kraft aller Schöpfung und Neuschöpfung,
Gott der Heilige Geist in aller Freiheit und Majestät des ewigen Seins.

Dieser Geist bezeugt Christus. Denn Christus wird nicht erkannt und
geglaubt aufgrund menschlichen Zeugnisses, sondern allein aufgrund des

Zeugnisses, das von Gott selbst kommt. Dieser Geist kommt nicht nur von
Gott und fährt zu Gott zurück, sondern er ist uns von Christus gesandt und
leitet uns zu Christus zurück. Er ist der Geist des Zeugnisses und der Geist
der Wahrheit.

Durch sein Wirken erging Gottes Wort in der Inkarnation, durch ihn
wurde Christus gesalbt, das Evangelium zu verkündigen, und in seiner Kraft
wurde das gesamte Werk der göttlichen Offenbarung und Erlösung erfüllt.
Solange der Heilige Geist noch nicht ausgegossen war unter den Menschen,
waren sogar die Ohren der Jünger noch taub und ihr Verstand betrübt, so
daß sie das bestürzende Wunder Jesu nicht fassen konnten, sondern tappten
und strauchelten wie jemand, der vom Licht geblendet wird. Der Geist war
noch nicht ausgegossen, denn Christus war noch nicht verherrlicht. Ehe die
Versöhnung vollbracht war, konnte der Heilige Geist nicht auf sie kommen,
und sie konnten ihn nicht empfangen, ohne verzehrt zu werden. Ehe die
Versöhnung vollzogen und der Geist ausgegossen war, konnten sie nicht zur
Wohnung des Heiligen werden. Christus konnte noch nicht in ihnen sein
und ihren Geist öffnen, ihn zu fassen. Doch die Verheißung des Trösters war
ihnen gegeben: Der Geist der Wahrheit sollte ihnen gesandt werden, und
dann würden sie erkennen. Was Christus ihnen gesagt hatte, als er noch bei
ihnen war, sollte nicht verlorengehen, auch wenn sie es noch nicht
verstanden. Denn der Geist sollte sie alles lehren und sie alles dessen erinnern,
was Christus ihnen gesagt hatte. Er hatte ihnen noch viel mehr zu sagen, sie
konnten es aber noch nicht ertragen. Wenn jedoch der Geist der Wahrheit
kommen wird, dann wird er sie in alle Wahrheit führen. Er wird nicht aus
sich heraus sprechen, sondern sagen, was er gehört hat, und ihnen Dinge
mitteilen, die sich ereignen werden. Er wird Christus verherrlichen, denn alles,
was er bekanntmachen wird, wird er von Christus selbst empfangen. Alles,
was dem Vater gehörte, gehört auch Christus, und was daher der Geist der
Wahrheit ihnen zeigen wird, wird von Christus sein, selbst wenn es Dinge
des Vaters sind. Diese Verheißung wurde mit der Gabe des Heiligen Geistes
erfüllt. Sie mußten auf das Kommen des Geistes warten, indem sie im
Gebet, in der Gemeinschaft und im Gehorsam gegenüber den Lehren Christi
blieben, soweit sie in der Lage gewesen waren, zu folgen. Aber als der Geist
über sie kam, empfingen sie die Kraft, denn der Geist bezeugte ihnen Christus,
indem er ihnen das Verstehen und den Glauben schuf, und machte sie zu
Zeugen Christi vor der Welt, indem er in ihnen den Bereich schuf, in dem
Christus von ihnen fortgesetzt, gehört und geglaubt werden konnte.

So also bringt Gott durch das Kommen des Geistes seine
Selbstoffenbarung zur Erfüllung, denn der Geist ist das schöpferische
Subjekt der Offenbarung Gottes an uns und das schöpferische Subjekt
in unserem Empfangen und Verstehen jener Offenbarung. Der Hei-

9



130 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

lige Geist schafft dies nicht, indem er ein Werk fordert, das durch
Christus begonnen wurde und nun von ihm zurückgelassen ist,
so daß wir vom Werk des Sohnes zu dem Werk des Heiligen Geistes

überzugehen hätten. Im Gegenteil, durch den Geist, in und mit
seinem Kommen, kommt Christus selber, um unter uns gegenwärtig
zu sein, indem er lebt und spricht und in der Kirche wirkt, welche
durch den Geist als sein Leib auf Erden und in der Geschichte
konstituiert ist. Die Gegenwart des Heiligen Geistes in der Kirche
bedeutet, daß es der lebendige Herr selber ist, der hier in seiner
erlösenden und heiligenden Kraft wirkt. Der Dienst des Heiligen
Geistes in der Kirche lenkt die Aufmerksamkeit nicht auf sich selbst
abseits von Christus, sondern konzentriert alle Aufmerksamkeit auf
Christus, um ihn zu verherrlichen, seine Göttlichkeit zu bezeugen,
sein Sinnen und Wollen zu bekennen und uns in ihm und durch
ihn zum Vater zu führen. Der Geist ist Gott, durch welchen wir
Gott kennen, er ist Gott, durch den Gott von sich selber zeugt.
Diese Transparenz und Zurückhaltung gehören somit zum eigentlichen

Wesen und Dienst des Heiligen Geistes als des Geistes des

Vaters und als des Geistes des Sohnes, der nur bekannt ist wie der
Vater durch den Sohn, und der Sohn in dem Vater bekannt ist und
der zusammen mit dem Vater und dem Sohn angebetet und
verherrlicht wird, selbst wahrer Gott.

Auf Erden gibt es kein Reich des Geistes und keinen Leib des Geistes,
sondern nur eine Königsherrschaft Christi und einen Leib Christi durch den
Geist, weil der Geist gegenwärtig ist und unter uns wirkt in seiner
transparenten und zurückhaltenden Weise. Es ist sein Dienst, ständig die Kirche
aus der Welt zu rufen und sie als den Bereich zu schaffen, wo er Gottes
eigenes Zeugnis von sich selbst verwirklicht und andauern läßt in der
Menschheit. In der Kirche, so haben wir gesehen, übt der Heilige Geist einen
auf Gott gerichteten Dienst aus, indem er den Gottesdienst der Menschen in
Christus vor den Thron des himmlischen Vaters bringt. Aber in der Kirche
übt er ebenfalls einen auf Gott gerichteten Dienst aus, indem er in den
Menschen ein wichtiges Zeugnis zu Christus als Gott und Heiland der Menschheit

schafft, und somit ein gemeinsames Zeugnis der ganzen Kirche als
einer Art und Weise von Gottes Selbstzeugnis unter den Menschen bewirkt,
das heißt nicht, daß die Kirche nun in Christi Abwesenheit seinen Platz
einnimmt, indem sie die Arbeit, die er begonnen hat, als er unter uns im
Fleische war, fortzusetzen und zu vergrößern hätte, sondern daß die Kirche
erwählt ist als der Ort seiner Gegenwart unter den Menschen, und daß er
selbst als der auferstandene Herr in und durch sie am Werke ist. Dennoch
transzendiert er sie in der Freiheit und Kraft seines Geistes, denn trotz der



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Oeist 131

ständigen Verfehlungen und Unvollkommenheit der Kirche erfüllt Christus
durch sie sein Amt als Prophet, Priester und König auf Erden wie im Himmel.

Um die Bedeutung alles dessen für die Erneuerimg des Zeugnisses
der Kirche zu sehen, müssen wir weiterhin die 8chöpfermacht und
die Transparenz des Heiligen Geistes betrachten, denn in seinem
erneuernden und in seinem schöpferischen Werk bleibt der Heilige
Geist der freie schöpferische Bewirker aller Wege und Werke Gottes
und das ungeschaffene durchscheinende Licht seiner Selbstoffenbarung.

1. Mit dem Kommen des Hl. Geistes zu Pfingsten flössen die
erlösenden und schöpferischen Taten Gottes zusammen. Es war eine

Bewegung der Neuschöpfung durch die sühnende Heiligung.
Denn durch den Hl. Geist brach die ganze schöpferische Macht des Wortes

über die Urgemeinde herein, indem er sie zu einer neuen Schöpfung in
Christus machte und in ihr Heiligung und Erneuerung unserer menschlichen
Natur vollendete, die sich bereits in Christus ereignet hatte. Somit führte
er sie in eine neue Seinsweise, in der sie nach dem Ebenbilde Gottes erneuert
ist. Der Hl. Geist war der lebendigmachende Odem dieser neuen Schöpfimg,
der von Gott ausgegangen, über die Kirche gekommen ist und von der
Kirche eingeatmet wurde, sowie sie zum Leben kam unter seiner Macht. Er
war der Geist, der das Wort Gottes zur Kirche sprach und in ihr gläubiges
Hören und Verstehen des Wortes schuf. Er war der Geist, der die großen
Taten Gottes in Christus bezeugte, der Geist, der in der Kirche Antwort auf
Christus schuf, indem er sie zum Gehorsam des Glaubens an Christus
umformte. Er handelte aber nicht nur schöpferisch an der Kirche, indem er
Leben und seine mannigfaltigen Gaben schenkte, sondern er brachte sein
schöpferisches Werk zur Vollendung oder zum Ende in der Gründung der
Kirche als dem Leib Christi, als dem neuen Bereich der Existenz in ihm.

Er war der Schöpfer Geist, insofern er immer von Gott zum Menschen
hin und vom Menschen zu Gott hin handelte.

Was heißt es für uns, der schöpferischen Wirksamkeit in dieser
Weise zu begegnen? Was bedeutet es für unser Zeugnis in der
Kirche, daß der Schöpfer Geist in gefallenen Menschen wohnen und
sie in ihrem Wissen und Verstehen von Gott neu schaffen soll? Der
gefallene Mensch ist in der Hl. Schrift beschrieben als einer, der
versucht, sich vom Schöpfer zu emanzipieren, als ein Mensch, der
die Freiheit, die Gott ihm gegeben hat, auf daß er er selbst werde
und sein eigenes Ebenbild schaffe, raubt, und darum als ein Mensch,
der sogar das Bild seiner eigenen Erfindung und Gestaltung auf
Gott überträgt. Auf diese Weise verändert er die Wahrheit Gottes
in eine Lüge und verehrt und dient der Kreatur mehr als dem



132 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

Schöpfer, denn er verwandelt den Ruhm des wahren Gottes in ein
Bildnis, das dem verderbten Menschen gleicht. Das heißt, der
Mensch bringt die Sünde, durch die er gefallen ist, in seine ständige
Beziehung mit Gott hinein, und er setzt seine eigene schöpferische
Leistung an die Stelle des Schöpfer Geistes, und dies sogar im
Bereiche der Erkenntnis und des Gottesdienstes. In der Tat ist der
Mensch am meisten in der Religion versucht, dieses zu tun, so daß

religiöse Formen der höchste Ausdruck seiner Sünde werden können.
Nun ist das Kommen des Schöpfer Geistes wie zu Pfingsten der

Ort, wo des Menschen eigenes Schöpfertum zerbrochen werden muß,
wo der Mensch in seiner gefallenen Existenz, der Mensch, wie er
sich selbst geschaffen hat, von seinem eigenen Bildnis befreit werden

muß und zum Ziel gelangen muß, weil in dem Kommen dieses

Geistes der gefallene Mensch der höchsten Macht des Schöpfers
selbst gegenübergestellt wird. Dann ist er entweder erneut
geschaffen und von sich selbst befreit zum wahren Glauben an Gott,
oder er fällt wieder im Konflikt mit dem Geist in seine eigenwillige
Existenz zurück und wird sogar noch mehr Gefangener seiner eigenen

Empfindungen. Dann ist das Licht, das in ihm ist, in der Tat
Finsternis.

Ist dies nicht die Geschichte jener widerspenstigen Juden, die Jesus
gegenüberstanden Aus ihrer eigenen besonderen Frömmigkeit und Haltung
gegenüber der Existenz haben sie sich ihre eigene Vorstellung vom Messias

gebildet. Sie haben sogar die Weissagungen und Ordnungen der Gnade
verbogen, um sie sich dienstbar zu machen, und projizierten ihre selbstgemachten
Traditionen auf das Wort Gottes, so daß es wirkungslos wurde. Und somit
bemühten sie sich, Meister ihres eigenen Schicksals zu werden. Als dann
schließlich der Messias wirklich kam, wurde der Konflikt zwischen ihrem
eigenen Bildnis von Gott und dem, das durch den Messias vermittelt wurde,
so stark, daß sie, statt sich der schöpferischen Macht des Heiligen Geistes zu
unterwerfen, den Messias kreuzigten und sogar in einem verzweifelten
Versuch Gott zu bezwingen, dem Heiligen Geist Widerstand leisteten. War dies
nicht das Urteil des Märtyrers Stephanus: «Ihr widerstrebet allezeit dem
Heiligen Geist, wie eure Väter so auch ihr » Und sie steinigten ihn zum Tode.

Müssen wir uns denn nicht fragen, ob dies nicht auch die Geschichte der
christlichen Kirche selbst in modernen Zeiten ist? Haben wir denn nicht
auch daran gearbeitet, unser eigenes Bild von Gott zu ersinnen, und zwar
von unserem so hochgepriesenen Vorverständnis, von der Tiefe unseres eigenen
Seins, von unseren eigenen existentiellen Entscheidungen und von unserer
eigenen Geistigkeit her? Haben wir denn nicht auch unsere eigenen Christus-
Begriffe konstruiert, um sie unserem eigenmächtigen Verhalten zur Existenz
im 20. Jahrhundert anzupassen? Und haben wir uns denn nicht auch zu



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 133

rechtfertigen versucht, indem wir diese Denkweise zurück auf die Urgemeinde
übertragen haben mit der Behauptung, ihr Christus-Bild sei kaum mehr als
das Erzeugnis ihrer eigenen schöpferischen Geistigkeit oder der Ausdruck
ihres Verhaltens zur Existenz? Haben wir uns nicht eifrig bemüht, den
Christus des apostolischen Zeugnisses noch einmal zu kreuzigen und dem
Schöpfer Geist von Pfingsten zu widerstehen, indem wir die heilige
Schöpfungsmacht Gottes durch die des Menschen ersetzt haben?

Die Hauptfragen müssen noch einmal gestellt werden: Glauben
wir denn wirklich an den Heiligen Geist? Glauben wir, daß er als

der Schöpfergeist am Pfingsttag die apostolischen Zeugen erfüllte und
daß - trotz der verzerrenden Vorstellungen des menschlichen Herzens

und der selbstbeschaffenen Projizierungen des menschlichen
Geistes - er ihr Verständnis, Gottes Selbstzeugnis in Jesus Christus
zu empfangen, umgestaltete und sie so ermächtigte, selbst treue
Zeugen Christi zu werden? Glauben wir, daß das Kerygma Jesu
Christi die Schöpfung des Geistes Gottes oder die des eigenen
religiösen Bewußtseins des Menschen ist? Mit einem Wort: Glauben
wir wirklich an Jesus Christus als Gott und Heiland

Das Neue Testament macht es auf jeden Fall ganz klar, daß der
Heilige Geist denen gegeben ist, die an Jesus glauben, und daß

wir in der Gnade und Erkenntnis Christi in dem Maße wachsen, in
dem wir uns dem schöpferischen Einfluß des Heiligen Geistes
unterwerfen, und daß Unglauben die Gegenwart des Heiligen Geistes
betrübt und seine Macht in unserer Mitte schwächt. Unglaube ist
nichts anderes als Widerstand gegen den Heiligen Geist; und was
kann die Erneuerung der Kirche mehr stören und ihr Zeugnis eher
zunichte machen als gerade Unglaube Ganz offen muß gesagt
werden: Was wir dringend brauchen, ist eine Erneuerung des Glaubens

- des Glaubens an Jesus Christus als den, der wirklich der
fleischgewordene Gott unter uns Menschen ist - des Glaubens an das

Kreuz als an das tatsächlich objektive Eingreifen Gottes in die
menschliche Existenz um des Menschen Erlösung willen und des

Glaubens an die leibliche Auferstehung Jesu Christi von den Toten,
als des Erstlings der neuen Schöpfimg. Zur Erneuerung unseres
Zeugnisses wird es nur in dem Maße kommen, in dem wir uns der
wunderbaren göttlichen Macht des Schöpfergeistes unterwerfen
und uns zum Glauben an Jesus Christus als Gott und Heiland
verpflichten.

2. Soll dieser Glaube stark und unser Zeugnis klar sein, dann
müssen wir auf der Hut sein gegen alles Unreine, das aufkommt,



134 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

wenn wir das Werk des Geistes durch unsere eigenen Werke
vervollkommnen und uns so in die Botschaft des Evangeliums
hineindrängen wollen. Hier haben wir es mit der Transparenz des Hl.
Geistes zu tun: Um echt zu sein, muß unser Zeugnis von dem
ungeschaffenen Licht der Selbstoffenbarung Gottes durchdrungen sein.
Nur dann kann dieses Zeugnis das Mittel für Gottes eigenes
Selbstzeugnis unter Menschen sein.

Für all unsere Gotteserkenntnis und Verkündigung von ihm in
Gottesdienst und Zeugnis benutzen wir menschliche und irdische
Formen des Denkens und Sprechens, nämlich erkenntnismäßige,
sprachliche oder liturgische Formen - aber an sich sind diese Formen

ganz undurchsichtig, was ihre Beziehung zu Gott anbetrifft.
An sich sind sie bloß Ausdrücke menschlicher und irdischer Tätigkeit

und offenbaren nicht Gott, sondern den Menschen. Wenn sie

wirklich ihrem Zweck dienen sollen, müssen sie über sich selbst
hinausweisen auf die göttliche Wirklichkeit, die sie bezeichnen
sollen. Das aber kann nur durch die Macht des Heiligen Geistes

geschehen, indem er selbst in diesen Formen und durch sie Gott
bezeugt, denn er allein kann die Glaubens- und Zeugnisformen
durchsichtig machen, indem er die Realität Gottes durch sie

hindurchscheinen läßt. Nur durch die heiligende Gegenwart des Hl.
Geistes, der uns von uns selbst befreit, ist es Jesus Christus, dem

fleischgewordenen Wort, erlaubt, bis zu uns zu dringen und unsere
Verkündigung zu kontrollieren und so Menschen durch unser Zeugnis

direkt und persönlich zu begegnen.

Lassen Sie uns z. B. die Heilige Schrift oder das Taufsakrament betrachten.

Die Bücher der Schrift sind menschliche Dokumente, die in einem
bestimmten historischen Augenblick geschrieben wurden, und die das Verhalten,
die Gedanken und Schranken ihrer Verfasser widerspiegeln; deshalb können
sie in ihrem menschlichen Bezug erklärt werden. Aber sie sind weit mehr als
das, denn sie sind von Gott zu seinem Selbstzeugnis unter dem Einfluß
seines Geistes geformt worden, und deshalb werden sie nur dann recht
erklärt, wenn wir zulassen, daß das lebendige Wort Gottes selbst durch sie

zu uns dringt, und wenn durch den Heiligen Geist die Realität Gottes in
Christus zu uns kommt - das ist es, was unsere Reformatoren die Klarheit
(perspicuitas) der Schrift nannten. Oder nehmen wir das Taufsakrament,
das sicherlich ein Ritus ist, der durch Menschen in sichtbaren geschichtlichen
Handlungen vollzogen wird. Wenn wir die Taufe nach ihrer Bedeutung des

Ritus selbst erklären oder wenn wir die menschliche Feier betrachten, dann
wird sie ganz undurchsichtig. Aber die Bedeutung der Taufe liegt nicht im
äußerlichen Ritus oder nur in ihrer Durchführung, sondern in Jesus Christus



T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist 135

allein, denn die Taufe führt uns und unsere Kinder der rettenden Tat der
Liebe Gottes entgegen, welche er in Jesus Christus schon für uns getan hat.
Deshalb erklären wir die Taufe nicht durch das, was wir tun, sondern indem
wir durch den Ritus hindurch auf Christus und sein Evangelium blicken,
lassen wir ihn und sein Evangelium durch die Kraft des Geistes zu uns
hindurchbrechen. Ohne sakramentale Transparenz wird die Taufe blind und
bedeutungslos.

Wenn nur durch diese Art der Transparenz die inspirierte Schrift und der
göttliche Taufbefehl zu wirkungsvollen Mitteln von Gottes Selbstzeugnis
werden können, wie außerordentlich notwendig ist nicht für uns die gleiche
Transparenz in der Erneuerung unseres Zeugnisses.

Wir wollen uns daran erinnern, daß diese Transparenz durch den

Heiligen Geist geschaffen wird, durch sein Wesen und seinen Dienst,
durch die er sich seihst verbirgt ; mit andern Worten, daß er hinter
dem Antlitz des Vaters in dem Sohn und hinter dem Herzen des

Sohnes in dem Vater sich verbirgt und dennoch den Dreieinigen
Gott offenhart, indem er sein ewiges Licht durch sich selbst auf uns
fallen läßt. Nur in diesem Lichte sehen wir das Licht. Und durch
dieses Licht werden wir konfrontiert mit dem höchsten Sein Gottes,
vor dem auch die Cherubim ihr Antlitz verhüllen. Es ist derselbe

Heilige Geist, der im Zeugnis der Kirche gegenwärtig und tätig ist,
in dem sie Christus bezeugt in Erfüllung seiner Verheißung. Aber
wenn wir unsere Aufmerksamkeit dem Geiste zuwenden, unabhängig
von Christus, anstatt unsere Aufmerksamkeit mit Hilfe des Geistes

Christus zuzuwenden, oder wenn wir versuchen, den Geist sichtbar
werden zu lassen, indem wir sein Wirken durch unsere eigenen
Werke vervollkommnen, dann vergewaltigen wir die Heiligkeit des

Geistes, indem wir ihm Widerstand leisten in seinem verborgenen
Dienst, und wir verwechseln ihn mit unseren eigenen Geistern.
Dann wird alles undurchsichtig, denn wir versäumen es, ihn, an
den wir glauben, von unserem eigenen Glauben zu unterscheiden,
und in unserer Verkündigung verwechseln wir das irdische Gefäß

mit dem himmlischen Schatz. Wir vermengen uns selbst mit
Christus, und so verdunkeln wir Zeugnis und Vision des Erlösers.

Sicherlich wird die Erneuerung des Zeugnisses durch die Heiligkeit
Jesu kommen und ebenso die Erneuerung unseres Gottesdienstes.
Durch die heiligende und neuschöpfende Kraft des Heiligen Geistes,
der uns aus unserem Selbst zu Christus erhebt, beten wir den Vater
an. Nur der Geist der Heiligkeit kann uns von der Verfälschung
der Frohen Botschaft reinigen, durch die wir sie mit unseren sub-



136 T. F. Torrance, Komm, Schöpfer Geist

jektiven Anschauungen und Unwirklichkeiten vermischen. Nur der
Schöpfer Geist, der in uns die Einfalt des Glaubens erzeugt, kann
uns von uns selbst befreien und von der Verdrehung unseres
Verständnisses des Evangeliums durch unsere eigenen vorgefaßten
Meinungen und Erfindungen. Wir haben gegen den Heiligen Geist
gesündigt, wenn wir unsere eigene Schöpferkraft an die Stelle der
Seinigen setzen und indem wir seiner Wahrheit im apostolischen
Zeugnis Widerstand leisten. Deshalb müssen wir von neuem durch
das Blut Christi gereinigt werden und den Geist empfangen, den er
uns durch sein Versöhnungswerk vermittelt. Ohne die Transparenz
des Geistes können wir nicht ein Zeugnis ablegen in der Weise, in
der Gott in Christus für sich selbst zeugt; aber nur wenn Gottes
Selbstzeugnis gehört wird, wird die Welt glauben.

Thomas F. Torrance, Edinburgh


	Komm, Schöpfer Geist! : Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis

