Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Komm, Schopfer Geist! : Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis
Autor: Torrance, Thomas F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Komm, Schépfer Geist!

Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis

Was meinen wir mit dem Gebet, Komm, Schopfer Geist? Es kann
nicht bedeuten, dall der Heilige Geist kommen und handeln sollte
wie bei der ersten Schopfung der Welt oder ihrer schopferischen
Erhaltung, und doch ist es ein Gebet um seine schopferische Kraft.
Es ist ein Gebet um den Heiligen Geist, da3 er von neuem kommen
und handeln moge wie am ersten Pfingsttag. Damals kam der Heilige
Geist in die Welt, und die Menschen erfuhren Ihn in einer Weise,
wie es frither niemals der Fall gewesen war. Sicherlich hat der Geist
weitergewirkt und hat sein Werk unter den Menschen fortgesetzt,
so wie er es von Beginn der Zeiten an getan hatte. Aber zu Pfingsten
hat sich etwas ganz Neues ereignet, so neu und so einzigartig wie
die Fleischwerdung selbst. Mit der Geburt, dem Leben, dem Tod,
der Auferstehung und der Himmelfahrt Christi gehort die Awus-
giefung des Heiligen Geistes am Pfingsttag zu jenen gro3en Taten
Gottes, die die Erlosung der Menschheit gebracht und ein neues
Zeitalter eingeleitet haben. Es sind Taten, die unwiederholbar sind
und nicht ungeschehen gemacht werden kénnen, denn sie haben die
Beziehung der Welt zu Gott vollig gedndert. Von diesem Punkte ab
ist die ganze Geschichte unweigerlich vorwirts auf die Vollendung
hin ausgerichtet, wenn Christus wiederkommen wird, zu richten die
Lebendigen und die Toten, und alle Dinge neu machen wird. Wir
leben auf dieser Seite von Pfingsten und befinden uns auf dem
Wege, um dem Advent Christi entgegenzugehen. Wir leben also,
nachdem das Neue geschehen ist inmitten des neuen Zeitalters, in
dem der Schopfergeist Gottes unter den Menschen weilt und am
Werk ist, in einer neuen und entschiedenen Weise und das zuséatz-
lich zu seiner urspriinglichen und fortdauernden Wirksamkeit in
der Welt.

«Komm, Schopfer Geist» ist ein Gebet der Teilnahme an diesem
neuen Geschehen, ein Gebet, in dem wir Thm erlauben uns zu iiber-
waltigen; es ist ein Gebet, in dem wir bitten, dal die neue Weise,
in der der Geist in das Leben der Menschen zu Pfingsten eingetreten
ist, nicht durch unser eigenes Erleben behindert werden moge.

Wie sollen wir dann diese ausgesprochen neue Wirkensweise des
Geistes im Erleben des Menschen verstehen?



T. F. Torrance, Komm, Schipfer Getst 117

Die Bedeutung von Pfingsten wird durch die groBen Tatsachen des Evan-
geliums bestimmt, die ihr zugrunde liegen; denn sie machen erst die neue
Wirkensweise des Geistes moglich. In der Fleischwerdung und Verséhnung
lernen wir das Geheimnis der Pfingsten. Durch die Fleischwerdung wurde
Gottes ewiger Sohn Mensch, ohne aufzuhéren Gott zu sein und ohne die Ge-
meinschaft der Dreieinigkeit zu zerbrechen, in der Gott sein eigenes gdtt-
liches Leben lebt. In der Geburt und im Leben Jesu auf Erden wurden
menschliche und géttliche Natur in der ewigen Person von Gott dem Sohne
untrennbar vereinigt. In Thm griff der geschlossene Kreis des inneren Lebens
Gottes auf das menschliche Leben tiber, weshalb die menschliche Natur an
der ewigen Gemeinschaft des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geiste teil-
haben kann. In diesem einen Menschen sind das géttliche Leben und die
gottliche Liebe tibergeflossen in geschépfliches und menschliches Sein, so
dafl Jesus, der Mensch auf Erden, den Geist Gottes ohne Maf3 erhielt, denn
die Fille der Gottheit wohnte leiblich in Thm. Jesus wurde so der Triger
des Heiligen Geistes unter den Menschen.

Wer aber war Jesus? Er war wahrer Mensch, unser Bruder. Der heilige
Sohn Gottes wurde in Thm in den Stamm unserer gefallenen menschlichen
Existenz eingepfropft. Und unsere sterbliche und verderbte menschliche
Natur wurde in die Einheit mit dem heiligen Sohn Gottes hineingenommen,
so daB in Jesus, in seiner Geburt und seinem stindlosen Leben, in seinem Tod
und seiner Auferstehung sich ein heiliges und schreckliches Gericht tber
unser siindiges Fleisch und eine versdhnende Heiligung unserer unheiligen
menschlichen Existenz vollzog. Nur durch solch eine Versthnung konnte
Gott in all seiner Gottlichkeit und Heiligkeit inmitten sterblicher, siindlicher
Menschen wohnen.

Welil sich dies in Jesus, der unser Fleisch und unsere Stinden zu den seinen
gemacht hatte, ereignete und er in sich selbst Frieden und Verséhnung
zwischen Gott und Mensch wirkte, wurde er nicht nur der Triger, sondern
auch der Vermittler des Heiligen Geistes fir die Menschen.

Nun konnen wir die entschieden neue Weise, in der der Geist
in das Erleben der Menschen eintritt, verstehen. Das innere Leben
der Heiligen Dreieinigkeit, welches Gott allein zu eigen ist, wird
dadurch ausgeweitet, dafl es in und durch Jesus die menschliche
Natur mit einbezieht. Das ist méglich durch die Versshnung, die
sich in Thm vollzogen hat; denn jetzt, da die Feindschaft zwischen
Gott und Mensch beseitigt worden ist, kann Gott, der Heilige Geist,
inmitten sterblicher, siindiger Menschen wohnen. Das ist der Weg,
den die gottliche Liebe gegangen ist, den Menschen zu erlosen, in-
dem sie ihn teilhaben lie an der heiligen Kraft, in der Gott sein
eigenes gottliches Leben lebt. Die Ausgieffung dieser Kraft von
oben hat sich zu Pfingsten ereignet, indem der Heilige Geist in
neuer Weise im Erleben des Menschen gegenwaértig und tétig wurde.



118 T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist

Auf unseren Lippen bedeutet das Gebet «Komm, Schopfer Geist»
ein Gebet der Hingabe an das, was Gott in Jesus Christus schon
getan hat, und ein Gebet der Teilnahme an der gottlichen Natur
in dem Glauben, daf} es nur die Kraft Gottes ist, die den gefallenen
Menschen zu erlésen vermag, und daB nichts auller dem Leben und
dem Odem Gottes selbst das Leben seines Volkes erneuern kann.
Wenn die Kirche Gott anbetet, so bedeutet das, daB3 sie den hei-
ligen Odem des gottlichen Lebens selbst einatmet, und wenn sie
dieses gottliche Leben auf Erden auslebt, so heillt das, daf sie ein
Leben des Lobpreises und des Zeugnisses seiner Herrlichkeit fiihrt.
Das ist der Glaube der Kirche an den Heiligen Geist, den sie im
Nicaenischen Glaubensbekenntnis bekennt: «Ich glaube an den
Heiligen Geist, den Herrn, der lebendig ward, der vom Vater und
vom Sohne ausgeht, der mit dem Vater und dem Sohn angebetet
und verherrlicht wird, der durch die Propheten gesprochen hat.»

Es ist bemerkenswert, dall im Nicaeno-Konstantinopolitanum, das im
wesentlichen ein doxologischer Akt ist, in dem Anbetung und Zeugnis sich
untrennbar miteinander verbinden, der Glaube der Kirche an den HIl. Geist
zum ersten Mal klar ausgesprochen worden ist. Seinem eigentlichen Wesen
nach geht der Hl. Geist nicht nur vom Vater aus, sondern erhebt sich auch
zum Vater. Er ist nicht nur der Geist, der durch Christus gesandt ist, son-
dern der Geist der Antwort an Christus, der Geist, in dem und durch den
und mit dem wir den Vater und den Sohn anbeten und verherrlichen. Nicht
nur ist es Gott der Heilige Geist, der zu uns herabsteigt, der Geist, durch
den Gott fiir sich selbst Zeugnis ablegt, sondern Gott, Heiliger Geist, der die
ganze Schopfung in Lobpreis und Jubel zu Gott emporhebt, er selbst, der
Geist der Anbetung und des Zeugnisses, durch den die Kirche lebt und ihre
Mission zur Ehre Gottes erfiillt.

1. Das neue Kommen des Heiligen Geistes zu Pfingsten war ein Kom-
men Qoltes in hiochster Erfillung seiner Gottheit

Wir haben uns viel zu sehr daran gewohnt, das Kommen des
Heiligen Geistes als Verinnerlichung der géttlichen Erlésung in un-
seren Herzen aufzufassen, mit dem Ergebnis, dall die Gegenwart
des Geistes oft mit einem moralischen und religiésen inneren Zu-
stand identifiziert wird. Wir neigen dazu, den Schopfer Geist und
unsere eigene schopferische Geistigkeit zu verwechseln. Diese Art
des Denkens hat in der monchischen Fréommigkeit bewegende Kraft



T. F. Torrance, ILomm, Schopfer Geist 119

gefunden und ist wieder im protestantischen Pietismus aufgebro-
chen, der besonderes Gewicht auf religiose Innerlichkeit und Un-
mittelbarkeit legt. Dies alles ist aber noch erheblich durch die mo-
derne Art psychologischen und personalistischen Denkens verstérkt
worden. Ganz gewill wird der Heilige Geist in unsere Herzen ge-
sandt, wo er Erleuchtung und Uberzeugung zuwege bringt und ge-
meinsam mit unserem Geist bezeugt, daBl wir Gottes Kinder sind.
Die Psychologisierung und Subjektivierung dieser Tatsache liegt
jedoch dem Neuen Testament véllig fern. Die Urgemeinde legte den
Akzent auf etwas anderes. Pfingsten bedeutete die lebendige Gegen-
wart Gottes unter den Menschen in all seiner transzendenten Macht
und Heiligkeit als wahrer Gott, denn nur Gott allein kann sich
selbst geben und Menschen zu sich erheben. Deshalb erhob die Aus-
gieBung des Heiligen Geistes auf die Urgemeinde diese iiber sich
selbst hinaus und liel sie an den unverfdlschten Taten des all-
méchtigen Gottes und dem unerschaffenen Leben der Heiligen Drei-
einigkeit teilnehmen. Die Betonung liegt nicht auf dem empfan-
genden Menschen, sondern auf dem gebenden Gott, denn der
Mensch empfingt nur, wenn er unter die transzendente Macht des
Schopfer Geistes gerit, der nicht durch fehlende menschliche Féahig-
keiten behindert wird, denn er schenkt sich selbst dann dem Men-
schen, wenn dieser keine Macht hat ihn zu empfangen. So ist das
Empfangen des Heiligen Geistes durch den Menschen selbst ein
schopferischer Akt Gottes.

Lassen Sie mich an dieser Stelle daflir eintreten, daB die reformierten
Kirchen von neuem erwigen sollten, was die griechischen Véter T'héosis
nannten. Gewohnlich wird dieses Wort leider durch «Vergottung» tibersetzt,
aber es hat mit der Gottwerdung des Menschen nicht mehr zu tun als die
Inkarnation mit der Vermenschlichung Gottes. Theosis benutzten die grie-
chischen Viter, um zu betonen, daf3 wir es durch den Geist mit Gott in seiner
hochsten Erhabenheit, reinen Gottheit und Heiligkeit zu tun haben; Ge-
schopfe, die wir sind, Menschen auf der Erde, nehmen wir durch den Geist
an erlésenden Taten teil, die ohne jeden Zusammenhang mit uns und absolut
gottlich sind — Erwahlung, Annahme an Kindes Statt, Wiedergeburt oder
Heiligung —, und wir nehmen an ihnen allein durch Gnade teil. Die Theosis
beschreibt die Beteiligung des Menschen an einem so méchtigen Akt Gottes
tiber ihm, daf3 er {iber sich selbst erhoben wird, und den wahren Mittelpunkt
seiner Existenz nicht in sich selbst, sondern in dem Heiligen Gott findet, wo
er in der unerschaffenen, aber schopferischen Kraft des Heiligen Geistes lebt
und webt und sein Wesen hat. Durch den Begriff Theosis wollten die grie-
chischen Viter ausdriicken, daBl in dem neuen Kommen des Heiligen Geistes



120 T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist

wir Gott im hochsten, absoluten Sinn, Gott in seiner héchsten Heiligkeit oder
Géttlichkeit gegeniiberstehen.

Nach meinem Verstédndnis ist dies die Antithese der aus dem 19. Jahr-
hundert stammenden Auffassung vom «Goéttlichen im Menschen», die ihn
in der Tiefe seines eigenen Wesens gefangenhélt. HEs ist auch die Antithese
der menschlich-zentrierten Betonung der existentiellen Entscheidungen oder
der schopferischen Geistigkeit bei so vielen modernen Protestanten. Wir
wollen uns nicht tiber das Wort Theosis streiten, so anst68ig es auch fiir uns
sein mag. Wir wollen aber seiner Intention folgen, nicht irgendeine Gott-
werdung des Menschen in dieses Wort hineinlegen, sondern davon sprechen,
dall der Mensch in der Schwachheit und Niedrigkeit seines geschépflichen
menschlichen Seins durch die Macht des Schopfergeistes von Gott fir Gott
befreit wird, jenes Schépfergeistes, der in seinem Wirken weder durch die
Schwachheit des Menschen noch durch seine Geschopflichkeit noch durch
seine Unfahigkeit begrenzt wird. Theosis ist der Versuch, die erschiitternde
Bedeutung des Pfingstfestes zum Ausdruck zu bringen als des Kommens
der gottlichen Macht aus der Hohe, auBerhalb und jenseits von uns, oder
noch besser als das Kommen des allméchtigen Gottes, des Schopfers Himmels
und der Erde, der bei dem siindlichen, sterblichen Menschen Wohnung
machen will, und deswegen als der Befreiung des Menschen aus dem Ge-
fangnis seiner selbst und als der Erhebung des Menschen in die Teilhabe an
der lebendigen Gegenwart und den Erlésungstaten Gottes, des Schopfers
und des Erlosers. Gibt es etwas, was wir notwendiger wiedergewinnen miissen
als diesen Glauben an die hochste Gottheit Gottes des Heiligen Geistes?

Wir wollen dies auf die Kirche anwenden. Wir stellen hier eine
doppelte Frage: Bedeutet Pfingsten, dal der Geist der Kirche als
eine Gabe zum eigenen Besitz und als das belebende Prinzip ihrer
Entwicklung gegeben ist? Oder bedeutet Pfingsten, dafl durch das
Kommen des Geistes die Kirche in ihrer irdischen und geschicht-
lichen Pilgerschaft zur Teilhabe an einer vollkommenen Wirklich-
keit gebracht wird, so dal} sie aus einer liber und jenseits ihrer
selbst stehenden Fiille lebt? Eindeutig und krall gesprochen: Be-
sitzt die Kirche den Geist, oder besitzt der Geist die Kirche?

Wenn wir der ersten Alternative zustimmen, haben wir eine Lehre von
der Kirche als einer Weiterfihrung der Inkarnation. Es ist eine Kirche, die
sich noch selbst entwickelt und ihre Vollkommenheit noch erreichen wird,
und zwar dann, wenn sie das Erlésungswerk Christi zur Erlésung bringt;
eine Kirche, die dadurch, daf3 Christus ihr den Geist testamentarisch ver-
macht hat, so sehr mit Vollmacht und Gnade begabt ist, daB sie ihre Sendung
in der Geschichte als die géttliche Gesellschaft erfiillt, die allen, die ihr ge-
horsam sind, vollmichtig die Gnade zuteil werden 148t; und eine Kirche,
die ihren Gottesdienst und ihre Theologie als Offenbarungen ihrer eigenen
reichen Lebenskraft und des Selbstausdruckes ihrer eigenen Individualitét
und Tradition entwickelt. Sie mogen jetzt denken, ich héatte die rémisch-



T. F. Torrance, Komm, Schiopfer Geist 121

katholische Kirche beschrieben, aber in Wirklichkeit habe ich versucht, von
der ganzen westlichen Kirche zu sprechen, die iiberall dieselben grund-
legenden Tendenzen aufweist. Gewill nehmen diese entschieden rémische
Formen an, aber sie haben alle ihr erkennbar protestantisches Gegenstiick.
Wo mehr als im protestantischen Westen finden wir z. B. die Auffassung
von der Kirche als der mit dem Geist Christi erfiillten Gemeinschaft, die von
einem Zeitalter zum anderen Formen des Lebens und des Gottesdienstes
entwickelt, in denen sie ihre eigene reiche und vielfiltige Lebenskraft
offenbart, und wo andersals bei groBen Mengen von Protestanten glauben Men-
schen daran, daf3 das Reich Gottes durch Miterlésung herbeigefiihrt werden
koénne? Torichte Protestanten sind wir. Wir haben im Geist begonnen und
glauben jetzt, daB wir durch die Werke des Fleisches vollendet werden.

Hinter alledem liegt zutiefst eine Verwechslung zwischen dem Schéopfer-
geist des allméchtigen Gottes und der schopferischen Geistigkeit des Christen.
Darum meinen wir, wir kénnten aus uns selbst heraus Mittel und Wege ent-
wickeln, das neue Kommen des Geistes und die neue Schépfung, die er mit
sich bringt, in die Formen unserer eigenen natirlichen Lebensdullerung zu
iibersetzen. Die Begrifflichkeit der rémischen Katholiken und Protestanten
mag verschieden sein. Was die romischen Katholiken geschaffene Gnade
nennen, heillt bei den Protestanten christlicher Geist. In beiden Fillen aber
wird die iibernatiirliche Kraft und das Leben des Schopfergeistes fiir den
Menschen verfiigbar. Im rémischen Katholizismus und im Protestantismus
hat die Kirche gleichermaBlen die Gnade und den Geist Gottes in ihrer
eigenen geistlichen Subjektivitédt domestiziert, statt den Raum der gott-
lichen Freiheit zu bilden, in dem der Herr, der das Leben schenkt, als
Schépfergeist am Werk ist. Der Protestantismus mag kein juristisch faf3-
bares Zentrum und kein ausgebildetes Lehramt haben, wie der rémische
Katholizismus; auf seine Weise verewigt aber auch er den gleichen Grund-
irrtum. Darum ist er auch wie die rémisch-katholische Kirche immer mehr
seinen eigenen Entwicklungen verhaftet.

Wenn unser Gottesdienst und unser Zeugnis durch ihren Mangel
an Heiligem Geist auffallen, so ganz gewil darum, weil wir Pro-
testanten, was auch immer wir in unseren Bekenntnissen aussagen,
den Glauben an die transzendente Kraft und hochste Gottheit des
Schopfergeistes gemindert haben. Wir sind ganz gefangen von un-
serer eigenen Subjektivitdt und der Entfaltung des uns eingege-
benen Vermégens. Das erste darum, was uns widerfahren muB, ist
die frohe Unterwerfung unter die herrliche Freiheit und Majestat
Gottes des Heiligen Geistes und ein demiitiges Offensein fiir die
wunderbaren Gottestaten, die alle menschlichen Méglichkeiten iiber-
steigen und die Grenzen all dessen durchbrechen, was wir begreifen
konnen. «Komm, Schopfer Geist» ist ein Gebet uneingeschrinkter
Unterwerfung unter die absolute Schopferherrlichkeit Gottes.



122 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

2. In seinem neuen Kommen wird der Heilige Geist durch Christus
vermittelt, und zugleich vermattelt er uns Christus

Indem wir die Wechselbeziehung zwischen dem Werk Christi und
dem Werk des Geistes begreifen, konnen wir verstehen, was Gottes-
dienst und Erneuerung des Gottesdienstes wirklich bedeuten. Was
sind nun die ausschlaggebenden Tatsachen im Blick auf dieses
Wechselverhaltnis zwischen Christus und dem Geist?

1. In seinem erneuten Kommen wird uns der HIl. Geist durch
Christus in seiner gottlichen und menschlichen Natur vermittelt.
Es stand Christus zu, Gott zu sein, damit er den Menschen seinen
Geist geben konne, denn Gott allein kann sich selbst geben. IThm
allein stand es auch zu, Mensch zu sein, damit er den Geist Gottes
in unserer menschlichen Gestalt empfangen koénne, um ihn seinen
Mitbriidern durch. sich selbst weiterzugeben. Es geht uns in erster
Linie nicht um die bleibende Gegenwart und das fortdauernde Wir-
ken des Geistes seit Anbeginn der Welt, sondern um das erneute
Kommen des Geistes in der neuen und mehr persénlichen Dimen-
sion seiner Gegenwart, die durch die Fleischwerdung moglich wurde,
welche die Welt weder kennen noch empfangen kann, auller durch
Jesus Christus und durch das, was durch ihn unserer menschlichen
Natur zuteil wurde.

Jesus Christus wurde durch die Jungfrau Maria in unser menschliches
Dasein hineingeboren kraft des HIl. Geistes. Bei seiner Taufe kam der HI.
Geist iiber ihn und salbte ihn als den Christus. Nie war er ohne den Geist,
denn als ewiger Sohn verblieb er immer in der Einheit mit dem Geist und
dem Vater, aber als der menschgewordene Sohn auf Erden empfing er den
Geist ohne Maf3 und wurde in seiner menschlichen Natur zu seiner Sendung
als stellvertretender Knecht geweiht. Er widerstand den Versuchungen in
der Wiiste in der Kraft des Hl. Geistes und schritt voran, das Reich Gottes
herbeizufiihren, indem er den Miachten der Finsternis, die in menschlicher
Natur eingebettet lagen, entgegentrat und sie tiberwand. Er kémpfte und
betete im Geist mit unaussprechlichem Seufzen des Schmerzes und trug
in seinem Geist die volle Last menschlichen Ubels und menschlichen Leides.
Durch den ewigen Geist gab er sich dem Vater als unbeflecktes Lamm zum
Opfer fiir die Sitinde hin; durch den Geist der Heiligkeit wurde er von den
Toten auferweckt, fuhr auf zur Rechten des Vaters, um alle Gewalt i Him-
mel und auf Erden zu empfangen. Dort nahm er den Platz ein, der es ihm
ermoglichte, den Geist Gottes iiber alles Fleisch auszugieBen. Als Lamm
Gottes und Priester unserer menschlichen Natur sandte er vom Thron des

Allerh6chsten die Gabe des HIl. Geistes auf seine Kirche herab, damit durch
denselben Geist der Vater und der Sohn bei den Menschen wohnen mochten.



T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist 123

Somit ist Jesus Christus — wahrer Gott und wahrer Mensch — der Mittler
des Hl. Geistes, da er selbst sowohl der gebende Gott wie auch der empfan-
gende Mensch in einer Person ist. In dieser Vereinigung der géttlichen und
menschlichen Natur im Sohn hat sich der ewige Geist des lebendigen Gottes
herabgelassen, bei der menschlichen Natur zu wohnen, und diese wurde ge-
wiirdigt, denselben HI. Geist zu empfangen und zu tragen. In seinem Kom-
men erscheint der Geist nicht nur als der eine Geist, der ewig vom Vater aus-
geht, sondern als der Geist, der durch die menschliche Natur und Erfahrung
des fleischgewordenen Sohnes vermittelt wird. Er kam als der Geist Jesu,
durch den der Sohn, der vom Vater gesandt war, sein gottliches Leben in
menschlicher Gestalt lebte, durch den der Menschensohn sein Erdenleben in
vollkommener Einheit mit dem Vater lebte. Er kam als der Geist, der in
Jesus zu einem vertieften personlichen Verhéltnis mit unserer menschlichen
Natur durchgedrungen ist, denn er kam als der Geist, in dem Jesus unser
menschliches Dasein von Anfang bis Ende, von der Geburt bis zum Tode
und iiber den Tod hinaus bis zur Auferstehung lebte. Darum kam er nicht
als abgesonderter und bloBer Geist, sondern als einer, der geladen war mit
all dem Erleben Jesu, da er unsere sterbliche Natur vollstéandig teilte, ihre
Versuchungen, Schwéchen, Leiden und ihren Tod erduldete, mit Jesus
kimpfte und betete, mit ihm gehorchte und sein Leben fir die Menschheit
verstromte. Auch heute noch kommt der HI. Geist in keinem anderen Namen
als in dem Namen Jesu Christi zu uns.

2. Der Hl. Geist wird uns nur durch die Verherrlichung Christi
vermittelt. Jesus Christus selbst war der Tréiger der Fiille des Gei-
stes in unserer menschlichen Natur. Aber in seiner neuen Form der
Gegenwart und des Wirkens konnte der Geist andern nicht ver-
mittelt werden, solange sie noch in Siinde verharrten, noch konnte
er von jemandem empfangen werden, ehe nicht volle Siihne ge-
leistet wurde und der Mittler seine Stelle zur Rechten Gottes in
seiner geweihten und erhhten Menschlichkeit eingenommen hat.

Nur um einen unermeflichen Preis erwarb Jesus Christus die Gabe des
HI. Geistes fiir uns, indem er ihn in all seiner umfassenden Heiligkeit in die
menschliche Natur, die er aus ihrem gefallenen Zustand heraushob, aufnahm.
Nie werden wir die Tiefe der Erniedrigung und des Leidens ermessen kénnen,
die er durchschritt, noch den unbeschreiblichen Zwiespalt verstehen, den
er um unseretwillen ertrug. In seiner menschgewordenen Person war er
sowohl Gott, der Richter, als auch Mensch unter Gottes Gericht. Innerhalb
der Einheit von goéttlicher und menschlicher Natur, innerhalb der Not-
wendigkeit seines Seins, in Leben und Tod, im Ausiiben des Gerichtes, in der
Sthne der Schuld, im Erfiillen allen Gehorsams und im Aufrichten von
Frieden und Verséhnung mit Gott, mulBlte das Versshnungswerk vollbracht
werden. Bis er sich selbst geheiligt hatte und in seiner menschlichen Natur
sein einmaliges Opfer fiir alle Menschen dargebracht hatte, bis er ein fur alle-
mal alle Siinde hinweggenommen hatte, bis er die Méachte der Finsternis



124 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

und den Stachel des Todes tiberwunden hatte, bis er aufgefahren war, sich
als Siihnemittel dem Vater darzubieten, konnte das Himmelreich den
Glaubigen nicht erdffnet werden, noch konnte der gottliche Geist liber
menschliches Fleisch ausgegossen oder von siindigen, sterblichen Menschen
empfangen werden. Nur durch die Thronbesteigung des Lammes, durch die
Gegenwart unseres Unterpfandes und die unaufhérliche Firbitte unseres
Hohenpriesters vor Gott, nur durch die verherrlichte Menschlichkeit Christi,
unseres Bruders, der in die Einheit der Heiligen Dreieinigkeit aufgenommen
ward, konnte der Heilige Geist in all seiner heiligenden und erneuernden
Kraft freigemacht werden, um bei den Menschen zu wohnen. Dann kam er
iiber den Leib, der vorbereitet worden war, namlich die Kirche, die durch
das Blut des Lammes erkauft und erhéht war, um, von Schuld und Sitinde
und goéttlichem Urteil frei, teilzunehmen an der Fiille des Lebens Gottes.

3. Der neue Mittler zwischen Gott und Mensch ist der Mensch
Jesus Christus. Durch ihn allein kommt der Heilige Geist zu uns
als Geist der Heiligkeit, Erlosung und Herrlichkeit. Er kommt zu
uns aus dem inneren Leben Jesu als der Geist, durch den er den
Sieg iiber Siinde und Versuchung errang und durch den er géttliche
Heiligkeit fiir unser siindiges Fleisch wirksam machte, indem er
durch sich selbst die angenommene menschliche Natur heiligte und
vervollkommnete. Darum kommt er zu uns von dem siegreichen
Gehorsam Christi in seinem Kreuz und Auferstehen als der macht-
volle Geist, der die Kraft der erh6hten und verherrlichten Mensch-
heit Christi weitergibt. Er kommt als der Geist dessen, der in das
neue Leben eingetreten ist und alle VerheiBungen Gottes ererbt hat.
Und deshalb kommt er in all der erneuernden Kraft des Heilandes
und Erlosers der Menschen. Er kommt zu uns aus der Fille des
Lebens Christi, das in Tod und Auferstehung als die eine allumfas-
sende und ewige Opfergabe fiir die Menschheit besteht. Er kommt
als der Geist, durch den Christus unsere menschliche Natur in Ge-
bet und Anbetung Gottes zu Gott erhob, durch den er schlieBllich
sich selbst als das unbefleckte Opfer dem Vater darbot, als Haupt
der Menschheit. Durch dieses eine Opfer bot er uns dem Vater dar
als die durch ihn Vollendeten. Darum kommt der Geist als der Geist
der Menschheit, der Gott dargegeben war in fortdauernder Ver-
herrlichung in Anbetung und Lobpreis.

4. Was lernen wir aus all diesem fiir die Erneuerung des kirch-
lichen Gottesdienstes? Der Heilige Geist ist Gott in seiner Freiheit,
das Sein der Schopfung nicht nur zu geben, sondern es durch seine
Gegenwart auch in Verbindung mit sich selbst zu bringen, um es zu



T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist 125

seiner Vollendung zu fithren. Er ist der Geist, der von Gott ausgeht
und zu ihm zuriickkehrt. Dies bezieht sich auf das zwiefache Werk
des Sohnes, als er um unseretwillen und fiir unsere Erlosung sich
erniedrigte und Mensch wurde, und als er wieder zum Vater auf-
stieg, um diesem die Menschheit darzubieten, die er durch sein
Versohnungswerk geheiligt und erlost hat. Es ist das gleiche zwie-
fache Versohnungswerk, das sich zu Pfingsten ereignete, als der
Heilige Geist die Briicke zwischen Menschheit und Gottheit schlug,
indem er Besitz von der Kirche ergriff und sie durch ihren Glauben
erh6hte und mit Freude an Gott ertfiillte.

Durch die Kraft des Geistes wurde Christus unter uns geboren, lebte er
in heiligem Gehorsam und in Anbetung, gab er sich als Opfer fir die Siinde
der Welt, stand er von den Toten auf und fuhr zum Vater, um in Ewigkeit
das eine Opfer zu sein und fiir alle Menschen Firbitte einzulegen. Durch
die Kraft des gleichen Geistes, der zu Pfingsten auf die Gemeinde kam, sind
wir mit Christus vereint, indem er sich mit uns identifizierte und in seiner
Selbstaufopferung uns ein fir allemal mit ihm vereinte. Jesus Christus, der
unsere Natur annahm, stand fir uns bei Gott ein, indem er sich an unserer
Statt opferte, und sich dem Vater unterwarf in Opfer, Anbetung und Dank-
sagung. Wir haben keine andere Antwort auf den Willen Gottes, kein anderes
Opfer, keinen anderen Gottesdienst, denn ohne Christus sind wir nichts.
Jesus Christus ist unser Gottesdienst, sein letztlicher Sinn, der alles umfaft.
Nur indem wir Teilhaber seiner Anbetung werden, kénnen wir Gott in
Geist und Wahrheit anbeten. Der Geist, den Christus iiber uns ausgiet, wird
so der Geist unserer Antwort an ihn und durch ihn an den Vater.

Wir kénnen dies auch anders ausdricken. Zuerst wurde der Heilige Geist
Christus allein gegeben und nur durch ihn und seine Fiirbitte an uns weiter-
gegeben. Er bat den Vater um die Gabe des Parakleten an die, die er liebte,
damit sie seien, wo er war, sie in thm und er in ihnen, und Gott erhérte sein
Gebet. Sein Leben wie sein Tod war ein Gebet; zur Fiurbitte seiner Lippen,
zu seinem Wehklagen und seinen Trénen fiigte er die instandige Bitte seines
ubergroBen Leidens. Er gab sich selbst stellvertretend als Fiirbitte, um fiir
uns die Gabe des Heiligen Geistes zu erwerben.

Pfingsten war das irdische Gegenstiick der in der Verborgenheit
schon geschehenen Wunderdinge, denn Jesus Christus rang mit
Gott und der Geist wurde iiber alles Fleisch ausgegossen. Der Hei-
lige Geist wird uns weiter hingegeben, da das Lamm Gottes, das
der Welt Siinde trug, auf ewig im Himmel thront, da das Erlosungs-
werk auf ewig vor dem Vater gilt, da Jesusunser Hokerpriester auf
ewig Fiirbitte fiir uns einlegt.

Indem der Heilige Geist auf die Kirche herabkommt, macht er
sie zum Leib Christi auf Erden, einem Leibe, der innig verbunden



126 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

ist mit seinem Haupt, dem auferstandenen und erhdhten Herrn.
Aber er kommt iiber sie und wohnt in ihr als der andere Paraklet,
der dem dariiberstehenden Parakleten antwortet, als dem Geist
allen Gebets, in welchem Christi stete Fiirbitte in unsihren Widerhall
findet. Wir wissen nicht, wie wir recht beten sollen; aber der Heilige
Geist greift in unser Stammeln und unsere Schwachheit ein und
bewirkt, daBl das Gebet des Himmels mit unsagbarem Seufzen auf
Erden widerhallt. All unser Beten, Loben und unser Gottesdienst
ist stindig und wertlos. Aber wenn der Heilige Geist iiber uns weht,
ist es gereinigt im Opfer Christi und aufgenommen in das Beten,
das Lob und den Gottesdienst, die hinter dem Vorhang geschehen.
Ja der Heilige Geist vereint die Erde mit dem Himmel und den
Himmel mit der Erde derart, daf} in seinem Kommen Christus
wiederkommt, um in der Kirche seine Wohnung zu nehmen; und
er ist es, der in ihrer Mitte Fiirbitte tut, der mitten unter uns steht
als unser Beten, unser Gottesdienst und unser Lob, indem er sich
selbst an unserer Statt dem Vater opfert und hingibt, so dal wir in
ihm durch ihn, und durch seine Vermittlung, also allein in seinem
Namen vor dem Angesichte Gottes erscheinen, mit dem einmaligen
Opfer seines geliebten Sohnes, an dem er sein Wohlgefallen hat.
Jeder wahre Gottesdienst ist deshalb beides: Epiklese und Paraklese,
d. h. Anrufung des Trostergeistes und das Kommen des Trosters,
um uns zu helfen.

Wir treten mit leeren Héinden und stumm hinzu, und er gibt in
unsere Hand das Kreuz Christi und in unseren Mund das Gebet des
Herrn. Er fiigt uns ein in den einen allgenugsamen Gottesdienst
Christi, und der Vater sieht auf uns nur so wie wir in ihm gefunden
werden, geweiht durch seine Selbstheiligung und sein Selbstopfer
fiir uns. Man darf vom Heiligen Geist nicht denken als von einem,
der anstelle, so wie in der Abwesenheit des erhohten Herren handelt,
denn in seinem Kommen und in seiner Gegenwart ist Christus selbst
bei uns, indem er fiir uns nicht nur von seiten Gottes fiir den Men-
schen handelt, sondern auch in uns von seiten des Menschen auf
Gott hin wirkt. Dies geschieht durch das Wirken des Geistes. So
kommt in unserem Gottesdienst der Heilige Geist von Gott, der
verbindet uns in Antwort und Gehorsam, in Glauben und Gebet
Jesu und kehrt zuriick zu Gott, indem er uns zu Jesus erhebt, um
am himmlischen Gottesdienst und an der ewigen Gemeinschaft der
Heiligen Trinitédt teilzunehmen.



T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist 127

Wenn der Heilige Geist selbst der direkte Bewirker unseres Gottesdienstes
ist, dann ist er auch der direkte Bewirker seiner Erneuerung. Er ist es, der
in uns die neuschaffende Kraft der auferstandenen wund verherrlichten
Menschheit Christi verwirklicht, Nun kann man nicht geniigend betonen,
daBl wir durch das Sihnopfer erneut werden, durch den Gehorsam des Einen
Heiligen in unserem Fleische und durch das Blut Christi, das fiir uns ver-
gossen ist; und dies ist nur geschehen durch das vollkommene Opfer Christi
fiir die Stinde, seine Selbstdarbringung vor dem Vater und durch die Aus-
gieBung des Heiligen Geistes auf uns. Dadurch wurde die Verschnung zur
Vergebung unserer Siunden und die Reinigung unseres Gewissens wirksam.
Von Anfang bis Ende werden wir durch die Heiligkeit Jesu erlost und erneut.
Wenn daher der Heilige Geist als die erneuende Kraft zu uns kommt, kommt
er nicht nur als der Heilige Geist des einen ewigen Gottes, sondern als der
Geist, der durch Jesus Christus vermittelt und geladen ist mit seiner géttlich-
menschlichen Heiligkeit. Er erneuert uns, indem er uns in die Selbstaufopfe-
rung Christi hineinzieht, die um unseretwillen geschehen ist. Er tut dies,
indem er uns seiner Heiligkeit angleicht. Der Heilige Geist erneuert nur
durch Heiligung. Wenn Jesus selbst durch den Geist der Heiligkeit von den
Toten auferweckt wurde, dann kann es mit uns nicht anders sein.

Es kann mit unserem Gottesdienst nicht anders sein: Erneuerung kann
nur durch Heiligung kommen. Was kann erneuerter Gottesdienst anderes
gein als das, was durch den Geist mit Christi Selbstopfer vereinigt und seiner
Selbstheiligung in der Wahrheit dhnlich wird ? Wir beten Gott an, indem wir
auf dem neuen und lebendigen Wege uns zu ihm hindriéngen, auf dem Wege,
den Jesus fir uns geweiht hat, auf dem Weg seines Fleisches, denn er, der
heiligt, und wir, die geheiligt werden, sind alle eines Geistes; Christus in uns
und wir in ihm, durch ein und denselben Heiligen Geist. Wir beten im
Namen Christi und er betet an unserer Stelle, indem wir unsere Werke der
Anbetung durch sein eigenes Selbstopfer ersetzen, indem er sie mit seiner
Heiligkeit umhiillt und sie in seiner Furbitte aufnimmt. Wer kann nun
unser Gebet vom Gebet Christi trennen? Denn unser Gottesdienst ist Christi
Darbietung seiner selbst und die Darbietung unser selbst in ihm vor dem
Vater.

Wenn dies die Weise gottlichen Gottesdienstes durch unseren
Hohenpriester ist, dann ist die Anpassung an die Heiligkeit und
Menschlichkeit Christi die Priifung, die an all unsere Formen des
Gottesdienstes angelegt werden mufl. Sind sie wirklich Ausdruck
des heiligen Sinns und Willens Gottes, der in Christus inkarniert
ist, oder sind sie nach allem nur eine Form unseres eigenen Selbst-
ausdruckes? Ist unser Gottesdienst eine bestindige Teilnahme an
der Heiligkeit Christi, an seinem eigenen Sieg iiber Siinde und Ver-
suchung, an seiner vollkommenen Einheit im Sinn und Willen mit
Gott? Ist er ein Darbringen unserer Herzen durch den Sohn im
Geist zum Vater hin? Ist er ein Darbringen Christi in seinem



128 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

vollendeten Werk vor den Himmel als unser einziges Opfer und
Gebet? Oder ist er etwa ein Hervortreten unserer eigenen Frém-
migkeit, die der Gestalt dieser gegenwirtigen Welt angepalt ist?
Haben wir nicht Gott unseren eigenwilligen Gottesdienst aufge-
drangt, der im letzten nur wenig mehr ist als eine Anbetung des
Selbst oder eine Vergotzung unserer eigenen Spiritualitdt? Und ist
nicht der allertiefste Grund dafiir, da3 wir den Kontakt mit dem
Geist der Heiligkeit verloren haben? Sicherlich entspringt die Ver-
kimmerung des Gottesdienstes aus der Verkiimmerung der héchsten
Heiligkeit und Majestit des Allerhdchsten in unserem Denken und
aus einer Entfremdung von der schopferischen Quelle der Heiligkeit
unter den Menschen, ndmlich der geheiligten und heiligenden
Menschheit Jesu.

3. Bei seinem neuen Kommen richtet der Heilige Qeist unsere Auf-
merksamkeit auf Jesus Christus. Er lifit uns an thn glauben und thn
als Heiland der Welt treu bezeugen

Wenn das stellvertretende Leben und Mittlerwerk Christi zu der
teuren Gabe des Heiligen Geistes fithrte, dann durfte der Geist
nicht von sich selbst zeugen, sondern won Christus als Gott und
Heiland. Indem Christus verherrlicht wurde, sollten alle, die an ihn
glauben, zur Einheit und Gemeinschaft mit Gott, Vater, Sohn und
Heiligem Geist, gefiihrt werden.

Der Heilige Geist ist nicht eigensténdig fiir sich erkennbar, sondern er
wird durch das eine Wort der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus
erkannt. An sich verbirgt sich der Heilige Geist vor uns gerade durch seine
Seinsweise als Geist. In seiner Wirkweise als Geist aber stellt er sich selbst
in den Schatten und wirft sein ewiges Licht auf den Vater durch den Sohn
und auf den Sohn in dem Vater. Wir wissen, wer er ist, weil er in uns tber
alles geschépflich menschliche Vermégen hinaus die Fahigkeit schafft, das
Unerkennbare zu erkennen, und sich darin als der Schépfergeist des leben-
digen Gottes offenbart. Der Geist dulert nicht sich selbst, sondern das Wort.
Er inkarniert nicht sich selbst, sondern den Sohn. Er zeigt nicht sein Antlitz,
sondern er zeigt uns den Vater im Antlitz des Sohnes. Indem er aber vom
Vater und vom Sohn zu uns kommt, 1468t er uns in ihm der héchsten Gottheit
Gottes begegnen, vor dem wir uns mit aller Ehrfurcht und mit allemm Gehor-
sam unseres Geistes nur in Preis und Anbetung beugen kénnen. Wir kennen
ihn nicht weniger als Gott, Schopfer und Herrn, denn den Vater und den



T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist 129

Sohn. Denn er ist die grenzenlose Kraft aller Schépfung und Neuschépfung,
Gott der Heilige Geist in aller Freiheit und Majestdt des ewigen Seins.

Dieser Geist bezeugt Christus. Denn Christus wird nicht erkannt und ge-
glaubt aufgrund menschlichen Zeugnisses, sondern allein aufgrund des
Zeugnisses, das von Gott selbst kommt. Dieser Geist kommt nicht nur von
Gott und fiahrt zu Gott zuriick, sondern er ist uns von Christus gesandt und
leitet uns zu Christus zuriick. Er ist der Geist des Zeugnisses und der Geist
der Wahrheit.

Durch sein Wirken erging Gottes Wort in der Inkarnation, durch ihn
wurde Christus gesalbt, das Evangelium zu verkiindigen, und in seiner Kraft
wurde das gesamte Werk der gottlichen Offenbarung und Erlésung erfiillt.
Solange der Heilige Geist noch nicht ausgegossen war unter den Menschen,
waren sogar die Ohren der Jiinger noch taub und ihr Verstand betriibt, so
daB sie das bestiirzende Wunder Jesu nicht fassen konnten, sondern tappten
und strauchelten wie jemand, der vom Licht geblendet wird. Der Geist war
noch nicht ausgegossen, denn Christus war noch nicht verherrlicht. Ehe die
Verséhnung vollbracht war, konnte der Heilige Geist nicht auf sie kommen,
und sie konnten ihn nicht empfangen, ohne verzehrt zu werden. Ehe die
Verséhnung vollzogen und der Geist ausgegossen war, konnten sie nicht zur
Wohnung des Heiligen werden. Christus konnte noch nicht in ihnen sein
und ihren Geist 6ffnen, ihn zu fassen. Doch die VerheiBung des Trosters war
ihnen gegeben: Der Geist der Wahrheit sollte ihnen gesandt werden, und
dann wiirden sie erkennen. Was Christus ihnen gesagt hatte, als er noch bei
ihnen war, sollte nicht verlorengehen, auch wenn sie es noch nicht ver-
standen. Denn der Geist sollte sie alles lehren und sie alles dessen erinnern,
was Christus ihnen gesagt hatte. Er hatte ihnen noch viel mehr zu sagen, sie
konnten es aber noch nicht ertragen. Wenn jedoch der Geist der Wahrheit
kommen wird, dann wird er sie in alle Wahrheit fithren. Er wird nicht aus
sich heraus sprechen, sondern sagen, was er gehért hat, und ihnen Dinge mit-
teilen, die sich ereignen werden. Er wird Christus verherrlichen, denn alles,
was er bekanntmachen wird, wird er von Christus selbst empfangen. Alles,
was dem Vater gehorte, gehort auch Christus, und was daher der Geist der
Wahrheit ihnen zeigen wird, wird von Christus sein, selbst wenn es Dinge
des Vaters sind. Diese VerheiBung wurde mit der Gabe des Heiligen Geistes
erfiillt. Sie muBten auf das Kommen des Geistes warten, indem sie im Ge-
bet, in der Gemeinschaft und im Gehorsam gegeniiber den Lehren Christi
blieben, soweit sie in der Lage gewesen waren, zu folgen. Aber als der Geist
uber sie kam, empfingen sie die Kraft, denn der Geist bezeugte ihnen Christus,
indem er ihnen das Verstehen und den Glauben schuf, und machte sie zu
Zeugen Christi vor der Welt, indem er in ihnen den Bereich schuf, in dem
Christus von ihnen fortgesetzt, gehort und geglaubt werden konnte.

So also bringt Gott durch das Kommen des Geistes seine Selbst-
offenbarung zur Erfiillung, denn der Geist ist das schopferische
Subjekt der Offenbarung Gottes an uns und das schopferische Subjekt
in unserem Empfangen und Verstehen jener Offenbarung. Der Hei-



130 T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist

lige Geist schafft dies nicht, indem er ein Werk fordert, das durch
Christus begonnen wurde und nun von ihm zuriickgelassen ist,
so daB wir vom Werk des Sohnes zu dem Werk des Heiligen Geistes
iiberzugehen hétten. Im Gegenteil, durch den Geist, in und mit
seinem Kommen, kommt Christus selber, um unter uns gegenwartig
zu sein, indem er lebt und spricht und in der Kirche wirkt, welche
durch den Geist als sein Leib auf Erden und in der Geschichte
konstituiert ist. Die Gegenwart des Heiligen Geistes in der Kirche
bedeutet, dall es der lebendige Herr selber ist, der hier in seiner
erlosenden und heiligenden Kraft wirkt. Der Dienst des Heiligen
Geistes in der Kirche lenkt die Aufmerksamkeit nicht auf sich selbst
abseits von Christus, sondern konzentriert alle Aufmerksamkeit auf
Christus, um ihn zu verherrlichen, seine Gottlichkeit zu bezeugen,
sein Sinnen und Wollen zu bekennen und uns in ihm und durch
ihn zum Vater zu fithren. Der Geist ist Gott, durch welchen wir
Gott kennen, er ist Gott, durch den Gott von sich selber zeugt.
Diese Transparenz und Zuriickhaltung gehéren somit zum eigent-
lichen Wesen und Dienst des Heiligen Geistes als des Geistes des
Vaters und als des Geistes des Sohnes, der nur bekannt ist wie der
Vater durch den Sohn, und der Sohn in dem Vater bekannt ist und
der zusammen mit dem Vater und dem Sohn angebetet und ver-
herrlicht wird, selbst wahrer Gott.

Auf Erden gibt es kein Reich des Geistes und keinen Leib des Geistes,
sondern nur eine Konigsherrschaft Christi und einen Leib Christi durch den
Geist, weil der Geist gegenwiirtig ist und unter uns wirkt in seiner trans-
parenten und zuriickhaltenden Weise. Es ist sein Dienst, stédndig die Kirche
aus der Welt zu rufen und sie als den Bereich zu schaffen, wo er Gottes
eigenes Zeugnis von sich selbst verwirklicht und andauern 4Bt in der
Menschheit. In der Kirche, so haben wir gesehen, iibt der Heilige Geist einen
auf Gott gerichteten Dienst aus, indem er den Gottesdienst der Menschen in
Christus vor den Thron des himmlischen Vaters bringt. Aber in der Kirche
ubt er ebenfalls einen auf Gott gerichteten Dienst aus, indem er in den
Menschen ein wichtiges Zeugnis zu Christus als Gott und Heiland der Mensch-
heit schafft, und somit ein gemeinsames Zeugnis der ganzen Kirche als
einer Art und Weise von Gottes Selbstzeugnis unter den Menschen bewirkt,
das heiBt nicht, daf3 die Kirche nun in Christi Abwesenheit seinen Platz ein-
nimmt, indem sie die Arbeit, die er begonnen hat, als er unter uns im
Fleische war, fortzusetzen und zu vergréBern hitte, sondern daB die Kirche
erwihlt ist als der Ort seiner Gegenwart unter den Menschen, und dal er
selbst als der auferstandene Herr in und durch sie am Werke ist. Dennoch
transzendiert er sie in der Freiheit und Kraft seines Geistes, denn trotz der



T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist 131

standigen Verfehlungen und Unvollkommenheit der Kirche erfiillt Christus
durch sie sein Amt als Prophet, Priester und Koénig auf Erden wie im Himmel.

Um die Bedeutung alles dessen fiir die Erneuerung des Zeugnisses
der Kirche zu sehen, miissen wir weiterhin die Schépfermacht und
die T'ramsparenz des Heiligen Geistes betrachten, denn in seinem
erneuernden und in seinem schépferischen Werk bleibt der Heilige
Geist der freie schopferische Bewirker aller Wege und Werke Gottes
und das ungeschaffene durchscheinende Licht seiner Selbstoffen-
barung.

1. Mit dem Kommen des HI. Geistes zu Pfingsten flossen die er-
l6senden und schopferischen Taten Gottes zusammen. Es war eine
Bewegung der Neuschopfung durch die siihnende Heiligung.

Denn durch den Hl. Geist brach die ganze schépferische Macht des Wortes
uber die Urgemeinde herein, indem er sie zu einer nmeuen Schépfung in
Christus machte und in ihr Heiligung und Erneuerung unserer menschlichen
Natur vollendete, die sich bereits in Christus ereignet hatte. Somit fiihrte
er sie in eine neue Seinsweise, in der sie nach dem Ebenbilde Gottes erneuert
ist. Der HI. Geist war der lebendigmachende Odem dieser neuen Schépfung,
der von Gott ausgegangen, iiber die Kirche gekommen ist und von der
Kirche eingeatmet wurde, sowie sie zum Leben kam unter seiner Macht. Er
war der Geist, der das Wort Gottes zur Kirche sprach und in ihr gldubiges
Horen und Verstehen des Wortes schuf. Er war der Geist, der die groflen
Taten Gottes in Christus bezeugte, der Geist, der in der Kirche Antwort auf
Christus schuf, indem er sie zum Gehorsam des Glaubens an Christus um-
formte. Er handelte aber nicht nur schépferisch an der Kirche, indem er
Leben und seine mannigfaltigen Gaben schenkte, sondern er brachte sein
schopferisches Werk zur Vollendung oder zum Ende in der Grindung der
Kirche als dem Leib Christi, als dem neuen Bereich der Existenz in ithm.

Er war der Schopfer Geist, insofern er immer von Gott zum Menschen
hin und vom Menschen zu Gott hin handelte.

Was heil3t es fiir uns, der schopferischen Wirksamkeit in dieser
Weise zu begegnen? Was bedeutet es fiir unser Zeugnis in der
Kirche, daB3 der Schopfer Geist in gefallenen Menschen wohnen und
sie in ihrem Wissen und Verstehen von Gott neu schaffen soll? Der
gefallene Mensch ist in der HIl. Schrift beschrieben als einer, der
versucht, sich vom Schopfer zu emanzipieren, als ein Mensch, der
die Freiheit, die Gott ihm gegeben hat, auf daBl er er selbst werde
und sein eigenes Ebenbild schaffe, raubt, und darum als ein Mensch,
der sogar das Bild seiner eigenen Erfindung und Gestaltung auf
Gott iibertriagt. Auf diese Weise verdndert er die Wahrheit Gottes
in eine Liige und verehrt und dient der Kreatur mehr als dem



132 T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist

Schopfer, denn er verwandelt den Ruhm des wahren Gottes in ein
Bildnis, das dem verderbten Menschen gleicht. Das heilt, der
Mensch bringt die Siinde, durch die er gefallen ist, in seine sténdige
Beziehung mit Gott hinein, und er setzt seine eigene schopferische
Leistung an die Stelle des Schopfer Geistes, und dies sogar im Be-
reiche der Erkenntnis und des Gottesdienstes. In der Tat ist der
Mensch am meisten in der Religion versucht, dieses zu tun, so dal3
religiose Formen der hochste Ausdruck seiner Siinde werden kénnen.

Nun ist das Kommen des Schopfer Geistes wie zu Pfingsten der
Ort, wo des Menschen eigenes Schépfertum zerbrochen werden mul3,
wo der Mensch in seiner gefallenen Existenz, der Mensch, wie er
sich selbst geschaffen hat, von seinem eigenen Bildnis befreit wer-
den mul} und zum Ziel gelangen muf}, weil in dem Kommen dieses
Geistes der gefallene Mensch der hochsten Macht des Schopfers
selbst gegeniibergestellt wird. Dann ist er entweder erneut ge-
schaffen und von sich selbst befreit zum wahren Glauben an Gott,
oder er fillt wieder im Konflikt mit dem Geist in seine eigenwillige
Existenz zuriick und wird sogar noch mehr Gefangener seiner eige-
nen Empfindungen. Dann ist das Licht, das in ihm ist, in der Tat
Finsternis.

Ist dies nicht die Geschichte jener widerspenstigen Juden, die Jesus
gegeniiberstanden ? Aus ihrer eigenen besonderen Fréommigkeit und Haltung
gegeniiber der Existenz haben sie sich ihre eigene Vorstellung vom Messias
gebildet. Sie haben sogar die Weissagungen und Ordnungen der Gnade ver-
bogen, um sie sich dienstbar zu machen, und projizierten ihre selbstgemachten
Traditionen auf das Wort Gottes, so dall es wirkungslos wurde. Und somit
bemiihten sie sich, Meister ihres eigenen Schicksals zu werden, Als dann
schlieBlich der Messias wirklich kam, wurde der Konflikt zwischen ihrem
eigenen Bildnis von Gott und dem, das durch den Messias vermittelt wurde,
so stark, daf sie, statt sich der schopferischen Macht des Heiligen Geistes zu
unterwerfen, den Messias kreuzigten und sogar in einem verzweifelten Ver-
such Gott zu bezwingen, dem Heiligen Geist Widerstand leisteten. War dies
nicht das Urteil des Mértyrers Stephanus: «IThr widerstrebet allezeit dem
Heiligen Geist, wie eure Viter so auch ihr ?» Und sie steinigten ihn zum Tode.

Miissen wir uns denn nicht fragen, ob dies nicht auch die Geschichte der
christlichen Kirche selbst in modernen Zeiten ist? Haben wir denn nicht
auch daran gearbeitet, unser eigenes Bild von Gott zu ersinnen, und zwar
von unserem so hochgepriesenen Vorverstédndnis, von der Tiefe unseres eigenen
Seins, von unseren eigenen existentiellen Entscheidungen und von unserer
eigenen Geistigkeit her? Haben wir denn nicht auch unsere eigenen Christus-
Begriffe konstruiert, um sie unserem eigenméchtigen Verhalten zur Existenz
im 20. Jahrhundert anzupassen? Und haben wir uns denn nicht auch zu



T. F. Torrance, Komm, Schipfer Geist 133

rechtfertigen versucht, indem wir diese Denkweise zuriick auf die Urgemeinde
ubertragen haben mit der Behauptung, ihr Christus-Bild sei kaum mehr als
das Erzeugnis ihrer eigenen schopferischen Geistigkeit oder der Ausdruck
ihres Verhaltens zur Existenz? Haben wir uns nicht eifrig bemiiht, den
Christus des apostolischen Zeugnisses noch einmal zu kreuzigen und dem
Schoépfer Geist von Pfingsten zu widerstehen, indem wir die heilige Schép-
fungsmacht Gottes durch die des Menschen ersetzt haben?

Die Hauptfragen miissen noch einmal gestellt werden: Glauben
wir denn wirklich an den Heiligen Geist? Glauben wir, dafl er als
der Schopfergeist am Pfingsttag die apostolischen Zeugen erfiillte und
dall — trotz der verzerrenden Vorstellungen des menschlichen Her-
zens und der selbstbeschaffenen Projizierungen des menschlichen
Geistes — er ihr Verstdndnis, Gottes Selbstzeugnis in Jesus Christus
zu empfangen, umgestaltete und sie so ermichtigte, selbst treue
Zeugen Christi zu werden? Glauben wir, dal das Kerygma Jesu
Christi die Schopfung des Geistes Gottes oder die des eigenen
religiosen Bewultseins des Menschen ist ? Mit einem Wort: Glauben
wir wirklich an Jesus Christus als Gott und Heiland ?

Das Neue Testament macht es auf jeden Fall ganz klar, daf der
Heilige Geist denen gegeben ist, die an Jesus glauben, und daf}
wir in der Gnade und Erkenntnis Christi in dem Malle wachsen, in
dem wir uns dem schopferischen Einflul des Heiligen Geistes unter-
werfen, und dall Unglauben die Gegenwart des Heiligen Geistes
betriibt und seine Macht in unserer Mitte schwicht. Unglaube ist
nichts anderes als Widerstand gegen den Heiligen Geist; und was
kann die Erneuerung der Kirche mehr stéren und ihr Zeugnis eher
zunichte machen als gerade Unglaube? Ganz offen mul} gesagt wer-
den: Was wir dringend brauchen, ist eine Erneuerung des Glau-
bens — des Glaubens an Jesus Christus als den, der wirklich der
fleischgewordene Gott unter uns Menschen ist — des Glaubens an das
Kreuz als an das tatséichlich objektive Eingreifen Gottes in die
menschliche Existenz um des Menschen Erlosung willen und des
Glaubens an die leibliche Auferstehung Jesu Christi von den Toten,
als des Erstlings der neuen Schépfung. Zur Erneuerung unseres
Zeugnisses wird es nur in dem Mafle kommen, in dem wir uns der
wunderbaren go6ttlichen Macht des Schopfergeistes unterwerfen
und uns zum Glauben an Jesus Christus als Gott und Heiland ver-
pflichten.

2. Soll dieser Glaube stark und unser Zeugnis klar sein, dann
miissen wir auf der Hut sein gegen alles Unreine, das aufkommt,



134 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

wenn wir das Werk des Geistes durch unsere eigenen Werke ver-
vollkommnen und uns so in die Botschaft des Evangeliums hinein-
dringen wollen. Hier haben wir es mit der Transparenz des HI.
Geistes zu tun: Um echt zu sein, mul} unser Zeugnis von dem un-
geschaffenen Licht der Selbstoffenbarung Gottes durchdrungen sein.
Nur dann kann dieses Zeugnis das Mittel fiir Gottes eigenes Selbst-
zeugnis unter Menschen sein.

Fir all unsere Gotteserkenntnis und Verkiindigung von ihm in
Gottesdienst und Zeugnis benutzen wir menschliche und irdische
Formen des Denkens und Sprechens, namlich erkenntnisméifBige,
sprachliche oder liturgische Formen — aber an sich sind diese For-
men ganz undurchsichtig, was ihre Beziehung zu Gott anbetrifft.
An sich sind sie blo3 Ausdriicke menschlicher und irdischer Tétig-
keit und offenbaren nicht Gott, sondern den Menschen. Wenn sie
wirklich ihrem Zweck dienen sollen, miissen sie iiber sich selbst
hinausweisen auf die gottliche Wirklichkeit, die sie bezeichnen
sollen. Das aber kann nur durch die Macht des Heiligen Geistes
geschehen, indem er selbst in diesen Formen und durch sie Gott
bezeugt, denn er allein kann die Glaubens- und Zeugnisformen
durchsichtig machen, indem er die Realitit Gottes durch sie hin-
durchscheinen 1aBt. Nur durch die heiligende Gegenwart des HI.
Geistes, der uns von uns selbst befreit, ist es Jesus Christus, dem
fleischgewordenen Wort, erlaubt, bis zu uns zu dringen und unsere
Verkiindigung zu kontrollieren und so Menschen durch unser Zeug-
nis direkt und personlich zu begegnen.

Lassen Sie uns z. B. die Heilige Schrift oder das Taufsakrament betrach-
ten. Die Biicher der Schrift sind menschliche Dokumente, die in einem be-
stimmten historischen Augenblick geschrieben wurden, und die das Verhalten,
die Gedanken und Schranken ihrer Verfasser widerspiegeln; deshalb kénnen
sie in ihrem menschlichen Bezug erklirt werden. Aber sie sind weit mehr als
das, denn sie sind von Gott zu seinem Selbstzeugnis unter dem EinfluBl
seines Geistes geformt worden, und deshalb werden sie nur dann recht er-
klart, wenn wir zulassen, daBl das lebendige Wort Gottes selbst durch sie
zu uns dringt, und wenn durch den Heiligen Geist die Realitit Gottes in
Christus zu uns kommt — das ist es, was unsere Reformatoren die Klarheit
(perspicuitas) der Schrift nannten. Oder nehmen wir das Taufsakrament,
das sicherlich ein Ritus ist, der durch Menschen in sichtbaren geschichtlichen
Handlungen vollzogen wird. Wenn wir die Taufe nach ihrer Bedeutung des
Ritus selbst erklédren oder wenn wir die menschliche Feier betrachten, dann
wird sie ganz undurchsichtig. Aber die Bedeutung der Taufe liegt nicht im
duBerlichen Ritus oder nur in ihrer Durchfithrung, sondern in Jesus Christus



T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist 135

allein, denn die Taufe fiihrt uns und unsere Kinder der rettenden Tat der
Liebe Gottes entgegen, welche er in Jesus Christus schon fiir uns getan hat.
Deshalb erklidren wir die Taufe nicht durch das, was wir tun, sondern indem
wir durch den Ritus hindurch auf Christus und sein Evangelium blicken,
lassen wir ihn und sein Evangelium durch die Kraft des Geistes zu uns hin-
durchbrechen. Ohne sakramentale Transparenz wird die Taufe blind und
bedeutungslos.

Wenn nur durch diese Art der Transparenz die inspirierte Schrift und der
gottliche Taufbefehl zu wirkungsvollen Mitteln von Gottes Selbstzeugnis
werden kénnen, wie auBerordentlich notwendig ist nicht fiir uns die gleiche
Transparenz in der Erneuerung unseres Zeugnisses.

Wir wollen uns daran erinnern, daf3 diese Transparenz durch den
Heiligen Geist geschaffen wird, durch sein Wesen und seinen Dienst,
durch die er sich selbst verbirgt; mit andern Worten, dafl er hinter
dem Antlitz des Vaters in dem Sohn und hinter dem Herzen des
Sohnes in dem Vater sich verbirgt und dennoch den Dreieinigen
Gott offenbart, indem er sein ewiges Licht durch sich selbst auf uns
fallen 1aBt. Nur in diesem Lichte sehen wir das Licht. Und durch
dieses Licht werden wir konfrontiert mit dem hochsten Sein Gottes,
vor dem auch die Cherubim ihr Antlitz verhiillen. Es ist derselbe
Heilige Geist, der im Zeugnis der Kirche gegenwirtig und tétig ist,
in dem sie Christus bezeugt in Erfiillung seiner Verheiung. Aber
wenn wir unsere Aufmerksamkeit dem Geiste zuwenden, unabhingig
von Christus, anstatt unsere Aufmerksamkeit mit Hilfe des Geistes
Christus zuzuwenden, oder wenn wir versuchen, den Geist sichtbar
werden zu lassen, indem wir sein Wirken durch unsere eigenen
Werke vervollkommnen, dann vergewaltigen wir die Heiligkeit des
Geistes, indem wir ihm Widerstand leisten in seinem verborgenen
Dienst, und wir verwechseln ihn mit unseren eigenen Geistern.
Dann wird alles undurchsichtig, denn wir versdumen es, ihn, an
den wir glauben, von unserem eigenen Glauben zu unterscheiden,
und in unserer Verkiindigung verwechseln wir das irdische Gefaf3
mit dem himmlischen Schatz. Wir vermengen uns selbst mit
Christus, und so verdunkeln wir Zeugnis und Vision des Erlosers.

Sicherlich wird die Erneuerung des Zeugnisses durch die Heiligkeit
Jesu kommen und ebenso die Erneuerung unseres Gottesdienstes.
Durch die heiligende und neuschépfende Kraft des Heiligen Geistes,
der uns aus unserem Selbst zu Christus erhebt, beten wir den Vater
an. Nur der Geist der Heiligkeit kann uns von der Verfédlschung
der Frohen Botschaft reinigen, durch die wir sie mit unseren sub-



136 T. F. Torrance, Komm, Schopfer Geist

jektiven Anschauungen und Unwirklichkeiten vermischen. Nur der
Schopfer Geist, der in uns die Einfalt des Glaubens erzeugt, kann
uns von uns selbst befreien und von der Verdrehung unseres Ver-
stindnisses des Evangeliums durch unsere eigenen vorgefallten
Meinungen und Erfindungen. Wir haben gegen den Heiligen Geist
gesiindigt, wenn wir unsere eigene Schopferkraft an die Stelle der
Seinigen setzen und indem wir seiner Wahrheit im apostolischen
Zeugnis Widerstand leisten. Deshalb miissen wir von neuem durch
das Blut Christi gereinigt werden und den Geist empfangen, den er
uns durch sein Versohnungswerk vermittelt. Ohne die Transparenz
des Geistes kénnen wir nicht ein Zeugnis ablegen in der Weise, in
der Gott in Christus fiir sich selbst zeugt; aber nur wenn Gottes
Selbstzeugnis gehort wird, wird die Welt glauben.

Thomas F. Torrance, Edinburgh



	Komm, Schöpfer Geist! : Zur Erneuerung von Gottesdienst und Zeugnis

