Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Harnack in der Kritik Overbecks
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Harnack in der Kritik Overbecks®

Die Welt um die Jahrhundertwende erging sich in Bewunderung
fiir den groflen Berliner Gelehrten Adolf von Harnack (1851-1930).
Blo3 Einer ragte als Einsamer mitten aus der Menge heraus. Einsam
wie seine Theologie, scharf wie seine Kritik, so einsam und scharf
war auch sein Rufen gegen Harnack: es war die Stimme des von
Schopenhauer angeregten und mit Nietzsche in enger Freundschaft
verbundenen Professors Franz Camille Overbeck in Basel (1837-
1905).

Der beillende Spott, dem Harnack von seiten Overbecks ausge-
setzt war, hat seinen tieferen Hintergrund in der von Overbeck
attackierten modernen Theologie kulturprotestantischer Prigung,
als deren reprisentativer Vertreter ihm der Ritschl-Schiiler er-
schien. Freilich erweist der historische Riickblick heute manche
Dinge anders, als beide Beteiligte hédtten wahrhaben mégen, und
wohl auch anders, als das Interesse an Overbecks Gestalt, das in der
Theologie der Krisis aufgebrochen ist 2, zunéchst finden wollte. Das
ist durch die neue Phase bedingt, die jetzt mit der Publikation des
Nachlasses in der Overbeck-Forschung eingeleitet worden ist?.

1 Ein in der Form etwas geéinderter, nur hier zum Druck gelangender
Exkurs aus meiner Mainzer Dissertation «Geschichte, Kirchengeschichte,
Dogmengeschichte in Adolf von Harnacks Denken» (1964).

2 K. Barth, Die Theologie und die Kirche (1928), S. 1ff., stellte unter
dem Titel «Unerledigte Anfragen» drastische AuBerungen Overbecks zu-
sammen.

3 Vor und nach der Entdeckung in den zwanziger Jahren beschiftigte
sich vor allem die Nietzscheforschung mit diesern Mann. Im historisch theo-
logischen Bereich brachte das Jahr 1931 erstmals eine noch heute vorziig-
liche Gesamtdarstellung durch W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer
Wiirdigung. Lange Jahre hat die Arbeit wieder geruht, bis sie im letzten
Jahrzehnt mit einer gewissen Intensitdt wieder aufgenommen worden ist.
Im Mittelpunkt steht Overbecks Geschichtsverstdndnis: W. Kdéhler, Chri-
stentum und Geschichte bei Franz Overbeck (Diss. Erlangen 1951); M. Tetz,
Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte: Theol. Zeitschr. 17 (1961),
S. 415ff. Zu Overbecks neutestamentlichen Arbeiten vgl. Ph. Vielhauer, Franz
Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft: Ev. Theol. 10 (1950/51),
S. 193ff. — Diese erste Phase ist nun abgeschlossen. In zwei ausgezeichnet



K. Blaser, Harnack in der Kritik Ouverbecks 97

Der Grundzug der Overbeckschen Auflehnung gegen die Theologie
seiner Tage ist dieser: dall Glauben und Wissen, Christentum und
Kultur, Christentum und Theologie durchaus unversshnliche Ant-
agonisten sind?.

«Dem Wissen kann sich eben in dieser Welt kein wirklich existierender
Glauben entziehen, der es nicht selbst will ; das Wissen aber stellt sich, sobald
es angerufen ist neben den Glauben und bleibt in Ewigkeit etwas anderes
als dieser. Daher ist denn auch das Thun jeder Theologie, sofern sie den
Glauben mit dem Wissen in Berithrung bringt, an sich selbst und seiner Zu-
sammensetzung nach ein irreligiéses und kann keine Theologie jemals ent-
stehen, wo nicht neben das religiose Interesse sich diesem fremde stellen.»®

Christentum. gab es einmal in jener dem modernen Geschichts-
bewufBitsein nicht koordinierbaren Urgeschichte und der von ihm
zeugenden Urliteratur. Es war Enthusiasmus und forderte die
Existenz. Jeder Versuch aber, es heute zu realisieren, muf} aus vier
Griinden notwendig scheitern:

1. Jede geschichtliche Form des Christentums ist seiner Urspriinglichkeit
unangemessen und darum «modern».

2. Der heutige moderne Mensch mul3 aus der Einsicht der vélligen Diskre-
panz der Zeiten das Christentum ablehnen. Es gehért in die Antike.

gestalteten Bidnden sind die Korrespondenz, die wissenschaftlichen Manu-
skripte und die nachgelassenen Aufzeichnungen samt einer Bibliographie
und versehen mit den nétigen Erlauterungen erschienen, und zwar geméf
der Neuordnung, die E. Staehelin und M. Tetz im Nachlaf Overbecks, den
die Universitdtsbibliothek Basel beherbergt, vorgenommen haben: Over-
beckiana Teil I. Die Korrespondenz Franz Overbecks, hrsg. von E. Staehelin
und M. Gabathuler (1962); Overbeckiana Teil II. Der wissenschaftliche
NachlaB3 Franz Overbecks, hrsg. von M. Tetz (1962). Diese Edition wirft
nun endlich das entscheidende Licht auf die Glaubwiirdigkeit fritherer Ver-
offentlichungen, besonders durch C. A. Bernoulli in «Christentum wund
Kultur» (1919). Um diese ist es schlecht bestellt, was vor allem fiir die
AuBerungen iiber Harnack zutrifft. Es muB3 angenommen werden, daB das
Editionsverfahren in einer zweifachen Redaktion bestand, durch Frau Ida
Overbeck und Bernoulli selbst (vgl. dazu Overbeckiana II, S. 17-25). Wir
zitieren soweit wie mdéglich nach den neuen Editionen. Da Tetz nur Beispiele
fir die genannte Entdeckung gibt, kénnen wir einige Texte aus Bernoulli
nicht entbehren. Die Richtigkeit ihres Wortlautes und ihrer Pointen muf3ten
nachgepriift werden. — A = Signatur des Franz Overbeck-Nachlasses wis-
senschaftlicher Art.

4 Dazu vor allem F. Overbeck, Uber die Christlichkeit unserer heutigen
Theologie (2. Aufl. 1902); vgl. Nigg (A. 3).

5 Overbeck, Christlichkeit, S. 24.



98 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

3. Das Unternehmen einer Anpassung (Modernisierung) des Christentums
beweist nur, dal3 dieses faktisch ausgespielt hat. Ein der Zeit unter-
worfenes Christentum ist absurd.

4, Es kann dem Menschen nicht helfen und ist darum grundsétzlich abzu-
lehnen.

Theologie als wissenschaftliche Reflexion iiber das Christentum
ist etwas anderes als dieses sein will. Das wissenschaftliche Unter-
nehmen, dem an sich niemand entgehen kann, mul} aber aus vier
Griinden notwendig scheitern:

1. Als Reflexion war und ist die Theologie stets und eo ipso modern.

2. Daraus ergibt sich der irreligiése Charakter aller Theologie. Sie emanzipiert
sich vom Christentum, welches ihr zum Problem wird. Wissenschaft und
Religion heben sich gegenseitig auf.

3. Da nicht nur die Theologie in sich, sondern auch im Gegeniiber zum
Christentum unmdéglich wird, kann sie keine SachgeméBheit in Anspruch
nehmen?8. Sie hebt die Distanz auf.,

4. Die moderne Theologie ist darin modern, dal sie aus dieser Not eine
Tugend macht und so sich und dem Christentum in der Rolle des Apolo-
geten erscheint, was wiederum ihre faktische Bedeutungslosigkeit in der
modernen Welt erweist.

Verwendet Overbeck den Begriff der Modernitit im zeitge-
schichtlichen Sinne, so ist damit inhaltlich der Bund zwischen
Theologie und Geschichte, die Verbindung zwischen Christentum
und Kultur aufs Korn genommen. Denn Geschichte ist eine mo-
derne Form des Denkens und darum. ein Feind der Religion, vollends
dann, wenn Gott mitten in ihr erscheinen soll. Die kulturelle Fri-
sierung verbiirgerlicht das Christentum. Diese Synthese ist eine
Folge seines Alterns. Seine Glaubwiirdigkeit durch seine Geschichte
beweisen zu wollen, hélt Overbeck darum fiir ausgeschlossen, denn
das Alter ist das todliche Argument gegen diese Glaubwiirdigkeit.
So ist die Frage nach dem Wesen des Christentums in hochstem
Sinne modern, denn das Christentum «verwest». Es gar historisch
zu ermitteln, ist unmdoglich. Darin vollendet sich der Verrat der
Theologie an ihrem Gegenstand?.

8 Die von Overbeck anvisierte eigene «kritische» Theologie soll das
Christentum davor schiitzen, sich in der Welt zu akkommodieren.

7 Die Fragen nach Overbecks persénlicher religiéser Entwicklung, nach
seinem «Lebensproblem» und eine weitere Ausfilhrung seiner Gedankenwelt
kénnen hier auf sich beruhen. Zu seinen geschichtsphilosophischen An-
schauungen vgl. den Schluf.



K. Blaser, Harnack in der Krittk Overbecks 99

«,Modern* hat fiir alle lebendigen Wesen, die sich damit schmiicken, den
Hauptnachteil, dal es nicht ewig ist und also auch nicht ewig macht. So daf3
es doch fiir die ,moderne‘ Theologie vielleicht verhédngnisvoller war, als sie
selbst meint, wenn sie mit solcher Leichtherzigkeit ihre Metamorphose oder
besser gesagt Umkleidung aus einer christlichen in eine moderne vornahm.
Als christliche hatte sie nicht fiir ihre Ewigkeit zu sorgen, als moderne wurde
das fur sie anders... Die Theologie will selbst ,zeitgemif3‘ sein, womit sie
aber, sie mag wollen oder nicht, im besten Falle nur noch eine sich ewig
fortzeugende Eintagsfliege geworden ist. Lange Zeit hat sie von solchem
Ende noch nicht einmal getriumt, heutzutage kann man sich am hellen
lichten Tage mit ihr selbst davon unterhalten.»®

In Harnacks Uberzeugung vom Gegenwartscharakter aller Ge-
schichte, den er zum methodischen Prinzip erhob, eriffnete sich
eine andere Gedankenwelt. Fiir ihn wie fiir fast alle damaligen
Theologen war die Verbindung von Christentum und Kultur eine
Gegebenheit. Eine genauere Betrachtung wiirde allerdings ergeben,
daB Harnack einem gedankenlosen Kulturoptimismus nicht ge-
huldigt hat und einen historischen Pantheismus nicht vertreten hat.
Bedenkt man aber, dal er vom Glauben an die seelsorgerliche Auf-
gabe der Bildung und an das Evangelium als einer Grundlage der
sittlichen Kultur beseelt war, so gewinnt die Polemik Franz Over-
becks ihre historische und prinzipielle Aktualitét.

Es wird immer ein Geheimnis bleiben, aus welchen verborgenen
Griinden die persénliche Animositit Overbecks gegen Harnack sich
gespeist hat. Zwar ist seine Polemik und Kritik gegen jedermann
bekannt® Andererseits scheint bis in die neunziger Jahre zwischen
beiden Wissenschaftlern ein recht gutes Verhiltnis, jedenfalls ein
einigermaflen reger Briefverkehr geherrscht zu haben!®. Harnack
hat Overbeck auch besucht und sich noch bei Ankiindigung des

8 Overbeckiana 11, S. 100 (A 203 III; 31. 3. 1904).

¥ Julius Kaftan konnte nach einer Mitteilung Harnacks das Triumvirat
Nietzsche, Overbeck, Rhode sogar eine «Giftbude» nennen; vgl. Over-
beckiana I, 8. 112 A. 5; vgl. auch den Brief Harnacks an Overbeck, S. 131,
Korr. Nr. 145, der die Unbegriindetheit der aggressiven Kritiken aufweist.

10 Ks existieren 47 Briefe, eine Karte und 12 Postkarten Harnacks an
Overbeck (1874-1894). 28 Briefe und 3 Postkarten Overbecks an Harnack
liegen noch unveréffentlicht auf der Staatsbibliothek in Berlin.



100 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

ersten Bandes der Dogmengeschichte fiir alle empfangene Forde-
rung bedankt!!. Auch Overbeck hatte Harnacks Anfinge mit
hoffnungsvoller Teilnahme begleitet. In der Folge hat sich seine
Kritik an drei Punkten herausgebildet und verdichtet:

1. Zweifel an der wissenschaftlichen Richtigkeit und Exaktheit der Harnack-
schen Behauptungen, Folgerungen und Ergebnisse 2,

2. Polemik gegen die tiberméflige literarische Produktion 3.

3. Einsicht in die Verderblichkeit der Theologie Ritschls und Harnacks14.

Immerhin konnte Overbeck Ende 1897 immer noch schreiben:

«Auch ist von einemn stets so emsig und mit regem Geiste thitig gewesenen
Gelehrten wie Harnack etwelche Belehrung auf jeden Fall zu erwarten...»1®

Im Jahre 1898 mul} der Bruch zwischen Basel und Berlin akut
geworden sein. Anlafl dazu waren Overbecks Schrift «Die Bischofs-
listen und die apostolische Nachfolge in der Kirchengeschichte des
Eusebius» und die darauffolgende Rezension durch Harnack in der
Theologischen Literaturzeitung (1898, Sp. 657ff.). Overbeck kriti-
sierte auf S. 6 die altchristliche Literaturgeschichte Harnacks:

«Der Protest soll sich gegen die Phase richten, in welche Harnacks Schrift-
stellerei nun seit Jahren getreten ist und bei der sie in der Form so unertrag-
lich breit und zerflossen geworden ist und im Inhalt so tiberladen von einer
in der Wissenschaft mit keiner Notwendigkeit mehr entschuldbaren Sub-
jektivitit,»

Harnack antwortete;

«Den unhoéflichen und anmaflenden Ton dieser Polemik tibergehe ich; ich
kann nicht vergessen, daf3 ich einst manches von Overbeck gelernt habe, was

11 Qverbeckiana I, S. 144, Korr. Nr. 181. Harnack hat Overbeck als seinen
Nachfolger in GieBen vorgeschlagen, ebd. 8. 145, Korr., Nr. 186. Wissen-
schaftliche Beitrige Overbecks wie Uber die Anfinge der patristischen
Literatur (1882; 2. Aufl. 1954) hat Harnack gerithmt (vgl. Anm. 41).

12 7. B. Overbeckiana II, S. 158ff. (A 344).

13 Z. B. der einzige im Nachla als Kopie vorhandene Brief Overbecks
an Harnack (I, S. 185, Korr. Nr. 295), in dem er den neuesten Band der
Altchristlichen Literaturgesch. (IT/1, 1897) mit dem Ausdruck «einen solchen
Behemoth der Literatur» tituliert.

1 Z. B. in den Aufzeichnungen zum autobiographischen Fragment, Over-
beckiana II, S. 125f. (A 268b). Die Aufzeichnung vom 8. Januar 1898
endet mit den Worten: «So decrepiert ist die Welt in der That nicht, daB sie
Dirftigkeiten wie Harnack und die Ritschelei ernst nehmen kénnte. Die
Falken der Gegenwart werden natiirlich noch einmal und wohl nicht nach
zu langer Frist als Spatzen erkannt werden...» (8. 126).

15 Overbeckiana II, S. 98 (A 202).



K. Blaser, Harnack in der Kritek Overbecks 101

andere mich nicht lehren konnten, und mull daher den Fachgenossen das
Urteil uber seine Angriffe tiberlagsen... Somit mu8 ich alles das aufrecht-
erhalten, was ich in meiner Chronologie ausgefiihrt habe und bedaure, dies-
mal von einem Programme Overbecks ohne Belehrung scheiden zu miissen. »18

Auf diesen Angriff und die Replik hin ging das Gelehrtenverhélt-
nis endgiiltig in Briiche. Harnack hat sich geméil} seiner Anzeige
auch weiterhin iiber ungezogene AuBerungen Overbecks hinweg-
gesetzt und m. W. jeder Polemik enthalten, wihrend Overbecks
Zorn sich fir jedermann sichtbar in der 2. Auflage der «Christlich-
keit unserer heutigen Theologie», dann aber auch in seinen privaten
Aufzeichnungen entlud.

Nimmt man an, dal Overbeck gewisse Grenziiberschreitungen
mit Bedacht und BewuBltsein vollzogen hat, so stellt sich die Frage,
ob sein Gegner fiir seine Angriffe eine Art pars pro toto-Figur dar-
stellte, oder ob sie héchst personlich gemeint waren. Die Antwort
ist recht zwiespaltig. Auch vermag man den Gedanken des Neides
nie ganz von der Hand zu weisen. Doch was soll es, wenn Overbeck,
freilich in spottendem Sinne, von der «Entstehung der modernen
Theologie und neuerdings nun gar Entdeckung des Wesens des
Christentums durch ihren weit und breit anerkannten Meister»
redet1’? Je grofer das Ansehen des aufgegangenen Sterns, um so
kraftiger sein Groll 8.

Zu der oben angedeuteten Frage bemerkt Overbeck wortlich:

«Ich méchte Harnack 6ffentlich so wenig wie sonst jemand in seiner Person
angreifen — meine gegen ihn gerichtete Kritik gélte nicht so sehr ihm als der
offentlichen Meinung. Was Harnack und ich fiir das Christentum bedeuten
ist eine Personenfrage auf jeden Fall nicht... So weit wie Harnack bringt es
nicht jeder. Unter allen Umstédnden setzt ein Erfolg wie der seinige Vorziige
und Talente voraus, und am allerwenigsten denke ich daran zu bezweifeln,
daB Harnack mit allem, was er hinter sich brachte, etwas geleistet hat,
wozu ich nicht im Stande gewesen wére. Auch liegt mir ferne, das, was ich
Harnack mit diesem Zugesténdnis vorgebe, zu verkleinern. Doch preise ich
mich nicht minder ehrlich und von Herzensgrund glicklich um meines Un-
vermogens willen. Wahrlich nicht um mich mit dem Heiligenschein irgend

16 Anfang und Schlufl der Anzeige Harnacks. Beide Zitate nach Over-
beckiana I, S. 185 Anm. 2.

17 In einem dritten Teil eines Nachwortes der «Christlichkeit» spricht
Overbeck iber «Die moderne Theologie des Protestantismus der Gegen-
wart und was sich mir als Verfasser meines Schriftchens daraus ergeben»
(S. 200).

18 Vgl. dazu Johannes Haller, Lebenserinnerungen (1960), S. 209.



102 K. Blaser, Harnack tn der Kritik Overbecks

welcher Unscheinbarkeit zu schmiicken, begliickwiinsche ich mich zu meiner
Obscuritdt. Lieber steige ich scheidend in den Lethe, als da ich beim Ab-
schied ein Gefolge wie Harnacks Werke hinter mir séhe. Nicht daB ich vom
menschlichen Nachruhm pessimistisch didchte. Zum Vorteil nehme ich mir
nicht meine Entsagung an, wohl aber das Geschick, einem Lose wie dem
Harnacks und seines Gleichen entgangen zu sein.»!?

Ist der Verfasser dieser Sétze ehrlich? Nimmt er nicht zuletzt in
geradezu sarkastischer Form wieder zuriick, was man ihm am An-
fang als seine lautere Meinung zubilligt? Ihm scheint allerdings die
Einsicht in seine «Obscuritdt» nicht verborgen zu sein.

Doch wahrt der Protest nur selten die Form einer Kritik der
offentlichen Meinung, deren Favorit Harnack nun einmal ist!?. Die
Angriffe iiberwiegen, die den Zeitgenossen direkt betreffen. Over-
beck nennt ihn den «neuesten Windmacher», zdhlt ihn zu den
«falschen Freunden» oder ehrt ihn als «betriebsamen Stiimper»?29.
Von unbegreiflicher Bissigkeit sind schlieflich folgende zwei aus-
gewihlte « Spriiche»:

«Harnack hat es nun einmal mit seiner Popularitdt dahin gebracht, daB
gsein Licht, auch wo es nur blakt, wie der Blitz zu strahlen scheint.»?! —
«Harnack verrichtet den Dienst eines Friseurs an der theologischen Perticke

des Kaisers — ganz wie weiland Eusebius von Césarea bei Kaiser Konstantin
dem GroBen.»322

Die formale Linie Overbeckscher Verlautbarungen beriick-
sichtigend, konnen wir drei 7'ypen der Polemik feststellen.

1. Offene Kritik, die sich aber eine gewisse Zuriickhaltung auf-
erlegt.

Dazu kann ein Beispiel angefiihrt werden, das zur Tatsache, daf3
die moderne Theologie — und wer konnte anderes damit gemeint
sein als Harnack — dem Urchristentum schon Bibliotheken gewidmet
hat und dabei nicht mehr als einen Triimmerhaufen zustande
gebracht hat, Stellung nimmt:

«Fast zdge ich angesichts des inzwischen tiber dem Urchristentum er-
richteten Papierturmes vor, blind meine Reverenz zu machen, mich dazu

19 Christentum und Kultur, S. 218-220; weitere eher positive AuBBerungen
S. 205. 230.

19 Qverbeckiana II, S. 23f. Man diirfe es Harnack nicht verdenken, wenn
er sich den Erfolg seiner Arbeit auf die eigene Rechnung schreibe.

20 Ebd., S. 163 (A 347); 162 (A 347); 99 (A 202).

21 Christentum und Kultur, S. 206.

22 Ebd., S. 209.



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 103

mit einem freilich recht sonderbaren Kraftspruch stdrkend, den ich bei dem
soeben erst angefiihrten theologischen doctor gravis finde. (Anm. ,Die Arbeit
entscheidet'; Wesen d. Chr. S. 121.) Steht es aber so mit meiner Bereit-
willigkeit zur Anerkennung der von der modernen Theologie am Urchristen-
tum wirklich geleisteten Arbeit, um wie viel ferner liegt es mir noch bei
anderen, weniger der Controverse ausgesetzten Perioden der Kirchen-
geschichte mich dem, was die moderne Theologie als Aufklirerin geleistet,
nur mit dem Gedanken eines Nachrichters gegeniiberzustellen.»?23

2. Sub contrario ausgesprochene Kritik mit hohnischem Unterton.
Hier nimmt Overbeck die Schrift von Rolffs iiber seinen Meister
Harnack aufs Korn?4. Zu einem Satz auf S. 48, der Harnack fiir
die grofle Tat dankt, die der Welt im « Wesen des Christentums» ge-
worden ist, bemerkt er:

«Als Orakel eines modernen Propheten iiberhaupt giebt es sich gleich
selbst (das Bekenntnis zu Harnack), und auch gegen die Echtheit seiner
Herkunft aus dem Herzen der modernen Theologie wird wohl nichts zu sagen
sein. Notorisch ist die Zugehoérigkeit des Wortfiithrers zur Schule des der-
zeitig berufensten Meisters dieser Theologie, und daf aus den citirten Worten
der Geist der modernen Theologie weht, glaube ich auch nicht bezweifeln zu
miissen. » 25

3. Offener Angriff mit spottischer Haltung. Overbeck nennt sei-
nen Rivalen dabei den «derzeitigen Hohepriester der Theologie,
die zu wissen meine, «daB unter dem Koénigsmantel der Modernitét,
den sie sich umgeworfen, auch das Christentum fiir immer geborgen
sein?. Auch die SchluBBbemerkung der «Christlichkeit» redet eine
deutliche Sprache:

«Daran (von der Christlichkeit der Theologie heute anders zu denken als
vor Jahren) macht mich insbesondere auch das jiingste Ereignis dieser ,mo-
dernen Theologie’ durchaus nicht irre: die Harnacksche Saecularschrift,
welche mir die ,Unwesentlichkeit‘ des Christentums weit eindringlicher be-
weisen als das ,Wesen‘, dessen Erweisung auf dem Titelblatt angekiindigt
ist.» 27

Eines wird man der Stimme Overbecks nicht absprechen: ihren
Scharfsinn, ihre Treffsicherheit und ihre Anlage zur geistreichen

23 Qverbeck, Christlichkeit, S. 207f.

24 E. Rolffs, Harnacks Wesen des Christentums und die religiésen Stro-
mungen der Gegenwart (1902).

25 Qverbeck, Christlichkeit, S. 214.

26 Ebd., S. 216.

27 Ebd., S. 217.



104 K. Blaser, Harnack in der Krittk Overbecks

Polemik. Barth hat von «jiingsten Gerichten» gesprochen, die bei
Overbeck iiber Ritschl und Harnack ergehen, und der gespaltenen
Stimmung, die einen dabei ergreift, redlichen Ausdruck gegeben 28.

Sachlich 1406t sich die Auseinandersetzung, wenn wir recht sehen,
ungefihr unter vier Gesichispunkte zusammenfassen.

1. Schon mehrfach ist in den bisherigen Darlegungen die Anti-
pathie gegen die iibereifrige literarische T'dtigkeit Harnacks sichtbar
geworden. Verdchtlich spricht er von der «Harnackschen Schwatz-
haftigkeit» und der «Harnackschen Schriftstellerei»?®.

Der «productionshastige Harnack», dessen «zahllose Themata»
nichts anderes als «gelehrte Spielereien» und «sogenannte Lese-
friichte» sind, gestaltet seine Werke nach «den Bediirfnissen des
Augenblicks» und héilt seine Leser zum besten, indem er immer
schon iiber das hinausschielt, woran er arbeitet 3°,

«Ich hore, dal Harnack nidchstes Jahr (1904) mit einer groBeren Gesellschaft
deutscher Professoren nach Nordamerika reist, wo sich diese européischen
Primadonnen auf der Weltausstellung von St. Louis horen lassen wollen.
Vielleicht schafft die Mulle der gegenwirtig immerhin noch mindestens fiinf-
tigigen Reise auf dem Ocean in ihren Meditationen unter anderen auch
Raum fiir den Gedanken, da3 dem Gedichtnisse des Gelehrten sich auch der
Altar der Faulheit ernstlich empfiehlt, und nicht nur des Molochs Flei3, der,
mit unbedachtsamer AusschlieBlichkeit verehrt, nur zu geneigt wird, alle
tibrigen Gotter aus der Atmosphére des Gelehrten fiir immer zu verscheuchen
und dessen auch méchtig ist. Oder gedenkt Harnack nach der Riickkehr
von der anderen Seite des Weltmeers mit der alten Heftigkeit den Wedel
der Production von ,Reden und Aufsitzen‘ zu handhaben, um die Fliege der
Contristation von sich wegzuscheuchen? Nun, so mag er denn fiir sich zu-
sehen, wie weit er es so verfahrend bringt, uns Anderen mul} die Bitte um
Verschonung mit solcher Unerbittlichkeit des FleiBes fiir uns gestattet
sein.» 3!

Was Overbeck zur GeiBelung der literarischen Uberproduktion
veranlaBt, ist die Gefahr einer blof positivistischen Analyse und
der Verzettelung. Einen solchen Historismus abwehrend, fragt er,
wie es dabei zu einem wirklichen Verstehen und zu einer Ordnung
der Fakten kommen soll.

28 Barth (A. 2), S. 19. Er wirft die Frage auf, ob es vielleicht niitzlicher
gewesen wiire, «eine Anzahl von diesen kostlichen Spriichen {iber Menschen
und Zusténde nicht zu verdffentlichen».

2 Qverbeckiana II, S. 21 (A 225).

30 Ebd., S. 21f.

31 Ebd., S. 24 (Harnack und Arbeit).



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 105

«Darnach kann man ermessen, was bald von dieser Litteratur allein iibrig
bleiben wird: nicht ihre Arbeit, sondern das Material, das sie fur fremde
Arbeit liefert. Das verdiente Schicksal in der That fur eine Literatur, welche
mit solchem Cynismus selbst auf ihren idealen Charakter, ihre Vorbildlich-
keit und faBlliche Geschlossenheit von vorneherein verzichtet hat.» 32

Daraus resultiert fiir Overbeck «Zerfahrenheit und Zerstreutheit,
mit der der Schriftsteller Harnack seiner Arbeit obliegt». Er erteilt
seinem Publikum nicht nur Belehrung iiber das gestellte Thema,
«sondern auflerdem allerhand Nebenbelehrung, die er beildufig und
mit zerstreuter Hand von seinem vermeintlich iiberreich besetzten
Tische fallen lifit». Dadurch kommt es eben zu «jenen modernen
Ungethiimen der Litteratur, die den Gedanken an ihre ernste Lec-
tiire durch ihre bloBe Erscheinung niedertreten»33. Insgesamt er-
blickt Overbeck im Uberma@ des literarischen Angebots die Preis-
gabe der Theologie an das Unterhaltungsbediirfnis des modernen
Bildungsmenschen und eine Verniedlichung des Christentums.

2. Was Overbeck, wenn er das ¢«moderne» Christentum und seine
Theologie ins Kreuzfeuer nimmt, treffen will, ist die apologetische
Tendenz, die hinter dem Bund von Religion und Bildung steht.
Sowohl die apologetisch-positive und vollends die liberale Theologie
mit ihrem Auswahlprinzip wollen die Sache méglichst schmackhaft
machen und vergessen dabei den Abgrund, der hinter allem Christ-
lichen klafft. Klassischen Ausdruck hat sich diese moderne Form
der Apologetik im « Wesen des Christentums» verschafft:

«Adolf Harnack vertritt eine in den Kreisen der Zeitbildung an sich und
gemeinhin discreditierte Sache in Formen, welche dieser Zeitbildung an-
nehmbar und schmackhaft sind, mit Absicht und Erfolg, als professioneller
moderner Christ und Theologe.»3* — «Harnack ist der Literat nach dem Her-
zen der verritschelten deutschen theologischen Jugend der Gegenwart.»35

Overbeck tituliert Harnack geradezu als «vollkommenen Salon-
professor». Doch nicht nur die Bibel und ihre Gedanken werden
von der modernen Bildung miverstanden, sondern nun auch noch

32 Ebd., S. 22 (A 225, Harnack. Anregend., 3. Abschnitt).

33 Ebd., S. 21-22 mit einer Bemerkung tuber die Dogmengeschichte, die
Harnack erst mit Buckeln ausstatte, um sie ihr spiter wieder abzunehmen.

34 Christentum und Kultur, S. 198f. Zur Polemik gegen das wachsende
Ansehen von Ritschls Theologie vgl. Overbeckiana IT, S. 125f. (A 268D).

35 Christentum und Kultur, S. 199.



106 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

Goethe, dessen «Meisterschaft in der Vereinigung von Paradoxie
und Evidenz» sie «zu rauben meisterhaft versteht»?3.

Ergibt sich in gewissen Passagen des « Wesens des Christentums»
(bes. S. 77) eine Einschrankung des Begriffs Kulturtheologie, so
driickt Overbeck Verwunderung und Erstaunen dariiber aus, einen
Mann, der sich «so viel mit Kultur zu tun gemacht hat, so gering-
schétzig von Arbeit und Kultur reden und damit sozusagen seine
groBten Wohltiterinnen so undankbar verleugnen zu héren». 3" Man
sieht daran, dafl Overbeck ein Mann von Konsequenz war, die ihn
ein Stiick weit in die Verblendung trieb.

Wo aber jene Kulturtheologie bei Harnack offenbar wird, da
steht sie fiir den Basler Professor unter dem Gesichtspunkt der
Apologie.

«Nach Harnack hat das Christentum kein anderes Wesen als fiir die
Zwecke seiner Macht alles vertragen, verdauen zu koénnen, Edles und Ge-
meines, gesunde und kranke Stoffe. Nur daf3 dieses Wesen bei Nietzsche einen

Fluch iiber das Christentum herbeizieht, bei Harnack zur Grundlage seiner
Apologie dieser Religion wird.»33

Dieses Stichwort taucht noch 6fters auf??, und es ist sicher, daB
Overbeck, sofern er ein Christentum iiberhaupt vertreten will, jede
apologetische Tendenz im Sinne einer geschichtlichen Anpassung
und Wandlungsfihigkeit des Christentums aufs tiefste verabscheut.
Sie ist dem Wesen und dem Ursprung vollkommen fremd. Er ist
eine der Gestalten der Kirchengeschichte, die zum wahren Ursprung
zuriickfinden wollen. Dies allerdings verbindet ihn letztlich mit
Harnack. Es ist aber nicht leichthin zu entscheiden, wer von beiden
Historikern das bessere Teil erwdhlt hatte.

3. Der dritte Gesichtspunkt stellt die Kritik an den wissenschaft-
lichen Uwntersuchungen und Ergebnissen dar. Man erkennt, daf
Harnack jedenfalls nicht der Unfehlbare in der Wissenschaft ge-
wesen ist4%. Immer wieder mull die Harnacksche Literaturge-

38 Ebd., S. 214.

37 Ebd., S. 222.

3 Ebd., S. 225f.

3 Ebd., S. 210. 217. 223.

40 Ein gutes Beispiel einer Auseinandersetzung iiber eine wissenschaftliche
Einzelfrage bietet die «Auffassung des Streites des Paulus mit Petrus in
Antiochien (Gal. 2, 1ff.) bei den Kirchenvéatern» (1877); vgl. Overbeckiana
II, S. 158f. (A 344).



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 107

schichte herhalten. Hatte Overbeck durch eine Art formgeschicht-
licher Betrachtung Kennzeichen und Umfang der nach ihm sog.
Urliteratur herausgearbeitet, so mullite er Harnacks Darstellung
Richtigkeit und Qualitdt absprechen. Sie erfallte die Unterschei-
dung zwischen Urliteratur und patristischer Exegese nicht richtig.
Harnacks Urteile sind darum in Wirklichkeit keine Urteile, sondern
Behauptungen, die aus unzureichenden und flachen Materialana-
lysen resultieren.

AnlaBlich des Erscheinens der « Anfinge der patristischen Litera-
tur» hat sich Harnack lobend iiber Overbecks Studie ausgespro-
chen®' und dies mehrfach wiederholt. Unter Berufung auf diese
positiven AuBerungen tadelt nun der Basler Professor mehrfach die
Nichtverarbeitung seiner Erkenntnisse in Harnacks « Behemoth der
Literatur»:

«Vgl. iiber diesen Aufsatz A. Harnack, Zeitschrift fiir Kirchengeschichte
VI, 1201ff. Seine Bemerkungen sind vom Standpunkt des kunftigen Unter-
nehmers einer Geschichte der altchristlichen Literatur geschrieben. Der
Gebrauch, den er dann in dieser spiter davon gemacht hat, ist vollends der
des verstdndnislosen oder doch mindestens flach urteilenden Ausbeuters.
Spéter kam die Zeit, in der er mich in derselben Litteraturgeschichte am
liebsten ganz vergaB.»4%2 — Oder: «Eben darum haben nur falsche Freunde
(Harnack, Kriiger) meines Aufsatzes ihm mit der Miene absonderlicher An-
erkennung die Ettikette von ,Prolegomena‘ zu einer kunftigen Geschichte
der altchristlichen Litteratur oder eines Receptes zu einer solchen angehéngt

und ihn damit quasi todt gemacht, jedenfalls seine eigentliche Absicht und
sein eigentliches Verdienst unkenntlich gemacht.»3

Im Vergleichen der Bischofslisten des Eusebius mit Harnacks
einleitenden Untersuchungen (Geschichte der altchristlichen Litera-
tur II/1) macht Overbeck eigene Erfahrungen4t. Er verzeichnet
davon nur einen «ganz geringfiigigen, positiven Ertrag» und sieht
sich vor die Aufgabe gestellt, an Harnack darzutun, «dal man zur
Zeit in beiden Hemisphiren der Erde zum unbestrittenen Rufe

41 QOverbeckiana I, S. 136, Korr. Nr. 158: «Sie (die Abhandlung) ist so
uberzeugend, daB3 kein Kundiger, vermute ich, etwas einzuwenden haben
wird; hoffentlich werden die Nachweisungen, die Sie gegeben haben, zur
allgemein anerkannten Grundlage fiir weitere Studien auf diesem Gebiete
werden., »

42 Qverbeckiana II, S. 161 (A 347).

43 Ebd., S. 162.

4 Der luxurieuse Apparat erweise sich nicht als Hilfsmittel, sondern als
schwerstes Hindernis; Overbeckiana II, S. 99 (A 202).



108 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

eines uniibertrefflichen Meisters gelangen und dabei selbst nur ein,
allerdings unbegreiflich, betriebsamer Stiimper sein kann»*. Er
stimmt darum dem Urteil, fiir die nédchsten 150 Jahre werde es
unméglich sein, eine neue Literaturgeschichte zu schreiben, nicht
zu, sondern kommt zu folgendem Schlul3:

«Von christlicher Urliteratur, iiber die er mit groBter Zuversicht redet,
besitzt Harnack keine allgemeine Anschauung. Er schépft seine Eindriicke

davon isoliert und zuféllig aus diesem oder jenem Schriftsteller, um nicht zu
sagen aus dieser oder jener Stelle.»16

Exegetische Fehlleistungen hat Overbeck &fters zu beméngeln.
Dazu sind uns zwei nette Aufzeichnungen erhalten?’. Zu den Apo-
stolischen Konstitutionen bemerkt er:

«... ist Harnacks Erérterung an dieser Stelle seiner Litteraturgeschichte
ein allerliebstes Muster scholastischer Quellenkritik, welches die entia multi-
pliciert wie der Taschenspieler die Feder an seinem Hut, oder auch ein nicht
minder sprechendes Muster der neuerdings unter Theologen zumal in ihren
exegetischen Arbeiten so beliebt gewordenen, acrobatischen Quellenscheidung
auch ohne jede Unterstiitzung durch Paralleltexte.»48

Zusammengefalit lautet die Kritik an der Wissenschaft Har-
nacks: «Nicht die Arbeit entscheidet, sondern ihre Qualitdat»4?, was
ja seinerseits wiederum auf eine Umprigung eines Harnackschen
Satzes hinauslduft (Wesen d. Chr., S. 121). Harnack schliet Band 11
der «Reden und Aufsidtze» mit dem Ausruf: Ecce labora et noli
contristari. Overbeck glossiert den « Weltweisen» so:

45 Ebd., S. 99 (A 202).

46 Christentum und Kultur, 5. 234.

47 Zu den Entdeckungen Harnack betr. die doppelte Reihe der Herren-
jinger in den Worten des Papias in Eus. Hist. 111, 39, 4 und zum Presbyter-
titel bei Johannes in den Worten des Euseb sowie zu ihrer Verbreitung sagt
Overbeck: «Einmal sind diese zwei Beispiele bei Harnack wirklich charak-
teristisch, und wére es nur durch ihr dichtes Beisammenstehen. Denn von
exegetischen Kunststiicken der Art wimmeln die Schriften Harnacks in der
Tat. Und eben in dieser Menge constituiren sie, was man Harnack wirklich
an anregender Kraft zusprechen mul}, aber nun auch getrost als Talent de-
finieren kann, stets Einfille zur Hand zu haben und, wo diese, was sehr
héufig ist, die Gedanken des Inhalts nur verstellen, nie um andere verlegen
zu sein, die aus der Patsche helfen. Und mit diesem Talent kann man schon
fiir sein Publicum ,anregend‘ werden, wenn auch in dem Sinne, in dem etwa
auch Ameisen in Hinsicht auf Blattldause, denen sie den stfen Saft hervor-
kitzeln, so heilen mégen» (Overbeckiana IT, S. 19f.).

48 QOverbeckiana II, S. 70 (A 221b).

49 Christentum und Kultur, 8. 204; vgl. Overbeckiana 11, S. 23.



K. Blaser, Harnack tn der Krittk Overbecks 109

«Wiederum dieselbe Gleichgiiltigkeit gegen die Qualitédt der Arbeit. Denn
man mull schon ein robuster Hanswurst sein, um beim Riickblick auf eine
,Arbeit’ wie die Harnacksche mit solcher Getrostheit Noli contristari zu
schreiben.»3?

Aber gerade auf diese Qualitit kommt es an. Durch die Arbeit
wird nichts entschieden. Ihr Umfang gibt keine Gewéhr fiir ihren
Wert und ihre Qualitét. Overbeck spricht damit Harnack die wis-
senschaftliche Qualifikation nicht einfach ab, aber stellt sie doch
ernsthaft in Frage. Eben dies ist die erstaunliche Tatsache jener
Zeit, dal} einer wagte, diese Frage an Harnack iiberhaupt zu
richten.

4. Eng damit verbunden ist ein vierter, interessanter Gesichts-
punkt. In unseren Belegen kann man ofter dem Vorwurf geistiger
Flachheit und mangelnder wirklicher Forderung begegnen. Es gibt
nun eine Reihe von Stellen, die Harnack explizit eines unter-
schiedslosen Enthusiasmus in der Darstellung von Texten, Per-
sonen und Ereignissen bezichtigen. Hier wird an den kiinstlerischen
Hintergrund seiner Geschichtsschreibung geriihrt. Jedoch reicht
der Vorwurf weiter und umfallt auch eine gedankliche Gleich-
formigkeit, zuweilen Oberflichlichkeit.

«Das Publicum ist nun aber einmal ein Infusiorengewimmel, das auch an
Wenigem Gentlige findet und demgeméfl auch die Fille von Einfillen sich
gern dargeboten sehen wird, die ihm bei Harnack alle Texte ,interessant’
und ,unterhaltend‘ macht — was man sich zur Zeit und Unzeit gleich gefallen
148t, und die ihm auch das Vergniigen verschaffen, seine Denkuhr wenigstens
so gut ,gschmiert’ und leicht laufen zu sehen. Und wie sollte Harnack Emp-
findungen des Angeregtseins tieferer Art bei seinen Lesern erwecken? Denn
wer kann ernstlich anregen ohne Gedanken ?»5!

Auf diese Frage gibt Overbeck auch gleich die Antwort:

«Den Menschen, den Harnack ,angeregt’ hat, glaube ich fast an jeder
Straflenecke getroffen zu haben, wenn es gerade ein Student der Theologie
war, den, der von ihm ,geférdert’ worden wire, habe ich noch nicht zu Ge-
sicht bekommen, und den, der sich zu dieser Férderung gegen Zweifel
standhaft bekannt hitte, vollends nicht.»®2

In diesem Zusammenhang féllt auch der Vorwurf der Ober-
flichlichkeit 3. Overbeck geht so weit, seinem Gegner die schopfe-

50 Overbeckiana 11, S. 23.

51 Ebd., S. 20.

52 Ebd., S. 22; vgl. auch Christentum und Kultur, 8. 200,
53 Christentum und Kultur, S. 205. 226.



110 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

rische Eigenstindigkeit seines Geistes abzusprechen: «Es setzt
voraus, dafl Harnacks Ingenium von fremdem Gute lebt und zwar
von dem allerbesten Grunde, weil er des eigenen entbehrt. »54

Harnack ist wunderbar angelegt, Gedanken aufzuschnappen, die
sich in Rhetorik dullern, hinter der nicht das Interesse der Sache,
sondern eher Interesselosigkeit steht 5.

Diese Kritik ist befremdlich und sicher auch in einiger Hinsicht
verfehlt. Der Einwand einer gewissen Gleichférmigkeit und Ober-
flichlichkeit entbehrt aber nicht der Grundlage im Blick etwa auf
die Reden und Aufsitze, die es mit groBen Personlichkeiten zu tun
haben. Zieht man schlieBlich die gewisse philosophische Naivitéat,
mit der Harnack seiner Wissenschaft gegeniiberstand, in Betracht,
so mag Overbeck recht haben, wenn er ihm das «duBerst geringe
Maf3 von Denken, das er demgemifl den Fundamenten und Grund-
sidtzen» der wissenschaftlichen Fragen widmete, vorhalt 5e.

3.

Das Problem ist nun aber, ob Overbeck selbst diesen Fragen
besser beikam als Harnack. So miissen wir zum Schlul an den ge-
schichtsphilosophischen Plan einer profanen Kirchengeschichte
erinnern, der geeignet ist, das bisher Ausgefiihrte in letzter Weise
zu erhellen. Restlose Klarheit iiber diesen Plan besteht allerdings
nicht, da seine Ausfiihrung von Overbeck nicht geleistet wurde5’.

Overbeck sieht in der kirchlichen Geschichtsschreibung seiner
Zeit zwei dogmatische Prinzipien am Werk. Die eine Forderung ver-
langt vom Forscher eine christliche Haltung und eine von ihr her
gepragte Darstellung seines geschichtlichen Gegenstandes; die an-
dere verneint zwar jede dogmatische Bindung, ergeht sich aber in
subjektiven Reflexionen, so dafl die Kirchengeschichtsschreibung
in die Niéhe des Journalismus und der Poesie geridt. Beide Wege
sind fiir Overbeck Irrwege, und beide glaubt er in Harnack ver-
wirklicht zu sehen. Die Absicht, dem Christentum durch seine Ge-
schichte und durch den darin waltenden teleologischen Zug Gewicht
zu verleihen und so seine Wirksamkeit fiir Gegenwart und Zukunft

54 Ebd., S. 214f.

5 Ebd., S. 232; auBlerdem 8. 228. 230.

58 Notiz Overbecks, zit. nach Nigg (A. 3), S. 215.
57 Vgl. dazu Nigg (A. 3), S. 111-131.



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 111

vorzubereiten (vgl. oben Punkt 2), ist eine dogmatisch gefirbte
Position. Die dadurch erforderte Riicksichtnahme auf die Bildung
der Zeit hat eine ihr angepalite subjektiv-oberflichliche Historio-
graphie zur Folge (vgl. oben Punkt 1, 3, 4). So bedingen sich bei
Harnack beide Wege gegenseitig.

Wenn nach Overbeck die Frage der Distanz zeitlich und me-
thodisch zu verstehen ist, so beruhen beide Forderungen auf dem
gemeinsamen Prinzip der Anpassung an die eigene Zeit, was er als
psychologische Geschichtsschreibung und damit als Pseudohistorie
verurteilt. Die Vermengung historischer und theologischer Ge-
sichtspunkte ergibt eine Pseudokritik. Damit ist das Standpunkt-
problem der Geschichtsbetrachtung umschrieben, das durch keinen
noch so korrekten Protestantismus gelost werden kann. Echte ge-
schichtliche Forschung steht dazu in Widerspruch. Hier setzt Over-
becks Plan ein. Unter dullerst konsequenter Durchfiihrung der
historischen Methodik der Neuzeit verlangt er eine moglichst objek-
tive wissenschaftliche Geschichtsschreibung. Kirchengeschichte
mull der Profanhistorie angehéren, wie es seit Euseb der Fall war
und erst durch die pseudokritische Kirchengeschichtsschreibung
der Reformation bestritten wurde.

So formuliert er die zwei Prinzipien einer profanen Kirchenhisto-
rie: 1. Sie ist keine historia sacra; 2. sie darf in keiner Weise theo-
logisch verengt werden. Der Historiker hat Vergangenheit und
Gegenwart auseinanderzuhalten und den historischen Gegenstand
von seinem eigenen Sein abzuriicken. Darum gilt es, die Fakten der
Geschichte aufzudecken und objektiv zu verstehen. Dem in der
eigentiimlichen Dialektik von Sidkularisierung und Sakralisierung
gefangenen Denken Harnacks ist dies im Overbeckschen Sinne nicht
moglich.,

«Die Wissenschaft lebt in und von ihren Methoden, aber das will nicht
heiflen, daBl sie in diesen Methoden auch ihre Majestdt hat, daB sie ohne
weiteres ihr ihren Wert verleihen. Denn es gibt gute und schlechte Methoden,

und nur die kritischen sind gut, vor allem diejenigen, deren Bevorzugung
die Wissenschaft ihre Selbstkritik verdankt.»5®

Damit ist an den letzten Hintergrund der dargestellten Aus-
einandersetzung geriihrt: an die erkenntnistheoretische Analyse der
historischen Betrachtung und Methodik. Angesichts der Unmoéglich-
keiten und Widerspriiche, in die sich Overbeck dabei seinerseits

% Notiz Overbecks, zit. nach Nigg (A. 3), S. 114.



112 K. Blaser, Harnack in der Kritik Ouverbecks

verstrickt hat, wird es niemandem einfallen, zwischen ihm und
Harnack eine Entscheidung zu treffen. Steht er Kant in der Be-
kampfung jeglichen Dogmatismus’ und in der Frage nach der Lei-
stungsfahigkeit der Methodik nahe, so fern ist er ihm doch in der
Abweisung der Sinn- und Sollfrage. Dall Overbeck schliellich im
Gegensatz zu Harnack der Wissenschaft und insbesondere der Ge-
schichte jede Fiahigkeit abspricht, eine Antwort auf gegenwirtiges
Dasein und Handeln zu geben — das verbindet ihn in eigenartiger
Weise mit Max Weber 5°.

Die Zukunft hatte diese ritselhafte Gestalt jedoch fiir sich. Over-
beck polemisierte nicht so radikal um der Polemik willen; er ahnte
etwas von der Radikalitdt der Mallstibe, die die Zukunft an eine
Theologie wie diejenige Harnacks anlegen wiirde .

«Wer am Ofen seines Ansehens sitzend an sich selbst einen so fleiligen
Heizer wie Harnack hat, kann darauf rechnen, daB er, der Ofen, brennt.
Und solange das Publikum warm daran wird, ist fiir den Heizer alles in
Ordnung, und insbesondere mag ihn nur wenig kiimmern miissen, was er
in den Ofen steckt. Aber das wird anders, wenn sein Publikum anfingt zu
frieren, und er nun erst einerseits in die Lage kommt, zuzusehen, womit
geheizt wird. Nun kann es erst dem Heizer selbst recht heil werden. Das
wird Harnack einmal erleben, wenn die Strohnatur seiner Heizmaterialien
an den Tag kommt. Und wie soll sie immer verborgen bleiben, wenn doch

unzweifelhaft einmal um den Harnackschen Ofen herum recht gefroren
werden mul3!»®!

Bei aller Zweifelhaftigkeit dieser Gedanken hat Overbeck einen
prophetischen Blick gehabt fiir das Unabwendbare. Darum ist es
nicht nur die reine Negation, die ihn in der Riickschau interessant
macht, sondern eben dieser Blick fiir das Kommende, dem auch die
kulturprotestantischen Grundsétze eines Harnack nicht mehr stand-
halten kénnen.

So bedeutet Overbeck zwar nicht ein «jiingstes», aber ein von der
Geschichte legitimiertes Gericht fiir Harnack und die damalige

#maderne’ Theologie. Klauspeter Blaser, Oberthal, Kt. Bern

% Vgl. Max Weber, Wissenschaft als Beruf: Gesammelte Aufsétze zur
Wissenschaftslehre (1922).

60 In diesem Sinne durfte die dialektische Theologie mit Overbeck zu-
sammen anfangen, Fragen aufzuwerfen. Er wire allerdings nur mit ihrer
Negation, nicht aber mit der «Position» einverstanden gewesen, so wie er
sich auch gegen Kierkegaard abgegrenzt hat.

81 Christentum und Kultur, S. 237; aullerdem S. 214f, 227. 228. 239.



	Harnack in der Kritik Overbecks

