
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Harnack in der Kritik Overbecks

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Harnack in der Kritik Overbecks1

Die Welt um die Jahrhundertwende erging sich in Bewunderung
für den großen Berliner Gelehrten Adolf von Harnach (1851-1930).
Bloß Einer ragte als Einsamer mitten aus der Menge heraus. Einsam
wie seine Theologie, scharf wie seine Kritik, so einsam und scharf
war auch sein Rufen gegen Harnack: es war die Stimme des von
Schopenhauer angeregten und mit Nietzsche in enger Freundschaft
verbundenen Professors Franz Camille Overbeck in Basel (1837-
1905).

1.

Der heißende Spott, dem Harnack von Seiten Overbecks ausgesetzt

war, hat seinen tieferen Hintergrund in der von Overbeck
attackierten modernen Theologie kulturprotestantischer Prägung,
als deren repräsentativer Vertreter ihm der Ritsehl-Schüler
erschien. Freilich erweist der historische Rückblick heute manche
Dinge anders, als beide Beteiligte hätten wahrhaben mögen, und
wohl auch anders, als das Interesse an Overbecks Gestalt, das in der
Theologie der Krisis aufgebrochen ist2, zunächst finden wollte. Das
ist durch die neue Phase bedingt, die jetzt mit der Publikation des
Nachlasses in der Overbeck-Forschung eingeleitet worden ist3.

1 Ein in der Form etwas geänderter, nur hier zum Druck gelangender
Exkurs aus meiner Mainzer Dissertation «Geschichte, Kirchengeschichte,
Dogmengeschichte in Adolf von Harnacks Denken» (1964).

2 K. Barth, Die Theologie und die Kirche (1928), S. Iff., stellte unter
dem Titel «Unerledigte Anfragen» drastische Äußerungen Overbecks
zusammen.

3 Vor und nach der Entdeckung in den zwanziger Jahren beschäftigte
sich vor allem die Nietzscheforschung mit diesem Mann. Im historisch
theologischen Bereich brachte das Jahr 1931 erstmals eine noch heute vorzügliche

Gesamtdarstellung durch W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer
Würdigung. Lange Jahre hat die Arbeit wieder geruht, bis sie im letzten
Jahrzehnt mit einer gewissen Intensität wieder aufgenommen worden ist.
Im Mittelpunkt steht Overbecks Geschichtsverständnis : W. Köhler,
Christentum und Geschichte bei Franz Overbeck (Diss. Erlangen 1951) ; M. Tetz,
Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte: Theol. Zeitschr. 17 (1961),
S. 415ff. Zu Overbecks neutestamentlichen Arbeiten vgl. Ph. Vielhauer, Franz
Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft: Ev. Theol. 10 (1950/51),
S. 193ff. - Diese erste Phase ist nun abgeschlossen. In zwei ausgezeichnet



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 97

Der Grundzug der Overbeckschen Auflehnung gegen die Theologie
seiner Tage ist dieser: daß Glauben und Wissen, Christentum und
Kultur, Christentum und Theologie durchaus unversöhnliche
Antagonisten sind4.

«Dem Wissen kann sich eben in dieser Welt kein wirklich existierender
Glauben entziehen, der es nicht selbst will ; das Wissen aber stellt sich, sobald
es angerufen ist neben den Glauben und bleibt in Ewigkeit etwas anderes
als dieser. Daher ist denn auch das Thun jeder Theologie, sofern sie den
Glauben mit dem Wissen in Berührung bringt, an sich selbst und seiner
Zusammensetzung nach ein irreligiöses und kann keine Theologie jemals
entstehen, wo nicht neben das religiöse Interesse sich diesem fremde stellen.»5

Christentum gab es einmal in jener dem modernen
Geschichtsbewußtsein nicht koordinierbaren Urgeschichte und der von ihm
zeugenden Urliteratur. Es war Enthusiasmus und forderte die
Existenz. Jeder Versuch aber, es heute zu realisieren, muß aus vier
Gründen notwendig scheitern :

1. Jede geschichtliche Form des Christentums ist seiner Ursprünglichkeit
unangemessen und darum «modern».

2. Der heutige moderne Mensch muß aus der Einsicht der völligen Diskrepanz

der Zeiten das Christentum ablehnen. Es gehört in die Antike.

gestalteten Bänden sind die Korrespondenz, die wissenschaftlichen
Manuskripte und die nachgelassenen Aufzeichnungen samt einer Bibliographie
und versehen mit den nötigen Erläuterungen erschienen, und zwar gemäß
der Neuordnung, die E. Staehelin und M. Tetz im Nachlaß Overbecks, den
die Universitätsbibliothek Basel beherbergt, vorgenommen haben: Over-
beckiana Teil I. Die Korrespondenz Franz Overbecks, hrsg. von E. Staehelin
und M. Gabathuler (1962); Overbeckiana Teil II. Der wissenschaftliche
Nachlaß Franz Overbecks, hrsg. von M. Tetz (1962). Diese Edition wirft
nun endlich das entscheidende Licht auf die Glaubwürdigkeit früherer
Veröffentlichungen, besonders durch C. A. Bernoulli in «Christentum und
Kultur» (1919). Um diese ist es schlecht bestellt, was vor allem für die
Äußerungen über Harnack zutrifft. Es muß angenommen werden, daß das
Editionsverfahren in einer zweifachen Redaktion bestand, durch Frau Ida
Overbeck und Bernoulli selbst (vgl. dazu Overbeckiana II, S. 17-25). Wir
zitieren soweit wie möglich nach den neuen Editionen. Da Tetz nur Beispiele
für die genannte Entdeckung gibt, können wir einige Texte aus Bernoulli
nicht entbehren. Die Richtigkeit ihres Wortlautes und ihrer Pointen müßten
nachgeprüft werden. - A Signatur des Franz Overbeck-Nachlasses
wissenschaftlicher Art.

4 Dazu vor allem F. Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen
Theologie (2. Aufl. 1902); vgl. Nigg (A. 3).

5 Overbeck, Christlichkeit, S. 24.

7



98 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

3. Das Unternehmen einer Anpassung (Modernisierung) des Christentums
beweist nur, daß dieses faktisch ausgespielt hat. Ein der Zeit
unterworfenes Christentum ist absurd.

4. Es kann dem Menschen nicht helfen und ist darum grundsätzlich
abzulehnen.

Theologie als wissenschaftliche Reflexion über das Christentum
ist etwas anderes als dieses sein will. Das wissenschaftliche
Unternehmen, dem an sich niemand entgehen kann, muß aber aus vier
Gründen notwendig scheitern :

1. Als Reflexion war und ist die Theologie stets und eo ipso modern.
2. Daraus ergibt sich der irreligiöse Charakter aller Theologie. Sie emanzipiert

sich vom Christentum, welches ihr zum Problem wird. Wissenschaft und
Religion heben sich gegenseitig auf.

3. Da nicht nur die Theologie in sich, sondern auch im Gegenüber zum
Christentum immöglich wird, kann sie keine Sachgemäßheit in Anspruch
nehmen6. Sie hebt die Distanz auf.

4. Die moderne Theologie ist darin modern, daß sie aus dieser Not eine
Tugend macht und so sich und dem Christentum in der Rolle des Apologeten

erscheint, was wiederum ihre faktische Bedeutungslosigkeit in der
modernen Welt erweist.

Verwendet Overbeck den Begriff der Modernität im
zeitgeschichtlichen Sinne, so ist damit inhaltlich der Bund zwischen

Theologie und Geschichte, die Verbindung zwischen Christentum
und Kultur aufs Korn genommen. Denn Geschichte ist eine
moderne Form des Denkens und darum ein Feind der Religion, vollends
dann, wenn Gott mitten in ihr erscheinen soll. Die kulturelle
Frisierung verbürgerlicht das Christentum. Diese Synthese ist eine

Folge seines Alterns. Seine Glaubwürdigkeit durch seine Geschichte
beweisen zu wollen, hält Overbeck darum für ausgeschlossen, denn
das Alter ist das tödliche Argument gegen diese Glaubwürdigkeit.
So ist die Frage nach dem Wesen des Christentums in höchstem
Sinne modern, denn das Christentum «verwest». Es gar historisch
zu ermitteln, ist unmöglich. Darin vollendet sich der Verrat der
Theologie an ihrem Gegenstand7.

6 Die von Overbeek anvisierte eigene «kritische» Theologie soll das
Christentum davor schützen, sich in der Welt zu akkommodieren.

7 Die Fragen nach Overbecks persönlicher religiöser Entwicklung, nach
seinem «Lebensproblem» und eine weitere Ausführung seiner Gedankenwelt
können hier auf sich beruhen. Zu seinen geschichtsphilosophischen
Anschauungen vgl. den Schluß.



K. Blaser, Harnach in der Kritik Overbecks 99

«.Modern' hat für alle lebendigen Wesen, die sich damit schmücken, den
Hauptnachteil, daß es nicht ewig ist und also auch nicht ewig macht. So daß
es doch für die .moderne' Theologie vielleicht verhängnisvoller war, als sie
selbst meint, wenn sie mit solcher Leichtherzigkeit ihre Metamorphose oder
besser gesagt Umkleidung aus einer christlichen in eine moderne vornahm.
Als christliche hatte sie nicht für ihre Ewigkeit zu sorgen, als moderne wurde
das für sie anders... Die Theologie will selbst .zeitgemäß' sein, womit sie

aber, sie mag wollen oder nicht, im besten Falle nur noch eine sich ewig
fortzeugende Eintagsfliege geworden ist. Lange Zeit hat sie von solchem
Ende noch nicht einmal geträumt, heutzutage kann man sich am hellen
lichten Tage mit ihr selbst davon unterhalten.»8

In Harnacks Überzeugung vom Gegenwartscharakter aller
Geschichte, den er zum methodischen Prinzip erhob, eröffnete sich
eine andere Gedankenwelt. Für ihn wie für fast alle damaligen
Theologen war die Verbindung von Christentum und Kultur eine

Gegebenheit. Eine genauere Betrachtung würde allerdings ergeben,
daß Harnack einem gedankenlosen Kulturoptimismus nicht
gehuldigt hat und einen historischen Pantheismus nicht vertreten hat.
Bedenkt man aber, daß er vom Glauben an die seelsorgerliche
Aufgabe der Bildung und an das Evangelium als einer Grundlage der
sittlichen Kultur beseelt war, so gewinnt die Polemik Franz Overbecks

ihre historische und prinzipielle Aktualität.

2.

Es wird immer ein Geheimnis bleiben, aus welchen verborgenen
Gründen die persönliche Animosität Overbecks gegen Harnack sich
gespeist hat. Zwar ist seine Polemik und Kritik gegen jedermann
bekannt9. Andererseits scheint bis in die neunziger Jahre zwischen
beiden Wissenschaftlern ein recht gutes Verhältnis, jedenfalls ein
einigermaßen reger Briefverkehr geherrscht zu haben10. Harnack
hat Overbeck auch besucht und sich noch bei Ankündigung des

8 Overbeckiana II, S. 100 (A 203 III; 31. 3. 1904).
9 Julius Kaftan konnte nach einer Mitteilung Harnacks das Triumvirat

Nietzsche, Overbeck, Rhode sogar eine «Giftbude» nennen; vgl.
Overbeckiana I, S. 112 A. 5; vgl. auch den Brief Harnacks an Overbeck, S. 131,
Korr. Nr. 145, der die Unbegründetheit der aggressiven Kritiken aufweist.

10 Es existieren 47 Briefe, eine Karte und 12 Postkarten Harnacks an
Overbeck (1874-1894). 28 Briefe und 3 Postkarten Overbecks an Harnack
liegen noch unveröffentlicht auf der Staatsbibliothek in Berlin.



100 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

ersten Bandes der Dogmengeschichte für alle empfangene Förderung

bedankt11. Auch Overbeck hatte Harnacks Anfänge mit
hoffnungsvoller Teilnahme begleitet. In der Folge hat sich seine

Kritik an drei Punkten herausgebildet und verdichtet :

1. Zweifel an der wissenschaftlichen Richtigkeit und Exaktheit der Harnack-
schen Behauptungen, Folgerungen und Ergebnisse12.

2. Polemik gegen die übermäßige literarische Produktion13.
3. Einsicht in die Verderblichkeit der Theologie Ritschis und Harnacks14.

Immerhin konnte Overbeck Ende 1897 immer noch schreiben:
«Auch ist von einem stets so emsig und mit regem Geiste thätig gewesenen

Gelehrten wie Harnack etwelche Belehrung auf jeden Fall zu erwarten...»15

Im Jahre 1898 muß der Bruch zwischen Basel und Berlin akut
geworden sein. Anlaß dazu waren Overbecks Schrift «Die Bischofslisten

und die apostolische Nachfolge in der Kirchengeschichte des

Eusebius» und die darauffolgende Rezension durch Harnack in der
Theologischen Literaturzeitnng (1898, Sp. 657ff.). Overbeck
kritisierte auf S. 6 die altchristliche Literaturgeschichte Harnacks:

«Der Protest soll sich gegen die Phase richten, in welche Harnacks Schrift-
stellerei nun seit Jahren getreten ist und bei der sie in der Form so unerträglich

breit und zerflossen geworden ist und im Inhalt so überladen von einer
in der Wissenschaft mit keiner Notwendigkeit mehr entschuldbaren
Subjektivität. »

Harnack antwortete :

«Den unhöflichen und anmaßenden Ton dieser Polemik übergehe ich; ich
kann nicht vergessen, daß ich einst manches von Overbeck gelernt habe, was

11 Overbeckiana I, S. 144, Korr. Nr. 181. Harnack hat Overbeck als seinen
Nachfolger in Gießen vorgeschlagen, ebd. S. 145, Korr. Nr. 186.
Wissenschaftliche Beiträge Overbecks wie Über die Anfänge der patristischen
Literatur (1882; 2. Aufl. 1954) hat Harnack gerühmt (vgl. Anm. 41).

12 Z. B. Overbeckiana II, S. 158ff. (A 344).
13 Z. B. der einzige im Nachlaß als Kopie vorhandene Brief Overbecks

an Harnack (I, S. 185, Korr. Nr. 295), in dem er den neuesten Band der
Altchristlichen Literaturgesch. (II/l, 1897) mit dem Ausdruck «einen solchen
Behemoth der Literatur» tituliert.

14 Z. B. in den Aufzeichnungen zum autobiographischen Fragment,
Overbeckiana II, S. 125f. (A 268b). Die Aufzeichnung vom 8. Januar 1898

endet mit den Worten: «So decrepiert ist die Welt in der That nicht, daß sie

Dürftigkeiten wie Harnack und die Ritschelei ernst nehmen könnte. Die
Falken der Gegenwart werden natürlich noch einmal und wohl nicht nach
zu langer Frist als Spatzen erkannt werden...» (S. 126).

15 Overbeckiana II, S. 98 (A 202).



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 101

andere mich nicht lehren konnten, und muß daher den Fachgenossen das
Urteil über seine Angriffe überlassen... Somit muß ich alles das aufrechterhalten,

was ich in meiner Chronologie ausgeführt habe und bedaure, diesmal

von einem Programme Overbecks ohne Belehrung scheiden zu müssen. >>16

Auf diesen Angriff und die Replik hin ging das Gelehrtenverhält -

nis endgültig in Brüche. Harnack hat sich gemäß seiner Anzeige
auch weiterhin über ungezogene Äußerungen Overbecks hinweggesetzt

und m. W. jeder Polemik enthalten, während Overbecks
Zorn sich für jedermann sichtbar in der 2. Auflage der «Christlichkeit

unserer heutigen Theologie », dann aber auch in seinen privaten
Aufzeichnungen entlud.

Nimmt man an, daß Overbeck gewisse Grenzüberschreitungen
mit Bedacht und Bewußtsein vollzogen hat, so stellt sich die Frage,
ob sein Gegner für seine Angriffe eine Art pars pro toto-Figur
darstellte, oder ob sie höchst persönlich gemeint waren. Die Antwort
ist recht zwiespältig. Auch vermag man den Gedanken des Neides
nie ganz von der Hand zu weisen. Doch was soll es, wenn Overbeck,
freilich in spottendem Sinne, von der «Entstehung der modernen
Theologie und neuerdings nun gar Entdeckung des Wesens des

Christentums durch ihren weit und breit anerkannten Meister»
redet17? Je größer das Ansehen des aufgegangenen Sterns, um so

kräftiger sein Groll18.
Zu der oben angedeuteten Frage bemerkt Overbeck wörtlich :

«Ich möchte Harnack öffentlich so wenig wie sonst jemand in seiner Person
angreifen — meine gegen ihn gerichtete Kritik gälte nicht so sehr ihm als der
öffentlichen Meinung. Was Harnack und ich für das Christentum bedeuten
ist eine Personenfrage auf jeden Fall nicht... So weit wie Harnack bringt es

nicht jeder. Unter allen Umständen setzt ein Erfolg wie der seinige Vorzüge
und Talente voraus, und am allerwenigsten denke ich daran zu bezweifeln,
daß Harnack mit allem, was er hinter sich brachte, etwas geleistet hat,
wozu ich nicht im Stande gewesen wäre. Auch liegt mir ferne, das, was ich
Harnack mit diesem Zugeständnis vorgebe, zu verkleinern. Doch preise ich
mich nicht minder ehrlich und von Herzensgrund glücklich um meines
Unvermögens willen. Wahrlich nicht um mich mit dem Heiligenschein irgend

16 Anfang und Schluß der Anzeige Harnacks. Beide Zitate nach Over-
beckiana I, S. 185 Anm. 2.

17 In einem dritten Teil eines Nachwortes der « Christlichkeit » spricht
Overbeck über «Die moderne Theologie des Protestantismus der Gegenwart

und was sich mir als Verfasser meines Schriftchens daraus ergeben»
(S. 200).

18 Vgl. dazu Johannes Plaller, Lebenserinnerungen (1960), S. 209.



102 K. Blaser, Harnaek in der Kritik Overbecks

welcher Unscheinbarkeit zu schmücken, beglückwünsche ich mich zu meiner
Obscurität. Lieber steige ich scheidend in den Lethe, als daß ich beim
Abschied ein Gefolge wie Harnacks Werke hinter mir sähe. Nicht daß ich vom
menschlichen Nachruhm pessimistisch dächte. Zum Vorteil nehme ich mir
nicht meine Entsagung an, wohl aber das Geschick, einem Lose wie dem
Harnacks und seines Gleichen entgangen zu sein. »19

Ist der Verfasser dieser Sätze ehrlich? Nimmt er nicht zuletzt in
geradezu sarkastischer Form wieder zurück, was man ihm am
Anfang als seine lautere Meinung zubilligt? Ihm scheint allerdings die
Einsicht in seine «Obscurität» nicht verborgen zu sein.

Doch wahrt der Protest nur selten die Form einer Kritik der
öffentlichen Meinung, deren Favorit Harnaek nun einmal ist19. Die
Angriffe überwiegen, die den Zeitgenossen direkt betreffen. Overbeck

nennt ihn den «neuesten Windmacher», zählt ihn zu den
«falschen Freunden» oder ehrt ihn als «betriebsamen Stümper»20.
Von unbegreiflicher Bissigkeit sind schließlich folgende zwei
ausgewählte «Sprüche»:

«Harnaek hat es nun einmal mit seiner Popularität dahin gebracht, daß
sein Licht, auch wo es nur blakt, wie der Blitz zu strahlen scheint.»21 -
«Harnaek verrichtet den Dienst eines Friseurs an der theologischen Perücke
des Kaisers - ganz wie weiland Eusebius von Cäsarea bei Kaiser Konstantin
dem Großen.»22

Die formale Linie Overbeckscher Verlautbarungen
berücksichtigend, können wir drei Typen der Polemik feststellen.

1. Offene Kritik, die sich aber eine gewisse Zurückhaltung
auferlegt.

Dazu kann ein Beispiel angeführt werden, das zur Tatsache, daß
die moderne Theologie - und wer könnte anderes damit gemeint
sein als Harnaek - dem Urchristentum schon Bibliotheken gewidmet
hat und dabei nicht mehr als einen Trümmerhaufen zustande

gebracht hat, Stellung nimmt :

«Fast zöge ich angesichts des inzwischen über dem Urchristentum
errichteten Papierturmes vor, blind meine Reverenz zu machen, mich dazu

19 Christentum und Kultur, S. 218-220; weitere eher positive Äußerungen
S. 205. 230.

19 Overbeckiana II, S. 23f. Man dürfe es Harnaek nicht verdenken, wenn
er sich den Erfolg seiner Arbeit auf die eigene Rechnung schreibe.

20 Ebd., S. 163 (A 347); 162 (A 347); 99 (A 202).
21 Christentum und Kultur, S. 206.
22 Ebd., S. 209.



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 103

mit einem freilieh recht sonderbaren Kraftspruch stärkend, den ich bei dem
soeben erst angeführten theologischen doctor gravis finde. (Anm. ,Die Arbeit
entscheidet'; Wesen d. Chr. S. 121.) Steht es aber so mit meiner
Bereitwilligkeit zur Anerkennung der von der modernen Theologie am Urchristentum

wirklich geleisteten Arbeit, um wie viel ferner liegt es mir noch bei
anderen, weniger der Controverse ausgesetzten Perioden der
Kirchengeschichte mich dem, was die moderne Theologie als Aufklärerin geleistet,
nur mit dem Gedanken eines Nachrichters gegenüberzustellen.»23

2. Sub contrario ausgesprochene Kritik mit höhnischem Unterton.
Hier nimmt Overbeck die Schrift von Rolffs über seinen Meister
Harnack aufs Korn24. Zu einem Satz auf S. 48, der Harnack für
die große Tat dankt, die der Welt im «Wesen des Christentums»
geworden ist, bemerkt er :

«Als Orakel eines modernen Propheten überhaupt giebt es sich gleich
selbst (das Bekenntnis zu Harnack), und auch gegen die Echtheit seiner
Herkunft aus dem Herzen der modernen Theologie wird wohl nichts zu sagen
sein. Notorisch ist die Zugehörigkeit des Wortführers zur Schule des

derzeitig berufensten Meisters dieser Theologie, und daß aus den citirten Worten
der Geist der modernen Theologie weht, glaube ich auch nicht bezweifeln zu
müssen. »25

3. Offener Angriff mit spöttischer Haltung. Overbeck nennt
seinen Rivalen dabei den «derzeitigen Hohepriester der Theologie»,
die zu wissen meine, «daß unter dem Königsmantel der Modernität,
den sie sich umgeworfen, auch das Christentum für immer geborgen
sei»26. Auch die Schlußbemerkung der «Christlichkeit» redet eine
deutliche Sprache:

«Daran (von der Christlichkeit der Theologie heute anders zu denken als

vor Jahren) macht mich insbesondere auch das jüngste Ereignis dieser
,modernen Theologie' durchaus nicht irre: die Harnacksche Saecularschrift,
welche mir die ,Unwesentlichkeit' des Christentums weit eindringlicher
beweisen als das ,Wesen', dessen Erweisung auf dem Titelblatt angekündigt
ist.»27

Eines wird man der Stimme Overbecks nicht absprechen: ihren
Scharfsinn, ihre Treffsicherheit und ihre Anlage zur geistreichen

23 Overbeck, Christlichkeit, 8. 207f.
24 E. Rolffs, Harnacks Wesen des Christentums und die religiösen

Strömungen der Gegenwart (1902).
25 Overbeck, Christlichkeit, S. 214.
26 Ebd., S. 216.
27 Ebd., S. 217.



104 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

Polemik. Barth hat von «jüngsten Gerichten» gesprochen, die bei
Overbeck über Ritsehl und Harnack ergehen, und der gespaltenen
Stimmung, die einen dabei ergreift, redlichen Ausdruck gegeben28.

Sachlich läßt sich die Auseinandersetzung, wenn wir recht sehen,

ungefähr unter vier Gesichtspunkte zusammenfassen.
1. Schon mehrfach ist in den bisherigen Darlegungen die

Antipathie gegen die übereifrige literarische Tätigkeit Harnacks sichtbar
geworden. Verächtlich spricht er von der « Harnackschen Schwatz-

haftigkeit» und der «Harnackschen Schriftstellerei»29.
Der «produetionshastige Harnack», dessen «zahllose Themata»

nichts anderes als «gelehrte Spielereien» und «sogenannte
Lesefrüchte» sind, gestaltet seine Werke nach «den Bedürfnissen des

Augenblicks» und hält seine Leser zum besten, indem er immer
schon über das hinausschielt, woran er arbeitet30.

«Ich höre, daß Harnack nächstes Jahr (1904) mit einer größeren Gesellschaft
deutscher Professoren nach Nordamerika reist, wo sich diese europäischen
Primadonnen auf der Weltausstellung von St. Louis hören lassen wollen.
Vielleicht schafft die Muße der gegenwärtig immerhin noch mindestens
fünftägigen Reise auf dem Ocean in ihren Meditationen unter anderen auch
Raum für den Gedanken, daß dem Gedächtnisse des Gelehrten sich auch der
Altar der Faulheit ernstlich empfiehlt, und nicht nur des Molochs Fleiß, der,
mit unbedachtsamer Ausschließlichkeit verehrt, nur zu geneigt wird, alle
übrigen Götter aus der Atmosphäre des Gelehrten für immer zu verscheuchen
und dessen auch mächtig ist. Oder gedenkt Harnack nach der Rückkehr
von der anderen Seite des Weltmeers mit der alten Heftigkeit den Wedel
der Production von ,Reden und Aufsätzen' zu handhaben, um die Fliege der
Contristation von sich wegzuscheuchen Nun, so mag er denn für sich
zusehen, wie weit er es so verfahrend bringt, uns Anderen muß die Bitte um
Verschonung mit solcher Unerbittlichkeit des Fleißes für uns gestattet
sein.»31

Was Overbeck zur Geißelung der literarischen Überproduktion
veranlaßt, ist die Gefahr einer bloß positivistischen Analyse und
der Verzettelung. Einen solchen Historismus abwehrend, fragt er,
wie es dabei zu einem wirklichen Verstehen und zu einer Ordnung
der Fakten kommen soll.

28 Barth (A. 2), S. 19. Er wirft die Frage auf, ob es vielleicht nützlicher
gewesen wäre, «eine Anzahl von diesen köstlichen Sprüchen über Menschen
und Zustände nicht zu veröffentlichen».

29 Overbeckiana II, S. 21 (A 225).
30 Ebd., S. 21 f.
31 Ebd., S. 24 (Harnack und Arbeit).



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 105

«Darnach kann man ermessen, was bald von dieser Litteratur allein übrig
bleiben wird: nicht ihre Arbeit, sondern das Material, das sie für fremde
Arbeit liefert. Das verdiente Schicksal in der That für eine Literatur, welche
mit solchem Cynismus selbst auf ihren idealen Charakter, ihre Vorbildlichkeit

und faßliche Geschlossenheit von vorneherein verzichtet hat.»32

Daraus resultiert für Overbeck «Zerfahrenheit und Zerstreutheit,
mit der der Schriftsteller Harnack seiner Arbeit obliegt». Er erteilt
seinem Publikum nicht nur Belehrung über das gestellte Thema,
«sondern außerdem allerhand Nebenbelehrung, die er beiläufig und
mit zerstreuter Hand von seinem vermeintlich überreich besetzten
Tische fallen läßt». Dadurch kommt es eben zu «jenen modernen
Ungethümen der Litteratur, die den Gedanken an ihre ernste Leetüre

durch ihre bloße Erscheinung niedertreten»33. Insgesamt
erblickt Overbeck im Übermaß des literarischen Angebots die Preisgabe

der Theologie an das Unterhaltungsbedürfnis des modernen
Bildungsmenschen und eine Verniedlichung des Christentums.

2. Was Overbeck, wenn er das «moderne» Christentum und seine

Theologie ins Kreuzfeuer nimmt, treffen will, ist die apologetische
Tendenz, die hinter dem Bund von Religion und Bildung steht.
Sowohl die apologetisch-positive und vollends die liberale Theologie
mit ihrem Auswahlprinzip wollen die Sache möglichst schmackhaft
machen und vergessen dabei den Abgrund, der hinter allem Christlichen

klafft. Klassischen Ausdruck hat sich diese moderne Form
der Apologetik im «Wesen des Christentums» verschafft:

«Adolf Harnack vertritt eine in den Kreisen der Zeitbildung an sich und
gemeinhin discreditierte Sache in Formen, welche dieser Zeitbildung
annehmbar und schmackhaft sind, mit Absicht und Erfolg, als professioneller
moderner Christ und Theologe.»34 - «Harnack ist der Literat nach dem Herzen

der verritschelten deutschen theologischen Jugend der Gegenwart.»35

Overbeck tituliert Harnack geradezu als «vollkommenen
Salonprofessor». Doch nicht nur die Bibel und ihre Gedanken werden
von der modernen Bildung mißverstanden, sondern nun auch noch

32 Ebd., S. 22 (A 225, Harnack. Anregend., 3. Abschnitt).
33 Ebd., S. 21-22 mit einer Bemerkung über die Dogmengeschichte, die

Harnack erst mit Buckeln ausstatte, um sie ihr später wieder abzunehmen.
34 Christentum und Kultur, S. 198 f. Zur Polemik gegen das wachsende

Ansehen von Ritschis Theologie vgl. Overbeckiana II, S. 125f. (A 268b).
35 Christentum und Kultur, S. 199.



106 K. Blaser, Harnaclc in der Kritik Overbecks

Goethe, dessen «Meisterschaft in der Vereinigung von Paradoxic
und Evidenz» sie «zu rauben meisterhaft versteht»36.

Ergibt sich in gewissen Passagen des «Wesens des Christentums»
(bes. S. 77) eine Einschränkung des Begriffs Kulturtheologie, so

drückt Overbeck Verwunderung und Erstaunen darüber aus, einen
Mann, der sich «so viel mit Kultur zu tun gemacht hat, so

geringschätzig von Arbeit und Kultur reden und damit sozusagen seine

größten Wohltäterinnen so undankbar verleugnen zu hören».37 Man
sieht daran, daß Overheck ein Mann von Konsequenz war, die ihn
ein Stück weit in die Verblendung trieb.

Wo aber jene Kulturtheologie bei Harnack offenbar wird, da
steht sie für den Basler Professor unter dem Gesichtspunkt der
Apologie.

«Nach Harnack hat das Christentum kein anderes Wesen als für die
Zwecke seiner Macht alles vertragen, verdauen zu können, Edles und
Gemeines, gesunde und kranke Stoffe. Nur daß dieses Wesen bei Nietzsche einen
Fluch über das Christentum herbeizieht, bei Harnack zur Grundlage seiner
Apologie dieser Religion wird.»38

Dieses Stichwort taucht noch öfters auf39, und es ist sicher, daß
Overbeck, sofern er ein Christentum überhaupt vertreten will, jede
apologetische Tendenz im Sinne einer geschichtlichen Anpassung
und Wandlungsfähigkeit des Christentums aufs tiefste verabscheut.
Sie ist dem Wesen und dem Ursprung vollkommen fremd. Er ist
eine der Gestalten der Kirchengeschichte, die zum wahren Ursprung
zurückfinden wollen. Dies allerdings verbindet ihn letztlich mit
Harnack. Es ist aber nicht leichthin zu entscheiden, wer von beiden
Historikern das bessere Teil erwählt hatte.

3. Der dritte Gesichtspunkt stellt die Kritik an den wissenschaftlichen

Untersuchungen und Ergebnissen dar. Man erkennt, daß
Harnack jedenfalls nicht der Unfehlbare in der Wissenschaft
gewesen ist40. Immer wieder muß die Harnacksche Literaturge-

39 Ebd., S. 214.
37 Ebd., S. 222.
38 Ebd., S. 225f.
39 Ebd., S. 210. 217. 223.
40 Ein gutes Beispiel einer Auseinandersetzung über eine wissenschaftliche

Einzelfrage bietet die «Auffassung des Streites des Paulus mit Petrus in
Antiochien (Gal. 2, Iff.) bei den Kirchenvätern» (1877); vgl. Overbeckiana
II, S. 158f. (A 344).



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 107

schichte herhalten. Hatte Overbeck durch eine Art formgeschichtlicher

Betrachtung Kennzeichen und Umfang der nach ihm sog.
Urliteratur herausgearbeitet, so mußte er Harnacks Darstellung
Richtigkeit und Qualität absprechen. Sie erfaßte die Unterscheidung

zwischen Urliteratur und patristischer Exegese nicht richtig.
Harnacks Urteile sind darum in Wirklichkeit keine Urteile, sondern
Behauptungen, die aus unzureichenden und flachen Materialanalysen

resultieren.
Anläßlich des Erscheinens der «Anfänge der patristischen Literatur»

hat sich Harnack lobend über Overbecks Studie ausgesprochen41

und dies mehrfach wiederholt. Unter Berufung auf diese

positiven Äußerungen tadelt nun der Basler Professor mehrfach die

Nichtverarbeitung seiner Erkenntnisse in Harnacks «Behemoth der
Literatur»:

«Vgl. über diesen Aufsatz A. Harnack, Zeitschrift für Kirchengeschichte
VI, 120ff. Seine Bemerkungen sind vom Standpunkt des künftigen
Unternehmers einer Geschichte der altchristlichen Literatur geschrieben. Der
Gebrauch, den er dann in dieser später davon gemacht hat, ist vollends der
des verständnislosen oder doch mindestens flach urteilenden Ausbeuters.
Später kam die Zeit, in der er mich in derselben Litteraturgeschichte am
liebsten ganz vergaß.»12 - Oder: «Eben darum haben nur falsche Freunde
(Harnack, Krüger) meines Aufsatzes ihm mit der Miene absonderlicher
Anerkennung die Ettikette von .Prolegomena' zu einer künftigen Geschichte
der altchristlichen Litteratur oder eines Receptes zu einer solchen angehängt
und ihn damit quasi todt gemacht, jedenfalls seine eigentliche Absicht und
sein eigentliches Verdienst unkenntlich gemacht.»43

Im Vergleichen der Bischofslisten des Eusebius mit Harnacks
einleitenden Untersuchungen (Geschichte der altchristlichen Literatur

II/l) macht Overbeck eigene Erfahrungen44. Er verzeichnet
davon nur einen «ganz geringfügigen, positiven Ertrag» und sieht
sich vor die Aufgabe gestellt, an Harnack darzutun, «daß man zur
Zeit in beiden Hemisphären der Erde zum unbestrittenen Rufe

41 Overbeckiana I, S. 136, Korr. Nr. 158: «Sie (die Abhandlung) ist so

überzeugend, daß kein Kundiger, vermute ich, etwas einzuwenden haben
wird; hoffentlich werden die Nachweisungen, die Sie gegeben haben, zur
allgemein anerkannten Grundlage für weitere Studien auf diesem Gebiete
werden. »

42 Overbeckiana II, S. 161 (A 347).
43 Ebd., S. 162.
44 Der luxurieuse Apparat erweise sich nicht als Hilfsmittel, sondern als

schwerstes Hindernis; Overbeckiana II, S. 99 (A 202).



108 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

eines unübertrefflichen Meisters gelangen und dabei selbst nur ein,
allerdings unbegreiflich, betriebsamer Stümper sein kann»45. Er
stimmt darum dem Urteil, für die nächsten 150 Jahre werde es

unmöglich sein, eine neue Literaturgeschichte zu schreiben, nicht
zu, sondern kommt zu folgendem Schluß:

«Von christlicher Urliteratur, über die er mit größter Zuversicht redet,
besitzt Harnack keine allgemeine Anschauung. Er schöpft seine Eindrücke
davon isoliert und zufällig aus diesem oder jenem Schriftsteller, um nicht zu
sagen aus dieser oder jener Stelle.»46

Exegetische Fehlleistungen hat Overbeck öfters zu bemängeln.
Dazu sind uns zwei nette Aufzeichnungen erhalten47. Zu den
Apostolischen Konstitutionen bemerkt er:

«... ist Harnacks Erörterung an dieser Stelle seiner Litteraturgeschichte
ein allerliebstes Muster scholastischer Quellenkritik, welches die entia multi-
pliciert wie der Taschenspieler die Feder an seinem Hut, oder auch ein nicht
minder sprechendes Muster der neuerdings unter Theologen zumal in ihren
exegetischen Arbeiten so beliebt gewordenen, acrobatischen Quellenscheidung
auch ohne jede Unterstützung durch Paralleltexte.»48

Zusammengefaßt lautet die Kritik an der Wissenschaft
Harnacks: «Nicht die Arbeit entscheidet, sondern ihre Qualität»49, was
ja seinerseits wiederum auf eine Umprägung eines Harnackschen
Satzes hinausläuft (Wesen d. Chr., S. 121). Harnack schließt Bandll
der «Reden und Aufsätze» mit dem Axtsruf: Ecce labora et noli
contristari. Overbeck glossiert den «Weltweisen» so:

45 Ebd., S. 99 (A 202).
46 Christentum und Kultur, S. 234.
47 Zu den Entdeckungen Harnack betr. die doppelte Reihe der Herrenjünger

in den Worten des Papias in Eus. Hist. III, 39, 4 und zum Presbytertitel

bei Johannes in den Worten des Euseb sowie zu ihrer Verbreitung sagt
Overbeck: «Einmal sind diese zwei Beispiele bei Harnack wirklich
charakteristisch, und wäre es nur durch ihr dichtes Beisammenstehen. Denn von
exegetischen Kunststücken der Art wimmeln die Schriften Harnacks in der
Tat. Und eben in dieser Menge constituiren sie, was man Harnack wirklich
an anregender Kraft zusprechen muß, aber nun auch getrost als Talent
definieren kann, stets Einfälle zur Hand zu haben und, wo diese, was sehr
häufig ist, die Gedanken des Inhalts nur verstellen, nie um andere verlegen
zu sein, die aus der Patsche helfen. Und mit diesem Talent kann man schon
für sein Publicum .anregend' werden, wenn auch in dem Sinne, in dem etwa
auch Ameisen in Hinsicht auf Blattläuse, denen sie den süßen Saft
hervorkitzeln, so heißen mögen» (Overbeckiana II, S. 19f.).

48 Overbeckiana II, S. 70 (A 221b).
49 Christentum und Kultur, S. 204; vgl. Overbeckiana II, S. 23.



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 109

«Wiederum dieselbe Gleichgültigkeit gegen die Qualität der Arbeit. Denn
man muß schon ein robuster Hanswurst sein, um beim Rückblick auf eine
.Arbeit' wie die Harnacksche mit solcher Getrostheit Noli contristari zu
schreiben.»60

Aber gerade auf diese Qualität kommt es an. Durch die Arbeit
wird nichts entschieden. Ihr Umfang gibt keine Gewähr für ihren
Wert und ihre Qualität. Overbeck spricht damit Harnack die
wissenschaftliche Qualifikation nicht einfach ab, aber stellt sie doch
ernsthaft in Frage. Eben dies ist die erstaunliche Tatsache jener
Zeit, daß einer wagte, diese Frage an Harnack überhaupt zu
richten.

4. Eng damit verbunden ist ein vierter, interessanter Gesichtspunkt.

In unseren Belegen kann man öfter dem Vorwurf geistiger
Flachheit und mangelnder wirklicher Förderung begegnen. Es gibt
nun eine Reihe von Stellen, die Harnack explizit eines
unterschiedslosen Enthusiasmus in der Darstellung von Texten,
Personen und Ereignissen bezichtigen. Hier wird an den künstlerischen
Hintergrund seiner Geschichtsschreibung gerührt. Jedoch reicht
der Vorwurf weiter und umfaßt auch eine gedankliche
Gleichförmigkeit, zuweilen Oberflächlichkeit.

«Das Publicum ist nun aber einmal ein Infusiorengewimmel, das auch an
Wenigem Genüge findet und demgemäß auch die Fülle von Einfällen sich

gern dargeboten sehen wird, die ihm bei Harnack alle Texte .interessant'
und .unterhaltend' macht - was man sich zur Zeit und Unzeit gleich gefallen
läßt, und die ihm auch das Vergnügen verschaffen, seine Denkuhr wenigstens
so gut .gschmiert' und leicht laufen zu sehen. Und wie sollte Harnack
Empfindungen des Angeregtseins tieferer Art bei seinen Lesern erwecken? Denn
wer kann ernstlich anregen ohne Gedanken » 51

Auf diese Frage gibt Overbeck auch gleich die Antwort :

«Den Menschen, den Harnack .angeregt' hat, glaube ich fast an jeder
Straßenecke getroffen zu haben, wenn es gerade ein Student der Theologie
war, den, der von ihm .gefördert' worden wäre, habe ich noch nicht zu
Gesicht bekommen, und den, der sich zu dieser Förderung gegen Zweifel
standhaft bekannt hätte, vollends nicht.»62

In diesem Zusammenhang fällt auch der Vorwurf der
Oberflächlichkeit53. Overbeck geht so weit, seinem Gegner die schöpfe-

50 Overbeckiana II, S. 23.
61 Ebd., S. 20.
52 Ebd., S. 22; vgl. auch Christentum und Kultur, S. 200.
53 Christentum und Kultur, S. 205. 226.



110 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

rische Eigenständigkeit seines Geistes abzusprechen: «Es setzt

voraus, daß Harnacks Ingenium von fremdem Gute lebt und zwar
von dem allerbesten Grunde, weil er des eigenen entbehrt.»54

Harnack ist wunderbar angelegt, Gedanken aufzuschnappen, die
sich in Rhetorik äußern, hinter der nicht das Interesse der Sache,
sondern eher Interesselosigkeit steht55.

Diese Kritik ist befremdlich und sicher auch in einiger Hinsicht
verfehlt. Der Einwand einer gewissen Gleichförmigkeit und
Oberflächlichkeit entbehrt aber nicht der Grundlage im Blick etwa auf
die Reden und Aufsätze, die es mit großen Persönlichkeiten zu tun
haben. Zieht man schließlich die gewisse philosophische Naivität,
mit der Harnack seiner Wissenschaft gegenüberstand, in Betracht,
so mag Overbeck recht haben, wenn er ihm das «äußerst geringe
Maß von Denken, das er demgemäß den Fundamenten und
Grundsätzen» der wissenschaftlichen Fragen widmete, vorhält56.

3.

Das Problem ist nun aber, ob Overbeck selbst diesen Fragen
besser beikam als Harnack. So müssen wir zum Schluß an den ge-
schichtsphilosophischen Plan einer profanen Kirchengeschichte
erinnern, der geeignet ist, das bisher Ausgeführte in letzter Weise

zu erhellen. Restlose Klarheit über diesen Plan besteht allerdings
nicht, da seine Ausführung von Overbeck nicht geleistet wurde57.

Overbeck sieht in der kirchlichen Geschichtsschreibung seiner
Zeit zwei dogmatische Prinzipien am Werk. Die eine Forderung
verlangt vom Forscher eine christliche Haltung und eine von ihr her
geprägte Darstellung seines geschichtlichen Gegenstandes; die
andere verneint zwar jede dogmatische Bindung, ergeht sich aber in
subjektiven Reflexionen, so daß die Kirchengeschichtsschreibung
in die Nähe des Journalismus und der Poesie gerät. Beide Wege
sind für Overbeck Irrwege, und beide glaubt er in Harnack
verwirklicht zu sehen. Die Absicht, dem Christentum durch seine
Geschichte und durch den darin waltenden teleologischen Zug Gewicht
zu verleihen und so seine Wirksamkeit für Gegenwart und Zukunft

64 Ebd., S. 214f.
55 Ebd., S. 232; außerdem S. 228. 230.
56 Notiz Overbeeks, zit. nach Nigg (A. 3), S. 215.
67 Vgl. dazu Nigg (A. 3), S. 111-131.



K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks 111

vorzubereiten (vgl. oben Punkt 2), ist eine dogmatisch gefärbte
Position. Die dadurch erforderte Rücksichtnahme auf die Bildung
der Zeit hat eine ihr angepaßte subjektiv-oberflächliche Historiographie

zur Folge (vgl. oben Punkt 1, 3, 4). So bedingen sich bei
Harnack beide Wege gegenseitig.

Wenn nach Overbeck die Frage der Distanz zeitlich und
methodisch zu verstehen ist, so beruhen beide Forderungen auf dem

gemeinsamen Prinzip der Anpassung an die eigene Zeit, was er als

psychologische Geschichtsschreibung und damit als Pseudohistorie
verurteilt. Die Vermengung historischer und theologischer
Gesichtspunkte ergibt eine Pseudokritik. Damit ist das Standpunktproblem

der Geschichtsbetrachtung umschrieben, das durch keinen
noch so korrekten Protestantismus gelöst werden kann. Echte
geschichtliche Forschung steht dazu in Widerspruch. Hier setzt
Overbecks Plan ein. Unter äußerst konsequenter Durchführung der
historischen Methodik der Neuzeit verlangt er eine möglichst objektive

wissenschaftliche Geschichtsschreibung. Kirchengeschichte
muß der Profanhistorie angehören, wie es seit Euseb der Fall war
und erst durch die pseudokritische Kirchengeschichtsschreibung
der Reformation bestritten wurde.

So formuliert er die zwei Prinzipien einer profanen Kirchenhistorie:
1. Sie ist keine historia sacra; 2. sie darf in keiner Weise

theologisch verengt werden. Der Historiker hat Vergangenheit und
Gegenwart auseinanderzuhalten und den historischen Gegenstand
von seinem eigenen Sein abzurücken. Darum gilt es, die Fakten der
Geschichte aufzudecken und objektiv zu verstehen. Dem in der

eigentümlichen Dialektik von Säkularisierung und Sakralisierung
gefangenen Denken Harnacks ist dies im Overbeckschen Sinne nicht
möglich.

«Die Wissenschaft lebt in und von ihren Methoden, aber das will nicht
heißen, daß sie in diesen Methoden auch ihre Majestät hat, daß sie ohne
weiteres ihr ihren Wert verleihen. Denn es gibt gute und schlechte Methoden,
und nur die kritischen sind gut, vor allem diejenigen, deren Bevorzugung
die Wissenschaft ihre Selbstkritik verdankt.»58

Damit ist an den letzten Hintergrund der dargestellten
Auseinandersetzung gerührt : an die erkenntnistheoretische Analyse der
historischen Betrachtung und Methodik. Angesichts der Unmöglichkeiten

und Widersprüche, in die sich Overbeck dabei seinerseits
68 Notiz Overbecks, zit. nach Nigg (A. 3), S. 114.



112 K. Blaser, Harnack in der Kritik Overbecks

verstrickt hat, wird es niemandem einfallen, zwischen ihm und
Harnack eine Entscheidung zu treffen. Steht er Kant in der
Bekämpfung jeglichen Dogmatismus' und in der Frage nach der
Leistungsfähigkeit der Methodik nahe, so fern ist er ihm doch in der

Abweisung der Sinn- und Sollfrage. Daß Overbeck schließlich im
Gegensatz zu Harnack der Wissenschaft und insbesondere der
Geschichte jede Fähigkeit abspricht, eine Antwort auf gegenwärtiges
Dasein und Handeln zu geben - das verbindet ihn in eigenartiger
Weise mit Max Weber59.

Die Zukunft hatte diese rätselhafte Gestalt jedoch für sich. Overbeck

polemisierte nicht so radikal um der Polemik willen ; er ahnte
etwas von der Radikalität der Maßstäbe, die die Zukunft an eine

Theologie wie diejenige Harnacks anlegen würde60.

«Wer am Ofen seines Ansehens sitzend an sich selbst einen so fleißigen
Heizer wie Harnack hat, kann darauf rechnen, daß er, der Ofen, brennt.
Und solange das Publikum warm daran wird, ist für den Heizer alles in
Ordnung, und insbesondere mag ihn nur wenig kümmern müssen, was er
in den Ofen steckt. Aber das wird anders, wenn sein Publikum anfängt zu
frieren, und er nun erst einerseits in die Lage kommt, zuzusehen, womit
geheizt wird. Nun kann es erst dem Heizer selbst recht heiß werden. Das
wird Harnack einmal erleben, wenn die Strohnatur seiner Heizmaterialien
an den Tag kommt. Und wie soll sie immer verborgen bleiben, wenn doch
unzweifelhaft einmal um den Harnackschen Ofen herum recht gefroren
werden muß »61

Bei aller Zweifelhaftigkeit dieser Gedanken hat Overbeck einen

prophetischen Blick gehabt für das Unabwendbare. Darum ist es

nicht nur die reine Negation, die ihn in der Rückschau interessant
macht, sondern eben dieser Blick für das Kommende, dem auch die
kulturprotestantischen Grundsätze eines Harnack nicht mehr
standhalten können.

So bedeutet Overbeck zwar nicht ein «jüngstes», aber ein von der
Geschichte legitimiertes Gericht für Harnack und die damalige
«moderne» Theologie.

Klamjxter Blmer_ oberth»l, Kt. Bern

59 Vgl. Max Weber, Wissenschaft als Beruf: Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre (1922).

60 In diesem Sinne durfte die dialektische Theologie mit Overbeck
zusammen anfangen, Fragen aufzuwerfen. Er wäre allerdings nur mit ihrer
Negation, nicht aber mit der «Position» einverstanden gewesen, so wie er
sich auch gegen Kierkegaard abgegrenzt hat.

61 Christentum und Kultur, S. 237; außerdem S. 214f. 227. 228. 239.


	Harnack in der Kritik Overbecks

