Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16
Autor: Rissi, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878874

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 21 Heft 2 Marz—April 1965

Die Erscheinung Christi nach Off.19,11-16

Die Zukunft der Gemeinde und der Welt ist Jesus Christus. Un-
ausweichlich und uniibersehbar wird seine Erscheinung sein. Das
ist das Zeugnis des gesamten Neuen Testaments. Auch die Gemeinde
der Offenbarung erwartet ihn und ruft: «Amen, komm Kyrios
Jesus!» (22, 20), aber begegnen werden ihm auch alle, «die ihn
durchstochen haben» (1, 7). Niemand weil}, wann seine Stunde an-
brechen wird, auch die Gemeinde nicht. Er kommt wie ein Dieb
(3, 3; 16, 15). So gehort die Parusie noch zu den Geheimnissen
Gottes, deren Enthiillung er sich vorbehalten hat. Aber nicht nur
das Datum, sondern das ganze Geschehen ist in Geheimnis gehiillt.
Und doch kennt die Gemeinde den Kommenden schon, darum ver-
mag ihr Prophet in einem Visionsbild den Sinn seines Kommens zu

deuten.
1.

Die heutige Auslegung der Offenbarung des Johannes ist sich
dariiber im groB3en und ganzen einig, da3 Off. 19, 11-16 die Wieder-
kunft Jesu Christi schildert. Uber die Hinzelziige des Bildes und
deren Bedeutung fiir die Theologie des ganzen Buches bleibt jedoch
in mancher Hinsicht noch nachzudenken. Es soll im folgenden ver-
sucht werden, das Parusiebild im Rahmen der theologischen Kon-
zeptionen des Johannes zu verstehen. Kaum ein anderer Abschnitt
ist ja so vielfdltig verklammert mit allen Teilen des Buches.

Johannes sieht den Himmel gedffnet (wie Ez. 1, 1)1, und der
Christus erscheint. Geschildert wird der Vorgang nach einem dem
johanneischen Stil eigenen Schema. Zunéchst wird das Wahr-
zeichen des Christus, das weille Pferd, sichtbar und dann der Reiter.
So erscheint auch in 4, 2 zuerst der Thron, dann der Thronende
und in 14, 14 zuerst die weie Wolke, dann der darauf sitzt 2. Pferd,

1 Seit Ez. traditioneller Zug in den jidischen Apokalypsen.

2 Dasselbe Schema auch in Off. 4, 4 (die 24 Throne und die Altesten), 20, 4
(die Throne und die Millenniumsgenossen), 6, 2-8 (die Pferde und ihre
Reiter).

6



82 M. Rissi, Die Erscheinung Christe nach Off. 19, 11-16

Thron und Wolke enthalten eine wesentliche Aussage iiber den, der
darauf sitzt; der Thron ist Zeichen der Herrschaft, die weille Wolke
der Wiederkunft®. Abweichend von allen urchristlichen Parusie-
bildern wird Christus hier auf weilem Pferd gesehen?. Weil} ist die
Farbe des Lichtes, der Himmlischen und des Eschatologischen?,
das Pferd das Reittier des Konigs und Heerfiihrers (V. 16!). Christus
erscheint also als der eschatologische Herrscher®.

Was nun folgt, enthélt nicht eigentlich eine Beschreibung der
Gestalt des Reiters, vielmehr seiner Eigenschaften und seiner Funk-
tionen. Dabei nimmt der Seher stindig Bezug auf andere Stellen
in seinem Buch und vor allem auf das Alte Testament. Das gibt
dem ganzen Bild etwas Unanschauliches’. Was aber zunéchst noch
mehr befremdet, ist die eigenartige und kunstvolle Struktur des
ganzen Abschnitts. Zu beachten ist ndmlich, daBl die Schilderung
des Christus plotzlich unterbrochen wird durch die Einfithrung der
himmlischen Heere in 19, 14. Da kein formaler Grund fiir den Ein-
schub dieses Bildelementes gerade zwischen V. 13 und 15 besteht,
fragen wir, ob nicht ein inhaltlicher dahinterstehen konnte. Auf-
fallig ist ndmlich auch, was m. W. nie beachtet worden ist, dall die
durch V. 14 voneinander getrennten Aussagegruppen sehr bewult
gegliedert sind durch bedeutsame Zahlen.

Die erste Gruppe enthilt 7 Elemente:

1. Christus wird genannt: «treu und wahrhaftig».
2. Er richtet in Gerechtigkeit und fithrt Krieg.
3. Seine Augen sind (wie) eine Feuerflamme.

8 Act. 1, 9. 11; Mark. 13, 26 par.; 1. Thess. 4, 17. Die Vorstellung geht
auf Dan. 7, 13 zuriick, wo «der einem Menschensohne glich» mit den Wolken
des Himmels erscheint; s. dazu R. B. Y. Scott, Behold, He Cometh with
Clouds: New Test. Stud. 5 (1959), S. 127-132.

¢ Es ist kaum anzunehmen, dall das weille Pferd an die Parusiewolke
erinnern soll.

5 Vgl. die weilen Gewidnder der Himmlischen, den weillen Thron Gottes;
dazu W. Michaelis, Theol. Woért., 4, S. 251-256.

8 Zur Bedeutung seines Gegenbildes, des antichristlichen Reiters auf dem
weillen Pferd, 6, 1f., vgl. meinen Aufsatz: The Rider on the White Horse:
Interpretation 18 (1964), S. 407-418.

? Das verrit den typischen Darstellungsstil des Semiten, der nicht interes-
siert ist am #dulleren Aussehen der Person, sondern an der Dynamik ihrer
Eigenschaften und Funktionen, wie Th. Boman, Das hebridische Denken
im Vergleich mit dem Griechischen, 2. Aufl. (1952), 5. 62-69, sehr schon
gezeigt hat.



M. Risst, Die Hrscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 83

. Auf seinem Haupt sind viele Diademe.

. Er tragt einen Namen geschrieben, den niemand kennt aufler ihm selbst.
. Er ist umhillt mit einem in Blut getauchten Gewand.

. Sein Name ist genannt: ¢« Das Wort Gottes».

=1 S Ot H=

Die zweite Gruppe weist 4 Glieder auf:

1. Aus seinem Munde dringt ein scharfes Schwert, damit er mit ihm die
Volker schlage.

2. Mit eisernem Stab wird er die Volker weiden.

. Er wird die Kelter des Gerichtes treten.

4. Auf Gewand und Hiifte trédgt er den Namen des Allherrschers.

[SY)

Wird diese Gliederung des Textes beachtet, so entfaltet die
scheinbar zuféllige Ansammlung von Formeln erst ihre kunstvolle
Ordnung und ihren Sinn. So ist auch nicht mehr verwirrend, daf3
der Christus zweimal mit verschiedenen Namen genannt wird 8. Mit
dem Logos-Namen schliet der erste, mit dem Titel des Konigs der
Konige und Herrn der Herren der zweite Teil. Wir werden sehen, daf3
sich der erste Name an die Gemeinde, die die Offenbarung durch
das Wort kennt, und der zweite an die « Welt» und ihre Méachte
wendet ®. Ja, alle Aussagen der beiden Gruppen weisen auf diese zwei-
fache Bedeutung der Parusie Christi hin. Und genau das bezeugen
auch die beiden Zahlen, sieben und vier. Sieben ist fiir Johannes im
besonderen die Zahl der Fiille der Gemeinde und ihres Geistes?'®.

Vier ist die traditionelle Zahl des Kosmos, der Erde!!.

8 W. Bousset, Die Offenbarung Johannis, Kritisch-exegetischer Kommen-
tar iiber das N.T. (1906), S. 431, wollte den Logosnamen eventuell als
«miiBigen Einfall eines Abschreibers» ausscheiden, ebenso J. Wellhausen,
Analyse der Offenbarung Johannis (1907), 8. 30.

% E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes, Handbuch zum N, T\, 16,
2. Aufl. (1953), S. 159, hat richtig erkannt, daBl die Aussage V. 11 «den
Gldubigen, der zweite (Name, V. 16) der ,Welt‘ zugewandt ist»; es ist dann
aber nicht einsichtig, warum ausgerechnet im Logosnamen «beide ihren
Herrn verehren und sein eigentiimliches Wesen erkennen» sollen. Weiteres
8. unten.

10 Off. 1, 12-20; 2-3; 4, 5; 1, 4; 5, 6. Da der Herr der Geschichte kein
anderer ist als der Herr der Kirche, wird darum die Zahl 7 als Ordnungs-
prinzip auch auf die chaotische Endgeschichte tibertragen in den Siebener-
reihen der Endzeitvisionen. Vgl. dazu mein demnéchst erscheinendes Buch
«Was ist und was geschehen soll danach» (ATANT, Zwingli-Verlag).

11 Off. 4, 6 (die 4 Wesen als Repréisentanten der Schopfung; vgl. W. Zim-
merli, Ezechiel, Biblischer Kommentar Altes Testament, 13 [1960], S. 53);
7, 1 (die 4 Winde von den 4 Ecken der Erde: Bild der umfassenden eschato-
logischen Drangsal); éhnlich 9, 15.



84 M. Risst, Die Erscheinung Christ: nach Off. 19, 11-16

2.

Wir beginnen mit der Untersuchung der ersten Gruppe von
Kennzeichnungen des Christus.

1. Wie ein Name erscheinen zwei Aussagen, die auch sonst an
bedeutsamem Ort in der Johannesapokalypse auftauchen: xohou-
uevog moTog koi dAndvog 12, Zur Erkldrung haben wir auszugehen von
21, 5 und 22, 6, wo mot6g und dndwog in Verbindung mit den
Worten der Weissagung stehen. Sie lassen keinen Unterschied der
Bedeutung erkennen!® und bezeichnen die Verheillungen Gottes,
die in der Apokalypse niedergelegt sind, als giiltig, zuverlissig —im
Gegensatz zu Worten, die bloB leere Versprechung und Liige sind.
Dal3 die Treue und Wahrhaftigkeit der Weissagung so sehr betont
werden mul}, impliziert den Gedanken der volligen Unausweisbar-
keit der Verheifung. Ihre Giiltigkeit wird erst die Zukunft ent-
siegeln4. Die Verheilung kann jetzt nur geglaubt und gegen alle
Anfechtung der Gewalten, die sie Liigen zu strafen versuchen,
«festgehalten, bewahrt» werden (22, 7; vgl. 1, 3; 12, 17; 19, 10; 20, 4).
Dazu ist nur die Gemeinde Jesu imstande, die den VerheiBenden
kennt. Denn der Verheillende ist Gott, der durch Jesus Christus
zur Gemeinde spricht. Darum ist «das Wort Gottes» (1, 2. 9), oder
«die Worte der Prophetie» (1, 3) zugleich die uaptupic 'Ingod [Xpiotod]®.
Die Offenbarung Jesu ist vielfdltig. Sie umfalt die Prophetie des
Buches, das Johannes schreiben muflite 16, im besonderen aber auch

12 Die Stellung des kelobuevog zwischen den beiden Begriffen in S ist
mit J. Schmid, Studien zur Geschichte des griechischen Apokalypse-Textes, 2
(1955), S. 130, zu erkliren: «S hat das in A, Andreas-Kommentar, fehlende
kahovuevog erst nach K erginzty». K, Orig. bezeugen hier sicher den urspriing-
lichen Text.

18 (GGeradezu ein « Hendiadyoin» nach R. Bultmann, Theol. Wért., 1, S. 250.

14 Auch 19, 9 ist wahrscheinlich so zu verstehen, da dintivol hier eben-
falls auf VerheiBungsworte bezogen ist. Eine andere IFiarbung gewinnt
dAndwvog in Verbindung mit dixewog flir die « Wege» und «Gerichte» Gottes:
15, 3; 16, 7; 19, 2; s. Bultmann (A. 13), ebd.

5 Off. 1, 2. 9; 6, 9; 12, 17; 19, 10. Es handelt sich immer um das Zeugnis,
das Jesus gibt oder gegeben hat (Genetivus subjecti). Darum kann vom éxewv
desselben gesprochen werden (6, 9; 19, 10). Diese Botschaft bestimmt das
Leben der Gldubigen. Wo sie festgehalten und also verkiindigt wird als
«ihre Botschaft» (11, 7; 12, 11), weckt sie Widerstand.

18 Off. 22, 6. 7; 1, 2f. An Hos. 1, 1 («das Wort des Herrn, das an Hosea
erging») angelehnt sind die Eingangsworte Off. 1, 1, wo mit dmwoxdlvyoig die



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 85

personliche Worte an die 7 Gemeinden (2-3). Stellen wie 6, 9; 11, 3;
12, 17; 19, 10 legen nahe, ganz allgemein an die prophetische Aus-
richtung des Evangeliums zu denken als Konkretisierung der
ewigen Frohbotschaft, die durch einen Engel in der letzten Zeit
fir die ganze Welt proklamiert wird (14, 6)'7. Die Verkiindigung
der Gemeinde ist von Johannes nur unter dem Aspekt des Pro-
phetischen gesehen im Sinne der aktuellen Ausrichtung des von
Gott aufgetragenen Wortes an Gemeinde und Welt in der speziellen
Situation der Endzeit.

Wir mullten etwas weiter ausholen, um der Bedeutung und Be-
ziehungen ansichtig zu werden, die den Christusnamen in 19, 11 mit
den Offenbarungsbegriffen der Apokalypse verklammert. Wenn
nun motog kai dndvog auf den Christus iibertragen werden, so be-
zeichnen sie ihn als den, der sein der Gemeinde gegebenes Wort halt.
Daf} Johannes damit an einen alttestamentlichen Gottesnamen an-
kniipft, zeigt die Einleitung der Gemeindebotschaft an Laodicea,
wo die beiden Ausdriicke mit dem Begriff des Zeugen verbunden
sind und in bewulBtem Gegensatz zur Situation der Gemeinde
stehen (3, 14). Laodicea ist die Treulose, Unaufrichtige, die sich
mit leeren Behauptungen selbst tduscht (3, 17). Ihr Herr wird sie
ziichtigen, denn er ist der «Amen, der treue und wahrhaftige
Zeugey. Der Gottesname von Jes. 65, 16 ist hier auf Christus tiber-
tragen!®. Die Formel 6 udptug 6 motog koi dAndvog ist nichts an-
deres als eine Ubersetzung und Erklirung des hebriischen Wortes
Amen?®. Weil die Formel motog xai aAndivog sich in der Johannes-
offenbarung auf das Wort der VerheiBung bezieht — wie wir sahen —,
erklirt sich auch ihre Verbindung mit 6 udptug. Der Begriff des
Zeugen bringt kein neues Moment in den Christusnamen. Jesus
offenbart als der Zeuge seine moptupioa. Er ist der Offenbarer, der
sein Wort mit seiner Person deckt. Wir sahen, dall die Apokalypse

Art des empfangenen Wortes Jesu bezeichnet ist als Enthiillung des Geheim-
nisses der Endzeit und der Vollendung. Lohmeyers (A. 9) Auslegung als
zeitlose, zeitlich und inhaltlich unbegrenzte Offenbarung, S. 7, entspricht
durchaus nicht dem Inhalt des Buches.

17 Jeh mull wieder auf mein demnichst erscheinendes Buch verweisen
(A. 10).

18 Johannes liest amen, nicht omén. Die Betonung der Treue Gottes auch
in Ex. 34, 6; Ps. 86, 15; vgl. 3. Makk. 2, 11; 2. Kor. 1, 20.

19 So richtig A. Wikenhauser, Die Offenbarung des Johannes (1947), S. 44.
Mit Ps. 89, 28 hat der Titel nichts zu tun.



86 M. Risst, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

mit papTupic immer das aktuelle prophetische Wort der Verheiung
und Zusage an die Gemeinde der Endzeit meint. Keineswegs wird
hier «auf die Christusgeschichte Bezug genommen»2°. Es gibt auch
keinen Grund, den Zeugenbegriff in 1, 5 anders zu verstehen. Er
spricht nicht vom Tod Jesu, sondern vom Christus als dem Offen-
barer, der seiner Gemeinde Einblick gewdhrt in seine Herr-
schaft 21.

Auch der in 1, 5 folgende Titel 6 mpwtdtokog TWv vexpv ist keines-
wegs (wie oft behauptet wird) einfach das zweite Glied der kerygma-
tischen Formel «gestorben, auferstanden, erh6ht»22, und T. Holtz
hat mit Recht festgestellt, daB der Titel «nicht nur die Auferstehung
selbst ausdriickt», sondern zugleich die VerheiBung der Erlésung
der Toten2?. Die Formel umfaflt vielmehr beides: Christus war
selbst ein Toter, der nun aber lebt (vgl. 1, 18) und zur Verheiung
fiir alle Toten geworden ist. In 1, 5 tritt zum Titel des eschatolo-
gischen Offenbarers, dessen Wort als giiltig charakterisiert ist, und
des Erlosers dann noch der des Herrn aller Weltméchte.

Unsere Untersuchung hat gezeigt, daBl der Wiederkommende in
19, 11 also zunéchst als der charakterisiert wird, der sich seiner

20 So T. Holtz, Die Christologie der Apokalypse des Johannes (1962),
S. 143, mit vielen Auslegern. Holtz sieht allerdings die Schwierigkeit dieser
Auslegung: es wire dies «die einzige Stelle, an der in dem ganzen Komplex
der Christusvision 1, 12{f. und der Sendschreiben, auf die Christusgeschichte
Bezug genommen wird».

21 Auch die Gemeinde ist Zeuge als Triger dieser prophetischen Botschaft
Jesu. So die beiden Zeugen, die als solche in Jerusalem «prophetisch reden»
sollen (11, 3). Dies und nicht ihr Tod macht sie zu «Zeugen». 11, 3—7 und
1, 1-6 zeigen auch, dafl man udptug, uaptupia, uapTupely nicht voneinander
trennen darf. So bezeugt Johannes selbst seine Botschaft (1, 2), die Gemeinde
«bewahrt» sie, indem sie sie weitergibt, in der Bereitschaft, mit dem Leben
dafiir bezahlen zu miissen (Antipas 2, 13; 6, 9; 12, 11; 17, 6; 20, 4). Der
Vergleich von 17, 6 («Blut der Heiligen und Zeugen») mit 18, 24 («Blut der
Propheten und Heiligen») koénnte nahelegen, Zeugen und Propheten zu
identifizieren, aber beweisen liBt sich das nicht mit Sicherheit. Auf alle
Fille ist der Zeuge nicht unbedingt Mértyrer. Nachtriaglich sehe ich, daB
N. Brox, Zeuge und Martyrer. Untersuchungen zur frithchristlichen Zeugnis-
Terminologie (1961), S. 92-105, zu dhnlichen Ergebnissen kommt. Er sagt
mit Recht zu 11, 7: «Die Zeit ihrer poptupia ist die Zeit ihrer Unantastbar-
keit, soda das Wort genau das meint, was vor ihrem Martyrium liegt.»

22 Nirgends im Neuen Testament (vgl. Rom. 8, 29; Kol. 1, 15. 18; Hebr.
1, 6).

23 Holtz (A. 20), 8. 57f.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 87

Gemeinde zuwendet, das ihr gegebene Wort einlosen und erweisen
wird, daf} es keine leere Verheifung war.

2. Mit guten Griinden hat Holtz herausgearbeitet, dall auch die
zweite Kennzeichnung des Christus in 19, 11 «sein Verhéltnis zu
seiner Gemeinde» beschreibt 24, Wenn er kommt, um seines Wortes
Wahrheit zu erweisen, wird er als der Richter der Gemeinde er-
scheinen. «Er richtet mit Gerechtigkeit» umschreibt geméall Jes. 11,
4 a sein heilvolles Richten 25. Er schafft seiner Gemeinde Recht. Was
das fiir seine Gemeinde bedeutet, zeigt Johannes dann im Bild des
tausendjdhrigen Reiches (20, 4-6). Zugleich aber «fithrt er Krieg».
TTohepeiv wird von Christus nur noch einmal gebraucht (2, 16) und
auch hier im Sinne der richterlichen Tétigkeit gegeniiber seiner
Gemeinde 26, Er hilt Gericht tiber die Scheinglieder seiner Gemeinde,
die der wahren Gemeinde Not bereiteten (vgl. 2, 2f. 14f. 20-25).

3. Auch die beiden folgenden Ziige des Bildes gehéren nicht nur
allgemein zur «Schilderung des Christus, wie er dem Seher als der
Wiederkommende schlechthin erscheint»??, sondern schlielen sich
eng an die ersten an. Wir finden die «A4ugen (wie) eine Feuer-
flamme» in der Vision, die Jesus als den Herrn der Gemeinde dar-
stellt 28, In der Gemeindebotschaft 2, 18 sind diese Augen ebenfalls
auf die Gemeinde gerichtet, deren Situation sie «durchschauen»?®.

4, Eine Ausnahme machen scheinbar die «vielen Diademe» (19,
12), die man eher nach V. 14 erwarten wiirde. Dieses Zeichen der
unbegrenzten Macht steht jedoch, wie lingst beobachtet wurde, in
beziehungsreicher Verbindung mit 13, 1 (vgl. auch 12, 4) und gehort
zu dem die ganze Johannesoffenbarung pridgenden Thema der
Gegenbildlichkeit der satanischen Michte im Verhéltnis zu Gott
und seinem Christus?®. IThre Gewalt wird durch 7 bzw. 10 Diademe

24 Holtz, S. 169.

2 V. Herntrich, Theol. Wort., 3, S. 929-932; Holtz (A. 20), 8. 170.

26 Tn 2, 16 vielleicht von innergeschichtlichem Gericht. Holtz (A. 20),
S. 170, weist, auch auf das Bild eines «heiligen Krieges» Gottes gegen sein
Volk in Am. 2, 14-186.

¥7 Holtz (A. 20), 8. 171.

28 Unter Anlehnung an Dan. 10, 6: 1, 14, Ob in 19, 12 (¢ zu lesen ist wie
in 1, 14, bleibt unsicher; s. Schmid (A. 12), S. 93. 226.

29 Holtz (A. 20), S. 122, weist mit Recht auf die Korrespondenz dieses
Eingangswortes mit 2, 23 in derselben Gemeindebotschaft (vgl. Ps. 7, 10;
Jer. 11, 20; 17, 10).

30 Dazu bes. G. Bornkamm, Die Komposition der apokalyptischen Vi-



88 M. Risst, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

veranschaulicht®!. Das Ziel des Machteinsatzes des Drachen und
vor allem des Antichristus ist die Gemeinde Jesu. Dem Antichristus
wird sogar gegeben, «Krieg zu fiihren mit den Heiligen und sie zu
besiegen» (13, 7). Dieser unheimlichen Bedrohung gegeniiber wird
nun im Parusiebild der Gemeinde zugerufen: Christus wird sich
als der unendlich tiberlegene Herr seiner Gemeinde erweisen, so daf3
sie ihm auch im Untergang vertrauen darf! So offenbart gerade
diese Betonung der Herrenstellung des Kommenden seine Hin-
wendung zu seiner Gemeinde.

5. Zum selben Thema gehort vielleicht auch der Name, den nie-
mand auBler ihm selbst kennt32. Denn in der Schilderung des Anti-
christus nach 13, 1 folgen auf die Erwéhnung der 10 Diademe
«Lésternamen» oder «ein Léistername»33. Der Name erschlie3t nach
antiker Auffassung das Wesen seines Trigers3t. Das Wesen des
Antichristus ist die Lésterung Gottes. Der Christus trégt bei seiner
Wiederkunft einen Namen, der sein Geheimnis erschlieBen wird,
den aber noch niemand kennt und darum auch Johannes nicht
lesen kann. Auch die Gemeinde steht noch in dieser Zeit vor dem
Geheimnis des Christus, obwohl sie ihn bereits kennen und nennen
darf mit verschiedenen Namen. In der Parusie wird mit dem neuen
Namen sein tiefstes Wesen der Gemeinde offenbart.

Es ist darum sinnlos, hinter dem geheimnisvollen Namen doch
einen bereits bekannten zu suchen, denn kein schon verstehbares
Wort kann ja die Wirklichkeit erschliefen, die erst in der Parusie
offenbar werden soll3®. Die nédchste Parallele zu dieser Vorstellung

sionen in der Offenbarung Johannis: Studien zu Antike und Urchristentum, 2
(1959), 8. 204222,

81 Das Diadem ist Zeichen «personlicher Souverénitdt, ohne Beziehung
auf bestimmte Herrschaftsgebietes: R. Delbrueck, Antiquarisches zu den
Verspottungen Jesu: Zs. neut. Wiss. 41 (1942), S. 143. Delbruecks Ableitung
des Christusbildes von Ptolem#us VI Philometor (1. Makk. 11, 13), der zwei
Diademe trug, ist nicht beweisbar (S. 143-144). Es geht in der Johannes-
apokalypse gerade um die vollig ungewohnliche Machtkonzentration in den
Gestalten des Drachen, Antichristus und — alles tiberbietend — des Christus.

32 "Exwv: Partizip statt Verbum finitum wie in 10, 2; 12, 2; 21, 12. 14.

8 *Ovoua PAacpnuiag ist gut bezeugt von p 47 SCP Andreas-Komm. Der
Plural kénnte spétere Angleichung an 17, 3 sein.

3 Vgl. H. Bietenhard, Theol. Wort., 5, S. 242ff.

35 R. H. Charles, The Revelation of St. John, ICC (1920), 2, 8. 115. 132,
denkt z. B. an Kyriog oder das Tetragramm, méchte aber die Aussage lieber
als Glosse streichen. M. Rist, The Revelation of St. John: The Interpreter’s



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 89

ist fraglos 1. Joh. 3, 2, wo sowohl auf die Offenbarung des geheim-
nisvollen Wesens Christi («wir werden ihn sehen, wie er ist») als
auch der Gemeinde («noch ist nicht offenbar geworden, was wir
sein werden... Wir werden ihm gleich sein», vgl. Offenb. 2, 17)
gehofft wird.

6. Diese Parusiekonzeption riickt nun aber auch die schwierige
Bemerkung iiber das in Blut getauchte Gewand des Christus in
neues Licht. Fast einstimmig wird heute dieses Bild von Jes. 63, 2-3
her erklirt: « Warum ist so rot dein Gewand, und deine Kleider wie
eines Keltertreters? Ich habe die Kelter allein getreten... Ich trat
sie in meinem Zorn und zerstampfte sie in meinem Grimm; da
spritzte ihr Saft an meine Kleider, und ich besudelte all mein Ge-
wand.» Diese Interpretation ist jedoch keineswegs schliissig. Ein-
mal wird das Wort vom Keltertreter erst im dritten Element des
zweiten Teiles (19, 15) erwdhnt als Bild des Volkergerichtes (wie
14, 20). Und von einer Schlacht war noch gar nicht die Rede.
Christus trégt sein blutiges Gewand vom Himmel her 3¢,

Das Blut, von dem Johannes immer wieder im Zusammenhang
mit der Gemeinde spricht, ist das Blut des Christus selbst, des ge-
schlachteten Lammes3?. Sein Blut, nicht als Stoff, sondern als Bild-
wort fiir seine Lebenshingabe, schafft die Vergebung, ist Zeichen
seines totalen Sieges, an dem die Gemeinde bereits Anteil hat (5, 5. 9;
vgl. 1, 5; 7, 14; 12, 10). Der Kommende trigt also das Zeichen des

Bible (1957), S. 513, denkt an den Jesusnamen. O. Cullmann, Die Christolo-
gie des Neuen Testaments (1957), S. 322, kommt der Sache wohl am néchsten,
wenn er dahinter den Namen Gottes selbst vermutet. Schon im Alten Testa-
ment werden von Gott neue Namen gegeben, die das neue Wesen oder die
neue Situation ihrer Triager zum Ausdruck bringen (Gen. 17, 5. 17; 32, 28f.;
35, 10; Jes. 65, 15; 62, 2; Sach. 8, 3), vgl. Bietenhard (A. 34), S. 253. Das
Judentum nennt unter den 6 Dingen, die in der Endzeit erneuert werden,
auch den Namen des Messias.

3¢ Charles (A. 35), 8. 133, hilft sich mit dem Blut der Partherkénige und
ihrer Armeen, «whom He had already destroyed, and whose destruction had
already been proleptically prophesied in 17, 14», und Lohmeyer (A. 9), S. 159,
verbietet tiberhaupt das Fragen, «von welchem Siege welcher Feinde der
Reiter komme». Das Gewand soll einfach «Zeichen des Sieges» sein, schon
ehe die Schlacht beginnt. Das sind keine Griinde.

37 So erklidren auch A. Schlatter, Das Alte Testament in der johanneischen
Apokalypse (1912), S. 47; Ch. Briitsch, Clarté de I’Apocalypse, 4. éd. (1955),
S. 188; H. Preston-A. T. Hanson, The Revelation of St. John, Torch Bible
Commentaries (1957), S. 120.



90 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Of. 19, 11-16

geopferten Lammes, das in sein eigenes Blut getauchte Gewand 38,
Nur dieses Verstandnis wird auch der eindeutig schwierigeren Lesart
BeBauuévov gerecht ®. Das «Eintauchen» des Gewandes in Blut hat
mit dem Bild in Jes. 63, 1-4 nichts zu tun. Offenbar ist aber die
Bedeutung von Off. 19, 13 schon frith nicht mehr in seiner Be-
ziehung zur Gemeinde verstanden worden und dem alttestament-
lichen Bild, das in 19, 15 aufgenommen ist, angeglichen worden.
Das hat zur alten und gut bezeugten Lesart mepipepauuévov ge-
fiihrt 4.

Das Gewand des kommenden Christus offenbart also die Wahrheit
und Wirklichkeit seiner Erlésung in ihrer ewigen Giiltigkeit fiir die
Gemeinde.

7. Eng damit verbunden ist nun der Name, der abschlieffend ge-
nannt wird: 6 Aoyog To0 de00. Zur Erklarung darf nicht vorschnell
Joh. 1, 1 herangezogen werden. Die Voraussetzungen zur Be-
nennung Jesu mit dem Logos-Titel liegen in der Theologie der
Apokalypse selbst.

Zunichst gilt es, das in diesem Zusammenhang ungewohnliche
Perfekt xékAntar zu beachten. Wir wiirden das Priasens erwarten
(vgl. 19, 11; 1, 9; 11, 8; 12, 9; 16, 16). So ist anzunehmen, daf} da-
hinter eine besondere Absicht steht, und vom Kontext her erhélt
die unerwartete Form auch tatsichlich spezielle Bedeutung. Sie
weist vom Standpunkt der Parusie zuriick in die Zeit der Gemeinde.
Jesus ist einmal fiir immer der Gemeinde gesetzt worden zum
«Wort Gottes». In ihm hatte sie allezeit die Offenbarung Gottes.
Er gab nicht nur Zeugnis, sondern war das Wort in Person. Darum
gehort zur Weissagung, die Johannes durch Jesus empfingt, nicht
nur sein Wort, sondern auch seine Geschichte, Geburt, Tod, Er-
h6hung und Wiederkunft4!. Darum hélt seine Gemeinde auch nicht
nur «das Zeugnis Jesu» fest, sondern auch seinen Namen, d. h. ihn
selbst (2, 13) oder «den Glauben an Jesus» (2, 13; 14, 12).

Die Kennzeichnung der der Gemeinde gegebenen Offenbarung

38 Off. 7, 14 zeigt, dall das Bild vom Eintauchen eines Gewandes ins Blut
des Lammes Johannes nicht fremd ist.

3 Mit A Andreas-Komm. K sa sy! ausgezeichnet bezeugt.

40 S bo latt Oik Hipp Orig. Schmid (A. 12), S. 114 A. 4, betont mit Recht,
daf} mepipepaupévov nicht bloBer Schreibfehler sein kann.

4l Off. 12, 5; 5, 5; 1, 5. 18; 11, 8. Zur Begriindung vgl. mein Anm. 10 er-
wiahntes Buch.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 91

als « Wort» schliet das Eingestdndnis der Vorldufigkeit und Un-
ausweisbarkeit ihrer Wahrheit ein. Das Wort ist darum von innen
und aullen immerzu angefochten und anfechtbar. Darum die stete
Mahnung, es zu «bewahreny.

In der Parusie des Christus wird der bewahrende Glaube glin-
zend gerechtfertigt und «das Wort» als die Wahrheit beglaubigt,
denn «das Wort Gottes» erscheint vor den Augen der Gemeinde
und der Welt in der Person des siegreichen Herrn.

So stehen alle diese Wesens- und Funktionsbezeichnungen des
Kommenden in innerer Beziehung zueinander und offenbaren ihn
als die ersehnte Hoffnung der Gemeinde, der er sich zuerst zuwen-
den wird in seiner Parusie 2.

Es ist falsch, im Parusiebild der Johannesapokalypse nur den
michelangelesken Richter zu sehen! Jesus ist zuerst und vor allem
gesehen als die Enthiillung der Gnade, von der die Gemeinde schon
in aller Anfechtung lebte %3.

Mit 19, 14 wird nun die Schilderung des kommenden Christus
unterbrochen und das gewaltige Gefolge der Himmelsheere einge-
fithrt. Johannes denkt zweifellos an Engelsheere, wie sie die jiidische
und christliche Eschatologie erwartete (Test. Levi 3, 3; 1 QM 12,
1-5; 19, 1; Mark. 13, 27; Matth. 25, 31; 2. Thess. 1, 7£.).

In den folgenden Versen tritt mit der zweiten Gruppe von Kenn-
zeichnungen des Christus (o. S. 83) die Bedeutung des Kommenden
fiir die Volker ins Licht. Den Viélkern gegeniiber ist er der Richter,
dessen Tatigkeit mit 3 alttestamentlichen Worten umschrieben wird.

1. In einem ersten Wort verbindet Johannes Jes. 49, 2 mit Jes.
11, 4b44. Der Christus wird mit dem Schwert aus seinem Munde,

42 Auch in der synoptischen Apokalypse ist die Parusie des Menschen-
sohnes zuvorderst verbunden mit der Sammlung der Auserwahlten, Mark.
13, 26f.; ebenso bei Paulus in 1. Kor. 15, 23; 1. Thess. 4, 16f.

43 Der Doppelaspekt des Endgeschehens ist in der ganzen Johannes-
offenbarung zu finden, vgl. die Hymnen 19, 1-3 (Gericht). 4-9 (Hochzeit des
Lammes); 14, 14-16 (Sammlung der Erwahlten). 17-20 (Vélkergericht); 11,
15-18 (Gericht). 19 (Zeichen der Bundesgnade).

4 Mit, guten Griinden lehnt Holtz (A. 20), S. 127. 178f., jede Verbindung
des Logostitels in V. 13 mit dem Schwert aus dem Mund und der Vorstellung



92 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

seinem Wort, Gericht halten. — 2. Dasselbe Gericht umschreibt das
Wort aus Ps. 2, 9: «Und er wird sie weiden mit eisernem Stabe»45. —
3. Das dritte alttestamentliche Bild, von der Kelter (Jes. 63, 3;
dhnlich Joel 4, 13), erscheint auch in Off. 14, 191., ist aber in 19, 15
mit der Metapher vom Zornweine Gottes verbunden 4¢.

4. Abschliefend wird der Name genannt: « Konig der Konige und
Herr der Herren». Wieder verweist Johannes auf das Alte Testa-
ment, wo Gott «der Gott der Gotter und Herr der Herren» genannt
wird 4’. Der Name deutet an, dafl der Christus in gottlicher Macht-
tille erscheint %8.

Die Ausfithrung dieses Gerichtes, 19, 17-21, d. h. die 6ffentliche
Manifestation der wahren Machtsituation und der Gerechtigkeit,
hélt sich ganz im Rahmen dessen, was iiber die Bedeutung des
Christus fiir die Welt in 19, 15£. erschlossen wurde.

Als Vorspiel des Dramas versammelt ein Engel, 19, 17f., noch
ehe man die Feindheere zu Gesicht bekommt, alle Aas fressenden
Vogel zum grdafilichen «Mahle Gottes» nach der Gog-Weissagung
Ez. 39. Denn es geht in diesem Gericht in erster Linie um die Ent-
hiillung des Triumphes Jesu iiber den Antichristus, der auch nach
6, 1f. in der Gestalt Gogs auftritt*®. Der Antichristus und sein
Pseudoprophet werden dann in erstaunlicher Ohnmacht vorgefiihrt.

vom kriegerischen Wort Gottes (Sap. Sal. 18, 15f.) oder dem eschatologi-
schen Gottesschwert ab. Unsere Untersuchung bestédtigt sein Ergebnis.

45 Zitiert nach LXX, die statt BYIN (von Y¥I) lesen: QYN (von 1Y),
s. J. Jeremias, Theol. Woért., 6, S. 493 A. 87.

46 Vgl. 14, 10; 16, 19 (Jes. 51, 17). Die Anschaulichkeit des Bildes leidet
darunter, aber Johannes liebt solche Hinweise auf das Alte Testament; vgl.
E. Lohse, Die alttestamentliche Sprache des Sehers Johannes: Zs. neut.
Wiss. 52 (1961), S. 122-126.

47 Deut. 9, 17; vgl. Dan. 2, 47; Ps. 136, 2f. Zu judischen Titeln W. Bousset
& H. GreBmann, Die Religion des Judentums im spéthellenistischen Zeit-
alter (1926), S. 313.

48 Vgl. 1. Tim. 6, 15. Dafl der Name nicht nur auf dem Mantel, sondern
auch auf der Hiifte erscheint, hat zu Rétselraten Anlal gegeben. Wellhausen
(A. 8), S. 30, liest statt iudtiov : immov, «damit der Genetiv alTod hinter
unpév auf das RoBl bezogen werden kann». C. 8. Torrey, Studies in the
Aramaic of the First Century A. D.: Zs. neut. Wiss. 65 (1954), S. 235, der
an eine griechische Ubersetzung des Buches aus semitischem Urtext glaubt,
denkt an Verwechslung von 1937 = «sein Banner» und Tl'?J':I = «sein Bein».
Der Zug ist nicht sicher zu erkl%:iren, vgl. aber J. J. Wetstein, Novam Testa-
mentum, 2 (1752), zur Stelle, und Lohmeyer (A. 9) zur Stelle.

49 S, dazu meinen Aufsatz (A. 6).



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 93

Trotz des Riesenaufgebots aller Feindkapazitit, 19, 19 (dasselbe
schildert 16, 12-16), brauchen sie nur «ergriffen» und in den Feuer-
see «geworfen» zu werden, 19, 20. Und ihre Anhénger fallen unter
dem Wort des Christus, 19, 21. Von Kampf keine Spur! Der
Satansdrache kann durch einen Engel in Haft gelegt und unschad-
lich gemacht werden fiir die Zeit des Triumphes der Gemeinde,
deren verborgenes Wesen in der Auferstehung offenbar wird (20,
4-6)%. Auch seine letzte Auflehnung nach der Befreiung dient allein
der Enthiillung seiner Machtlosigkeit (20, 7-10).

Ganz entscheidend ist in diesem Bild der Parusie, daf3 Johannes
seine zentrale christologische Konzeption nirgends aufgibt. Fiir ihn
gibt es nur einen Kampf und Sieg des Christus, der bereits in der
Vergangenheit liegt. Mit seiner Geburt in die Welt, seinem Tod und
seiner Erhohung, hat er den Drachen aus seiner himmlischen
Stellung geworfen und seiner Gemeinde das Siegen moglich ge-
macht (20, 5. 10f.). Als das geschlachtete Lamm ist er «der Lowe
aus Juday, der allumfassende Sieger geworden (éviknoev), dem die
Weltherrschaft in die Hand gelegt ist (5, 5)%1. Von einem anderen
Kampt und Sieg des Christus weill Johannes nichts. Da die Ent-
scheidung im Tod Jesu bereits gefallen ist, findet also der escha-
tologische Krieg, zu dem die Gottesfeinde sich riisten, nicht statt 52.

Es gibt in der Johannesapokalypse eine einzige Stelle, die dieser Sicht
widerspricht und die wir darum noch zu besprechen haben: 17, 96-17. Ver-
schiedene Griinde sprechen dafiir, da3 es sich hier um einen spéteren Ein-
schub handelt®. Es handelt sich hier um eine, der Johannesoffenbarung

50 8. dazu H. Bietenhard, Das tausendjidhrige Reich (1955).

51 *Avoital T BipMov... ist Infinitiv der Folge: A. Debrunner, Grammatik
des neutestamentlichen Griechisch (1943), § 391, 4). Vgl. den deutenden
Hymnus 5, 9f. Zum ganzen Bild: H. P. Muller, Die himmlische Ratsver-
sammlung, Motivgeschichtliches zu Apk. 5, 1-5: Zs. neut. Wiss. 54 (1963),
S. 254-267.

52 Vollkommen am Text vorbei geht die (von fast allen Auslegern geteilte)
Ansicht Wellhausens (A. 8), S. 30: «19, 11-21 springt vom Triumph zuriick
in den Kampf.» Der objektlose Gebrauch von vikdv erscheint nicht nur in
5, b, sondern auch in 6, 2, in einer Schilderung des Anti-Christus (vgl. meinen
Anm. 6 genannten Aufsatz). Aber die Tempusverschiedenheit hebt sehr fein
den einmal fiir immer erfochtenen Sieg des Lammes (éviknoev) von dem
unvollendeten und letztlich sein Ziel nicht erreichenden «Sieg» des Wider-
sachers ab (vikWv kol Tva viknon).

58 Dazu gehoren auch 13, 18 und die Erwihnung der Namenszahl in 15, 2.
Zur Begriindung im einzelnen vgl. mein in Anm. 10 angezeigtes Buch.



94 M. Rissi, Die Erscheinung Christt nach Off. 19, 11-16

sonst vollig fremde Ausrechnung des Endes in jludisch-apokalyptischer Art.
Sehr wahrscheinlich schreibt der Verfasser dieses Einschubes unter Domitian
und mochte seine Zeit als die letzte, den regierenden Kaiser als Antichristus
und Nero redivivus charalkterisieren.

Demgegeniiber hat A. Strobel vor kurzem zu zeigen versucht, daf3 Domitian
als der 6. Kaiser, «der da ist», verstanden werden miisse®, Er beginnt die
Kaiserreihe zu zdhlen mit dem Tod Christi, darf allerdings Tiberius, der
Jesus tiberlebt hat, nicht mitzéhlen, sondern erst Caligula, um auf Domitian
als den sechsten zu kommen. Gegen seine These spricht auch, dal3 der Tod
Jesu fir Johannes nicht der einzige Anfangspunkt in der Endgeschichts-
konzeption ist (S. 437). Er kann den Tod Jesu als den entscheidenden Sieg
bezeichnen, aber auch die Geburt und Erhéhung, also das ganze historische
Christusereignis als eine Einheit (20, 5)%. Die Atmosphére, die durch
Caligulas Plan, ein Kaigerstandbild im Jerusalemer Tempel aufzustellen,
geschaffen wurde, ist kein Argument fiir Strobels These, denn weder hat
dieser Plan eine Spur in der Apokalypse hinterlassen, noch hat er fiir die
Konzeption des Johannes iiberhaupt etwas Antichristliches an sich, da das
irdische Jerusalem mit seinem Tempel fiir Johannes « Sodom und Agypten»,
«Welt», und damit abgeschrieben ist. Dall émecav (17, 10) nur gewaltsamen
Tod bezeichnen kann, ist unbeweisbar (S. 441), und daB3 2 von den 5 Kaisern
seiner Reihe gar nicht ermordet wurden (wie weit das Geriicht ihrer Er-
mordung geglaubt wurde, wissen wir nicht), bildet einen weiteren Unsicher-
heitsfaktor (S. 439f.). Mit der Bedeutung der Zahl 7 und der Aufnahme des
danielischen del kann nicht bewiesen werden, daf3 «die durch die Prophetie
vorgeprigte Idee der letzten Woche (von 70 Jahren) fiir den Verfasser (der
Apokalypse) leitend» war, denn aufféllig ist gerade (auch in bezug auf das
tausendjihrige Reich!) das vollkommene Fehlen jeden Hinweises auf solche
verbreitete Wochenspekulationen in der Apokalypse — trotz der eminenten
Bedeutung der Siebenzahl (die anders begriindet ist). Es ist darum auch
nicht einzusehen, warum bei dieser Konzeption ein 8. Herrscher eingefiihrt
werden sollte und nicht gleich im 7., d. h. dem nach Domitian kommenden
Herrscher die nach Strobel sehr bald erwartete Endverkérperung des Anti-
christus gesehen wurde (zwischen 96 und 100). Das hitte dem Visionsbild
mit den 7 Kopfen sogar entsprochen.

Es liegt viel ndher anzunehmen, daf3 der Redaktor seine Deutung in die
unter Vespasian geschriebene Apokalypse eingeschoben und als Weissagung
(wie die pseudonymen judischen Apokalypsen einem Gottesmann der Vor-
zeit) dem urspriinglichen Verfasser in den Mund gelegt hat. So stellt sich die
Berechnung als ein Vaticinium ex eventu dar mit genauer «Voraussage» der
Kaiserfolge: die ersten 5 sind Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Nero,
der sechste, «der da ist», ist Vespasian, der siebte, der «nur kurze Zeit bleiben

54 A. Strobel, Abfassung und Geschichtstheologie der Apokalypse nach
Kp. 17, 9-12: New Test. Stud. 10 (1964), S. 433—445.

5 Daf} hier nicht die wirkliche Geburt Jesu auf Erden gemeint sei, ist
nicht, wie Strobel (A. 54) behauptet, S. 438, mit einem Hinweis auf den
heutigen Stand der Forschung zu belegen, der gar nicht einheitlich ist.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Of. 19, 11-16 95

soll», ist Titus (nur 79-81!) und der achte, in dem sich das Tier aus der
Unterwelt verkérpert, ist Domitian 58,

Dieser Redaktor gibt nun seine Darstellung der Parusie 17, 12-14 in
deutlicher Anlehnung an 19, 11-16, weicht aber bezeichnend davon ab.
Dieselbe Situation ist beschrieben: das Tier ist zum Krieg gertistet mit seinen
Konigen (17, 14; vgl. 19, 19). Entsprechend seiner Deutung der 10 Hoérner
des Tieres sind es hier 10 Konige anstelle der «Koénige der Erde», die im
ganzen Buch Sammelausdruck aller politischen Méchte der Erde sind?®’.
Aber nun spricht der Redaktor von einem Kampf bzw. Sieg des Lammes,
der begriindet ist im Herrentum des Lammes (wiahrend in 5, 5 der Sieg
Voraussetzung der Herrschaft ist). Es folgt dann eine Deutung der Heere
von 19, 14 auf die Gemeinde mit 3 Ausdriicken, die nur hier in der Apo-
kalypse gebraucht sind: kAntoi kol €khektol kai motol (im Sinne von «Gléu-
bigen»). 17, 12-14 erweist sich also (abgesehen von anderen Griinden) als
eine spiter eingeschobene Darstellung der Parusie, gestaltet unter Kenntnis
und Verwendung einzelner Elemente von 19, 11ff., die jedoch die klare
christologische Konzeption des Johannes nicht durchhilt.

Johannes erdffnet in seiner Schilderung der Parusie — wie wir
sahen — keine phantastischen, spekulativen Tridume, sondern seinen
Glauben an die vollendende Erfillung aller Verheilungen in Chri-
stus. Christus bringt die Enthiillung der Wirklichkeit und Wahrheit
des im wartenden Glauben der Gemeinde schon erkannten Wesens
Jesu und seines Sieges iiber alle Gewalten, die jetzt noch ihre grau-
same, zerstorerische Scheinmacht zu entfalten und der ganzen
Welt zu imponieren vermégen, von der Gemeinde aber in ihrer
letzten Ohnmaéchtigkeit durchschaut und trotz allen Bedréngnissen
nicht vergétzt noch angebetet werden. Der Kommende wird ihren
Glauben rechtfertigen und sich als der Retter, Richter und Herr
erweisen. So wird die Verkiindigung des Kommenden zur Botschaft
fir die Gegenwart, zur Kraft der Gemeinde in der Anfechtung und
zum Ruf der BuBle fiir Gemeinde und Welt; denn ihm haben sie
beide zu begegnen.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

56 Das ist weiter ausgefiihrt in dem Anm. 10 angezeigten Buch. In Strobels
(A. 54) Zitat, S. 438, sollte es librigens heilen «Christusoffenbarung», nicht
«Christenverfolgung».

57 Off. 1, 5; 6, 15; 18, 3. 9; 19, 19; 21, 24; auch im urspriinglichen Text
von e. 17: V. 2. 18!



	Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

