
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 2

Artikel: Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

Autor: Rissi, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 21 Heft 2 März-April 1965

Die Erscheinung Christi nach Off. 19,11-16

Die Zukunft der Gemeinde und der Welt ist Jesus Christus.
Unausweichlich und unübersehbar wird seine Erscheinung sein. Das
ist das Zeugnis des gesamten Neuen Testaments. Auch die Gemeinde
der Offenbarung erwartet ihn und ruft: «Amen, komm Kyrios
Jesus!» (22, 20), aber begegnen werden ihm auch alle, «die ihn
durchstochen haben» (1, 7). Niemand weiß, wann seine Stunde
anbrechen wird, auch die Gemeinde nicht. Er kommt wie ein Dieb
(3, 3; 16, 15). So gehört die Parusie noch zu den Geheimnissen
Gottes, deren Enthüllung er sich vorbehalten hat. Aber nicht nur
das Datum, sondern das ganze Geschehen ist in Geheimnis gehüllt.
Und doch kennt die Gemeinde den Kommenden schon, darum
vermag ihr Prophet in einem Visionsbild den Sinn seines Kommens zu
deuten.

1.

Die heutige Auslegung der Offenbarung des Johannes ist sich
darüber im großen und ganzen einig, daß Off. 19, 11-16 die Wiederkunft

Jesu Christi schildert. Über die Einzelzüge des Bildes und
deren Bedeutung für die Theologie des ganzen Buches bleibt jedoch
in mancher Hinsicht noch nachzudenken. Es soll im folgenden
versucht werden, das Parusiebild im Rahmen der theologischen
Konzeptionen des Johannes zu verstehen. Kaum ein anderer Abschnitt
ist ja so vielfältig verklammert mit allen Teilen des Buches.

Johannes sieht den Himmel geöffnet (wie Ez. 1, 1)1, und der
Christus erscheint. Geschildert wird der Vorgang nach einem dem

johanneischen Stil eigenen Schema. Zunächst wird das
Wahrzeichen des Christus, das weiße Pferd, sichtbar und dann der Reiter.
So erscheint auch in 4, 2 zuerst der Thron, dann der Thronende
und in 14, 14 zuerst die weiße Wolke, dann der darauf sitzt2. Pferd,

1 Seit Ez. traditioneller Zug in den jüdischen Apokalypsen.
2 Dasselbe Schema auch in Off. 4, 4 (die 24 Throne und die Ältesten), 20, 4

(die Throne und die Millenniumsgenossen), 6, 2-8 (die Pferde und ihre
Reiter).

6



82 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

Thron und Wolke enthalten eine wesentliche Aussage über den, der
darauf sitzt; der Thron ist Zeichen der Herrschaft, die weiße Wolke
der Wiederkunft3. Abweichend von allen urchristlichen Parusie-
bildern wird Christus hier auf weißem Pferd gesehen4. Weiß ist die
Farbe des Lichtes, der Himmlischen und des Eschatologischen5,
das Pferd das Reittier des Königs und Heerführers (V. 16 Christus
erscheint also als der eschatologische Herrscher6.

Was nun folgt, enthält nicht eigentlich eine Beschreibung der
Gestalt des Reiters, vielmehr seiner Eigenschaften und seiner
Funktionen. Dabei nimmt der Seher ständig Bezug auf andere Stellen
in seinem Buch und vor allem auf das Alte Testament. Das gibt
dem ganzen Bild etwas Unanschauliches7. Was aber zunächst noch
mehr befremdet, ist die eigenartige und kunstvolle Struktur des

ganzen Abschnitts. Zu beachten ist nämlich, daß die Schilderung
des Christus plötzlich unterbrochen wird durch die Einführung der
himmlischen Heere in 19, 14. Da kein formaler Grund für den Ein-
schub dieses Bildelementes gerade zwischen V. 13 und 15 besteht,
fragen wir, ob nicht ein inhaltlicher dahinterstehen könnte.
Auffällig ist nämlich auch, was m. W. nie beachtet worden ist, daß die
durch V. 14 voneinander getrennten Aussagegruppen sehr bewußt
gegliedert sind durch bedeutsame Zahlen.

Die erste Gruppe enthält 7 Elemente :

1. Christus wird genannt: «treu und wahrhaftig».
2. Er richtet in Gerechtigkeit und führt Krieg.
3. Seine Augen sind (wie) eine Feuerflamme.

3 Act. 1, 9. 11; Mark. 13, 26 par.; 1. Thess. 4, 17. Die Vorstellung geht
auf Dan. 7, 13 zurück, wo «der einem Menschensohne glich» mit den Wolken
des Himmels erscheint; s. dazu R. B. Y. Scott, Behold, He Cometh with
Clouds: New Test. Stud. 5 (1959), S. 127-132.

4 Es ist kaum anzunehmen, daß das weiße Pferd an die Parusiewolke
erinnern soll.

5 Vgl. die weißen Gewänder der Himmlischen, den weißen Thron Gottes ;

dazu W. Michaelis, Theol. Wort., 4, S. 251-256.
6 Zur Bedeutung seines Gegenbildes, des antichristlichen Reiters auf dem

weißen Pferd, 6, 1 f., vgl. meinen Aufsatz: The Rider on the White Horse:
Interpretation 18 (1964), S. 407-418.

7 Das verrät den typischen Darstellungsstil des Semiten, der nicht interessiert

ist am äußeren Aussehen der Person, sondern an der Dynamik ihrer
Eigenschaften und Funktionen, wie Th. Boman, Das hebräische Denken
im Vergleich mit dem Griechischen, 2. Aufl. (1952), S. 62-69, sehr schön
gezeigt hat.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 83

4. Auf seinem Haupt sind viele Diademe.
5. Er trägt einen Namen gesehrieben, den niemand kennt außer ihm selbst.
6. Er ist umhüllt mit einem in Blut getauchten Gewand.
7. Sein Name ist genannt: «Das Wort Gottes».

Die zweite Gruppe weist 4 Glieder auf :

1. Aus seinem Munde dringt ein scharfes Schwert, damit er mit ihm die
Völker schlage.

2. Mit eisernem Stab wird er die Völker weiden.
3. Er wird die Kelter des Gerichtes treten.
4. Auf Gewand und Hüfte trägt er den Namen des Allherrschers.

Wird diese Gliederung des Textes beachtet, so entfaltet die
scheinbar zufällige Ansammlung von Formeln erst ihre kunstvolle
Ordnung und ihren Sinn. So ist auch nicht mehr verwirrend, daß
der Christus zweimal mit verschiedenen Namen genannt wird8. Mit
dem Logos-Namen schließt der erste, mit dem Titel des Königs der

Könige und Herrn der Herren der zweite Teil. Wir werden sehen, daß
sich der erste Name an die Gemeinde, die die Offenbarung durch
das Wort kennt, und der zweite an die «Welt» und ihre Mächte
wendet9. Ja, alle Aussagen der beiden Gruppen weisen auf diese
zweifache Bedeutung der Parusie Christi hin. Und genau das bezeugen
auch die beiden Zahlen, sieben und vier. Sieben ist für Johannes im
besonderen die Zahl der Fülle der Gemeinde und ihres Geistes10.

Vier ist die traditionelle Zahl des Kosmos, der Erde11.

8 W. Bousset, Die Offenbarung Johannis, Kritisch-exegetischer Kommentar
über das N. T. (1906), S. 431, wollte den Logosnamen eventuell als

«müßigen Einfall eines Abschreibers» ausscheiden, ebenso J. Wellhausen,
Analyse der Offenbarung Johannis (1907), S. 30.

9 E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes, Handbuch zum N. T., 16,
2. Aufl. (1953), S. 159, hat richtig erkannt, daß die Aussage V. 11 «den
Gläubigen, der zweite (Name, V. 16) der ,Welt' zugewandt ist»; es ist dann
aber nicht einsichtig, warum ausgerechnet im Logosnamen «beide ihren
Herrn verehren und sein eigentümliches Wesen erkennen» sollen. Weiteres
s. unten.

10 Off. 1, 12-20; 2-3; 4, 5; 1, 4; 5, 6. Da der Herr der Geschichte kein
anderer ist als der Herr der Kirche, wird darum die Zahl 7 als Ordnungsprinzip

auch auf die chaotische Endgeschichte übertragen in den Siebenerreihen

der Endzeitvisionen. Vgl. dazu mein demnächst erscheinendes Buch
«Was ist und was geschehen soll danach» (ATANT, Zwingli-Verlag).

11 Off. 4, 6 (die 4 Wesen als Repräsentanten der Schöpfung ; vgl. W. Zim-
merli, Ezechiel, Biblischer Kommentar Altes Testament, 13 [1960], S. 53);
7, 1 (die 4 Winde von den 4 Ecken der Erde : Bild der umfassenden eschato-
logisehen Drangsal) ; ähnlich 9, 15.



84 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

2.

Wir beginnen mit der Untersuchung der ersten Gruppe von
Kennzeichnungen des Christus.

1. Wie ein Name erscheinen zwei Aussagen, die auch sonst an
bedeutsamem Ort in der Johannesapokalypse auftauchen: koiXoû-

uevoç mcrroç Kai riXrJhvoc;12. Zur Erklärung haben wir auszugehen von
21, 5 und 22, 6, wo ttkttôç und dXri&ivôç in Verbindung mit den
Worten der Weissagung stehen. Sie lassen keinen Unterschied der

Bedeutung erkennen13 und bezeichnen die Verheißungen Gottes,
die in der Apokalypse niedergelegt sind, als gültig, zuverlässig -im
Gegensatz zu Worten, die bloß leere Versprechung und Lüge sind.
Daß die Treue und Wahrhaftigkeit der Weissagung so sehr betont
werden muß, impliziert den Gedanken der völligen Unausweisbar-
keit der Verheißung. Ihre Gültigkeit wird erst die Zukunft
entsiegeln14. Die Verheißung kann jetzt nur geglaubt und gegen alle

Anfechtung der Gewalten, die sie Lügen zu strafen versuchen,
«festgehalten, bewahrt» werden (22, 7; vgl. 1, 3 ; 12, 17; 19,10; 20,4).
Dazu ist nur die Gemeinde Jesu imstande, die den Verheißenden
kennt. Denn der Verheißende ist Gott, der durch Jesus Christus
zur Gemeinde spricht. Darum ist «das Wort Gottes» (1, 2. 9), oder
«die Worte der Prophétie »(1,3) zugleich die gapTupia 'IpffoO [XpiOToû]15.

Die Offenbarung Jesu ist vielfältig. Sie umfaßt die Prophétie des

Buches, das Johannes schreiben mußte16, im besonderen aber auch

12 Die Stellung des KaXoOgevoç zwischen den beiden Begriffen in S ist
mit J. Schmid, Studien zur Geschichte des griechischen Apokalypse-Textes, 2

(1955), S. 130, zu erklären: «S hat das in A, Andreas-Kommentar, fehlende
KcdoùpEvoç erst nach K ergänzt». K, Orig. bezeugen hier sicher den ursprünglichen

Text.
13 Geradezu ein «Hendiadyoin» nach R. Bultmann, Theol. Wort., 1, S. 250.
14 Auch 19, 9 ist wahrscheinlich so zu verstehen, da (Ar|ôivoi hier ebenfalls

auf Verheißungsworte bezogen ist. Eine andere Färbung gewinnt
à\r|9ivôç in Verbindung mit btKOiio; für die «Wege» und «Gerichte» Gottes:
15, 3; 16, 7; 19, 2; s. Bultmann (A. 13), ebd.

15 Off. 1, 2. 9; 6, 9; 12, 17 ; 19, 10. Es handelt sich immer um das Zeugnis,
das Jesus gibt oder gegeben hat (Genetivus subjecti). Darum kann vom êx6lv
desselben gesprochen werden (6, 9; 19, 10). Diese Botschaft bestimmt das
Leben der Gläubigen. Wo sie festgehalten und also verkündigt wird als
«ihre Botschaft» (11, 7; 12, 11), weckt sie Widerstand.

16 Off. 22, 6. 7; 1, 2f. An Hos. 1, 1 («das Wort des Herrn, das an Hosea
erging») angelehnt sind die Eingangsworte Off. 1, l,wo mit àiroKdXuvpaiç die



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 85

persönliche Worte an die 7 Gemeinden (2-3). Stellen wie 6, 9; 11, 3;
12, 17; 19, 10 legen nahe, ganz allgemein an die prophetische

Ausrichtung des Evangeliums zu denken als Konkretisierung der
ewigen Frohbotschaft, die durch einen Engel in der letzten Zeit
für die ganze Welt proklamiert wird (14, 6)17. Die Verkündigung
der Gemeinde ist von Johannes nur unter dem Aspekt des

Prophetischen gesehen im Sinne der aktuellen Ausrichtung des von
Gott aufgetragenen Wortes an Gemeinde und Welt in der speziellen
Situation der Endzeit.

Wir mußten etwas weiter ausholen, um der Bedeutung und
Beziehungen ansichtig zu werden, die den Christusnamen in 19, 11 mit
den Offenbarungsbegriffen der Apokalypse verklammert. Wenn
nun tticttôç kgü à\r|hiv6ç auf den Christus übertragen werden, so
bezeichnen sie ihn als den, der sein der Gemeinde gegebenes Wort hält.
Daß Johannes damit an einen alttestamentlichen Gottesnamen
anknüpft, zeigt die Einleitung der Gemeindebotschaft an Laodicea,
wo die beiden Ausdrücke mit dem Begriff des Zeugen verbunden
sind und in bewußtem Gegensatz zur Situation der Gemeinde
stehen (3, 14). Laodicea ist die Treulose, Unaufrichtige, die sich
mit leeren Behauptungen selbst täuscht (3, 17). Ihr Herr wird sie

züchtigen, denn er ist der «Amen, der treue und wahrhaftige
Zeuge». Der Gottesname von Jes. 65, 16 ist hier auf Christus
übertragen18. Die Formel ô pâpxuç ô Tncrxôç Kai àXnfhvôç ist nichts
anderes als eine Übersetzimg und Erklärung des hebräischen Wortes
Amen19. Weil die Formel mcrxôç kcü àXr|îhvôç sich in der
Johannesoffenbarung auf das Wort der Verheißung bezieht - wie wir sahen -,
erklärt sich auch ihre Verbindung mit ô gdpxuç. Der Begriff des

Zeugen bringt kein neues Moment in den Christusnamen. Jesus
offenbart als der Zeuge seine uapxupiu. Er ist der Offenbarer, der
sein Wort mit seiner Person deckt. Wir sahen, daß die Apokalypse

Art des empfangenen Wortes Jesu bezeichnet ist als Enthüllung des Geheimnisses

der Endzeit und der Vollendung. Lohmeyers (A. 9) Auslegung als
zeitlose, zeitlich und inhaltlich unbegrenzte Offenbarung, S. 7, entspricht
durchaus nicht dem Inhalt des Buches.

17 Ich muß wieder auf mein demnächst erscheinendes Buch verweisen
(A. 10).

18 Johannes liest amen, nicht omän. Die Betonung der Treue Gottes auch
in Ex. 34, 6; Ps. 86, 15; vgl. 3. Makk. 2, 11; 2. Kor. 1, 20.

19 So richtig A. Wikenhauser, Die Offenbarung des Johannes (1947), S. 44.

Mit Ps. 89, 28 hat der Titel nichts zu tun.



86 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

mit |i«pTupio. immer das aktuelle prophetische Wort der Verheißung
und Zusage an die Gemeinde der Endzeit meint. Keineswegs wird
hier «auf die Christusgeschichte Bezug genommen»20. Es gibt auch
keinen Grund, den Zeugenbegriff in 1, 5 anders zu verstehen. Er
spricht nicht vom Tod Jesu, sondern vom Christus als dem Offenbarer,

der seiner Gemeinde Einblick gewährt in seine
Herrschaft ai.

Auch der in 1,5 folgende Titel ô ttpujtôtokoç tujv vexpiöv ist keineswegs

(wie oft behauptet wird) einfach das zweite Glied der kerygma-
tischen Formel «gestorben, auferstanden, erhöht»22, und T. Holtz
hat mit Recht festgestellt, daß der Titel «nicht nur die Auferstehung
selbst ausdrückt», sondern zugleich die Verheißung der Erlösung
der Toten23. Die Formel umfaßt vielmehr beides: Christus war
selbst ein Toter, der nun aber lebt (vgl. 1, 18) und zur Verheißung
für alle Toten geworden ist. In 1, 5 tritt zum Titel des eschatolo-
gischen Offenbarers, dessen Wort als gültig charakterisiert ist, und
des Erlösers dann noch der des Herrn aller Weltmächte.

Unsere Untersuchung hat gezeigt, daß der Wiederkommende in
19, 11 also zunächst als der charakterisiert wird, der sich seiner

20 So T. Holtz, Die Christologie der Apokalypse des Johannes (1962),
S. 143, mit vielen Auslegern. Holtz sieht allerdings die Schwierigkeit dieser
Auslegung: es wäre dies «die einzige Stelle, an der in dem ganzen Komplex
der Christusvision 1, 12ff. und der Sendschreiben, auf die Christusgeschichte
Bezug genommen wird».

21 Auch die Gemeinde ist Zeuge als Träger dieser prophetischen Botschaft
Jesu. So die beiden Zeugen, die als solche in Jerusalem «prophetisch reden»
sollen (11, 3). Dies und nicht ihr Tod macht sie zu «Zeugen». 11, 3-7 und
1, 1-6 zeigen auch, daß man pdpruç, paprupict, paprupeiv nicht voneinander
trennen darf. So bezeugt Johannes selbst seine Botschaft (1, 2), die Gemeinde
«bewahrt» sie, indem sie sie weitergibt, in der Bereitschaft, mit dem Leben
dafür bezahlen zu müssen (Antipas 2, 13; 6, 9; 12, 11; 17, 6; 20, 4). Der
Vergleich von 17, 6 («Blut der Heiligen und Zeugen») mit 18, 24 («Blut der
Propheten und Heiligen») könnte nahelegen, Zeugen und Propheten zu
identifizieren, aber beweisen läßt sich das nicht mit Sicherheit. Auf alle
Fälle ist der Zeuge nicht unbedingt Märtyrer. Nachträglich sehe ich, daß
N. Brox, Zeuge und Märtyrer. Untersuchungen zur frühchristlichen Zeugnis-
Terminologie (1961), S. 92-105, zu ähnlichen Ergebnissen kommt. Er sagt
mit Recht zu 11, 7 : «Die Zeit ihrer uaprupia ist die Zeit ihrer Unantastbarkeit,

sodaß das Wort genau das meint, was vor ihrem Martyrium liegt.»
22 Nirgends im Neuen Testament (vgl. Rom. 8, 29; Kol. 1, 15. 18; Hebr.

1, 6).
23 Holtz (A. 20), S. 57f.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 87

Gemeinde zuwendet, das ihr gegebene Wort einlösen und erweisen

wird, daß es keine leere Verheißung war.
2. Mit guten Gründen hat Holtz herausgearbeitet, daß auch die

zweite Kennzeichnung des Christus in 19, 11 «sein Verhältnis zu
seiner Gemeinde» beschreibt24. Wenn er kommt, um seines Wortes
Wahrheit zu erweisen, wird er als der Richter der Gemeinde
erscheinen. «Er richtet mit Gerechtigkeit» umschreibt gemäß Jes. 11,

4 a sein heilvolles Richten25. Er schafft seiner Gemeinde Recht. Was
das für seine Gemeinde bedeutet, zeigt Johannes dann im Bild des

tausendjährigen Reiches (20, 4-6). Zugleich aber «führt er Krieg».
TToXeueiv wird von Christus nur noch einmal gehraucht (2, 16) und
auch hier im Sinne der richterlichen Tätigkeit gegenüber seiner
Gemeinde26. Er hält Gericht über die Scheinglieder seiner Gemeinde,
die der wahren Gemeinde Not bereiteten (vgl. 2, 2f. 14f. 20-25).

3. Auch die beiden folgenden Züge des Bildes gehören nicht nur
allgemein zur «Schilderung des Christus, wie er dem Seher als der
Wiederkommende schlechthin erscheint»27, sondern schließen sich

eng an die ersten an. Wir finden die «Augen (wie) eine
Feuerflamme» in der Vision, die Jesus als den Herrn der Gemeinde
darstellt28. In der Gemeindehotschaft 2, 18 sind diese Augen ebenfalls
auf die Gemeinde gerichtet, deren Situation sie «durchschauen»29.

4. Eine Ausnahme machen scheinbar die «vielen Diademe» (19,
12), die man eher nach V. 14 erwarten würde. Dieses Zeichen der

unbegrenzten Macht steht jedoch, wie längst beobachtet wurde, in
beziehungsreicher Verbindung mit 13, 1 (vgl. auch 12, 4) und gehört
zu dem die ganze Johannesoffenbarung prägenden Thema der

Gegenbildlichkeit der satanischen Mächte im Verhältnis zu Gott
und seinem Christus30. Ihre Gewalt wird durch 7 bzw. 10 Diademe

24 Holtz, S. 169.
25 V. Herntrich, Theol. Wort., 3, S. 929-932; Holtz (A. 20), S. 170.
26 In 2, 16 vielleicht von innergeschichtlichem Gericht. Holtz (A. 20),

S. 170, weist auch auf das Bild eines «heiligen Krieges» Gottes gegen sein
Volk in Am. 2, 14-16.

27 Holtz (A. 20), S. 171.
28 Unter Anlehnung an Dan. 10, 6: 1, 14. Ob in 19, 12 djç zu lesen ist wie

in 1, 14, bleibt unsicher; s. Schmid (A. 12), S. 93. 226.
29 Holtz (A. 20), S. 122, weist mit Recht auf die Korrespondenz dieses

Eingangswortes mit 2, 23 in derselben Gemeindebotschaft (vgl. Ps. 7, 10;
Jer. 11, 20; 17, 10).

30 Dazu bes. G. Bornkamm, Die Komposition der apokalyptischen Vi-



88 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11—16

veranschaulicht31. Das Ziel des Machteinsatzes des Drachen und
vor allem des Antichristus ist die Gemeinde Jesu. Dem Antichristus
wird sogar gegeben, «Krieg zu führen mit den Heiligen und sie zu
besiegen» (13, 7). Dieser unheimlichen Bedrohung gegenüber wird
nun im Parusiebild der Gemeinde zugerufen: Christus wird sich
als der unendlich überlegene Herr seiner Gemeinde erweisen, so daß
sie ihm auch im Untergang vertrauen darf! So offenbart gerade
diese Betonung der Herrenstellung des Kommenden seine

Hinwendung zu seiner Gemeinde.
5. Zum selben Thema gehört vielleicht auch der Name, den

niemand außer ihm selbst kennt32. Denn in der Schilderung des
Antichristus nach 13, 1 folgen auf die Erwähnung der 10 Diademe
«Lästernamen» oder «ein Lästername»33. Der Name erschließt nach
antiker Auffassung das Wesen seines Trägers34. Das Wesen des

Antichristus ist die Lästerung Gottes. Der Christus trägt bei seiner
Wiederkunft einen Namen, der sein Geheimnis erschließen wird,
den aber noch niemand kennt und darum auch Johannes nicht
lesen kann. Auch die Gemeinde steht noch in dieser Zeit vor dem
Geheimnis des Christus, obwohl sie ihn bereits kennen und nennen
darf mit verschiedenen Namen. In der Parusie wird mit dem neuen
Namen sein tiefstes Wesen der Gemeinde offenbart.

Es ist darum sinnlos, hinter dem geheimnisvollen Namen doch
einen bereits bekannten zu suchen, denn kein schon verstehbares
Wort kann ja die Wirklichkeit erschließen, die erst in der Parusie
offenbar werden soll35. Die nächste Parallele zu dieser Vorstellung

sionen in der Offenbarung Johannis : Studien zu Antike und Urchristentum, 2

(1959), S. 204-222.
31 Das Diadem ist Zeichen «persönlicher Souveränität, ohne Beziehung

auf bestimmte Herrschaftsgebiete»: R. Delbrueck, Antiquarisches zu den
Verspottungen Jesu: Zs. neut. Wiss. 41 (1942), S. 143. Delbruecks Ableitung
des Christusbildes von Ptolemäus VI Philometor (1. Makk. 11, 13), der zwei
Diademe trug, ist nicht beweisbar (S. 143-144). Es geht in der
Johannesapokalypse gerade um die völlig ungewöhnliche Machtkonzentration in den
Gestalten des Drachen, Antichristus und - alles überbietend - des Christus.

32 "Exuw1 Partizip statt Verbum finitum wie in 10, 2; 12, 2; 21, 12. 14.
33 "Ovoua ßXantpripia? ist gut bezeugt von p 47 SCP Andreas-Komm. Der

Plural könnte spätere Angleichung an 17, 3 sein.
34 Vgl. H. Bietenhard, Theol. Wort., 5, S. 242ff.
35 R. H. Charles, The Revelation of St. John, ICC (1920), 2, S. 115. 132,

denkt z. B. an Kyrios oder das Tetragramm, möchte aber die Aussage lieber
als Glosse streichen. M. Rist, The Revelation of St. John: The Interpreter's



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 89

ist fraglos 1. Joh. 3, 2, wo sowohl auf die Offenbarung des
geheimnisvollen Wesens Christi («wir werden ihn sehen, wie er ist») als
auch der Gemeinde («noch ist nicht offenbar geworden, was wir
sein werden... Wir werden ihm gleich sein», vgl. Offenb. 2, 17)

gehofft wird.
6. Diese Parusiekonzeption rückt nun aber auch die schwierige

Bemerkung über das in Blut getauchte Gewand des Christus in
neues Licht. Fast einstimmig wird heute dieses Bild von Jes. 63, 2-3
her erklärt: «Warum ist so rot dein Gewand, und deine Kleider wie
eines Keltertreters Ich habe die Kelter allein getreten... Ich trat
sie in meinem Zorn und zerstampfte sie in meinem Grimm; da

spritzte ihr Saft an meine Kleider, und ich besudelte all mein
Gewand.» Diese Interpretation ist jedoch keineswegs schlüssig. Einmal

wird das Wort vom Keltertreter erst im dritten Element des

zweiten Teiles (19, 15) erwähnt als Bild des Völkergerichtes (wie
14, 20). Und von einer Schlacht war noch gar nicht die Rede.
Christus trägt sein blutiges Gewand vom Himmel her36.

Das Blut, von dem Johannes immer wieder im Zusammenhang
mit der Gemeinde spricht, ist das Blut des Christus selbst, des
geschlachteten Lammes37. Sein Blut, nicht als Stoff, sondern als Bildwort

für seine Lebenshingabe, schafft die Vergebung, ist Zeichen
seines totalen Sieges, an dem die Gemeinde bereits Anteil hat (5, 5. 9 ;

vgl. 1, 5; 7, 14; 12, 10). Der Kommende trägt also das Zeichen des

Bible (1957), S. 513, denkt an den Jesusnamen. O. Cullmann, Die Christolo-
gie des Neuen Testaments (1957), S. 322, kommt der Sache wohl am nächsten,
wenn er dahinter den Namen Gottes selbst vermutet. Schon im Alten Testament

werden von Gott neue Namen gegeben, die das neue Wesen oder die
neue Situation ihrer Träger zum Ausdruck bringen (Gen. 17, 5. 17; 32, 28f. ;

35, 10; Jes. 65, 15; 62, 2; Sach. 8, 3), vgl. Bietenhard (A. 34), S. 253. Das
Judentum nennt unter den 6 Dingen, die in der Endzeit erneuert werden,
auch den Namen des Messias.

36 Charles (A. 35), S. 133, hilft sich mit dem Blut der Partherkönige und
ihrer Armeen, «whom He had already destroyed, and whose destruction had
already been proleptically prophesied in 17, 14», und Lohmeyer (A. 9), S. 159,
verbietet überhaupt das Fragen, «von welchem Siege welcher Feinde der
Reiter komme». Das Gewand soll einfach «Zeichen des Sieges» sein, schon
ehe die Schlacht beginnt. Das sind keine Gründe.

37 So erklären auch A. Schlatter, Das Alte Testament in der johanneischen
Apokalypse (1912), S. 47; Ch. Brütsch, Clarté de l'Apocalypse, 4. éd. (1955),
S. 188; H. Preston-A. T. Hanson, The Revelation of St. John, Torch Bible
Commentaries (1957), S. 120.



90 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

geopferten Lammes, das in sein eigenes Blut getauchte Gewand38.

Nur dieses Verständnis wird auch der eindeutig schwierigeren Lesart
ßeßapgevov gerecht39. Das «Eintauchen» des Gewandes in Blut hat
mit dem Bild in Jes. 63, 1-4 nichts zu tun. Offenbar ist aber die

Bedeutung von Off. 19, 13 schon früh nicht mehr in seiner
Beziehung zur Gemeinde verstanden worden und dem alttestament-
lichen Bild, das in 19, 15 aufgenommen ist, angeglichen worden.
Das hat zur alten und gut bezeugten Lesart Trepipepauuévov
geführt40.

Das Gewand des kommenden Christus offenbart also die Wahrheit
und Wirklichkeit seiner Erlösung in ihrer ewigen Gültigkeit für die
Gemeinde.

7. Eng damit verbunden ist nun der Name, der abschließend
genannt wird: ô Xôjoç toû ôeoû. Zur Erklärung darf nicht vorschnell
Joh. 1, 1 herangezogen werden. Die Voraussetzungen zur
Benennung Jesu mit dem Logos-Titel liegen in der Theologie der
Apokalypse selbst.

Zunächst gilt es, das in diesem Zusammenhang ungewöhnliche
Perfekt Két<\r|Tai zu beachten. Wir würden das Präsens erwarten
(vgl. 19, 11; 1, 9; 11, 8; 12, 9; 16, 16). So ist anzunehmen, daß
dahinter eine besondere Absicht steht, und vom Kontext her erhält
die unerwartete Form auch tatsächlich spezielle Bedeutung. Sie

weist vom Standpunkt der Parusie zurück in die Zeit der Gemeinde.
Jesus ist einmal für immer der Gemeinde gesetzt worden zum
«Wort Gottes». In ihm hatte sie allezeit die Offenbarung Gottes.
Er gab nicht nur Zeugnis, sondern war das Wort in Person. Darum
gehört zur Weissagung, die Johannes durch Jesus empfängt, nicht
nur sein Wort, sondern auch seine Geschichte, Geburt, Tod,
Erhöhung und Wiederkunft41. Darum hält seine Gemeinde auch nicht
nur «das Zeugnis Jesu» fest, sondern auch seinen Namen, d. h. ihn
selbst (2, 13) oder «den Glauben an Jesus» (2, 13; 14, 12).

Die Kennzeichnung der der Gemeinde gegebenen Offenbarung

38 Off. 7, 14 zeigt, daß das Bild vom Eintauchen eines Gewandes ins Blut
des Lammes Johannes nicht fremd ist.

39 Mit A Andreas-Komm. K sa sy1 ausgezeichnet bezeugt.
40 S bo latt Oik Hipp Orig. Schmid (A. 12), S. 114 A. 4, betont mit Recht,

daß Hpipepag|uévov nicht bloßer Schreibfehler sein kann.
41 Off. 12, 5; 5, 5; 1, 5. 18; 11, 8. Zur Begründung vgl. mein Anm. 10

erwähntes Buch.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 91

als «Wort» schließt das Eingeständnis der Vorläufigkeit und Un-
ausweisbarkeit ihrer Wahrheit ein. Das Wort ist darum von innen
und außen immerzu angefochten und anfechtbar. Darum die stete
Mahnung, es zu «bewahren».

In der Parusie des Christus wird der bewahrende Glaube glänzend

gerechtfertigt und «das Wort» als die Wahrheit beglaubigt,
denn «das Wort Gottes» erscheint vor den Augen der Gemeinde
und der Welt in der Person des siegreichen Herrn.

So stehen alle diese Wesens- und Funktionsbezeichnungen des

Kommenden in innerer Beziehung zueinander und offenbaren ihn
als die ersehnte Hoffnung der Gemeinde, der er sich zuerst zuwenden

wird in seiner Parusie42.
Es ist falsch, im Parusiebild der Johannesapokalypse nur den

michelangelesken Richter zu sehen! Jesus ist zuerst und vor allem
gesehen als die Enthüllung der Gnade, von der die Gemeinde schon
in aller Anfechtung lebte43.

3.

Mit 19, 14 wird nun die Schilderung des kommenden Christus
unterbrochen und das gewaltige Gefolge der Himmelsheere eingeführt.

Johannes denkt zweifellos an Engelsheere, wie sie die jüdische
und christliche Eschatologie erwartete (Test. Levi 3, 3; 1 QM 12,

1-5; 19, 1; Mark. 13, 27; Matth. 25, 31; 2. Thess. 1, 7f.).
In den folgenden Versen tritt mit der zweiten Gruppe von

Kennzeichnungen des Christus (o. S. 83) die Bedeutung des Kommenden
für die Völker ins Licht. Den Völkern gegenüber ist er der Richter,
dessen Tätigkeit mit 3 alttestamentlichen Worten umschrieben wird.

1. In einem ersten Wort verbindet Johannes Jes. 49, 2 mit Jes.

11, 4b44. Der Christus wird mit dem Schwert aus seinem Munde,

42 Auch in der synoptischen Apokalypse ist die Parusie des Menschensohnes

zuvörderst verbunden mit der Sammlung der Auserwählten, Mark.
13, 26f. ; ebenso bei Paulus in 1. Kor. 15, 23; 1. Thess. 4, 16f.

43 Der Doppelaspekt des Endgeschehens ist in der ganzen
Johannesoffenbarung zu finden, vgl. die Hymnen 19, 1-3 (Gericht). 4-9 (Hochzeit des

Lammes); 14, 14-16 (Sammlung der Erwählten). 17-20 (Yölkergericht); 11,
15-18 (Gericht). 19 (Zeichen der Bundesgnade).

44 Mit guten Gründen lehnt Holtz (A. 20), S. 127. 178f., jede Verbindung
des Logostitels in V. 13 mit dem Schwert aus dem Mund und der Vorstellung



92 M. Bissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11—16

seinem Wort, Gericht halten. - 2. Dasselbe Gericht umschreibt das

Wort aus Ps. 2, 9: «Und er wird sie weiden mit eisernem Stabe»*5. -
3. Das dritte alttestamentliche Bild, von der Kelter (Jes. 63, 3;
ähnlich Joel 4, 13), erscheint auch in Off. 14, 19f., ist aber in 19, 15

mit der Metapher vom Zornweine Gottes verbunden46.
4. Abschließend wird der Name genannt: «König der Könige und

Herr der Herren». Wieder verweist Johannes auf das Alte Testament,

wo Gott «der Gott der Götter und Herr der Herren» genannt
wird47. Der Name deutet an, daß der Christus in göttlicher Machtfülle

erscheint48.
Die Ausführung dieses Gerichtes, 19, 17-21, d. h. die öffentliche

Manifestation der wahren Machtsituation und der Gerechtigkeit,
hält sich ganz im Rahmen dessen, was über die Bedeutung des

Christus für die Welt in 19, 15f. erschlossen wurde.
Als Vorspiel des Dramas versammelt ein Engel, 19, 17f., noch

ehe man die Feindheere zu Gesicht bekommt, alle Aas fressenden

Vögel zum gräßlichen «Mahle Gottes» nach der Gog-Weissagung
Ez. 39. Denn es geht in diesem Gericht in erster Linie um die
Enthüllung des Triumphes Jesu über den Antichristus, der auch nach
6, lf. in der Gestalt Gogs auftritt49. Der Antichristus und sein

Pseudoprophet werden dann in erstaunlicher Ohnmacht vorgeführt.
vom kriegerischen Wort Gottes (Sap. Sal. 18, 15f.) oder dem eschatologi-
schen Gottesschwert ab. Unsere Untersuchung bestätigt sein Ergebnis.

45 Zitiert nach LXX, die statt DSîhri (von S7S7T) lesen: DS?"iri (von nSH),
s. J. Jeremias, Theol. Wort., 6, S. 493 À. 87.

46 Vgl. 14, 10; 16, 19 (Jes. 51, 17). Die Anschaulichkeit des Bildes leidet
darunter, aber Johannes liebt solche Hinweise auf das Alte Testament; vgl.
E. Lohse, Die alttestamentliche Sprache des Sehers Johannes: Zs. neut.
Wiss. 52 (1961), S. 122-126.

47 Deut. 9, 17 ; vgl. Dan. 2, 47 ; Ps. 136, 2f. Zu jüdischen Titeln W. Bousset
& H. Greßmann, Die Religion des Judentums im späthellenistischen
Zeitalter (1926), S. 313.

48 Vgl. 1. Tim. 6, 15. Daß der Name nicht nur auf dem Mantel, sondern
auch auf der Hüfte erscheint, hat zu Rätselraten Anlaß gegeben. Wellhausen
(A. 8), S. 30, liest statt Igdriov : vttitov, «damit der Genetiv aiiToO hinter
gripöv auf das Roß bezogen werden kann». C. S. Torrey, Studies in the
Aramaic of the First Century A. D.: Zs. neut. Wiss. 65 (1954), S. 235, der
an eine griechische Übersetzung des Buches aus semitischem Urtext glaubt,
denkt an Verwechslung von nbH «sein Banner» und nbJT «sein Bein».
Der Zug ist nicht sicher zu erklären, vgl. aber J. J. Wetstein, Novum Testa-
mentum, 2 (1752), zur Stelle, und Lohmeyer (A. 9) zur Stelle.

49 S. dazu meinen Aufsatz (A. 6).



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11—16 93

Trotz des Riesenaufgebots aller Feindkapazität, 19, 19 (dasselbe
schildert 16, 12-16), brauchen sie nur «ergriffen» und in den Feuersee

«geworfen» zu werden, 19, 20. Und ihre Anhänger fallen unter
dem Wort des Christus, 19, 21. Von Kampf keine Spur! Der
Satansdrache kann durch einen Engel in Haft gelegt und unschädlich

gemacht werden für die Zeit des Triumphes der Gemeinde,
deren verborgenes Wesen in der Auferstehung offenbar wird (20,

4-6)50. Auch seine letzte Auflehnung nach der Befreiung dient allein
der Enthüllung seiner Machtlosigkeit (20, 7-10).

Ganz entscheidend ist in diesem Bild der Parusie, daß Johannes
seine zentrale christologische Konzeption nirgends aufgibt. Für ihn
gibt es nur einen Kampf und Sieg des Christus, der bereits in der
Vergangenheit liegt. Mit seiner Geburt in die Welt, seinem Tod und
seiner Erhöhung, hat er den Drachen aus seiner himmlischen
Stellung geworfen und seiner Gemeinde das Siegen möglich
gemacht (20, 5. 10f.). Als das geschlachtete Lamm ist er «der Löwe
aus Juda», der allumfassende Sieger geworden (evkricrev), dem die
Weltherrschaft in die Hand gelegt ist (5, 5)61. Von einem anderen

Kampf und Sieg des Christus weiß Johannes nichts. Da die
Entscheidung im Tod Jesu bereits gefallen ist, findet also der escha-

tologische Krieg, zu dem die Gottesfeinde sich rüsten, nicht statt62.

Es gibt in der Johannesapokalypse eine einzige Stelle, die dieser Sicht
widerspricht und die wir darum noch zu besprechen haben: 17, 9b-17.
Verschiedene Gründe sprechen dafür, daß es sich hier um einen späteren Ein-
schub handelt53. Es handelt sich hier um eine, der Johannesoffenbarung

50 S. dazu H. Bietenhard, Das tausendjährige Reich (1955).
51 'AvoiEai to ßißMov... ist Infinitiv der Folge : A. Debrunner, Grammatik

des neutestamentlichen Griechisch (1943), § 391, 4). Vgl. den deutenden
Hymnus 5, 9f. Zinn ganzen Bild: H. P. Müller, Die himmlische
Ratsversammlung, Motivgeschichtliches zu Apk. 5, 1-5: Zs. neut. Wiss. 54 (1963),
S. 254-267.

52 Vollkommen am Text vorbei geht die (von fast allen Auslegern geteilte)
Ansicht Wellhausens (A. 8), S. 30: «19, 11-21 springt vom Triumph zurück
in den Kampf.» Der objektlose Gebrauch von viköv erscheint nicht nur in
5, 5, sondern auch in 6, 2, in einer Schilderung des Anti-Christus (vgl. meinen
Anm. 6 genannten Aufsatz). Aber die Tempusverschiedenheit hebt sehr fein
den einmal für immer erfochtenen Sieg des Lammes (éviicricFEv) von dem
unvollendeten und letztlich sein Ziel nicht erreichenden «Sieg» des
Widersachers ab (viküjv Kai ïva vucriarp.

63 Dazu gehören auch 13, 18 und die Erwähnung der Namenszahl in 15, 2.

Zur Begründung im einzelnen vgl. mein in Anm. 10 angezeigtes Buch.



94 M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

sonst völlig fremde Ausrechnung des Endes in jüdisch-apokalyptischer Art.
Sehr wahrscheinlich schreibt der Verfasser dieses Einschubes unter Domitian
und möchte seine Zeit als die letzte, den regierenden Kaiser als Antichristus
und Nero redivivus charakterisieren.

Demgegenüber hat A. Strobel vor kurzem zu zeigen versucht, daß Domitian
als der 6. Kaiser, «der da ist», verstanden werden müsse64. Er beginnt die
Kaiserreihe zu zählen mit dem Tod Christi, darf allerdings Tiberius, der
Jesus überlebt hat, nicht mitzählen, sondern erst Caligula, um auf Domitian
als den sechsten zu kommen. Gegen seine These spricht auch, daß der Tod
Jesu für Johannes nicht der einzige Anfangspunkt in der Endgeschichts-
konzeption ist (S. 437). Er kann den Tod Jesu als den entscheidenden Sieg
bezeichnen, aber auch die Geburt und Erhöhung, also das ganze historische
Christusereignis als eine Einheit (20, 5)65. Die Atmosphäre, die durch
Caligulas Plan, ein Kaiserstandbild im Jerusalemer Tempel aufzustellen,
geschaffen wurde, ist kein Argument für Ströbele These, denn weder hat
dieser Plan eine Spur in der Apokalypse hinterlassen, noch hat er für die
Konzeption des Johannes überhaupt etwas Antichristliches an sich, da das
irdische Jerusalem mit seinem Tempel für Johannes «Sodom und Ägypten»,
«Welt», und damit abgeschrieben ist. Daß Ëueaav (17, 10) nur gewaltsamen
Tod bezeichnen kann, ist unbeweisbar (S. 441), und daß 2 von den 5 Kaisern
seiner Reihe gar nicht ermordet wurden (wie weit das Gerücht ihrer
Ermordung geglaubt wurde, wissen wir nicht), bildet einen weiteren Unsicher-
heitsfaktor (S. 439f.). Mit der Bedeutung der Zahl 7 und der Aufnahme des
danielischen bei kann nicht bewiesen werden, daß «die durch die Prophétie
vorgeprägte Idee der letzten Woche (von 70 Jahren) für den Verfasser (der
Apokalypse) leitend» war, denn auffällig ist gerade (auch in bezug auf das
tausendjährige Reich!) das vollkommene Fehlen jeden Hinweises auf solche
verbreitete Wochenspekulationen in der Apokalypse - trotz der eminenten
Bedeutung der Siebenzahl (die anders begründet ist). Es ist darum auch
nicht einzusehen, warum bei dieser Konzeption ein 8. Herrscher eingeführt
werden sollte und nicht gleich im 7., d. h. dem nach Domitian kommenden
Herrscher die nach Strobel sehr bald erwartete Endverkörperung des
Antichristus gesehen wurde (zwischen 96 und 100). Das hätte dem Visionsbild
mit den 7 Köpfen sogar entsprochen.

Es liegt viel näher anzunehmen, daß der Redaktor seine Deutung in die
unter Vespasian geschriebene Apokalypse eingeschoben und als Weissagung
(wie die Pseudonymen jüdischen Apokalypsen einem Gottesmann der Vorzeit)

dem ursprünglichen Verfasser in den Mund gelegt hat. So stellt sich die
Berechnung als ein Vaticinium ex eventu dar mit genauer «Voraussage» der
Kaiserfolge: die ersten 5 sind Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Nero,
der sechste, «der da ist», ist Vespasian, der siebte, der «nur kurze Zeit bleiben

64 A. Strobel, Abfassung und Geschichtstheologie der Apokalypse nach
Kp. 17, 9-12: New Test. Stud. 10 (1964), S. 433-445.

66 Daß hier nicht die wirkliche Geburt Jesu auf Erden gemeint sei, ist
nicht, wie Strobel (A. 54) behauptet, S. 438, mit einem Hinweis auf den
heutigen Stand der Forschung zu belegen, der gar nicht einheitlich ist.



M. Rissi, Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16 95

soll», ist Titus (nur 79-81!) und der achte, in dem sich das Tier aus der
Unterwelt verkörpert, ist Domitian56.

Dieser Redaktor gibt nun seine Darstellung der Parusie 17, 12-14 in
deutlicher Anlehnung an 19, 11-16, weicht aber bezeichnend davon ab.
Dieselbe Situation ist beschrieben : das Tier ist zum Krieg gerüstet mit seinen
Königen (17, 14; vgl. 19, 19). Entsprechend seiner Deutung der 10 Hörner
des Tieres sind es hier 10 Könige anstelle der «Könige der Erde», die im
ganzen Buch Sammelausdruck aller politischen Mächte der Erde sind57.
Aber nun spricht der Redaktor von einem Kampf bzw. Sieg des Lammes,
der begründet ist im Herrentum des Lammes (während in 5, 5 der Sieg
Voraussetzung der Herrschaft ist). Es folgt dann eine Deutung der Heere
von 19, 14 auf die Gemeinde mit 3 Ausdrücken, die nur hier in der
Apokalypse gebraucht sind: K\r|Tol Kai ÈKXeKToi Kai iria-roi (im Sinne von
«Gläubigen»). 17, 12-14 erweist sich also (abgesehen von anderen Gründen) als
eine später eingeschobene Darstellung der Parusie, gestaltet unter Kenntnis
und Verwendung einzelner Elemente von 19, llff., die jedoch die klare
christologische Konzeption des Johannes nicht durchhält.

Johannes eröffnet in seiner Schilderung der Parusie - wie wir
sahen - keine phantastischen, spekulativen Träume, sondern seinen
Glauben an die vollendende Erfüllung aller Verheißungen in Christus.

Christus bringt die Enthüllung der Wirklichkeit und Wahrheit
des im wartenden Glauben der Gemeinde schon erkannten Wesens
Jesu und seines Sieges über alle Gewalten, die jetzt noch ihre
grausame, zerstörerische Scheinmacht zu entfalten und der ganzen
Welt zu imponieren vermögen, von der Gemeinde aber in ihrer
letzten Ohnmächtigkeit durchschaut und trotz allen Bedrängnissen
nicht vergötzt noch angebetet werden. Der Kommende wird ihren
Glauben rechtfertigen und sich als der Retter, Richter und Herr
erweisen. So wird die Verkündigung des Kommenden zur Botschaft
für die Gegenwart, zur Kraft der Gemeinde in der Anfechtung und
zum Ruf der Buße für Gemeinde und Welt; denn ihm haben sie

beide zu begegnen.
Mathias Rissi, Richmond, Virginia

56 Das ist weiter ausgeführt in dem Anm. 10 angezeigten Buch. In Strobels
(A. 54) Zitat, S. 438, sollte es übrigens heißen «Christusoffenbarung», nicht
« ChristenVerfolgung ».

57 Off. 1, 5; 6, 15; 18, 3. 9; 19, 19; 21, 24; auch im ursprünglichen Text
von c. 17 : V. 2. 18


	Die Erscheinung Christi nach Off. 19, 11-16

