
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

R. de Vaux O. P., Les sacrifices de l'Ancien Testament. Cahiers de la Revue
biblique, 1. Paris, Gabalda, 1964. 112 S.

Das Erscheinen der ersten beiden Beihefte der Revue biblique verspricht
viel für die Zukunft, wenn man auf Grund des Vorhandenen nach vorne
blicken darf. Im Büchlein R. de Vaux's haben wir die Weiterführung eines
in seinem Les institutions de l'Ancien Testament schon behandelten Themas.
Mit guter Beweisführung wird behauptet, daß das Opfer in Israel teilweise
ein Überleben alter nomadischer Bräuche darstellt (z. B. das Passa-Opfer,
S. 7ff., 18ff. und 20ff.), teilweise im palästinensischen Raum übernommen
wurde (Ganzopfer, stfamîm usw., S. 28ff., 42ff.), als vermutliches Erbe einer
vorsemitischen urid vorhellenischen Mittelmeerkultur (nur so erklärt sich die
merkwürdige Identität einiger Riten und Wörter im Griechischen und im
Hebräischen, S. 47). Die Menschenopfer sind etwas typisch Kananäisches
(S. 49ff.), haben aber mit einem vermeintlichen Opfer der Erstgeborenen
nichts zu tun (S. 64ff.). So ein Opfer ist ferner nirgends mit Sicherheit zu
belegen und überhaupt unwahrscheinlich. Das molk-Opfer wird z. T. nach
O. Eissfeldt erklärt. Was endlich die Sühneopfer betrifft, so gibt es im alten
Orient nichts, das sich dem levitischen Ritual vergleichen ließe; sie bilden
also vermutlich etwas Israelitisch-Ursprüngliches. J. Alberto Soggin, Rom

B. Renaud, Structure et attaches littéraires de Michée IV—V. Cahiers de la
Revue biblique, 2. Paris, Gabalda, 1964. 126 S.

Das Bändchen B. Renauds studiert diese wichtige Orakelsammlung in
Micha (unter Einschub von 2, 12-13 nach 4, 7) und kommt zum Schluß, es

handle sich tatsächlich um einen «Deuteromicha» (S. 80ff.), wie seine
Abhängigkeit von verschiedenen späteren Texten zur Genüge zeigt. Ihr
Verhältnis zu ihnen besteht einerseits in ihrer rückblickenden Behandlung als
Midrasch, anderseits in einer nach vorne, in der Hoffnung blickenden
Erklärung (S. 84). Das Datum dürfte nicht vor dem 5. Jahrhundert anzusetzen
sein (S. 86). Die Beweisführung ist auf literarischem Gebiet meistens
überzeugend. Leider finden sich hie und da Druckfehler im Hebräischen. Was
man beanstanden kann, ist der ständige Gebrauch der Kategorie «literarische
Abhängigkeit»: Vielleicht würde eine formgeschichtliche Untersuchung der
Gattung des «Heilsorakels» das, was der Verfasser «Abhängigkeit von einer
älteren Schrift» nennt, eher als Zugehörigkeit zu derselben Gattung
bezeichnen, was den Schwerpunkt um vieles verlagern dürfte.

J. Alberto Soggin, Rom

André Pelletier S. J., Lettre d'Aristée à Philocrate. — Sources chrétiennes,
89. Paris, Les Editions du Cerf, 1962. 324 S.

Der Aristeasbrief ist nicht nur das Urdokument einer berühmten Legende,
die Geschichte gemacht hat, sondern vor allem ein Text, der uns wertvolle
Einblicke in das alexandrinische Milieu am Ende des 3. Jahrhunderts v.Chr.
gibt, in welchem die griechische Version des Alten Testaments entstanden ist.

5



66 Rezensionen

Es ist darum höchst begrüßenswert, daß wir jetzt in den Sources chrétiennes
eine moderne, kritische Edition des Briefes mit französischer Übersetzung
besitzen, die von Pelletier in meisterhafter Weise besorgt worden ist. Für
diese Ausgabe wurden alle Manuskripte (11.-16. Jahrhundert) benützt und
die Verwertung des Aristeasbriefes bei Euseb (Praeparatio evangelica XII,
12-108) sehr sorgfältig berücksichtigt1. Der Textteil selber ist mit vielen
weiterführenden Fußnoten und kritischen Anmerkungen versehen. Ferner
ist der Arbeit ein ausführliches griechisches Wort- und Namenregister nebst
einer Bibliographie beigegeben. Eine Einführung befaßt sich mit den Fragen
nach Verfasser (ein Jude), Abfassungszeit (Anfang 2. Jahrhundert v.Chr.)
und Stil des Briefes, stellt zusammen, was wir über die Bibliothek in
Alexandrien wissen und gibt eine Darstellung der Verhältnisse der Judenkolonie
in Alexandrien. Besonders interessant und aufschlußreich hinsichtlich der
Gesetze der Legendenbildung ist die «Geschichte der Legende» in der christlichen

und jüdischen Tradition (im ganzen werden 32 Textzeugen zitiert),
die Pelletier gibt. Willy Rordorf, Genf

Ernst Hammerschmidt, Stellung und Bedeutung des Sabbats in Äthiopien.
StudiaDelitzschiana, 7. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1963. XVI + 82 S.

Bekanntlich hat die Kirche Äthiopiens bis heute an der Feier des Sabbats
festgehalten. Es wäre eine verlockende und bis jetzt noch nicht in Angriff
genommene Aufgabe, die Ursprünge dieser Sitte vollständig aufzuklären.
Wir verdanken aber E. Hammerschmidt, dem Dozenten für Orientalistik an
der Universität des Saarlandes, eine philologisch reichhaltige und zuverlässige
Studie der wichtigsten in Frage kommenden äthiopischen Quellen zum
Problem. Diese Quellen gehen allerdings nur bis in das 15. Jahrhundert zurück;
die Tradition der Sabbatfeier bei den Äthiopiern ist aber zweifellos viel älter.
Was läßt sich aus den Quellen erschließen? Am Sabbat wurde früher in der
äthiopischen Kirche nicht gearbeitet (heute arbeitet man teilweise), zudem
wurden drei Gottesdienste abgehalten : ein Eucharistiegottesdienst am
Samstagmorgen, ein Ritus der Kreuzverehrung um die Mittagszeit und eine
Agapenfeier am Abend. Der äthiopische Sabbat bietet infolgedessen ein
eigenartig zusammengesetztes Bild : die Arbeitsruhe erinnert an das jüdische
Vorbild (auch das Jubiläenbuch z. B. wurde in der äthiopischen Kirche
immer hoch geschätzt; nur die rabbinische Sabbatkasuistik fehlt); die
Gottesdienste scheinen eine genuin christliche Schöpfung zu sein (besonders
die Agape am Samstagabend ist auch anderswo in der christlichen Kirche,
z. B. in Ägypten, bezeugt); die Personifizierung des Sabbats geht wohl auf
ähnliche Vorstellungen der jüdischen Falaschas zurück (vgl. auch die man-
däische Sonntagspersonifikation!). Da die äthiopischen Quellen sich vor allem
auf östliche Kirchenordnungen des 3. bis 5. Jahrhunderts stützen (syrische
Didaskalie, Testamentum domini, Apostolische Konstitutionen), dürfte sich
die äthiopische Sabbatfeier u. E. zur Hauptsache doch als ein Überrest der

1 Für die Paraphrase des Briefes bei Josephus, siehe A. Pelletier, Flavius
Josèphe, adapteur de la Lettre d'Aristée (1962).



Rezensionen 67

im 3. bis 5. Jahrhundert allgemein christlichen Hochschätzung des Sabbats
erweisen1. Willy Rordorf, Genf

Ragnar Holte, Béatitude et Sagesse. Saint Augustin et le problème de la fin
de l'homme dans la philosophie ancienne. Paris, Etudes Augustiniennes,
1962. 435 S.

Die letzten Jahrzehnte haben die patristische Forschung durch wichtige
und wertvolle Beiträge aus dem nordischen Raum bereichert. Das
anzuzeigende Buch ist die Übersetzung einer bereits 1958 in Stockholm erschienenen

Arbeit. Es nimmt zwei Hauptaufgaben in Angriff:
1. Eine genetische und zugleich methodische Klärung der Frage nach dem

Ziel und höchsten Gut des Menschen bei Augustin anhand der philosophischen
und theologischen Tradition. Die zwei ersten Hauptteile des Buches sind
demgemäß dem teleologischen Problem in den philosophischen Systemen vor
Augustin und ihrer eklektischen Aufnahme bei den Kirchenvätern gewidmet.

Auch Augustins Denken ist zunächst dem theologischen Traditionalis-
mus und philosophischen Eklektizismus verhaftet.

2. Eine auf den christlichen Gehalt zielende Entfaltung der augustmischen
Beatitudo und Sapientia innerhalb des voluntaristisch-philosophischen
Grundschemas. Augustins Denken wird so unter dem Gesichtspunkt einer
großen Synthese betrachtet, in der das Christentum den alleinigen Zugang
zur Sapientia, dem nur kontemplativ zu erreichenden höchsten Ziel allen
Lebens, gewährt, während die philosophischen Fragestellungen auf der
historischen Ebene verbleiben. Diese ethische Theologie bildet neben der
Gnade den anderen Kristallisationspunkt im augustinischen Denken. Unter
erkenntnistheoretischem Aspekt muß es von daher mit der Formel Fides
quaerens intellectual charakterisiert werden. Es entspricht so dem alexandri-
nischen Gedanken einer christlichen Gnosis.

Die Untersuchung, welche die Zeit von 386-399 ins Auge faßt, verfällt
nicht falschen Gegenüberstellungen früherer Forschungsgeschichte und
versucht das alte Problem des Verhältnisses von Christentum und Philosophie
bei Augustin unvoreingenommen zu lösen. Die Teleologie in der Ontologie
Augustins verankernd, folgt der Verfasser modernen Forschungsergebnissen.

Klauspeter Blaser, Oberthal, Kt. Bern

Reinhold Hammebstein, Die Musik der Engel, Untersuchungen zur
Musikanschauung des Mittelalters. Bern und München, Francke Verlag, 1962.
303 S., 144 Abb. Fr. 48.-.

Singende und musizierende Engel sind dem modernen Menschen vertraut
durch zahlreiche, oft sehr schöne Reproduktionen von Kunstwerken, die
aber, wenn man sieh einmal das Bildganze vergegenwärtigt, meist nur
Ausschnitte aus einem größeren Zusammenhang sind. Diesen größeren
Zusammenhang immer mit zu berücksichtigen, das ist das Anliegen des Buches von
Reinhold Hammerstein, in dem jede isolierte Betrachtung und Deutung der
Musik der Engel vermieden wird. Dies gilt sowohl für den ersten, die literari-

1 W. Rordorf, Der Sonntag (1962), S. 140ff.



68 Rezensionen

sehen Zeugnisse enthaltenden Teil wie auch für den zweiten, in dem die
bildlichen Darstellungen untersucht werden. Die behandelte Zeitspanne ist das
Mittelalter bis ca. 1500.

Der Inhalt gliedert sich in die bereits genannten zwei Teile: 1. die Musik
der Engel in der Literatur, 2. die Musik der Engel in der Kunst. Beiden Teilen,

vor allem aber dem ersten, legt Hammerstein nicht einen rein historischen
Aufriß zu Grunde, sondern einen mehr inhaltlich bedingten. So spricht er in
den Kapiteln 1 bis 7 von der himmlischen Liturgie, von ihrer Beziehung zur
irdischen, von der Engelsmusik in Visionen und im geistlichen Spiel, vom
Seelengeleit, von der Gegenwelt (Hölle und Teufel), vom Verhältnis zwischen
Sphärenharmonie und Engelsgesang und endlich von Klang und Musik in
Dantes Jenseits. Im zweiten Teil, umfassend die Kapitel 8 bis 11, geht
Hammerstein nicht nur den Instrumente spielenden Engeln nach, sondern
er prüft grundsätzlich die Frage, wie Engelsmusik überhaupt sichtbar
gemacht werden könne. So lautet das 8. Kapitel : «Der himmlische Lobpreis und
seine Träger», während sich dann die Kapitel 9 und 10 den Instrumentenengeln

zuwenden (Kap. 9 : Tubaengel ; Kap. 10 : Aufkommen und Verbreitung
des Instrumentenengels). Mit dem letzten Kapitel, das den musizierenden
Engeln im 15. Jahrhundert gewidmet ist, wird das Ende des zu behandelnden
Zeitraumes erreicht.

Es ist nicht möglich, das äußerst reichhaltige, gründliche und anregende
Buch hier im einzelnen nachzuzeichnen. Nur ein paar Hinweise sollen darum
gegeben werden. Dabei ist wohl etwas vom Wichtigsten die immer wieder
betonte Tatsache, daß die Engelsmusik ihrem Wesen nach Gesang ist. Hammerstein

versteht es klarzumachen, daß auch die Instrumente in Engelshand,
die allgemein erst seit dem 14. Jahrhundert aufzutauchen beginnen, oft nur
den Gesang in seiner Süßigkeit darstellen und verdeutlichen wollen. Man
muß sich also davor hüten, aus ihrer Verteilung vorschnell auf die damalige
Musizierpraxis schließen zu wollen; das wird eigentlich erst im 15.
Jahrhundert möglich, wo die Dinge sich in Richtung der Wirklichkeitsnahe
entwickeln. Für die mittelalterliche Musikanschauung, die ja durch Hammersteins

Untersuchungen erhellt werden soll, ist das 6. Kapitel (Sphärenharmonie

und Engelsgesang) besonders wichtig. Es wird darin aufgezeigt, wie
sich im Mittelalter antike und christliche Musikauffassung (Vorstellung eines

Weltenklanges auf der einen Seite, Vorstellung einer Weltenliturgie auf der
andern Seite) berühren, überschneiden oder mischen, bis am Ende des Mittelalters

die christliche Auffassung den Sieg davonträgt. Als weiteres, geradezu
spannendes Kapitel sei das siebte genannt. Hier geleitet der Verfasser den
Leser durch Dantes Divina comedia, dabei die verschiedenartigen Klänge,
Töne und Geräusche im Inferno, Purgatorio und Paradiso in einleuchtender
Weise deutend. Besonders interessant ist, wie sich bei Dante jeweilen
Klangvorstellungen mit solchen des Lichtes vereinigen.

Im übrigen läßt sich gerade das Dantekapitel besonders gut als Beispiel für
Hammersteins Darstellungsweise anführen. Jede Aussage wird nämlich durch
ein wörtliches Zitat (Urtext und Übersetzung) der entsprechenden Stelle
belegt. So ist das Buch als Ganzes auch eine ausgezeichnete Text- und im 2. Teil
mit seinen 144 Abbildungen eine sehenswerte Bildsammlung. Darüber hinaus



Rezensionen 69

aber wird durch Hammerstems Buch deutlich, daß mit dem Thema «Engelsmusik»

nicht irgend etwas Peripheres behandelt wird, sondern etwas für die
Engelwelt ganz Zentrales, ist doch die erste und oberste Funktion der Engel
das Lob des Herrn, durch das ihr eigentliches Wesen bestimmt wird (S. 17).
So wird der Leser angeregt, auch grundsätzlich über die Engel nachzudenken
und sein Verhältnis zu ihnen zu überprüfen. Helene Werthemann, Basel

Bertil Webkström, Bekännelse och avlösning. En typologisk undersökning
av Luthers, Thurneysens och Buchmans hiktuppfattningar. With a Summary
in English. Studia theologica Lundensia, 24. Lund, CWK Gleerup,
1963. 300 S. Kr. 24.-.

Diese im Umkreis von Gustaf Wingren entstandene Arbeit ist in zweierlei
Hinsicht begrüßenswert. Einerseits geht sie dem praktisch-theologischen
Problem des Verhältnisses von Beichte und Absolution nach. Auf der anderen
Seite leistet sie dadurch, daß sie diesen Gesichtspunkt mit einer eingehenden
dogmatischen Besinnung verknüpft, auch für die systematische Theologie
einen wesentlichen Dienst.

Werkström wendet sich in seiner Untersuchung drei theologischen Gestalten

bzw. Schulen zu, deren Lösung der Themafrage er jeweils in einem
Dreischritt (Form der Beichte, Inhalt der Beichte, Stellung [= Bedeutung] der
Beichte) behandelt: Martin Luther, Eduard Thurneysen und die Barthsche
Theologie sowie Frank Buchman und die Oxford-Gruppenbewegung. Von
ihren prinzipiellen systematischen Positionen aus (Gesetz und Evangelium;
Souveränität Gottes; Buchmanscher Bekehrungsoptimismus und
-Individualismus) wird deutlich gemacht, warum ihre Entscheidimg in Sachen
Sündenbekenntnis und Zuspruch der Vergebimg jeweils so verschieden
ausfällt. Dabei treten die in fundamentalen Punkten zwischen Luther und Thurneysen

obwaltenden Gemeinsamkeiten gegenüber der theologischen
Verflachung des Problems bei Buchman deutlich in Erscheinung.

Der kritische Leser wird an dem Buch beanstanden, daß es hie und da
etwas zu Pauschalurteilen neigt und die Linien teilweise nicht genügend fein
auszieht. Dennoch darf man feststellen, daß die Werkströmsche Studie eine
solide Durchdringung ihres Themas bietet und den, der sie gründlich durchgeht,

nicht ohne eine nachdrückliche und anregende Konfrontation mit einer
Materie läßt, deren Aktualität und Bedeutsamkeit den praktischen und den
systematischen Theologen vor eine gleich schwere und wichtige Aufgabe
stellt. Auf die Tragweite und den prinzipiellen Charakter dieser Frage hinge -
wiesen zu haben, ist ein bleibendes Verdienst des Buches.

Gotthold Müller, Tübingen

Reinhabd Dboss, Religionsunterricht und Verkündigung. Hamburg, Furche-
Verlag, 1964. 222 S. DM 19.80.

Über die Frage, ob und in welchem Sinn der Religionsunterricht
Verkündigung sei, wird schon seit bald 40 Jahren diskutiert. So war es an der
Zeit, daß R. Dross in seiner Mainzer Dissertation die Geschichte dieser
Debatte darstellte. Er geht vom ursprünglichen Sinn des Begriffs Verkündigung
in der frühen dialektischen Theologie aus und zeigt, wie dieser, teilweise



70 Rezensionen

durch Thurneysen angeregt, von den Katecheten aufgenommen, aber in
seiner Bedeutung verändert und mißverstanden wurde und wie die damalige
liberale Katechetik sich dagegen zur Wehr setzte. Ausführlich beschäftigt
sich Dross dann mit dem Versuch einer Zuordnung von Verkündigung und
Schule durch Gerhard Bohne. Die Verkirchlichung des Unterrichts in der
Zeit des Nationalsozialismus interessiert den Verfasser nur, soweit sie die
Geschichte des umstrittenen Begriffs betrifft. Darin, daß K. Barth den
Religionsunterricht normalerweise nicht als Verkündigung, sondern bloß als
Lehre auffassen will, sieht Dross eine reformierte Trennung von Gottes
eigentlichem Wort und dem Menschenwort, die er im Namen eines genuin
lutherischen Wortverständnisses ablehnt.

Aus der Zeit nach 1945 berichtet er über die Restaurationsbestrebungen
durch Vertreter des kirchlichen Programms (H. Kittel u. a.), über Gegenentwürfe

von Pädagogen (E. Weniger u. a.), die den Religionslehrer der Staatsschule

nicht geistlich überfordern wollen, und über die theologischen
Versuche, den Religionsunterricht aus seinem Zusammenhang mit der Schule zu
verstehen (M. Stallmann u. a.). Die Theorie von G. Otto, der den
Religionsunterricht primär als Auslegung versteht, aber durch Entlastung des

Verkündigungsbegriffs die Möglichkeit offenläßt, daß er je und dann auch zur
Verkündigung wird, begrüßt Dross als die Lösung des jahrzehntelangen
Konflikts.

Dem Verfasser ist ohne Zweifel der Nachweis gelungen, daß der Begriff
Verkündigung in dieser Diskussion vielfach unklar und unüberlegt gebraucht
wurde, nur als Kampfparole, für die oder gegen die man sich einsetzte. Seine

Beschränkung auf die Begriffsgeschichte nötigt ihn jedoch zu starken
Verkürzungen des komplizierten Problems, und da er die verschiedenen
Positionen zu schnell in ein von vorneherein feststehendes Schema einordnet,
kann er die theologischen Entwürfe, mit denen er nicht einverstanden ist,
kaum in ihrer Ansicht ganz verstehen und würdigen.

Walter Neidhart, Basel

Walter Neidhart, Konfirmandenunterricht in der Volkskirche. Zürich, EVZ-
Verlag, 1964. 232 S. Fr. 19.80.

Um die «Kunst des Möglichen» geht es nicht nur in der Politik. W. Neid-
harts Leidenschaft richtet sich auf die Kunst des Möglichen in der kirchlichen
Arbeit. Nicht so, daß menschliche Einsicht in das Mögliche sich an die Stelle
des Gehorsams setzen oder sich selbst als Gehorsam deklarieren möchte.
Ausdrücklich will der Verfasser «die mannigfaltige, heute geübte Praxis erfassen,
verstehen und nach theologischen Gesichtspunkten beurteilen» (S. 5). Ihm
liegt also an (besserem Gehorsam in concreto : gleichsam ein «Aus der Tiefe
rufe ich, Herr, zu dir - weise mir, Herr, deinen Weg», in der Tiefe!

1. Mögliche Ziele des Konfirmandenunterrichts und 2. Vorläufige Stellungnahme

zu diesen Zielen. Der Verfasser zeichnet die verschiedenen vorkommenden

Zielsetzungen - Vermittlung der Lehre, geistliche Erziehung, Hilfe zur
Entscheidung, Lebenskunde - zunächst als reine Typen, um sie dann an dem
Kriterium: «was der Vermittlung des Rufes in die Nachfolge Christi dient»
(S. 27), zu messen (zu würdigen und zu relativieren). Wenn sich dabei doch



Rezensionen 71

auch Vertreter der verschiedenen Ausprägungen in der zweiten, maßvollen
Version (des Autors) besser wiedererkennen als in der vereinseitigten ersten
(wonach z.B. Lehre sich per definitionem rundherum autark, unfehlbar,
absolut setzen würde; S. 11-13), kann es dem Verfasser wohl nur recht sein.

3. Unterrichtsziele im Räume einer Volkskirche. Der Verfasser unterscheidet
4 Typen der Einstellung zur Volkskirche: Bejahung und Ablehnung der
Volkskirche bei betontem Kirchendenken; Bejahung und Ablehnung der
Volkskirche ohne geprägtes gemeindliches Denken. Er zeigt nun auf, wie
Zielsetzung des Unterrichts und Einstellung zu den Konfirmanden durch die
jeweilige Sicht der Volkskirche bestimmt sind, a) Naive Gleichsetzung von
Volkskirche und Kirche Christi ist theologisch nicht zulässig und läßt die
Menschen in der Volkskirche nicht verstehen, b) Naive Gleichsetzung von
(auch soziologisch bedingter) Kerngemeinde und Kirche Christi ist
theologisch ebenfalls illegitim und wird den Menschen in der Volkskirche
wiederum nicht gerecht, c) Sanktionierung des kirchlichen Minimalismus wirkt
menschenfreundlich, verkürzt aber den Menschen doch, wenn sie das
Evangelirun verkürzt, d) Konzentration auf die Kritik am Bestehenden wirkt
auch destruktiv am jungen Menschen. - Am positivsten spricht Neidhart
unter c): «Offenheit für den Menschen, welcher der Kirche oder gar dem
Glauben fernsteht, entspricht so sehr einem Grundzug des Evangeliums, daß
die Frage unausweichlich ist, ob es nicht eine Verbindung gibt zwischen
dieser Unterrichtsauffassung, die den volkskirchlichen Gegebenheiten so sehr
gerecht wird, und einer Bejahung der primären Heilsbedeutung der Kirche»
(S. 82).

4A. Die unsichtbare Grenze zwischen Kirche und Nicht-Kirche. Mit diesem
Titel ist eine Einsicht formuliert, die theologisch und soziologisch gilt. «Der
Arbeitsraum des Pfarrers einer Volkskirche ist gekennzeichnet durch ein
Ineinander von Kirche und Welt, das kein Mensch scheiden kann» (S. 90).
Diese Feststellung impliziert ein theologisches Plädoyer für den Verzicht, sich
der Volkskirche zu versagen. Erhellend und wegweisend ist Jesu Urteil über
das Volk (Matth. 9, 36): erbarmungswürdig «wie Schafe, die keinen Hirten
haben» (S. 93). M. E. wäre der Pfarrer noch viel mehr darauf hinzuweisen,
mehr als auf den so stark und oft herausgekehrten Umstand, daß er Beamter
der Volkskirche sei und von den Kirchensteuern der Randsiedler lebe. Denn
das erstere ist unlösbarer Bestandteil des Evangeliums selbst, das letztere
Umstand ohne gesetzlichen Rang. Wenn der Pfarrer dem Kirchensteuerzahler,

bei aller Verschuldung, eins nicht schuldet, ist es doch, sich von ihm
in den Sack stopfen zu lassen?

Im einzelnen ist die Sicht des Randsiedlers schillernd. Wie sollte sie nicht
a) Kirchenzugehörigkeit ist eine Sache des Sozialprestiges (cf. S. 94, 96 u.ö.).
b) Christusbeziehimg ist nicht eine Sache der Zugehörigkeit zur Kerngemeinde.

c) Es handelt sich um Menschen, die das Wort vom Kreuz noch
nicht verstehen (z.B. S. 91). d) Sie haben u.U. «echte Beziehung zu Christus»
(S. 75).

Dazu mögen einige Fragen und Reflexionen erlaubt sein, die (wegen der
unumgänglichen Kürze) vielleicht nur dem Kenner des Buches erschlossen
sind:



72 Rezensionen

Zu a) : Wird nicht der soziologische Faktor im ganzen zu hoch
veranschlagt? 1. Kirchenaustritte sind ja meistenorts doch an der Tagesordnung;
«man kann» es, soziologisch gesehen, schon; dann stellt sich die Frage,
warum es nicht mehr geschieht, wieder neu. Etwa nur, weil «man es» noch
nicht gemerkt hat Und 2. bez. der Inaktivität : Es gibt weite Betätigungsfelder,

die sozial kaum genormt sind, namentlich das (sog. Hobby ; so wird
auch der Kirchgang, wie der Spaziergang u.dgl., als Hobby respektiert, nicht
nur bei den Mittelstandsbürgern, die tatsächlich in die Kirche gehen (cf.
S. 89!). Die Gewohnheit des Milieus an sich (S. 96) reicht darum als
Erklärungsgrund nicht aus, wenn sie auch für den Jugendlichen stärker wiegt
als für den Erwachsenen.1 3. Es kann nicht so gemeint sein, als wären unsere
kirchlichen «Kerngemeinden» als Produkt des sozialen Mittelstandes
anzusehen (cf. etwa S. 120) : Nicht der Mittelstand macht die Kirche, sondern die
Kirche, als soziales Gebilde, drängt gewisse soziologisch extreme Gruppen
aus sich hinaus, bzw. nimmt sie nicht in sich auf. Sofern das am Form- und
Geschmacksproblem liegt, geht der Trend auf einen Ersatz in Freikirchen
und Gemeinschaften, die also ein soziologisches Bedingendes haben und die
im Blick auf das soziologische Konstituens überhaupt als gleichberechtigt
mit der landeskirchlichen Kerngemeinde anzusehen sind. Es gibt aber noch
andere Ursachen für das Ausscheiden (bzw. Fernbleiben) der sozialen Ränder

: wenn sie durch die soziale Konstellation in der Kirche zu sehr ins Hintertreffen

geraten oder gar einer gewissen Ächtung verfallen ; oder indem äußere
Verelendung innere nach sich zieht und auf der anderen Seite Reichtum und
Stand desolidarisieren. — Außerdem verhält man sich in den einzelnen sozialen
Gruppen doch recht verschieden, nicht zuletzt im Mittelstand selbst.

Zu b) : Wenn die Zugehörigkeit oder Nichtzugehörigkeit zur volkskirchlichen

Kerngemeinde wegen der soziologischen Komponente nichts über die
Beziehung zu Christus besagt, wäre zu fragen, ob dann nicht mehr auf die
verschiedenen Formen innerhalb der protestantischen Ökumene als (nur)
auf die Unanfechtbarkeit des Randsiedlertums hinzuweisen wäre. Es kann
sich beileibe nicht um die Selbstgerechtigkeit eines Gemeindekerns und um
«das Richten des Bruders» (S. 92) handeln - man sollte dies aber niemandem
zu rasch unterstellen -, sondern um das demütige Zeugnis vom Glauben als
einer frohen und tätigen Sache ; noch einmal : nicht um die Bindung des Heils
an bestimmte soziale Formen, aber um die Erinnerung an Antwort — Form
hin und her — auf das durch Christus nahe Heil.

Zu c) u. d) : Neidharts Protest gegen das Urteil, Randsiedler der Gemeinde
seien gegen Christus (z.B. S. 92-94, 174), kann mich nicht von dem Hinweis
abhalten, daß in dieser Hinsicht in seinem Buch ein Aspekt fehlt. «Und wie
sollten wir aus dem fehlenden Christusbekenntnis bei andern schließen, daß
sie gegen Christus sind, solange uns das theologisch richtig formulierte
Bekenntnis zu Christus nicht besonders viel kostet, sondern Bestandteil einer

1 Ist nicht etwa das sittliche Entordnetsein weiter Kreise, auch der
Jugend, in bezug auf Geschlechtsverkehr, Abtreibungen usw. mehr Ursache,
sich von Kirche und Pfarrer (im «evangelischen» Raum) fern zu halten, als
die Gewohnheit des Milieus?



Rezensionen 73

teilweise gut bezahlten Berufsarbeit ist?» (S. 94). Nun, es bekennen sich ja
nicht alle gut bezahlten Theologen zu Christus, und von dem Mann an der
Drehbank verlangt niemand eine Explikation des Nicänums. Aber die Sünde
ist auch beim Achselzucken im Spiel. Dies muß gesagt werden, weil der
Seelsorger damit zu tun hat, weil Seelsorge immer auch ein Ringen mit der Sünde
ist — im vollen Bewußtsein, daß man selbst Sünder ist. Auf der einen Seite
(im «Kern») ist es das An-sich-Reißen und Versperren des Evangeliums; auf
der andern (beim «Rand») hat man durchaus auch mit hochmütigem und
trägem Sich-Sperren zu tun, wohl gerade als Zeuge. Auch die «Schafe ohne
Hirten» haben gegen den guten Hirten «Kreuzige!» geschrien - woraufhin
Christus für sie, nicht gegen sie, gestorben ist.

4B. Zeugnis - Gemeinschaft - Dienst. Der Verfasser sucht seinerseits die
Trias, durch die der Ökumenische Rat wiederholt den Auftrag der Kirche
an der Welt bezeichnet hat, für den Konfirmandenunterricht in der Volkskirche

fruchtbar zu machen, Sachnähe und Weite verbindend. Er gewinnt
damit ein abschließendes Kriterium für die verschiedenen Zielsetzungen
(cf. o. zu Kap. 1 und 2). Die Institution des Konfirmandenunterrichts
partizipiert dabei am Charakter der Volkskirche, die «weder ein besonders günstiges

Missionsfeld noch der Ort des Massenabfalls, wohl aber ein Raum der
Begegnung zwischen Kirche und Welt» ist (S. 144, cf. 122).

5. Didaktische Probleme. Der Autor behandelt die Einführung in den
Gottesdienst, Vorbereitung auf das Abendmahl, Einstellung zur eigenen
Konfession und Ökumene («Treue zur eigenen Konfession und Liebe zur Una
Sancta»!, S. 166ff.), die Behandlung des Unglaubens und Gewissensbildung
und vermittelt eine Fülle wertvoller Einsichten und praktischer Hilfen.

6. Die Konfirmation als Veranstaltung der Volkskirche. Die Bereitschaft
zum Besuch des Konfirmandenunterrichts hängt zum nicht geringen Teil an
der Konfirmation, auf die dieser zugeht. Neidhart zeichnet das Gegenüber
von Pfarrer (und Kerngemeinde) mit seiner (ihrer) theologischen Auffassung
der Konfirmation und der volkskirchlichen Konfirmationsgemeinde mit ihrem
ganz anderen Verständnis dieser Veranstaltung und gelangt zu folgenden
praktischen Konsequenzen :

a) Kein Gelübde (S. 197f.). Es verführt zur Lüge. Es wird außer den
Konfirmanden kaum jemandem in der Gemeinde zugemutet!

b) Kein Bekenntnis! (S. 199). - Daß es sonst von der Gemeinde nicht
gesprochen werde, trifft freilich nicht überall zu; auch etwa die Lehrfreiheit
nicht, die eine Konfirmandenprüfung soll verhindern müssen — cf. u. d). —

Folglich :

c) Konfirmation nicht als das eigene Ja zur Taufe (S. 200). Dieses ist
kollektiv gar nicht möglich. — Hier erhebt sich die Frage, was das für die
Taufe und was es für den Konfirmandenunterricht bedeutet : inwieweit der
Autor den Unterricht trotzdem auf die Taufe der Konfirmanden bezogen
wissen will und welchen Grad der Unverantwortlichkeit die Kindertaufe
erreicht hat, wenn man von solcher Beziehung absieht, bzw. wie und wo auf
andere Art die Taufanamnese einen Ort erhalten kann und soll.

d) Keine Prüfung, zwecks Abendmahlsadmission (S. 201f.). Dazu wird
am Schluß vermerkt (S. 205, cf. 202), die Konfirmation müsse die Rolle der



74 Rezensionen

Admission, wohl oder übel, behalten [(cf. u. h); bei Neidhart S. 144ff.]. -
Verzicht auf eine Prüfung wird namentlich dort nicht einleuchten, wo man
in früherem Alter konfirmiert. Argumente wie schwache Lernbegabung als
Faulheit gestraft (S. 201) rechnen vielleicht mit zu viel Borniertheit der
Pfarrer und Presbytérien

e) Eine Konfirmationsreform großen Stils kommt in der Volkskirche nicht
zustande

f) Es bleibt die Verkündigung des Wortes Gottes in einer Grenzsituation,
die für den Konfirmanden und dessen Angehörige besteht, wiewohl diese von
sich aus mehr nach Religion als nach dem Evangelium fragen (S. 203). - So

wäre die Konfirmation noch einmal Zeugnis — Gemeinschaft — Dienst
g) Einschrumpfimg der Konfirmation! (S. 204). Nichts unternehmen, «um

ihre Feierlichkeit zu erhöhen.2 Die Kirche braucht nicht für dieses Fest
bekränzt zu sein, wenn sie zu Ostern nicht mindestens ebenso geschmückt
ist... » Vgl. nachfolgenden wertvollen Rat bezügl. der Konfirmationssprüche
(S. 204f.).

h) Konfirmation nicht als Nötigung zum Abendmahl! (S. 205; cf. 152ff.).
Vielleicht aber hört dieser und jener Konfirmand «die Erlaubnis zum Abendmahl,

die er erhält, als den Ruf zur Entscheidung, ob er in Freiheit zur
Abendmahlsgemeinde Christi gehören will» (S. 205).

Nicht darum kann es sich handeln, daß sich jemand bei dieser Situation
«beruhigt». Es soll sich bei W. Neidharts Versuch aber handeln um
ernsthafte, ehrliche, echte Hilfe heute und morgen, in dem Sinn, daß wir unter
Matth. 9, 36 (vgl. V. 37b) gestellt werden (cf. S. 93), ohne darüber Matth. 9,
38 zu vergessen (vgl. V. 37a). Jürgen Fangmeier, Basel

Gaetano Benedetti, Der psychisch Leidende und seine Welt. Eine
medizinischpsychologische Vorlesung. Stuttgart, Hippokrates-Verlag, 1964. 164 S.

DM 22.50.

Der Verfasser, Professor der Psychohygiene und Psychotherapie in Basel,
untersucht lebensgeschichtliche Wandlungen, die zu Neurosen führen können
(Störungen in der Gewissensbildung während der ersten Lebensjahre,
Schwierigkeiten in der Pubertät und bei der sexuellen Reifung, Autoritätskonflikte

mit Erziehern), und beschreibt den partiellen Infantilismus, die
Verdrängungen und die Abwehrhaltungen des Neurotikers. In einem zweiten
Teil leitet er zum Verständnis der psychopathologischen Syndrome an,
insbesondere des psychosomatischen, des depressiven, des paranoiden, des

depersonalisierten und des schizophrenen Kranken.
Die Aufgabe des Therapeuten ist nach Benedetti, zwischen der Gesellschaft

und dem Kranken in beiden Richtungen zu vermitteln, als helfender
Erzieher des Kranken und als sein Dolmetscher, der den Angehörigen und
den Pflegern klarmacht, was der Kranke braucht und worunter er am mei-

2 Es darf freilich nicht vergessen werden, daß nach der Einsicht des

Autors der volkskirchliche Konfirmandenunterricht von der Konfirmation
lebt.



Rezensionen 75

sten leidet. Mit anderen Worten: Der Arzt soll der Mitmensch des Patienten
sein. Dieser Dienst kann nicht ohne Anerkennung der Wertordnungen der
Sozietät geleistet werden. Eine wertfreie Psychotherapie gibt es nicht. «Nur
ist der Toleranzgrad der Psychotherapie für asoziale Verhaltensweisen
wesentlich breiter als derjenige der Erziehung, Fürsorge und Seelsorge, was sich
schon aus dem Grundsatz ergibt, daß der Patient alle seine geheimen, ihn
blamierenden Einfälle ohne Angst vor der verurteilenden Widerrede
aussprechen darf und soll» (S. 81).

Der evangelische Seelsorger kann diese Aufgabe des ärztlichen Therapeuten
nicht selbst übernehmen, aber es ist wichtig, daß er sich von einem Lehrer

wie Benedetti die Augen öffnen läßt für die Not des seelisch Kranken und
daß er Verständnis bekommt für den verborgenen Sinn der oft so befremdlichen

Äußerungen der Krankheit. Das Buch regt auch den Theologen an,
an den hier aufgegriffenen allgemein menschlichen Problemen weiterzudenken

(z. B. Benedettis Interpretation der Gewissensbildung oder seine
ärztlichen Überlegungen zur Frage des vorehelichen Geschlechtsverkehrs).

Walter Neidhart, Basel.

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschatt
Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 108, 3 (1964): G. F. Vicedom,

Das Wiedererwachen der Religionen und die christliche Verkündigung
(110-123); J. Auf der Maur, Die Missionsmethode im Frühmittelalter, I
(124-135); E. Haaf, Eine Studie über die religiösen Vorstellungen der
Kusase (136-158). 4: J. Rossel, Tambaram-Mexico (166-193). Neue Zeitschrift
für Missionswissenschaft 20, 4 (1964): F. Combaluzier, Episcopologe
missionnaire (241-257); H. Van Straelen, The Japanese Religions are not new
(263-270) ; I. Auf der Maur, Die Katholiken als Bürger in den jungen Staaten
(271-282). Reformatio 13, 10 (1964): F. Blanke, Calvins ökumenische Bedeutung

(590-599); E. G. Rüsch, Die Kirche und ihre Bibel (600-616); A.
Schädelin, Schwierigkeiten und Verheißungen des Pfarramts in der veränderten

Welt (617-623); W. J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum in
Brasilien, II (623-631). 11/12: A. Rieh, Vom Zeugnis des Glaubens in der
mündigen Welt (669-685) ; P. Zinsli, Volkstum und Bildung in der deutsehen
Literatur des Reformationsjahrhunderts (685-705). A. Ostertag, Technik und
christlicher Glaube (714-731). Revue de théologie et de philosophie 17, 5 (1964) :

H.-L. Miéville, Du «cogito» au transcendantal et au métaphysique (265-287) ;

M. Deschoux, La pensée religieuse de Léon Brunschvicg (294-303). 6: H.
Roux, Point de vue sur le Concile du Vatican II (348-360). Schweizerische
theologischen Umschau 34, 2 (1964): M. Werner j", Philosophie und Religion
(56-72). Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 58, 3 (1964): V. Con-
zemius, Eugène Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts?


	Rezensionen

