Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 21 (1965)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

R. pE Vaux O. P., Les sacrifices de I’ Ancien Testament. Cahiers de la Revue
biblique, 1. Paris, Gabalda, 1964. 112 S.

Das Erscheinen der ersten beiden Beihefte der Revue biblique verspricht
viel fur die Zukunft, wenn man auf Grund des Vorhandenen nach vorne
blicken darf. Im Biichlein R. de Vaux’s haben wir die Weiterfithrung eines
in seinem Les institutions de I’Ancien Testament schon behandelten Themas.
Mit guter Beweisfithrung wird behauptet, dal das Opfer in Israel teilweise
ein Uberleben alter nomadischer Briuche darstellt (z. B. das Passa-Opfer,
S. 7ff., 18ff. und 20ff.), teilweise im palédstinensischen Raum tibernommen
wurde (Ganzopfer, §elamim usw., S.28ff., 421f.), als vermutliches Erbe einer
vorsemitischen und vorhellenischen Mittelmeerkultur (nur so erklirt sich die
merkwiirdige Identitédt einiger Riten und Wérter im Griechischen und im
Hebriischen, S.47). Die Menschenopfer sind etwas typisch Kananiisches
(S. 49ff.), haben aber mit einem vermeintlichen Opfer der Erstgeborenen
nichts zu tun (S. 64ff.). So ein Opfer ist ferner nirgends mit Sicherheit zu
belegen und tiberhaupt unwahrscheinlich. Das molk-Opfer wird z. T. nach
0. Eissfeldt erklért. Was endlich die Sithneopfer betrifft, so gibt es im alten
Orient nichts, das sich dem levitischen Ritual vergleichen liefe; sie bilden
also vermutlich etwas Israelitisch-Urspriingliches.  J. Alberto Soggin, Rom

B. RENAUD, Structure et attaches littéraires de Michée IV-V. Cahiers de la
Revue biblique, 2. Paris, Gabalda, 1964. 126 S.

Das Bindchen B. Renauds studiert diese wichtige Orakelsammlung in
Micha (unter Einschub von 2, 12-13 nach 4, 7) und kommt zum Schluf3, es
handle sich tatsichlich um einen «Deuteromicha» (S. 80ff.), wie seine Ab-
héngigkeit von verschiedenen spiteren Texten zur Geniige zeigt. Ihr Ver-
hiltnis zu ihnen besteht einerseits in ihrer riickblickenden Behandlung als
Midrasch, anderseits in einer nach vorne, in der Hoffnung blickenden Er-
klarung (S. 84). Das Datum diirfte nicht vor dem 5.Jahrhundert anzusetzen
sein (S. 86). Die Beweisfiihrung ist auf literarischem Gebiet meistens tiber-
zeugend. Leider finden sich hie und da Druckfehler im Hebridischen. Was
man beanstanden kann, ist der stdndige Gebrauch der Kategorie «literarische
Abhéngigkeit»: Vielleicht wiirde eine formgeschichtliche Untersuchung der
Gattung des «Heilsorakels» das, was der Verfasser «Abhéngigkeit von einer
alteren Schrift» nennt, eher als Zugehorigkeit zu derselben Gattung be-
zeichnen, was den Schwerpunkt um vieles verlagern dirfte.

J. Alberto Soggin, Rom

ANDRE PELLETIER S. J., Lettre d’ Aristée @ Philocrate. = Sources chrétiennes,
89. Paris, Les Editions du Cerf, 1962. 324 S.

Der Aristeasbrief ist nicht nur das Urdokument einer berithmten Legende,
die Geschichte gemacht hat, sondern vor allem ein Text, der uns wertvolle
Einblicke in das alexandrinische Milieu am Ende des 3. Jahrhunderts v.Chr.
gibt, in welchem die griechische Version des Alten Testaments entstanden ist.



66 Rezenstonen

Es ist darum hochst begriiBenswert, daB wir jetzt in den Sources chrétiennes
eine moderne, kritische Edition des Briefes mit franzosischer Ubersetzung
besitzen, die von Pelletier in meisterhafter Weise besorgt worden ist. Fir
diese Ausgabe wurden alle Manuskripte (11.-16. Jahrhundert) beniitzt und
die Verwertung des Aristeasbriefes bei Euseb (Praeparatio evangelica XII,
12-108) sehr sorgfiltig beriicksichtigt!. Der Textteil selber ist mit vielen
weiterfithrenden Fullnoten und kritischen Anmerkungen versehen. Ferner
ist der Arbeit ein ausfiihrliches griechisches Wort- und Namenregister nebst
einer Bibliographie beigegeben. Eine Einfiihrung befaf3t sich mit den Fragen
nach Verfasser (ein Jude), Abfassungszeit (Anfang 2. Jahrhundert v.Chr.)
und Stil des Briefes, stellt zusammen, was wir tber die Bibliothek in Alex-
andrien wissen und gibt eine Darstellung der Verhéltnisse der Judenkolonie
in Alexandrien. Besonders interessant und aufschluBreich hinsichtlich der
Cesetze der Legendenbildung ist die «Geschichte der Legende» in der christ-
lichen und jiidischen Tradition (im ganzen werden 32 Textzeugen zitiert),
die Pelletier gibt. Willy Rordorf, Genf

ErnsT HAMMERSCHMIDT, Stellung und Bedeutung des Sabbats in Athiopien.
= Studia Delitzschiana, 7. Stuttgart, W.Kohlhammer, 1963. XVI + 82 S.

Bekanntlich hat die Kirche Athiopiens bis heute an der Feier des Sabbats
festgehalten. Es wire eine verlockende und bis jetzt noch nicht in Angriff
genommene Aufgabe, die Urspriinge dieser Sitte vollstdndig aufzukldaren.
Wir verdanken aber E. Hammerschmidt, dem Dozenten fiir Orientalistik an
der Universitit des Saarlandes, eine philologisch reichhaltige und zuverléssige
Studie der wichtigsten in Frage kommenden &thiopischen Quellen zum Pro-
blem. Diese Quellen gehen allerdings nur bis in das 15. Jahrhundert zuriick;
die Tradition der Sabbatfeier bei den Athiopiern ist aber zweifellos viel dlter.
Was 1laft sich aus den Quellen erschlieBen? Am Sabbat wurde friither in der
dthiopischen Kirche nicht gearbeitet (heute arbeitet man teilweise), zudem
wurden drei Gottesdienste abgehalten: ein Eucharistiegottesdienst am
Samstagmorgen, ein Ritus der Kreuzverehrung um die Mittagszeit und eine
Agapenfeier am Abend. Der athiopische Sabbat bietet infolgedessen ein
eigenartig zusammengesetztes Bild: die Arbeitsruhe erinnert an das judische
Vorbild (auch das Jubildenbuch z. B. wurde in der #thiopischen Kirche
immer hoch geschétzt; nur die rabbinische Sabbatkasuistik fehlt); die
Gottesdienste scheinen eine genuin christliche Schopfung zu sein (besonders
die Agape am Samstagabend ist auch anderswo in der christlichen Kirche,
z. B. in Agypten, bezeugt); die Personifizierung des Sabbats geht wohl auf
dhnliche Vorstellungen der jiidischen Falaschas zuriick (vgl. auch die man-
daische Sonntagspersonifikation!). Da die dthiopischen Quellen sich vor allem
auf ostliche Kirchenordnungen des 3. bis 5. Jahrhunderts stiitzen (syrische
Didaskalie, Testamentum domini, Apostolische Konstitutionen), diirfte sich
die dthiopische Sabbatfeier u. E. zur Hauptsache doch als ein Uberrest der

1 Fir die Paraphrase des Briefes bei Josephus, siche A. Pelletier, Flavius
Joséphe, adapteur de la Lettre d’Aristée (1962).



Rezensionen 67

im 3. bis 5. Jahrhundert allgemein christlichen Hochschétzung des Sabbats
erweisen . Willy Rordorf, Genf

Raonar Houte, Béatitude et Sagesse. Saint Augustin et le probléme de la fin
de Uhomme dans la philosophie ancienne. Paris, Etudes Augustiniennes,
1962. 435 S.

Die letzten Jahrzehnte haben die patristische Forschung durch wichtige
und wertvolle Beitrige aus dem nordischen Raum bereichert. Das anzu-
zeigende Buch ist die Ubersetzung einer bereits 1958 in Stockholm erschiene-
nen Arbeit. Es nimmt zwei Hauptaufgaben in Angriff:

1. Eine genetische und zugleich methodische Klirung der Frage nach dem
Ziel und héchsten Gut des Menschen bei Augustin anhand der philosophischen
und theologischen Tradition. Die zwei ersten Hauptteile des Buches sind
demgeméf} dem teleologischen Problem in den philosophischen Systemen vor
Augustin und ihrer eklektischen Aufnahme bei den Kirchenvitern gewid-
met. Auch Augusting Denken ist zunédchst dem theologischen Traditionalis-
mus und philosophischen Eklektizismus verhaftet.

2. Eine auf den christlichen Gehalt zielende Entfaltung der augustinischen
Beatitudo und Sapientia innerhalb des voluntaristisch-philosophischen
Grundschemas. Augustins Denken wird so unter dem Gesichtspunkt einer
grof3en Synthese betrachtet, in der das Christentum den alleinigen Zugang
zur Sapientia, dem nur kontemplativ zu erreichenden héchsten Ziel allen
Lebens, gewihrt, wihrend die philosophischen Fragestellungen auf der
historischen Ebene verbleiben. Diese ethische Theologie bildet neben der
Gnade den anderen Kristallisationspunkt im augustinischen Denken. Unter
erkenntnistheoretischem Aspekt muB es von daher mit der Formel Fides
quaerens intellectum charakterisiert werden. Es entspricht so dem alexandri-
nischen Gedanken einer christlichen Gnosis.

Die Untersuchung, welche die Zeit von 386-399 ins Auge faBt, verfallt
nicht falschen Gegeniiberstellungen fritherer Forschungsgeschichte und ver-
sucht das alte Problem des Verhéltnisses von Christentum und Philosophie
bei Augustin unvoreingenommen zu losen. Die Teleclogie in der Ontologie
Augustins verankernd, folgt der Verfasser modernen Forschungsergebnissen.

Klauspeter Blaser, Oberthal, Kt. Bern

ReNnHOLD HAMMERSTEIN, Die Musik der Engel, Untersuchungen zur Musik-
anschawung des Mittelalters. Bern und Miinchen, Francke Verlag, 1962,
303 S., 144 Abb. Fr. 48.—.

Singende und musizierende Engel sind dem modernen Menschen vertraut
durch zahlreiche, oft sehr schéne Reproduktionen von Kunstwerken, die
aber, wenn man sich einmal das Bildganze vergegenwértigt, meist nur Aus-
schnitte aus einem gréferen Zusammenhang sind. Diesen gréfleren Zusam-
menhang immer mit zu beriicksichtigen, das ist das Anliegen des Buches von
Reinhold Hammerstein, in dem jede isolierte Betrachtung und Deutung der
Musik der Engel vermieden wird. Dies gilt sowohl fiir den ersten, die literari-

1 W. Rordorf, Der Sonntag (1962), S. 140ff.



68 Rezensionen

schen Zeugnisse enthaltenden Teil wie auch fiir den zweiten, in dem die bild-
lichen Darstellungen untersucht werden. Die behandelte Zeitspanne ist das
Mittelalter bis ca. 1500.

Der Inhalt gliedert sich in die bereits genannten zwei Teile: 1. die Musik
der Engel in der Literatur, 2. die Musik der Engel in der Kunst. Beiden Tei-
len, vor allem aber dem ersten, legt Hammerstein nicht einen rein historischen
Aufril zu Grunde, sondern einen mehr inhaltlich bedingten. So spricht er in
den Kapiteln 1 bis 7 von der himmlischen Liturgie, von ihrer Beziehung zur
irdischen, von der Engelsmusik in Visionen und im geistlichen Spiel, vom
Seelengeleit, von der Gegenwelt (Holle und Teufel), vom Verhiltnis zwischen
Sphérenharmonie und Engelsgesang und endlich von Klang und Musik in
Dantes Jenseits. Im zweiten Teil, umfassend die Kapitel 8 bis 11, geht
Hammerstein nicht nur den Instrumente spielenden Engeln nach, sondern
er pruft grundsétzlich die Frage, wie Engelsmusik tiberhaupt sichtbar ge-
macht werden kénne. So lautet das 8. Kapitel: « Der himmlische Lobpreis und
seine Trager», wahrend sich dann die Kapitel 9 und 10 den Instrumenten-
engeln zuwenden (Kap. 9: Tubaengel ; Kap. 10: Aufkommen und Verbreitung
des Instrumentenengels). Mit dem letzten Kapitel, das den musizierenden
Engeln im 15. Jahrhundert gewidmet ist, wird das Ende des zu behandelnden
Zeitraumes erreicht.

Es ist nicht moéglich, dag dulerst reichhaltige, griindliche und anregende
Buch hier im einzelnen nachzuzeichnen. Nur ein paar Hinweise sollen darum
gegeben werden. Dabei ist wohl etwas vom Wichtigsten die immer wieder be-
tonte Tatsache, dal die Engelsmusik ihrem Wesen nach Gesang ist. Hammer-
stein versteht es klarzumachen, dal auch die Instrumente in Engelshand,
die allgemein erst seit dem 14. Jahrhundert aufzutauchen beginnen, oft nur
den Gesang in seiner SiBligkeit darstellen und verdeutlichen wollen. Man
mulB sich also davor hiiten, aus ihrer Verteilung vorschnell auf die damalige
Musizierpraxis schlieBen zu wollen; das wird eigentlich erst im 15. Jahr-
hundert moglich, wo die Dinge sich in Richtung der Wirklichkeitsnéihe ent-
wickeln. Fur die mittelalterliche Musikanschauung, die ja durch Hammer-
steins Untersuchungen erhellt werden soll, ist das 6. Kapitel (Sphéirenhar-
monie und Engelsgesang) besonders wichtig. Es wird darin aufgezeigt, wie
sich im Mittelalter antike und christliche Musikauffassung (Vorstellung eines
Weltenklanges auf der einen Seite, Vorstellung einer Weltenliturgie auf der
andern Seite) beriihren, iiberschneiden oder mischen, bis am Ende des Mittel-
alters die christliche Auffassung den Sieg davontriagt. Als weiteres, geradezu
spannendes Kapitel sei das siebte genannt. Hier geleitet der Verfasser den
Leser durch Dantes Divina comedia, dabei die verschiedenartigen Klinge,
Toéne und Gerdusche im Inferno, Purgatorio und Paradiso in einleuchtender
Weise deutend. Besonders interessant ist, wie sich bei Dante jeweilen Klang-
vorstellungen mit solchen des Lichtes vereinigen.

Im dbrigen 148t sich gerade das Dantekapitel besonders gut als Beispiel fiir
Hammersteins Darstellungsweise anfithren. Jede Aussage wird némlich durch
ein wortliches Zitat (Urtext und Ubersetzung) der entsprechenden Stelle be-
legt. So ist das Buch als Ganzes auch eine ausgezeichnete Text- und im 2. Teil
mit seinen 144 Abbildungen eine sehenswerte Bildsammlung. Dariiber hinaus



Rezensionen 69

aber wird durch Hammersteins Buch deutlich, da3 mit dem Thema «Engels-
musiky» nicht irgend etwas Peripheres behandelt wird, sondern etwas fiir die
Engelwelt ganz Zentrales, ist doch die erste und oberste Funktion der Engel
das Lob des Herrn, durch das ihr eigentliches Wesen bestimmt wird (S. 17).
So wird der Leser angeregt, auch grundsétzlich iiber die Engel nachzudenken
und sein Verhéltnis zu ihnen zu tiberprifen. Helene Werthemann, Basel

BERTIL WERKSTROM, Bekdnnelse och avlosning. En typologisk undersokning
av Luthers, Thurneysens och Buchmans biktuppfattningar. With a Summary
in English. = Studia theologica Lundensia, 24. Lund, CWK Gleerup,
1963. 300 S. Kr. 24.—.

Diese im Umkreis von Gustaf Wingren entstandene Arbeit ist in zweierlei
Hinsicht begriilenswert. Einerseits geht sie dem praktisch-theologischen
Problem des Verhéltnisses von Beichte und Absolution nach. Auf der anderen
Seite leistet sie dadurch, daB sie diesen Gesichtspunkt mit einer eingehenden
dogmatischen Besinnung verkniipft, auch fiir die systematische Theologie
einen wesentlichen Dienst.

Werkstrém wendet sich in seiner Untersuchung drei theologischen Gestal-
ten bzw. Schulen zu, deren Losung der Themafrage er jeweils in einem Drei-
schritt (Form der Beichte, Inhalt der Beichte, Stellung [= Bedeutung] der
Beichte) behandelt: Martin Luther, Eduard Thurneysen und die Barthsche
Theologie sowie Frank Buchman und die Oxford-Gruppenbewegung. Von
ihren prinzipiellen systematischen Positionen aus (Gesetz und Evangelium;
Souverdnitat Gottes; Buchmanscher Bekehrungsoptimismus und -indi-
vidualismus) wird deutlich gemacht, warum ihre Entscheidung in Sachen
Stindenbekenntnis und Zuspruch der Vergebung jeweils so verschieden aus-
fallt. Dabei treten die in fundamentalen Punkten zwischen Luther und Thurn-
eysen obwaltenden Gemeinsamkeiten gegeniiber der theologischen Ver-
flachung des Problems bei Buchman deutlich in Erscheinung.

Der kritische Leser wird an dem Buch beanstanden, daB3 es hie und da
etwas zu Pauschalurteilen neigt und die Linien teilweise nicht geniigend fein
auszieht. Dennoch darf man feststellen, dal3 die Werkstromsche Studie eine
solide Durchdringung ihres Themas bietet und den, der sie griindlich durch-
geht, nicht ohne eine nachdriickliche und anregende Konfrontation mit einer
Materie 143t, deren Aktualitéat und Bedeutsamkeit den praktischen und den
systematischen Theologen vor eine gleich schwere und wichtige Aufgabe
stellt. Auf die Tragweite und den prinzipiellen Charakter dieser Frage hinge -
wiesen zu haben, ist ein bleibendes Verdienst des Buches.

Gotthold Miiller, Tibingen

REINHARD Dross, Religionsunterricht und Verkiindigung. Hamburg, Furche-
Verlag, 1964. 222 S. DM 19.80.

Uber die Frage, ob und in welchem Sinn der Religionsunterricht Ver-
kiindigung sei, wird schon seit bald 40 Jahren diskutiert. So war es an der
Zeit, dall R. Dross in seiner Mainzer Dissertation die Geschichte dieser De-
batte darstellte. Er geht vom urspriinglichen Sinn des Begriffs Verkiindigung
in der frihen dialektischen Theologie aus und zeigt, wie dieser, teilweise



70 Rezensionen

durch Thurneysen angeregt, von den Katecheten aufgenommen, aber in
seiner Bedeutung verdndert und miverstanden wurde und wie die damalige
liberale Katechetik sich dagegen zur Wehr setzte. Ausfiihrlich beschéftigt
sich Dross dann mit dem Versuch einer Zuordnung von Verkiindigung und
Schule durch Gerhard Bohne. Die Verkirchlichung des Unterrichts in der
Zeit des Nationalsozialismus interessiert den Verfasser nur, soweit sie die
Geschichte des umstrittenen Begriffs betrifft. Darin, daff K. Barth den Re-
ligionsunterricht normalerweise nicht als Verkiindigung, sondern bloB als
Lehre auffassen will, sieht Dross eine reformierte Trennung von Gottes
eigentlichem Wort und dem Menschenwort, die er im Namen eines genuin
lutherischen Wortversténdnisses ablehnt.

Aus der Zeit nach 1945 berichtet er uiber die Restaurationsbestrebungen
durch Vertreter des kirchlichen Programms (H. Kittel u. a.), iiber Gegenent-
wirfe von Pddagogen (E. Weniger u. a.), die den Religionslehrer der Staats-
schule nicht geistlich tiberfordern wollen, und iiber die theologischen Ver-
suche, den Religionsunterricht aus seinem Zusammenhang mit der Schule zu
verstehen (M. Stallmann u. a.). Die Theorie von G. Otto, der den Religions-
unterricht priméir als Auslegung versteht, aber durch Entlastung des Ver-
kiundigungsbegriffs die Méglichkeit offenlaf3t, da er je und dann auch zur
Verkiindigung wird, begriift Dross als die Loésung des jahrzehntelangen
Konflikts.

Dem Verfasser ist ohne Zweifel der Nachweis gelungen, dafl der Begriff
Verkiindigung in dieser Diskussion vielfach unklar und uniiberlegt gebraucht
wurde, nur als Kampfparole, fur die oder gegen die man sich einsetzte. Seine
Beschrinkung auf die Begriffsgeschichte notigt ihn jedoch zu starken Ver-
kiirzungen des komplizierten Problems, und da er die verschiedenen Posi-
tionen zu schnell in ein von vorneherein feststehendes Schema einordnet,
kann er die theologischen Entwirfe, mit denen er nicht einverstanden ist,

kaum in ihrer Ansicht ganz verstehen und wirdigen.
Walter Neidhart, Basel

WALTER NEIDHART, Konfirmandenunterricht in der Volkskirche. Ziirich, EVZ-
Verlag, 1964, 232 S, Fr. 19.80.

Um die «Kunst des Mdoglichen» geht es nicht nur in der Politik. W. Neid-
harts Leidenschaft richtet sich auf die Kunst des Mdoglichen in der kirchlichen
Arbeit. Nicht so, dal menschliche Einsicht in das Mégliche sich an die Stelle
des Gehorsams setzen oder sich selbst als Gehorsam deklarieren méchte. Aus-
driicklich will der Verfasser «die mannigfaltige, heute geiibte Praxis erfassen,
verstehen und nach theologischen Gesichtspunkten beurteilen» (S. 5). Ihm
liegt also an (besserem!) Gehorsam in concreto: gleichsam ein «Aus der Tiefe
rufe ich, Herr, zu dir — weise mir, Herr, deinen Weg», in der Tiefe!

1. Mégliche Ziele des Konfirmandenunterrichts und 2. Vorldufige Stellung-
nahme zu diesen Zielen. Der Verfasser zeichnet die verschiedenen vorkommen-
den Zielsetzungen — Vermittlung der Lehre, geistliche Erziehung, Hilfe zur
Entscheidung, Lebenskunde — zunéchst als reine Typen, um sie dann an dem
Kriterium: «was der Vermittlung des Rufes in die Nachfolge Christi dient»
(8. 27), zu messen (zu wirdigen und zu relativieren). Wenn sich dabei doch



Rezensionen 71

auch Vertreter der verschiedenen Ausprigungen in der zweiten, maBvollen
Version (des Autors) besser wiedererkennen als in der vereinseitigten ersten
(wonach z.B. Lehre sich per definitionem rundherum autark, unfehlbar, ab-
solut setzen wiirde; S. 11-13), kann es dem Verfasser wohl nur recht sein.

3. Unterrichitsziele im Raume exner Volkskirche. Der Verfasser unterscheidet
4 Typen der Einstellung zur Volkskirche: Bejahung wnd Ablehnung der
Volkskirche bei betontem Kirchendenken; Bejahung und Ablehnung der
Volkskirche ohne geprigtes gemeindliches Denken. Er zeigt nun auf, wie
Zielsetzung des Unterrichts und Einstellung zu den Konfirmanden durch die
jeweilige Sicht der Volkskirche bestimmt sind. a) Naive Gleichsetzung von
Volkskirche und Kirche Christi ist theologisch nicht zuldssig und 1aft die
Menschen in der Volkskirche nicht verstehen. b) Naive Gleichsetzung von
(auch soziologisch bedingter) Kerngemeinde und Kirche Christi ist theo-
logisch ebenfalls illegitim und wird den Menschen in der Volkskirche wie-
derum nicht gerecht. ¢) Sanktionierung des kirchlichen Minimalismus wirkt
menschenfreundlich, verkiirzt aber den Menschen doch, wenn sie das Evan-
gelium verkiirzt. d) Konzentration auf die Kritik am Bestehenden wirkt
auch destruktiv am jungen Menschen. — Am positivsten spricht Neidhart
unter c¢): «Offenheit fiir den Menschen, welcher der Kirche oder gar dem
Glauben fernsteht, entspricht so sehr einem Grundzug des Evangeliums, da@
die Frage unausweichlich ist, ob es nicht eine Verbindung gibt zwischen
dieser Unterrichtsauffassung, die den volkskirchlichen Gegebenheiten so sehr
gerecht wird, und einer Bejahung der priméren Heilsbedeutung der Kirche»
(S. 82).

4 A. Die unsichtbare Grenze zwischen Kirche und Nicht-Kirche. Mit diesem
Titel ist eine Einsicht formuliert, die theologisch und soziologisch gilt. «Der
Arbeitsraum des Pfarrers einer Volkskirche ist gekennzeichnet durch ein
Ineinander von Kirche und Welt, das kein Mensch scheiden kann» (S. 90).
Diese Feststellung impliziert ein theologisches Plidoyer fiir den Verzicht, sich
der Volkskirche zu versagen. Erhellend und wegweisend ist Jesu Urteil iiber
das Volk (Matth. 9, 36): erbarmungswiirdig «wie Schafe, die keinen Hirten
haben» (S. 93). M. E. wire der Pfarrer noch viel mehr darauf hinzuweisen,
mehr als auf den so stark und oft herausgekehrten Umstand, da3 er Beamter
der Volkskirche sei und von den Kirchensteuern der Randsiedler lebe. Denn
das erstere ist unlosbarer Bestandteil des Evangeliums selbst, das letztere
Umstand ohne gesetzlichen Rang. Wenn der Pfarrer dem Kirchensteuer-
zahler, bei aller Verschuldung, eins nicht schuldet, ist es doch, sich von ihm
in den Sack stopfen zu lassen?

Im einzelnen ist die Sicht des Randsiedlers schillernd. Wie sollte sie nicht ?
a) Kirchenzugehdrigkeit ist eine Sache des Sozialprestiges (cf. S. 94, 96 u.6.).
b) Christusbeziehung ist nicht eine Sache der Zugehorigkeit zur Kernge-
meinde. ¢) Es handelt sich um Menschen, die das Wort vom Kreuz noch
nicht verstehen (z.B. S. 91). d) Sie haben u.U. «echte Beziehung zu Christus»
(S. 75).

Dazu mogen einige Fragen und Reflexionen erlaubt sein, die (wegen der
unumgénglichen Kiirze) vielleicht nur dem Kenner des Buches erschlossen
sind :



72 Rezenstonen

Zu a): Wird nicht der soziologische Faktor im ganzen zu hoch veran-
schlagt? 1. Kirchenaustritte sind ja meistenorts doch an der Tagesordnung;
¢man kann» es, soziologisch gesehen, schon; dann stellt sich die Frage,
warum es nicht mehr geschieht, wieder neu. Etwa nur, weil «man es» noch
nicht gemerkt hat? Und 2. bez. der Inaktivitit: Es gibt weite Betédtigungs-
felder, die sozial kaum genormt sind, namentlich das (sog.!) Hobby; so wird
auch der Kirchgang, wie der Spaziergang u.dgl., als Hobby respektiert, nicht
nur bei den Mittelstandsburgern, die tatséichlich in die Kirche gehen (cf.
S. 89!). Die Gewohnheit des Milieus an sich (S. 96) reicht darum als Er-
klarungsgrund nicht aus, wenn sie auch fir den Jugendlichen stirker wiegt
als fur den Erwachsenen.! 3. Es kann nicht so gemeint sein, als wiren unsere
kirchlichen «Kerngemeinden» als Produkt des sozialen Mittelstandes anzu-
sehen (cf. etwa S. 120): Nicht der Mittelstand macht die Kirche, sondern die
Kirche, als soziales Gebilde, dringt gewisse soziologisch extreme Gruppen
aus sich hinaus, bzw. nimmt sie nicht in sich auf. Sofern das am Form- und
Geschmacksproblem liegt, geht der Trend auf einen Ersatz in Freikirchen
und Gemeinschaften, die also ein soziologisches Bedingendes haben und die
im Blick auf das soziologische Konstituens tiberhaupt als gleichberechtigt
mit der landeskirchlichen Kerngemeinde anzusehen sind. Es gibt aber noch
andere Ursachen fur das Ausscheiden (bzw. Fernbleiben) der sozialen Rén-
der: wenn sie durch die soziale Konstellation in der Kirche zu sehr ins Hinter-
treffen geraten oder gar einer gewissen Achtung verfallen; oder indem duBere
Verelendung innere nach sich zieht und auf der anderen Seite Reichtum und
Stand desolidarisieren. — AuBBerdem verhilt man sich #n den einzelnen sozialen
Gruppen doch recht verschieden, nicht zuletzt im Mittelstand selbst.

Zu b): Wenn die Zugehoérigkeit oder Nichtzugehorigkeit zur volkskirch-
lichen Kerngemeinde wegen der soziologischen Komponente nichts iiber die
Beziehung zu Christus besagt, wére zu fragen, ob dann nicht mehr auf die
verschiedenen Formen innerhalb der protestantischen Okumene als (nur)
auf die Unanfechtbarkeit des Randsiedlertums hinzuweisen wire. Es kann
sich beileibe nicht um die Selbstgerechtigkeit eines Gemeindekerns und um
«das Richten des Bruders» (S. 92) handeln — man sollte dies aber niemandem
zu rasch unterstellen! —, sondern um das demiitige Zeugnis vom Glauben als
einer frohen und tédtigen Sache; noch einmal: nicht um die Bindung des Heils
an bestimmte soziale Formen, aber um die Erinnerung an Antwort — Form
hin und her — auf das durch Christus nahe Heil.

Zu c¢) u.d): Neidharts Protest gegen das Urteil, Randsiedler der Gemeinde
seien gegen Christus (z.B. S. 92-94, 174), kann mich nicht von dem Hinweis
abhalten, daf3 in dieser Hinsicht in seinem Buch ein Aspekt fehlt. «Und wie
sollten wir aus dem fehlenden Christusbekenntnis bei andern schlie3en, daf3
sie gegen Christus sind, solange uns das theologisch richtig formulierte Be-
kenntnis zu Christus nicht besonders viel kostet, sondern Bestandteil einer

1 Tst nicht etwa das sittliche Entordnetsein weiter Kreise, auch der Ju-
gend, in bezug auf Geschlechtsverkehr, Abtreibungen usw. mehr Ursache,
sich von Kirche und Pfarrer (im «evangelischen» Raum) fern zu halten, als
die Gewohnheit des Milieus?



Rezenstonen 73

teilweise gut bezahlten Berufsarbeit ist?» (S. 94). Nun, es bekennen sich ja
nicht alle gut bezahlten Theologen zu Christus, und von dem Mann an der
Drehbank verlangt niemand eine Explikation des Nicanums. Aber die Siinde
ist auch beim Achselzucken im Spiel. Dies mul} gesagt werden, weil der Seel-
sorger damst zu tun hat, weil Seelsorge immer auch ein Ringen mit der Siinde
ist — im vollen Bewulltsein, daf3 man selbst Siinder ist. Auf der einen Seite
(im ¢«Kern») ist es das An-sich-Reilen und Versperren des Evangeliums; auf
der andern (beim «Rand») hat man durchaus auch mit hochmiitigem und
tragem Sich-Sperren zu tun, wohl gerade als Zeuge. Auch die «Schafe ohne
Hirten» haben gegen den guten Hirten «Kreuzige!» geschrien — woraufhin
Christus fir sie, nicht gegen sie, gestorben ist.

4 B. Zeugnis — Gemeinschaft — Dienst. Der Verfasser sucht seinerseits die
Trias, durch die der Okumenische Rat wiederholt den Auftrag der Kirche
an der Welt bezeichnet hat, fiir den Konfirmandenunterricht in der Volks-
kirche fruchtbar zu machen, Sachnihe und Weite verbindend. Er gewinnt
damit ein abschlieBendes Kriterium fiir die verschiedenen Zielsetzungen
(cf. 0. zu Kap. 1 und 2). Die Institution des Konfirmandenunterrichts parti-
zipiert dabei am Charakter der Volkskirche, die «weder ein besonders giinsti-
ges Missionsfeld noch der Ort des Massenabfalls, wohl aber ein Raum der
Begegnung zwischen Kirche und Welt» ist (S. 144, cf. 122).

5. Didaktische Probleme. Der Autor behandelt die Einfiihrung in den
Gottesdienst, Vorbereitung auf das Abendmahl, Einstellung zur eigenen
Konfession und Okumene («Treue zur eigenen Konfession und Liebe zur Una
Sancta»!, S. 166ff.), die Behandlung des Unglaubens und Gewissensbildung
und vermittelt eine Fulle wertvoller Einsichten und praktischer Hilfen.

6. Die Konfirmation als Veranstaltung der Volkskirche. Die Bereitschaft
zum Besuch des Konfirmandenunterrichts hingt zum nicht geringen Teil an
der Konfirmation, auf die dieser zugeht. Neidhart zeichnet das Gegeniiber
von Pfarrer (und Kerngemeinde) mit seiner (ihrer) theologischen Auffassung
der Konfirmation und der volkskirchlichen Konfirmationsgemeinde mit ihrem
ganz anderen Verstidndnis dieser Veranstaltung und gelangt zu folgenden
praktischen Konsequenzen:

a) Kein Geltbde! (S. 197f.). Es verfuhrt zur Liige. Es wird auller den Kon-
firmanden kaum jemandem in der Gemeinde zugemutet!

b) Kein Bekenntnis! (8. 199). — Dal} es sonst von der Gemeinde nicht ge-
sprochen werde, trifft freilich nicht tberall zu; auch etwa die Lehrfreiheit
nicht, die eine Konfirmandenpriifung soll verhindern miissen — cf. u. d). —
Folglich:

¢) Konfirmation nicht als das eigene Ja zur Taufe (S. 200). Dieses ist
kollektiv gar nicht moglich. — Hier erhebt sich die Frage, was das fiir die
Taufe und was es fur den Konfirmandenunterricht bedeutet: inwieweit der
Autor den Unterricht trotzdem auf die Taufe der Konfirmanden bezogen
wissen will und welchen Grad der Unverantwortlichkeit die Kindertaufe
erreicht hat, wenn man von solcher Beziehung absieht, bzw. wie und wo auf
andere Art die Taufanamnese einen Ort erhalten kann und soll.

d) Keine Priufung, zwecks Abendmahlsadmission (S. 201f.). Dazu wird
am Schlufl vermerkt (S. 205, cf. 202), die Konfirmation miisse die Rolle der



74 Rezensionen

Admission, wohl oder iibel, behalten [(cf.u. h); bei Neidhart S. 144ff.]. —
Verzicht auf eine Priifung wird namentlich dort nicht einleuchten, wo man
in fritherem Alter konfirmiert. Argumente wie schwache Lernbegabung als
Faulheit gestraft (S. 201) rechnen vielleicht mit zu viel Borniertheit der
Pfarrer und Presbyterien?

e) Eine Konfirmationsreform groBen Stils kommt in der Volkskirche nicht
zustande!

f) Es bleibt die Verkiindigung des Wortes Gottes in einer Grenzsituation,
die fur den Konfirmanden und dessen Angehorige besteht, wiewohl diese von
sich aus mehr nach Religion als nach dem Evangelium fragen (8. 203). — So
wiare die Konfirmation noch einmal Zeugnis — Gemeinschaft — Dienst!

g) Einschrumpfung der Konfirmation! (S. 204). Nichts unternehmen, «um
ihre Feierlichkeit zu erhéhen.? Die Kirche braucht nicht fiir dieses Fest be-
kréanzt zu sein, wenn sie zu Ostern nicht mindestens ebenso geschmiickt
ist...!» Vgl. nachfolgenden wertvollen Rat beziigl. der Konfirmationsspriiche
(S. 204f.).

h) Konfirmation nicht als Nétigung zum Abendmahl! (S. 205; of, 152ff.).
Vielleicht aber hért dieser und jener Konfirmand «die Erlaubnis zum Abend-
mahl, die er erhilt, ...als den Ruf zur Entscheidung, ob er in Freiheit zur
Abendmahlsgemeinde Christi gehoren will» (S. 205).

Nicht darum kann es sich handeln, daB sich jemand bei dieser Situation
¢«beruhigt». Es soll sich bei W. Neidharts Versuch aber handeln um ernst-
hafte, ehrliche, echte Hilfe heute und morgen, in dem Sinn, dafl wir unter
Matth. 9, 36 (vgl. V. 37b)} gestellt werden (cf. S. 93), ohne daruber Matth. 9,
38 zu vergessen (vgl. V. 37a). Jirgen Fangmeier, Basel

GAETANO BENEDETTI, Der psychisch Leidende und seine Welt. Eine medizinisch-
psychologische Vorlesung. Stuttgart, Hippokrates-Verlag, 1964. 164 S.
DM 22.50.

Der Verfasser, Professor der Psychohygiene und Psychotherapie in Basel,
untersucht lebensgeschichtliche Wandlungen, die zu Neurosen fithren kénnen
(Storungen in der Cewissensbildung wihrend der ersten Lebensjahre,
Schwierigkeiten in der Pubertdt und bei der sexuellen Reifung, Autoritats-
konflikte mit Erziehern), und beschreibt den partiellen Infantilismus, die
Verdringungen und die Abwehrhaltungen des Neurotikers. In einem zweiten
Teil leitet er zum Versténdnis der psychopathologischen Syndrome an, ins-
besondere des psychosomatischen, des depressiven, des paranoiden, des de-
personalisierten und des schizophrenen Kranken.

Die Aufgabe des Therapeuten ist nach Benedetti, zwischen der Gesell-
schaft und dem Kranken in beiden Richtungen zu vermitteln, als helfender
Erzieher des Kranken und als sein Dolmetscher, der den Angehérigen und
den Pflegern klarmacht, was der Kranke braucht und worunter er am mei-

2 Es darf freilich nicht vergessen werden, dal nach der Einsicht des
Autors der volkskirchliche Konfirmandenunterricht von der Konfirmation
lebt.



Rezensionen 75

sten leidet. Mit anderen Worten: Der Arzt soll der Mitmensch des Patienten
sein. Dieser Dienst kann nicht ohne Anerkennung der Wertordnungen der
Sozietdt geleistet werden. Eine wertfreie Psychotherapie gibt es nicht. «Nur
ist der Toleranzgrad der Psychotherapie fiir asoziale Verhaltensweisen we-
sentlich breiter als derjenige der Erziehung, Filirsorge und Seelsorge, was sich
schon aus dem Grundsatz ergibt, daf3 der Patient alle seine geheimen, ihn
blamierenden Kinfille ohne Angst vor der verurteilenden Widerrede aus-
sprechen darf und soll» (S. 81).

Der evangelische Seelsorger kann diese Aufgabe des arztlichen Therapeu-
ten nicht selbst tibernehmen, aber es ist wichtig, dal} er sich von einem Lehrer
wie Benedetti die Augen 6ffnen laBt fiir die Not des seelisch Kranken und
dafl er Verstdndnis bekommt fiir den verborgenen Sinn der oft so befremd-
lichen AuBerungen der Krankheit. Das Buch regt auch den Theologen an,
an den hier aufgegriffenen allgemein menschlichen Problemen weiterzu-
denken (z. B. Benedettis Interpretation der Gewissensbildung oder seine
arztlichen Uberlegungen zur Frage des vorehelichen Geschlechtsverkehrs).

Walter Neidhart, Basel.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewEIzZ. Evangelisches Missions-Magazin 108, 3 (1964): G. F. Vicedom,
Das Wiedererwachen der Religionen und die christliche Verkindigung
(110-123); J. Auf der Maur, Die Missionsmethode im Friuhmittelalter, I
(124-135); E. Haaf, Eine Studie tber die religiosen Vorstellungen der
Kusase (136-158). 4: J. Rossel, Tambaram-Mexico (166—-193). Neue Zeitschrift
fiir Missionswissenschaft 20, 4 (1964): F. Combaluzier, Episcopologe mis-
sionnaire (241-257); H. Van Straelen, The Japanese Religions are not new
(263-270); I. Auf der Maur, Die Katholiken als Biirger in den jungen Staaten
(271-282). Reformatio 13, 10 (1964): F. Blanke, Calvins 6kumenische Bedeu-
tung (590-599); E. G. Riisch, Die Kirche und ihre Bibel (600-616); A.
Schédelin, Schwierigkeiten und Verheiungen des Pfarramts in der veriander-
ten Welt (617-623); W. J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum in
Brasilien, IT (623—-631). 11/12: A. Rich, Vom Zeugnis des Glaubens in der
miindigen Welt (669-685); P. Zinsli, Volkstum und Bildung in der deutschen
Literatur des Reformationsjahrhunderts (685-705). A. Ostertag, Technik und
christlicher Glaube (714-731). Revue de théologie et de philosophie 17, 5 (1964):
H.-L. Miéville, Du «cogito» au transcendantal et au métaphysique (265-287);
M. Deschoux, La pensée religieuse de Léon Brunschvieg (294-303). 6: H.
Roux, Point de vue sur le Concile du Vatican II (348-360). Schweizerische
theologischen Umschauw 34, 2 (1964): M. Werner 1, Philosophie und Religion
(66-72). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 58, 3 (1964): V. Con-
zemius, Eugéne Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts?



	Rezensionen

