Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 1

Artikel: Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee
Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee

Der schwibische Reformator Johannes Brenz (1499-1570), seit
1522 Prediger der Reichsstadt Hall, gehort zu den bedeutenden
Gestalten der Reformationsgeschichte. Auch im frinkischen Raum
ist sein kirchlicher und theologischer Einflufl auf Schritt und Tritt
zu erkennen!. Der noch junge Prediger nahm schon im Bauernkrieg
eine sich von Luther deutlich abhebende, von allem Eifern freie
Stellung ein2 In der Auseinandersetzung mit dem Kaiser, mit den
Tiirken als Gegnern des Reiches, aber auch mit den Méinnern des
«linken Fliigels» der Reformation entwickelte Brenz, wenigstens in
Ansétzen, ein T'oleranzdenken. Dieses verband, im Ringen mit dem
mittelalterlichen ideologischen Erbe, Entschiedenheit des evange-
lischen Glaubens und niichterne Einsicht in den Unterschied von
Glaubensiiberzeugung und zeitgebundener Ideologie in so beach-
tenswerter Weise miteinander, dafl es sich lohnt, Begriindung und
Grenzen des Brenzschen Toleranzdenkens nachzuspiiren3.

1. Der Reichstag zu Speyer und die Haltung der Reichsstadt Hall

Vergeblich plante der Kaiser, auf dem Reichstag zu Speyer 1526
das Wormser Edikt energisch zur Geltung zu bringen. Die Ent-
schiedenheit der evangelischen Fiirsten und die kluge Politik der
siiddeutschen Stiddte trugen dazu bei, daBl das Endergebnis des
Reichstages dem territorialen Ausbau der evangelischen Landes-
kirchen nicht uniiberwindliche Schwierigkeiten in den Weg stellte.
Freilich galten alle Méglichkeiten des Ausbaus nur bis zu einem
Konzil, und alle Bestrebungen sollten sich der Verantwortlichkeit
gegeniiber Gott, Kaiser und Reich bewult sein. Nach dem eben

1 F. W. Kantzenbach, Joh. Brenz und die Reformation in Franken: Zs.
bayr. Ki.gesch. 31 (1962), S. 149-168.

¢ Ders., Joh. Brenz, Der Prediger von Schwiibisch Hall und Reformator
in Wiirttemberg: Wiirtt. Franken 46 (1962), 63-99, S. 69f.

3 Zu den anderen Reformatoren, zur Einstellung des Humanismus und
der Taufer vgl. H. Bornkamm, Das Problem der Toleranz im 16. Jahr-
hundert: Das Jahrhundert der Reformation. Gestalten und Krifte (1961),
S. 262-291.



F. W. Kantzenbach 39

zuriickliegenden Bauernkrieg war damit der Reformation eine grol3e
Chance gegeben, die auch wahrgenommen wurde. Die kirchliche
Organisation in den einzelnen Territorien und Stiddten machte be-
deutende Fortschritte.

Johannes Brenz hatte als Prediger von Hall nicht nur als Berater fiir seine
Gemeinde und deren nédhere Umgebung tétig zu sein, sondern sein Rat
wurde in verstdrktem MafBle auch im wiirttembergisch-frinkischen Lande
begehrt. Die stattliche Reihe der uns erhaltenen Gutachten beriihrt eine Viel-
zahl kirchlicher und politischer Probleme. Das Schwergewicht der Arbeit des
Predigers lag jedoch auf dem Gebiet der Predigt und der theologischen Be-
sinnung im Sinne der reformatorischen Verkilindigung. Dabei zeigt sich Brenz
als Theologe, der von der Gemeinde her denkt und sich darum nicht scheut,
ersten Ubergriffen des staatlichen Territorialkirchentums mutig entgegenzu-
treten.

Im Anschlufl an den Bauernkrieg hatten die siegreichen Fiirsten
und der Adel weithin Kirchengut eingezogen. Auch der Rat von
Hall wollte Pfriindengiiter zur Verwendung fiir weltliche Zwecke
einziehen. Dagegen mullte Brenz Protest erheben®. Brenz verlangte,
daf3 Pfriindengiiter nur zum Nutzen der Kirche oder armer Leute
verwandt werden diirften, denn die Pfriinden seien ja einst nicht fiir
das Rathaus, sondern fiir die Kirche gestiftet worden.

So bestimmt sich Brenz hier als Anwalt der Kirche betétigte, so
entschieden lehnte er es doch andererseits ab, auf irgendeine Weise
den weltlichen Arm fiir die kirchlichen Belange einzuspannen.

Der Reformation kénne mit weltlicher Gewalt nicht gedient werden. So
war Brenz ein ganz entschiedener Gegner des politischen Widerstandes in
Glaubensdingen. Er meinte z. B. in einem Ratschlag, der sich mit den Macht-
befugnissen des Schwibischen Bundes befal3te®, dal3 dieser sich nur im Sinne
eines weltlichen Instruments gegen unrechtméBige Obrigkeit wehren diirfte,
in Glaubensdingen jedoch keinen gewaltsamen Widerstand leisten solle. Das-
selbe gilt fiir die Reichsstéddte. Um des Evangeliums willen diirfen sie keines-
wegs mit dem Kaiser streiten. Damit wollte Brenz nicht sagen, daB3 das

Zeugnis des Glaubens um der Staatsraison und der Kaisertreue willen ver-
schwiegen werden sollte.

Das zeigt eindrucksvoll seine Stellungnahme zum Verhalten der
Gesandten der Reichsstadt Hall auf dem zweiten Reichstag zu
Speyer 1529. Auf diesem Reichstag konnte selbst die drohende

4 Tn einem Gutachten, das mit Sicherheit auf 1526 zu datieren ist, weil es
den gerade gehaltenen Reichtsag zu Speyer voraussetzt: W. Koéhler, Arch.
f. Ref.-gesch. 11 (1914), 241-290, S. 282ff.

5 1527 abgefal3t: Kohler (A.4), ebd. 10 (1913), 166-197, S.178-182.



40 F. W. Kantzenbach

Tiirkengefahr den Kaiser und die altgliubige Majoritit nicht zu
einem milden Kurs in der kirchlichen Frage bestimmen.

Die territoriale Ausbreitung der Reformation hatte zu viel Mifallen und
Bedenken erregt. Zwar sollte nicht mehr unbedingt am Wormser Edikt fest-
gehalten werden, aber durch Mehrheitsbeschluf sollte der inneren und dufle-
ren Entwicklung des reformierten Kirchenwesens ein Riegel vorgeschoben
werden. Die Religionssache wurde nicht dem Gewissen des Einzelnen tiber-
lassen, und den Sténden, die bereits der neuen Lehre anhingen, untersagt,
weitere Neuerungen vorzunehmen. Den altgléubigen Obrigkeiten wurden alle
Rechte zugesagt und geschiitzt. Gegen den Mehrheitsbeschlu3 legten Kur-
first Johann, Landgraf Philipp, Markgraf Georg von Brandenburg, Ernst
von Liineburg und Wolfgang von Anhalt Protest ein. Zu ihnen stieen vier-
zehn oberdeutsche und frankische Stidte: StraBburg, Nurnberg, Ulm, Kon-
stanz, Lindau, Memmingen, Kempten, Nérdlingen, Heilbronn, Reutlingen,
Isny, St. Gallen, WeiBlenburg und Windsheim.

Hall vermilite man dagegen unter den Protestierenden «in Sachen
Gottes Ehre und der Seelen Seligkeit». Allerdings war Hall in Speyer
vertreten, sogar durch einen Freund von Brenz, Antonius Hof-
maister. Aber der Rat nahm eine unentschiedene Haltung ein, weil
die altgldubige Partei noch immer Kinfluf hatte. Die Opposition
der vier altgliubigen Ratsmitglieder setzte ausgerechnet in dem
Augenblick ein, da gegen die Aufhebung des fritheren Beschlusses
von Speyer 1526, der ja faktisch einem Toleranzedikt gleichkam,
protestiert werden sollte. Der Rat brachte es zu keinen entschiede-
nen Instruktionen an die Gesandten, obwohl seine Unentschieden-
heit im Widerspruch zu dem weitaus groBten Teil der Haller
Biirgerschaft stand. So blieb es in Speyer bei einzelnen Beschwer-
den, ohne dall man sich dem offenen Protest anzuschliefen wagte.

Brenz und seine Haller Freunde und Kollegen Isenmann und
Michael Griter gaben dem Rat bei dieser Gelegenheit auch zu ver-
stehen, daB} die Duldung der MeBfeier in der Schuppachkirche den
altgliubigen Kriften den Riicken gestéirkt hitte, und mahnten, end-
lich die Messe abzustellen. Von der Kanzel nahm Brenz Stellung zu
dem peinlichen Geschehen in Speyer, das ja allein der Rat ver-
schuldete. Er predigte tiber Luk. 12, 8ff.: «Wer mich bekennet vor
den Menschen»®, und stellte die Gemeinde vor die Alternative:
bekennen oder verleugnen. Das Bekenntnis miisse in der Tat zum
Ausdruck kommen und mit der Bereitschaft, dafiir auch im Leiden
einzustehen, verbunden sein.
¢ Haller Brentania 2, 8. 242ff; Bl f. wirtt. Ki.-gesch. N.F. 3 (1899), S. 83.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 41

Im Rat kam es wegen der Haltung der Gesandten zu nachtriglichen stiir-
mischen Szenen. Der Rat sah sich sogar zu einer Rechtfertigungsschrift ver-
anlaBBt”. Er verteidigte sich darin gegen den Vorwurf, von dem Worte Gottes
abgefallen zu sein. Man hédtte, so sagte man, geniigend Mittel gehabt, die
Predigt des Evangeliums abzustellen, so dafl die unterlassene Protestation
ihm nicht als Verrat ausgelegt werden diirfe. Der Reichstagsabschied habe
nur weitere Neuerungen verboten, Hall habe aber schon so weit reformiert,
dall angesichts der Untersagung von Neuerungen vor dem bevorstehenden
Konzil solche auch nicht verantwortlich vorgenommen werden kénnten. Man
habe deshalb gar keine Ursache gehabt, zu protestieren, habe auch geglaubt,
daf3 die Tiir noch nicht verschlossen sei, sich dem Protest spiter anzuschlie-
Ben. Obwohl das entscheidende Motiv, das den Rat insgesamt zu der in
Speyer eingenommenen Haltung bewegte, wohl die Angst vor dem Wider-
stand gegen den Kaiser war, zeigen die Ratsglieder doch ihre Bereitschaft an,
rechtmafBige Mittel des Widerstandes einzusetzen, falls die Zeitldufte dies er-
fordern sollten. Die vier Ratsherren, die der Reformation abhold waren und
die Protestation der Reichsstadt verhindert hatten, wurden auf ein Jahr aus
dem Rat ausgeschlossen. Der Aufforderung der evangelischen Geistlichen an
den Rat, fiir Aufhebung der Messe und Abstellung bzw. Einschrinkung von
Freudenfesten und 6ffentlichen Ténzen zu sorgen, wurde trotz der drohenden
Tirkengefahr vorerst jedoch nicht entsprochen.

Nach dem Reichstag zu Augsburg 1530, an dem Brenz im Dienst
des Markgrafen Georg von Brandenburg teilnahm, hatte der Haller
Prediger die Genugtuung, dall Hall sich dem Profest gegen den
Reichstagsabschied anschloB. Diesen Protest verstand Brenz als
den notwendigen Ausdruck evangelischen Bekennens. Ein Wider-
standsrecht im politischen Sinne, gegen den Kaiser gerichtet, lehnte
er dagegen entschieden ab, so dal}l er dem Schmalkaldischen Biind-
nis kritisch gegeniiberstand. Die Pflicht zum Bekenntnis der evan-
gelischen Wahrheit, die der Haller Prediger seinem Rat so kompro-
millos eingeschirft hatte, wollte er rein geistlich wahrgenommen
wissen, nicht machtpolitisch erzwungen oder ausgerichtet sehen.

2. Brenz und die Auseinandersetzung mit den Tirken

Im Jahre 1526 fithrte Brenz bereits in Predigten aus, daf Gott
mit dem 7Tirken sein Strafgericht an der Christenheit vollziehen
wolle®. Seine Stellung zum Tiirkenproblem bewegt sich ganz in der

7 Kohler, Arch. f. Ref.-gesch. 14 (1917). 143-152, 149ff.; vgl. C. G. Neu-
decker, Urkunden aus der Reformationszeit (1836), Nr. XXIIT, S. 78ff.
8 Homiliae XXII D. Joannis Brentii iam olim quidem, sub incursionem



42 F. W. Kantzenbach

Linie Luthers, der im Friithjahr 1529 seine Schrift «Vom Kriege
wider die Tiirken»® herausgab.

Luther bestritt zwar nicht die Verteidigungspflicht gegeniiber den vor-
dringenden Barbaren, betonte aber vor allem die Notwendigkeit der inneren
Umkehr. Da das Evangelium noch in der Christenheit unterdriickt werde,
heiBe es geradezu Gott Widerstand leisten, wenn gegen den Tiirken gekriegt
werden sollte. Gott will uns durch ihn mit Ruten wegen unserer Siinden
heimsuchen. Die Firsten kénnten den Turken nicht besiegen, weil und so-
lange sie sich einer greulichen Listerung gegen Gott schuldig machten, indem
sie das Evangelium verfolgten und den Papst in seinen vorigen Stand und
Wirde wieder einzusetzen gedédchten. So war Luther eigentlich recht mutlos
gegeniiber allen politischen MaBnahmen, die, sollten sie iiberhaupt sinnvoll
sein, unter der Fiithrung des Kaisers gefaBt und durchgefithrt werden mii3ten.
Luther hatte den Propheten Daniel auf Weissagungen durchforscht, die den
Tiirken betreffen kénnten. Auf Grund dieser Studien glaubte er nicht daran,
daf3 Deutschland véllig vom Tiirken erobert werden koénnte.

Brenz vertrat in seinen Gutachten, Predigten und Schriften, die
sich mit dem Tirkenproblem beschéftigen, eine &dhnliche Auf-
fassung wie Luther. Das Thema seiner Tiirkenpredigt kann man
zusammenfassen in dem Leitsatz: Das Elend der Christenheit muf}
als Strafgericht Gottes verstanden werden. In seinen auf die kon-
krete Situation eingehenden Bedenken vertritt er die Meinung, daf3
die religiose Einheit Voraussetzung sei fiir alle moglicherweise zu
ergreifenden VerteidigungsmafBnahmen.

In zwei bisher unveroffentlichten Voiten, die in das Jahr 1526
fallen, nimmt Brenz Stellung zum Tirkenproblem 1°.

Die wichtigste Voraussetzung aller Erwégungen tiber das rechte Verhalten
angesichts der Tirkengefahr ist die Auslegung von Daniel 7. Die vier Reiche,
die nacheinander die Herrschaft in der Hand haben, sind das Babylonische

Turcarum in Germaniam ad populum dictae, Anno M.D.XXVI. ‘mense
Julio: Kohler, Bibliographia Brentiana (1904), Nr. 12. Vgl. auch Nr. 52, die
auf Predigten des Jahres 1529 zuriickgehende Ausgabe von 1532 mit Vor-
wort Luthers und Widmung aus Hall an Veit Dietrich; Nr. 53, dasselbe in
deutscher Ubersetzung von Sebastian Coccyus; weiter Nr. 144,

¥ Weim. Ausg., 30, 2.

10 Grundtlicher bericht und beschluBl aus der heiligen geschrifft gezogen
das keinem Christen under dem Romischen reich begriffen, gepure oder ge-
zyme, da von abzufallen, und sich dem turcken oder anderer fremder herr-
schaft ergeben. Anno 1526: Nurnberger Handschrift, S. 99-102b; Homelia
contra Turcam Joh. B. Anno domini 1526: ebd. S. 156-160b. — Zur Nurn-
berger Handschrift vgl. Kantzenbach, Arch. f. Ref.-gesch. 52 (1961), S. 228
bis 234.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 43

oder Assyrische Reich, das der Perser und Meder, das Alexanders d. Gr. und
schlieflich das Rémische Reich. Dieses hat die VerheiBung, bis zum Ende
dieser Welt zu existieren. So ergibt sich die Notwendigkeit, bei ihm zu ver-
bleiben. Auch wo der Turke kommt, ist man dem rdémischen Kaiser in allen
Dingen dieser Welt Gehorsam schuldig. Wer vom Kaiser abfalle, falle damit
auch vom Glauben ab. Allerdings gesteht Brenz zu, da@3 der Tirke zur
Strafe von Gott gesandt worden sein kénne. Aber es miisse zugleich dahin-
gestellt bleiben, ob er nicht durch einen anderen Herrn strafen wolle. Auf
jeden Fall werde es mit dem Tiirken, den Gott aus Zorn aufgeworfen habe,
keinen Bestand haben.

In einem anderen Raischlag, der sich mit der Tiirkengefahr be-
falt und 1529/30 entstanden sein mul}, da er die Belagerung Wiens
durch die Tiirken im Jahre 1529 voraussetzt, zeigt Brenz, wie in
der Tirkenabwehr die Hinwendung zu Gott viel wichtiger sei als
alle weltliche Kriegsriistung 1.

Besondere Messen, Bittgidnge und Prozessionen seien unbedingt abzuleh-
nen, weil sie Gottes Zorn gerade erregen. Aber die in Hall anlédBlich der Be-
lagerung Wiens in der Michaelskirche eingefiihrte Litaneil?, wie sie am Sonn-
tag zur Vesper und am Donnerstag zur Frithmette gehalten werde, sei ein
rechter Weg, um Gott anzurufen. Brenz wollte zum Besuch der Litanei von
den Kanzeln aus einladen lassen. Der Gang die groBBe Treppe der Michaels-
kirche hinauf ist ihm schon Prozession und Kreuzgang genug. Da man in der
bisherigen Litanei die Tiirken nicht beim Namen genannt habe, soll vor dem
Schlulsegen von jetzt an ein Gebet eingeschoben werden, in dem dies ge-
schieht. Da nicht alle Gemeindeglieder die Litanei «obligender gscheft» halber
besuchen kdnnen, soll wihrend des Gesanges und Gebetes die Glocke ge-
lautet werden. Durch die Glocke, die zum Teil als Tiirkenglocke bezeichnet
wurde, sollten sich die Daheimgebliebenen zum Gebet auffordern lassen.
Auch auf den Dérfern sollte nach dem allgemeinen Kirchengebet ein Tilrken-
gebet eingefithrt werden. Brenzens Vorschldge haben sich weithin durch-
gesetzt.

Auch ein von Brenz und seinen Kollegen abgefalites Statut gegen
offentliches Zechen, Hochzeiten und Ténze wurde jetzt seitens des
Rats akzeptiert und am Sonntag nach Ursula, Oktober 15629, von
allen Kanzeln verlesen. Brenz nahm die Tiirkengefahr zum Anlaf3,
endlich eine straffere Sittenzucht zu fordern und durchzusetzen.
Von finanziellen Auflagen hielt er dagegen nichts. Seine T'urken-
predigten vom Herbst 1529 (s.u.), in denen er kompromifllos auf
Erkenntnis der eigenen Siinden drang, wurden gern gehért. In sehr
lebendiger Weise hielt Brenz seiner Gemeinde die tédglichen Fehler

11 Kéhler (A. 5), S. 166-173.
12 Haller Brentiana, 2, S. 162ff.



44 F. W. Kantzenbach

vor. Sooft man Christus verleugne, schicke man dem Tirken neue
Bundesgenossen zu. Alles andere als die Erzielung einer Kreuzzugs-
stimmung und die blofle Erzeugung einer Tiirkenpanik hat Brenz
im Sinne.

Einen etwas anderen Eindruck gewinnt man allerdings bei der
Lektiire des Turkenbiichleins 1537'%. HEs wirft die Frage nach
Brenzens Toleranzauffassung von einem besonders interessanten
Aspekt her auf.

Es geht um die Frage, inwiefern dem Turken in seiner Eigenschaft als
Reprisentanten eines irrigen Glaubens auch Widerstand mit dem Schwert
entgegengesetzt werden miisse. Brenz ruft hier, wohl in Abwehr kapitulations-
freudiger Tendenzen, zum Gehorsam gegeniiber dem Kaiser auf, der auch als
Heide den Gehorsam der Untertanen fordern darf in den Stiicken, die ein
Kaiser als Kaiser zu gebieten habe und die nicht wider Gott sind. Die Predi-
ger seien schuldig, den Kaiser und die Fursten zu vermahnen, ihr Amt aus-
zurichten und dem Tiirken mit dem Schwert Widerstand zu leisten. Die Ver-
antwortlichen sollen nicht darauf sehen, ob des Turken Macht vielleicht
groBer wire, sondern Gott gehorsam sein, was ein gutes Werk ist. Der Ttuirke
wird von Brenz geradezu als Moérder und Rauber bezeichnet, der als solcher
auch betrachtet werden muf3. Mohammed habe den Seinen ja selbst den Auf-
trag zum Kampf gegeben. Im Kriege zeigen sie sich nicht als ehrliche Kriegs-
leute. Der Tirke wird als Gottes Feind bezeichnet, und die Christen werden
ermahnt, sich davor zu hiiten, unter sein Regiment zu kommen, da Christus
und sein Evangelium von ihm abgelehnt werden. Brenz glaubt deshalb an
die Berechtigung eines christlichen Krieges und Kreuzzuges und beruft sich
ohne weitere Erkldrung auf Bernhard von Clairvaux, der den Krieg gegen die
Tiirken sehr gerithmt habe. Die Uberzeugung, daB ein Corpus Christianum
bestehe und verteidigt werden miisse, veranla3t Brenz zu seinen harten
Folgerungen. — Auch in dieser Schrift stellt Brenz zwar die Frage, ob der
Christ nicht leidensbereit sein solle. Er bejaht die Frage, erkliart aber, daf3
Christus die weltliche Obrikgeit und ihren Schutz nicht aufhebe.

Der kleinen Schrift ist das «Verleih uns Frieden gnédiglich» von
Luther mit Noten und Gebeten, die sich in den Gebetsgottesdiensten
bewahrt hatten, angehingt.

In den 1532 erschienenen « Homiliae viginti duae Sub incursionem
Turcarum in Germaniam ad populum dictae»!, die Veit Dietrich

13 Wie sich Prediger und Leien halten sollen, so der Turck das Deutsche
Land uberfallen wiirde. Christliche und nottiirftige unterrichtung, 1537:
Kohler (A. 8), Nr. 94-96. Ich benutzte die Ausg. Nr. 96 aus dem Germ.
Nationalmuseum Niirnberg.

12 Kohler (A. 8), Nr. 52, 56; deutsche Ubers. aus demselben Jahr von
Sebastian Coceyus, Nr. 53.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 45

gewidmet waren und von Luther, der Gefallen an ihnen fand, be-
vorwortet wurden!5, hatte Brenz dagegen der Gemeinde im Herbst
1529 gezeigt (s. 0.), dall wegen der Gottlosigkeit das Verderben iiber
die Christenheit komme.

Waffen tun in der Uberwindung der Tiirken nichts, sondern nur Bufe
tiber die Siinde. Die Verachtung des Evangeliums werde bestraft werden
durch den Spott der Tiirken und deren Grausamkeit gegeniliber Frauen und
Kindern. Gott kann zwar die Bitten um Befreiung vom Tiirken erhéren, aber
die Menschen scheiden sich von ihm durch ihre Siinden. Brenz geillelt die
Verachtung des Rechts und die Auflésung der Sitten. Das Gericht Gottes
konne viel grofler und schwerer sein, als sich Menschen dies vorstellen. An-
hand des Sintflutgeschehens macht Brenz dies in der vierten Predigt deutlich.
Das Gericht wiirde die Deutschen gerechterweise treffen, denn gerade sie
kennen das Evangelium und sind zur Bule gerufen. Statt dessen ergeben sie
sich dem Vertrauen auf sich selbst und der Weltliebe samt der superbia
(5. Predigt). Die Verwiistung Ungarns veranlaf3t Brenz — zugleich mit einem
Blick auf die Geschichte der Zerstérung Sodoms — zu der Frage, ob dort nicht
zehn Gerechte vorhanden gewesen wéren. Weder sie noch ihre Eltern hitten
in der Aufnahme des Wortes Jesu besonders gesiindigt. Brenz kommt zu dem
Schluf, daBl Gott in dem Gericht an ithnen seine Herrlichkeit und seine Werke
habe offenbar machen wollen (6. Predigt). Nur eins kann der Christenheit
vielleicht noch helfen: Sie mul} ihre Siinden erkennen und sich der Recht-
fertigung Gottes im Glauben getrésten. Gott vermag, wenn er will, alle An-
fechtung durch den Tiirken, auch Hunger und englische Pest (vgl. 15. Pre-
digt), von seinem Volke zu nehmen und es zu befreien wie die Israeliten aus
Agypten (11. Predigt).

Blickt man auf die Voten zuriick, so gewinnt man doch den Kin-
druck, daf3 Brenz die Tiirkengefahr in erster Linie zum Anlaf} einer

ernsten Bufpredigt an die eigenen Reihen nahm. Der Kreuzzugs-
gedanke tritt demgegeniiber in den Hintergrund.

3. Brenz und die Auseinandersetzung mit den Tdufern

Am 21. Mai 1527 war in Rottenburg/Neckar das Blutgericht an
dem 7T'dufer Michael Sattler vollzogen worden, das weithin Auf-
merksamkeit erregte. Sattler war seiner ganzen Haltung nach An-
hinger eines nichtaktivistischen Tauferkreises®. Aus der Schweiz

15 Weim. Ausg. 30, 3, 533ff. Die Widmungszuschrift stammt aus dem Jahre
1530; Luthers Vorrede wird wohl erst Ende 1531 oder Anfang 1532 geschrie-
ben worden sein.

16 (. Bossert, Das Blutgericht in Rottenburg am Neckar: Sonderdruck



46 F. W. Kantzenbach

kam Wilhelm Reublin, ein geborener Rottenburger, nach EBlingen
und Ulm und warb hier und in der Gegend von Horb fiir seine tduferi-
schen Ideen. Die &sterreichische Regierung schritt 1527 gegen die
Tédufer ein und lie sie zu Dutzenden verbrennen und ersédufen. Der
Schwibische Bund erliel 1528 ein Edikt, alle der Wiedertaufe Ver-
dachtigen ohne Prozell zum Tode zu verurteilen.

Bei dem aus Augsburg stammenden Weber Augustin Bader!?,
der mit aller Uberzeugung seine Prophetenrolle spielte, vermischten
sich Spiritualismus und apokalyptische Schwéirmerei. Er war 1526
in der Augsburger Tdufergemeinde getauft worden, hatte sich aber
wegen seiner chiliastischen Ideen von den Tédufern bald trennen
miissen. Anno 1528 lebte er einige Zeit in und bei Eflingen, spater
hielt er sich im Ulmer Gebiet auf. Fiir das Jahr 1530 weissagte er
den Anbruch des gottlichen Strafgerichts und das Kommen des
Reiches Gottes. Den «Konigsitz Christi» fand er in Lautern bei
Blaubeuren, wo er auf die Erfiillung seiner Prophezeiung wartete.
Die Affire Bader, die im Januar 1530 bekannt wurde, wirbelte viel
Staub auf, und bei der fiir ihre Behandlung zustindigen Stuttgarter
Regierung gingen von den verschiedensten Regierungen Anfragen
ein.

Man meinte, da3 das Taufertum sich jetzt als Umsturzbewegung entdeckt
habe; konnten Krone, Szepter und Schwert des Priatendenten auf den
Koénigsthron, den Bader in seinem jlingsten Sohn sah, anders gedeutet wer-
den? Man beachtete nicht, daBl Bader sich vom Téaufertum léngst losgesagt
hatte, obwohl er seine Herkunft von dort gar nicht leugnete. Die Verwechs-

aus der Christl. Welt (Barmen o. J.); vgl. auch Realencykl. 3. Aufl., 17 (1906),
S. 492. Vgl. zum Ganzen auch G. Bossert jun.: Aus der nebenkirchlichen
religiosen Bewegung der Reformationszeit in Wiirttemberg. Wiedertaufer
und Schwenckfelder: Bl. f. wiirtt. Ki.gesch. 33 (1929), S. Iff.

17 G. Bossert, Augustin Bader von Augsburg, der Prophet und Koénig, und
seine Genossen, nach den ProzeBakten von 1530: Arch. f. Ref.gesch. 10
(1913), S. 117ff.; 11 (1914), S. 19ff.; ders., Johann Brenz, «der Reformator
Wiirttembergs», und seine Toleranzideen: Bl. f. wirtt. Ki.gesch. N.F. 15
(1911), S. 1501f; 16 (1912), S. 251f.; vgl. die Wiirdigung in Mennonitisches
Lexikon, hrsg. von C. Hege und C. Neff, 1 (1913), S. 264ff.: «Immerhin war
er einer der wenigen fithrenden Méinner der evangelischen Landeskirchen im
Reformationszeitalter, die der Anwendung der Todesstrafe gegen die Téufer
offentlich entgegentraten.» Dort aber auch der Hinweis auf die Wandlungen
in der Einstellung von Brenz nach dem Gesichtspunkt: «T'oleranz in Glau-
benssachen gesteht er nur so lange zu, als der Bestand der eigenen Kirche
nicht gefahrdet erscheint.»



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 47

lung bzw. Identifikation von Téufertum und apokalyptischer, im Falle
Baders nicht einmal revolutiondrer Schwirmerbewegung wurde auch bei der
Beurteilung dieses Falles nicht vermieden. Diese Verwechslung hat sich in
umgekehrt gelagerten Féllen, in denen es also wirklich nur um Téufer ging,
oft schwer gerdcht. Auch Bader wollte das sichtbare Reich Christi keines-
wegs mit Gewalt aufrichten, sondern es im prophetischen Geiste erwarten.
So wurden im Falle Baders schon damals Stimmen laut, die die von ihm ver-
tretene Sache als nicht so bose bezeichneten, als dal man gegen ihn mit
Nachdruck einschreiten mufite.

Der Bundestag wollte von der religiosen Seite der Sache ganz ab-
sehen und Bader und seine Genossen als politische Verbrecher be-
handeln. So empfahl der Bundestag am 3. Mirz den beschleunigten
Vollzug der Hinrichtung Baders, die am 30. Mérz 1530 in Stuttgart
durch Enthauptung vollzogen wurde. Aber die gefangengenomme-
nen Schwirmer beriefen sich gerade auf ihr Gewissen und vertraten
von daher ihren Glauben an die Offenbarungen des Propheten.
Damit drohte die Taktik der Bundesstinde unmoglich zu werden;
Unsicherheit und Ratlosigkeit scheinen wach geworden zv sein.

Brenz hat von der Frage, die zu 16sen war, gehort und — aufge-
fordert oder unaufgefordert — das Problem untersucht, ob und wie-
weit Gewissensbedenken berechtigt seien und von der Obrigkeit be-
riicksichtigt werden miilten, oder ob eine Obrigkeit die Irrigen
wider deren Gewissen zu anderem Glauben zwingen diirfe. Brenz
konnte in seinen Uberlegungen bereits an frithere Gutachten zum
Problem ankniipten; es ist interessant, dafl er auch in dem beson-
ders gelagerten Fall Baders von der dort vertretenen Linie grund-
sitzlich nicht abweicht.

Schon im Jahre 1528 hatte Brenz zum Thema «Ob ein weltliche
Oberkeit mit Gottlichem vnd billichem rechten moge die Wider
teuffer durch fewr oder schwert vom leben zu dem tode richten
lassen»!® Stellung genommen. Hier entfaltet Brenz seine grund-
sdtzlichen Gedanken, die wahrend des Reformationsjahrhunderts
sehr wirkten. Leider kam Brenz mit seinem milden Standpunkt
nicht iiberall durch. Schon 1529 wurde in Speyer als Reichsgesetz
beschlossen, dafl Taufer mit dem Tode bestraft werden mii3ten.
Dieses Gesetz erschwerte eine unbefangene Erorterung des Téufer-
problems ungemein.

18 Kohler (A. 8), Nr. 29; Th. Pressel, Anecdota Brentiana (1868), Nr. 33.

Vgl. weiter Kohler, Nr. 263, 340, 730 und die Ubersetzungen Nr. 261, 262,
264.



48 F. W. Kantzenbach

Das Besondere der Ketzerei sah Brenz darin, daf3 sie sich den biblischen
Angchein gibt. «So ist kein Ketzerey so falsch, sie hat sich mit der heiligen
geschrifft geschmuckt. Darumb, wenn man wolte mit dem weltlichen Schwert
den Unglauben und ein bloBe Ketzerei strafen, wurd damit dem Teufel
allererst auf seine Fulle geholfen, dal} er die Sache je linger je drger mach-
te.»1® Durch weltliche Verfolgungen werde es mit der Irrung nur noch hefti-
ger, denn durch sie komme es zur Verhédrtung, den Ketzern zur groflen Ver-
derbnis und den anderen, die durch die Irrung beeindruckt werden, zur
Verfithrung. «Derhalben so ist der nechst und der beste Weg, dall man lasse
allein das Evangelion und die heiligen geschrifft wider die Ketzerei fechten,
durch welchs auch allein der Ketzerei guter Schein verraten werden mag
und durch seine Ofenbarung vertrieben wird.» Wo die Ketzer die biirgerlichen
Ordnungen einhalten, z. B. bezahlen, was sie schuldig sind, kann die Obrig-
keit nicht gegen sie auftreten. Weltliche Stinde und Laster, die den duf3er-
lichen Frieden zerriitten, mul3 die Obrigkeit allerdings bestrafen. Die Schuld
der Ketzer ist eine Schuld gegentiber dem Bereich des Evangeliums. «Wenn
aber das Schwerdt will weiter greifen, dann es von Gott verordnet ist und
will strafen, was allein dem Euangelio und Wort Gottes zu strafen befohlen
ist, als da seien Unglauben und Ketzerei, da soll es wohl mehr Ungliick an-
richten dann Frieden schaffen und macht sich nur damit Kampf, indem so es
sich gewaltiglich eins fremden Werks und handels unterzieht.»

Vielleicht, so gibt Brenz zu erwiigen, kénne aus der Lehre, dal man die
zeitlichen Giiter gemeinsam haben solle, Aufruhr entstehen. Hat man jedoch
die Auffassung der Monche nicht mit Gewalt bekdmpft, so kénne man das
auch nicht bei den Wiedertdufern tun. Schlieflich notigen die Wiedertaufer
ja auch niemand zur Giitergemeinschaft. Das Mittel, den Wiedertdufern zu
begegnen, ist die Unterweisung. Nehmen sie die nicht an, so sind sie fiur
Heiden zu halten. Wo die «Wiedertédufer» die weltliche Obrigkeit bestreiten,
solle man sie nicht an den biirgerlichen Freiheiten teilhaben lassen und sie
als Landfremde behandeln. Héchste Strafe wire fiir sie das Verbot burger-
licher Hantierung. Die bereits Wiedergetauften solle man nicht strafen, da-
gegen diejenigen, die bei der Tat des Wiedertaufens ergriffen werden. Unter
der Voraussetzung, dafl man sie auf frischer Tat ertappt und es sich nicht um
einen einfachen verfithrten Wiedertdufer handelt, der noch zurechtgebracht
werden kann, kommt auch die Todesstrafe in Frage. In diesem Fall muB
aber schon eine absichtliche Verfithrung oder ein strafwiirdiges weltliches
Verbrechen vorliegen.

Versteht man dies Gutachten aus der Zeit seiner Abfassung her-
aus, so ist sein verhaltnismiafig milder Ton hervorzuheben. Brenz
hat in Féllen, wo er konkrete Entscheidungen treffen sollte, immer
der Milde das Wort geredet, wihrend Melanchthon sich auf Augustin
berief, der wider die Donatisten das Schwert fiir richtig hielt?2°.

19 Blatt eij.

20 Joh. Conr. Fufllin, Beytrage zur Erlauterung der Kirchenreformations-
geschichte des Schweitzerlandes, 3 (Zirich 1747), Vorrede, S. CIV; P. Wapp-



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 49

Brenz war absolut gegen die Duldung von Sekten, aber auch gegen
die Durchfithrung der Todesstrafe, von besonders gelagerten Aus-
nahmefillen abgesehen.

Die Wiedertiduferfrage war besonders dem Niirnberger Rats-
schreiber Lazarus Spengler ein driickendes Problem. Nachdem er
sich am 17. Mérz 1530 an Veit Dietrich gewandt hatte 2!, schrieb er
am 26. Mirz auch an Johannes Brenz??, indem er ihm gleichzeitig
das Bedenken eines ihm bekannten rechtschaffenen Mannes iiber-
sandte.

Dies weist darauf hin, daB bei Verfolgung die Leute nur in den Winkel
getrieben wiirden und die Todesstrafe doch nutzlos sei. Auch Spengler lehnte
die Todesstrafe ab, doch sah er ein Regiment gleichméiBiger, christlicher
Ordnung und einhelliger g&ttlicher Religion duBerst bedroht, wenn man ein-
fach die Wiedertédufer gewéhren lasse. Spengler verzichtet in diesem Zu-
sammenhang nicht auf einen Hinweis auf Miuntzers Schwirmereien. «Ihr
werdet daher, als der Verstéindige, diesen verborgenen Teufelslist, wie ich
nicht zweifel, wohl kénnen merken. Ich habe bisher meinen Herrn zum ge-
treulichsten widerraten, ihre Hand mit dem Blut der armen blinden Leute,
der Wiedertédufer und Anderer ungeachtet aller kaiserlichen und biindischen
Mandate nicht zu beflecken, wollte auch kein anderes raten. Aber Gott also
frei zu versuchen, die Hand unterzuschlagen und ganz nichts tun, wei3 ich
nicht, wie es sich verantworten lieBe.»23

Brenz unterscheidet in seiner Anfwort?? zwischen dem inneren
Glauben mit dem Herzen, der im Verborgenen bleibt, und dem
Glauben, der sich im duBeren 6ffentlichen Bekenntnis kundtut.

Der Glaube mit dem Herzen kann von der Obrigkeit in keinem Falle be-
straft werden, denn sie ist nicht Herr iiber Herzen und Gewissen. Auch dort,
wo sich der Glaube im persénlichen Bekenntnis 6ffentlich ausspricht, kann
die Obrigkeit nichts unternehmen. Denn Glaube des Herzens und Bekenntnis
des Mundes gehéren aufs engste zusammen; denn wo der Glaube frei sein
soll, mull auch das Bekenntnis mit demm Munde frei sein. Anders mul} sich
die Obrigkeit verhalten, wenn es zu Rottierungen kommt. Hier muf3 um der

ler, Die Stellung Kursachsens und des Landgrafen Philipp von Hessen zur
Tauferbewegung (1910), S. 12,

21 B, Klaus: Veit Dietrich (1958), S. 115.

22 J. Hartmann und C. Jéger, Joh. Brenz (1840-42), 1, 8. 293, Abdruck des
Briefes mit falschem Datum dort, S. 452ff.; vgl. Haller Brentiana, 3: Ein
Schreiben Latzari Spenglers an seinen gueten freundt... Ob ein Obrigkeit
gezwungen sey, die Ketzer und verfurer inn IThren gebietten zu dulden oder
nit.

23 Hartmann-Jager (A. 22), S. 295.

24 Haller Brentiana, 3; vgl. Hartmann-Jager (A. 22), S. 295ff.



50 F. W. Kantzenbach

Ruhe und des Friedens im Staate willen eingegriffen werden. Die Obrigkeit
ist nicht Richterin der falschen Lehre, sondern des Unfriedens. Die evangeli-
schen Prediger sind mit dem o6ffentlichen Lehramt betraut, sie stellen sozu-
sagen eine Zunft dar. Die Obrigkeit hat dafiir zu sorgen, dafl mit neuen Sek-
ten und Rottierungen kein neues Lehramt sich durchsetzen kann. Wenn die
Obrigkeit selbst einen falschen Glauben hat und die Versammlung der Recht-
glaubigen in ihrem Gebiet nicht dulden will, so handelt sie ihrem falschen
Glauben entsprechend nicht unbillig, obgleich sie gegen den rechten Glauben
verst6t. «Gott will auch in dem falschen Glauben gefurchtet sein.» Die
Obrigkeit kénne sich auch nicht darauf berufen, dafl im Reiche Christi Sekten
sein mussen. Das heille doch nicht, daB3 man ihnen nicht als treue Amtleute
und Haushalter Gottes wehren durfe. Mehren sich die Sekten, obwohl die
Obrigkeit ihnen wehre, so kénne man dafiir der Obrigkeit nicht die Schuld
zumessen, denn «die Sekten liegen mit ihren Rotten gleich als die Hornissen
im hohlen Baum, da niemand meint, daf3 ihrer so viele wéaren».

Es ist wahrscheinlich, daB uns die Uberlegungen Brenzens im
Hinblick auf das durch Baders Berufung auf sein Gewissen gestellte
Problem in dem Gutachten mit der Uberschrift: « Brentii Bedenken,
ob eine Obrigkeit, wann sie falsche Lehre aullrottet, darumb uber
die Gewissen herrsche, und ob von der Obrigkeit die Irrige wider
ihr Gewissen kénnen zu anderm Glauben gezwungen werden» vor-
liegen. Das Gutachten wurde von M. Joh. Hippolyt Brenz im Nach-
laf} seines GroBvaters gefunden und seinem Schwager Felix Bidem-
bach zur Veroffentlichung iibergeben 25. Bidembach vermutete, daf3
ein «Gutherziger» das Gutachten aus dem Lateinischen ins Deutsche
ubersetzt habe, zweifelte aber wie Pressel nicht an der Autorschaft
von Brenz?2é, Das Gutachten konnte, wie Pressel annimmt, im Méarz
1530 entstanden sein, und die Schlulsatze scheinen 27 fiir die Zeit zu
sprechen, als sich die Angelegenheit Augustin Baders und seiner
Genossen abwickelte. Brenz schreibt: «Wenn es dahin solte kommen,
daf} ein jeder gottloser Freveler sein Gewissen fiirwendte und doch
heylsamen Bericht gottlicher Warheit nicht héren und annemen
wolte, so miiste man niemand strafen noch verhindern in seiner
Narrheit.» In diesem Gutachten weist Brenz der Obrigkeit die Auf-
gabe zu, den Irrenden zum rechten Glauben und zur Glaubens-
freudigkeit zu verhelfen.

2 F. Bidembach, Consilia theologica, Decas IIT (Frankfurt/M. 1608),
Comns. IX, 168-173.

26 Pressel (A. 18), Nr. 55.

27 Vgl. auch Bossert (A. 17), Bl. f. wirtt. Ki.gesch. N. F. 16 (1912), S. 27.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 51

Von wesentlicher Bedeutung sind Brenzens Ausfiihrungen iiber
das Gewissen.

Er gibt zu, daB3 die Obrigkeit kein Recht habe, das Gewissen der Unter-
tanen zu beschweren und zu bekiimmern. Aber was ist das Gewissen? KEs
konne kein Gewissen gelten, in dem nicht der Heilige Geist darin Zeugnis
wirke. Sonst ist alles Zeugnis liigenhaft, triiglich und falsch und nicht ein
Gewissen zu nennen. Wo nicht der Glaube ist, da ist auch kein Gewissen, das
Anspruch auf Schonung héatte. Wo kein Glaube, sondern hartkopfige Irrung
ist bei einem Menschen, der zénkisch ist und der der Wahrheit nicht gehorchen
will, darf man keine Schonung walten lassen wie Christus mit den Pharisdern
oder Paulus 28, So hilft die Obrigkeit gerade dem Gewissen zum Besten, indem
sie falsche Lehre verbietet, die Verfiihrer straft und also Gott zu Dienst die
Wahrheit befordert. Wie weit kann man mit den StrafmaBnahmen gehen?
Solange nur die éffentlichen Gottesdienste verboten werden, mul3 das auch
der evangelische Christ von einer andersgldaubigen Obrigkeit hinnehmen. Der
Evangelische wird den katholischen, der rémisch-katholische Christ den
evangelischen Gottesdienst besuchen miissen. Es versteht sich von selbst,
daB auch der Wiedertdaufer den offentlichen Gottesdienst zu besuchen hat.
Renitente Wiedertaufer, Sektierer und Rottierer, die unbekehrbar an Rottie-
rungen festhalten, soll man jedenfalls nicht mit der Todesstrafe belegen.

Besonders schwer machte es Brenz offenbar die Stelle 5. Mos.
13, 1ff., auf die sich Melanchthon in einem Brief an Myconius vom
Februar 1530 beruft 2°.

Brenz ist nicht der Meinung, da3 Mose uns nichts mehr angehe, denn eine
christliche Obrigkeit solle thr Amt wohl fithren nach Anweisung des Gesetzes
und der Propheten, wie alle Christen recht tun, woran die Véter recht taten.
«So kann auch die 5 B. Mos. 13 der weltlichen Obrigkeit bei den Juden gege-
bene Ordnung der christlichen Obrigkeit einen Unterricht ihres Amtes geben,
daher ein Prediger der Wahrheit sich aus diesem Gesetz unterrichten darf.»
Aber das Gesetz des A.T. darf nicht nach dem Buchstaben beurteilt werden.
Im Christentum hat es mit dem Evangelium eine andere Bewandtnis als zur
Zeit des Alten Bundes. Damals ging es um leiblichen Segen, leibliches Land,
leibliches Konigreich und Priestertum. So sollen sie ihre Feinde, die Siinde
und falsche Lehre mit dem Geist tiberwinden. Die christliche Obrigkeit soll
sich deshalb bemiihen, auf jeden Fall ohne die Todesstrafe ihre Ziele zu er-
reichen. Keinesfalls kann das Predigtamt Ketzer leiblich strafen.

Melanchthon hat Brenzens Stellungnahme als zu mild empfun-
den. Er sah die Tédufer in einem viel diisterern Lichte als Brenz und
stellte sie von vornherein als potentielle Staatsverbrecher hin, die
nicht ruhen wiirden, die staatliche Autoritit nach und nach zu
unterminieren und o6ffentlich in Frage zu stellen.

28 Mit Hinweis auf Rom. 2, 8; 1. Tim. 6, 3{f.
2 Corp. ref. 2 (1835), S. 17f.



52 F. W. Kantzenbach

Er wuBte wohl, da} es innerhalb der von ihm so genannten «Anabaptistae»
verschiedene Gruppierungen oder doch Schattierungen gab, aber diese seien
doch nur von relativer Bedeutung?°?. Von solcher Sicht der Dinge her muBlte
Melanchthon nicht nur zu dem allgemeinen Urteil gelangen, da3 Brenz allzu
mild sei (¢«Brentius nimis clemens est»), sondern auch dem Gesetz Mose eine
andere Bedeutung zuweise. « Nam magistratus debet, ut alia publica et mani-
festa crimina, ita blasphemias manifestas et publicas punire. Exemplum
habemus in lege Moysi3. Et id fortasse secuti sunt Imperatores, qui
Arrianos gladio puniendos esse constituerunt.» Melanchthon ist sich in seiner
Einstellung, wie Brenz in der seinen, treu geblieben 32

Brenz hat den «geistlichen» und den «leiblichen» Bereich des
Wiedertauferproblems viel deutlicher auseinandergehalten als Me-
lanchthon und daraus folgerichtige Konsequenzen gezogen.

Um 1530 hat sich Brenz angesichts des Taduferproblems in einem
Gutachten, das vielleicht fiir den Markgrafen Georg von Branden-
burg bestimmt war, unter der Uberschrift «Ordinacio in baptisandis
pueris» iiber Taufe und Kindertaufe ausgesprochen 23.

Brenz geht vom Vorschlag einer Taufliturgie aus. Nach der Lektion von
Luk. 18, 15-17 folgt die Ansprache mit der commendatio baptismi, dem
Nachweis der Moglichkeit des Kinderglaubens und der Ermahnung zum
Gebet, das in der Bitte um gottliche Verleihung des Glaubens an das Kind
ausklingt. AnschlieBend werden Gebete aus Luthers Taufbiichlein vom Jahre
1523 gesprochen, dann folgt die intinctio. Nachdem Brenz, denn nur er
kommt als Verfasser des Gutachtens in Frage, die Liturgie besprochen hat,
schliet er noch die Besprechung einiger Einzelfragen, z. B. nach dem Ort
der Taufe, der moglichst im 6ffentlichen Gottesdienst gesehen werden soll,
nach der Notwendigkeit der Anwesenheit eines Zeugen, nach der Giiltigkeit
der Haustaufe in Zweifelsféllen, nach der Konditionaltaufe, die eindeutig
abgelehnt wird, der Zwangstaufe von Juden- oder Téuferkindern und nach
der Taufe nicht ausgeborener Kinder an. Er behandelt schlieBlich die Frage
der Notwendigkeit der Taufe durch Untertauchen, die Fragen nach der
Féhigkeit der Patenschaft von Sakramentierern und nach der Zeit der Taufe.

30 ¢Anabaptistae omnes, etiam qui minimum habent vitii, tamen aliquam
partem civilium officiorum improbant... Ubi exiguam particulam civilium
rerumn coeperint damnare, et via facta est ad laedendam maiestatem, non
desinunt, donec motum aliquem exsuscitent. Nam diabolus agitat impios
homines, ne possint quiescere»: Corp. ref. (A. 29), ebd.

81 Von mir gesperrt.

32 Zu Melanchthon vgl. R. Stupperich, Melanchthon und die Té&ufer:
Kerygma und Dogma 3 (1957), S. 1501f.

33 Koéhler, Abdruck und Wiirdigung: Arch. f. Ref.gesch. 9, 95ff.; vermut-
lich handelt es sich um die von Hartmann-Jager (A. 22), S. 312, genannte,
ihnen nicht bekanntgewordene Schrift tiber die bedingte Taufe.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 53

Das Aktenstiick will offenbar Taufvorschriften fir ein gréBeres
landschaftliches Gebiet geben und legt Wert darauf, sich mit den
durch das Auftreten der Téufer gegebenen Problemen vorsorglich
auseinanderzusetzen. Interessant ist die Beurteilung der Frage nach
der Zwangstaufe von Juden- oder Tauferkindern. Darf bei Juden-
kindern die Taufe vollzogen werden, wenn der GroBvater véiter-
licherseits einwilligt oder das Kind zur Taufe bringt, da er zivil-
rechtlich das Verfiigungsrecht iiber das Kind besitzt, so braucht
man bei Tduferkindern auf die Verwandten iiberhaupt keine Riick-
sicht zu nehmen.

Da «Wiedertdufer» nicht einem offentlich geduldeten Religions-
bekenntnis angehoren, sind ihre Kinder auch gegen den Willen der
Familie zu taufen.

«Wer innerhalb der christlichen Gesellschaft aus christlichen Eltern ge-
boren wird, wird geboren hinein in die Gesellschaft der Kirche — deutlicher
wohl kann das Prinzip der Einheitskirche innerhalb der Gesellschaftsverfas-
sung nicht zum Ausdruck kommen. Gesellschaft, christliche Gesellschaft und
Kirche decken sich. Folglich hat die Kirche ein Recht, die durch die Geburt
ihr gehérigen Kinder zur Taufe zu bringen. Die Taufentziehung seitens der
Wiedertdufer ist ein Vergehen gegen die Gesellschaftsordnung, und diese ist
alteingewurzelt.»3 Ein wiedertduferisch gesonnener Pate sollte am besten
ausgeschlossen werden, aber wenn es sich nur um einen Verdichtigen han-
delt, der noch nicht verurteilt ist, so kann der Pfarrer ihn nicht der 6ffent-
lichen Schande preisgeben. Nur ein tber die Folter — sie wird von Brenz
unter bestimmten Bedingungen als mogliches Mittel der Glaubensprifung
vorausgesetzt 3* — hinaus Hartnéckiger darf nicht zum Patenamt zugelassen
werden. Brenz wird dieser SchluB nicht leicht, aber er ist der Uberzeugung,
daf3 der Unglaube des Paten dem Kinde nichts schaden wird. Er spricht sich
dafir aus, dall man aus Grinden der Liebe ein Kind bald taufen solle. Wer
die Taufe hinausschiebe, kénne damit den Verdacht der Wiedertéduferei er-
wecken. Die Obrigkeit solle deshalb alle Hartnéckigen zur schleunigen Taufe
zwingen.

Diese Stellungnahme Brenzens lafit sich nur dann verstehen,
wenn man bedenkt, dal trotz der Scheidung der leiblichen und

geistlichen Seite am Téauferproblem ihm die Taufe das eine Grund-
element der christlichen Gesellschaft ist.

31 Kohler (A. 33), S. 96.

35 Brenz hat vermutlich ein Gutachten tber die Folter abgefaBt, in dem
er meint, daB «on unzweifliche Vermutung» nicht gefoltert oder peinlich
bestraft werden diirfe. Ein durch die Folter erpreBtes Bekenntnis ist recht-
lich ungiiltig. Die Wahrheit darf nur durch Eid, Losung oder sonst auf ge-
schickte Weise erforscht werden: Koéhler (A. 4), S. 270f.



54 F. W. Kantzenbach

4. Das Gesprich mit Johannes a Lasco und das Problem
der theologischen Toleranz

Der wohl im Jahre 1499 geborene, also mit Brenz gleichaltrige
Pole Johannes a Lasco®® hatte nach Studienjahren in Krakau dank
der Fiirsorge eines Onkels, des Gnesener Erzbischofs, auch in Rom
und Bologna studiert und in der polnischen Heimat erste kirchliche
Wiirden erreicht.

Studienreisen hatten ihn ins Ausland gefiithrt, wo er in Basel und Paris
sich ganz dem humanistischen Geiste 6ffnete. Erasmus wurde sein persén-
licher Lehrer; a Lasco hielt sich in dessen Baseler Haus auf, wo sich zwischen
ihnen ein tieferes personliches Verhéltnis entwickelte. Nach Polen zuriick-
gekehrt, wandte er sich Mitte der dreiBiger Jahre der immer stédrker werden-
den reformatorischen Bewegung in Polen zu. Die Konkordienverhandlungen
zwischen den Oberdeutschen und den Wittenbergern verfolgte a Lasco mit
Zustimmung; personlich teilte er die wesentlich spiritualistisch bestimmte
Abendmahlsauffassung des Erasmus. Jm Jahre 1538 wurde a Lasco noch
Archidiakonus in Warschau; die Berufung auf den erledigten Bischofsstuhl
von Cujavien durch den Konig erfolgte im selben Jahre.

Jetzt erklirte a Lasco offen seinen reformatorischen Standpunkt und léste
sich, mit koniglichen Empfehlungsbriefen ausgestattet, von Polen, um ins
Ausland zu gehen., Ab 1543 wirkte er in Ostfriesland als Superintendent,
ordnete das kirchliche Leben und setzte sich mit Tédufern und anderen Geg-
nern auseinander. Dem Interim widersetzte er sich mit aller Kraft. Mitte
1549 verliel} er seinen Wirkungskreis, da seine Einstellung Komplikationen
fir die Regentin Anna von Oldenburg heraufbeschworen hétte. Er fand,
einem Rufe Cranmers Folge leistend, in England eine neue Heimat, als er
fir die am 4. Juli 1550 zugelassene Gemeinde der Deutschen und anderer
Fremden in London als Superintendent bestimmt wurde. Schriftstellerisch
und kirchenpolitisch entfaltete a Lasco in London eine beachtliche Tatigkeit,
bis er nach Eduards VI. Tode durch Kénigin Maria aus England verbannt
wurde. Bewegte Zeiten in Dédnemark und Norddeutschland schlossen sich an,
wo a Lasco aus theologischen Grinden keine Aufnahme fand und besonders
durch die Abweisung in Dédnemark — im strengen Winter — sehr enttduscht
wurde, bis er schliefllich in Ostfriesland seine gefliichtete Gemeinde sammeln
konnte.

Im April 1555 verlie a Lasco Emden und begab sich zunichst
allein nach Frankfurt am Main, wo schon 1553/54 Scharen von
Fliichtlingen eingetroffen waren. Hier versuchte a Lasco, die Reste
seiner fritheren Gemeinde zu sammeln und mit den Exulanten aus

36 H. Dalton, Johannes a Lasco. Beitrag zur Reformationsgeschichte
Polens, Deutschlands und Englands (1881).



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 55

England, den Niederlanden und Frankreich zu vereinigen. Fiir die
verschiedenen Gruppen der Fliichtlinge wurden eigene Gottesdienste
in zwei Kirchen gehalten. — Die konfessionelle Frage machte sich
sehr bald drohend bemerkbar. Westphal forderte von Hamburg aus
den Frankfurter Rat auf, mit dem Herrscherstab der Obrigkeit die
Gottesldsterungen der Sakramentierer zuriickzuweisen. Die Reak-
tion in Frankfurt trat sofort ein. Alle Versuche a Lascos, die Uber-
einstimmung der Fremdlingsgemeinde mit der Confessio Augustana
nachzuweisen, waren vergeblich. In den Fliichtlingsgemeinden kam
es zu allem Uberflu zu Auseinandersetzungen. Von ihm, der das
Ende seiner Wirksamkeit in Frankfurt vor Augen hatte, wurde als
Bedingung einer Riickkehr in seine polnische Heimat die ausdriick-
liche Zustimmung zur Confessio Augustana und die Zugehorigkeit
zu den Augsburger Konfessionsverwandten verlangt. So wurde a
Lasco auch aus personlichen Griinden tétig fiir ein Gesprdch zur
Bereinigung der konfessionellen Auseinandersetzungen.

Zunichst gewann er fiir seinen Plan Ottheinrich, der kurz nach
Antritt seiner Regierung im Mérz 1556 durch ein Edikt die Ein-
fiihrung der reinen Lehre und die Abschaffung der papistischen Irr-
tiimer in der Pfalz angeordnet hatte. Im April traf a Lasco mit ihm
in Speyer zusammen und konnte ihn fiir seine Pline gewinnen3’.
Wichtiger noch wurde fiir a Lasco die Bekanntschaft mit Herzog
Christoph von Wiirttemberg, der ihn zu einem. Gesprich nach Stutt-
gart einlud.

Christoph war an allen Gelegenheiten interessiert, die Einheit unter den
protestantischen Glaubensgenossen zu férdern. Die Verhandlungen in Augs-
burg 1555 hatten ihn enttéduscht. Ihn bewegte der Schmerz iiber die Spaltun-
gen unter den Protestanten, und er dachte iiber Pldne nach, wie man nach
dem SchluB3 des Reichstages auf einer personlichen Zusammenkunft das Ubel
der Glaubensspaltung wirksam angehen koénnte. Die Spaltungen, so war er
uberzeugt, halten den Siegeslauf des Protestantismus auf. Alle Krifte mis-
sen an die Verwirklichung des Ideals einer «einhelligen, gottseligen» Kirche
gesetzt werden. Dabei wollte Herzog Christoph jedoch streng an dem Grund-
satz festhalten, da3 Einheit der Lehre unabdingbare Voraussetzung fiir die
Einheit der Kirche sei. Freilich unterschied er zwischen der Einheit etwa auf
Grund der Confessio Augustana und den Abweichungen in Nebenpunkten.
Johannes a Lasco konnte ihm mit seinem persénlichen Anliegen und seiner
Bereitschaft, im Sinne der Einheitsbestrebung zusammenzuarbeiten, ein ge-
eigneter Anlafl zur Praktizierung seiner freilich weit umfassenderen Ideale
sein.

37 Corp. ref. 16, S. 186.



56 F. W. Kantzenbach

Auch bei Brenz konnte ein gewisses Verstdndnis fiir das Anliegen
a Lascos vorausgesetzt werden. Am 18, Mérz 155638 hatte er sich
seelsorgerlich-duldsam tiber die franzosische Kolonie in Frankfurt
gedulert und gemeint, dall diese Stadt dazu bestimmt sei, der Zu-
sammenflufl nicht nur vieler Kaufleute, sondern auch verschiedener
Religionen zu sein. Freilich hatte er seiner Furcht dariiber Aus-
druck gegeben, daf} in der Lehre vom Sakrament gefehlt wiirde. Am
15. Mai war eine wohl von a Lasco aus Speyer vorausgesandte Erkla-
rung iiber das Abendmahl in Stuttgart eingetroffen. Am 20. Mai kam
a Lasco selbst in Stutigart an und fiihrte zundchst mit Brenz ein
Privatgesprich. Am 22. Mai 1556 fand die Hauptverhandlung
statt3®, an der sich neben Brenz die Theologen der obersten Kirchen-
behoérde, Alber und Griter, aullerdem die beiden Landhofmeister,
Balthasar von Giiltlingen und Dietrich von Plieningen, beteiligten.

A Lasco war in der Hoffnung zu dem Gesprich gekommen, da@ allein die
Confessio Augustana als Kriterium fir die wahre Lehre anerkannt werden
sollte. Das stellte sich wihrend des Gesprichs aber als Téduschung heraus,
Zwar war man einig in der Verwerfung der rémischen Transsubstantiations-
lehre und im Glauben an Christi Gegenwart im Abendmahl, ja sogar an die
Gegenwart seines Leibes und Blutes. Aber der Streit bewegte sich ohne Erfolg
auf Lésung um das Problem, ob Christi Leib und Blut vere, realiter und
essentialiter in Brot und Wein gegenwirtig seien. Hier vertrat a Lasco die
These, dall Christi Leib und Blut in externo et visibili coelo sei, also nicht in
Brot und Wein realiter und essentialiter gegenwirtig sein kénne. Brenz
argumentierte von seiner Ubiquitéatslehre her, die sich ja nun in der Confessio
Augustana keinesfalls findet, wenn Brenz ihr auch die Voraussetzung fir
diese Lehre zu verdanken meint. A Lasco konnte sich auf die Ubiquitétslehre
nicht einlassen und verwies auf die Confessio Augustana. Er bejahe sie und
sel insofern mit seinen Gespréchspartnern einig. Aber man redete aneinander
vorbei; an die Erstellung einer bindenden Einheitsformel, wie sie sich
a Lasco wiunschte?, war nicht zu denken.

Zum ersten Male riickte hier die Ubiquetditslehre in das Zentrum
theologischer Auseinandersetzung. A Lasco wollte sich iiber sie in-
formieren und die Kirchenviter dazu heranziehen, erbat auch eine
Fortsetzung des Gesprichs am folgenden Tag. Vergeblich! Auch die
Landhofmeister stellten sich auf den Standpunkt, daBl a Lasco seine
Ubereinstimmung nur vorgebe, um sich und den Seinen Aufnahme
zu verschaffen.

38 Pressel A. 18, Nr. CCXXIX.
39 Briefwechsel des Herzogs Christoph von Wirtemberg, 4 (1907), Nr. 71.
40 Corp. ref. 16, S. 150.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 57

Brenz wollte sich auf ein weiteres Gesprich nicht mehr einlassen,
auch schriftliche Fortfithrung der Diskussion scheute er, weil sich
daraus wieder ein gréBerer literarischer Streit ergeben konnte. Ver-
standlicherweise war a Lasco enttduscht iiber den schnellen und
ginzlich erfolglosen Ausgang des Gesprichs. Am 29. Mai 1556
kehrte er, auf Brenzens Veranlassung mit einer herzoglichen Unter-
stiitzung versehen, nach Frankfurt zuriick. Am 21. Okt. brach er
nach Polen auf. Brenz wullte von den Berufungsaussichten, die
a Lasco hatte. Schon am 11. Juli instruierte er Herzog Albrecht!:
«Damit nun daselbst nicht gleich in anfang an die statt des babs-
tums andere schedliche Irthumb einschleichen, wurde E.F.D. sich
aull Christlichem gmiiet und hohem fiirstlichem verstandt woll
wissen uff bequeme weg und mittell zu dencken, wie diser gferd zu
begegnen sey.» Das war eine deutliche Warnung. Am 14. Juli 1a3t
er dem Frankfurter Prediger Dr. Hartmann Beyer durch seinen Ver-
leger ausrichten*?, daf3 es a Lasco weniger um die rechte Lehre vom
Abendmahl als um die Bestédtigung, dall seine Kirche nicht der
Confessio Augustana widerstreite, gehe. Der Biograph a Lascos,
Hermann Dalton, bezeichnet Brenzens Bericht als bedauernswert 43.
«Nun war eben Brenz persinlich in den Strudel mit hineingerissen
und hat rasch die Milde und Ruhe eingebiit, von der noch sein
fritheres Schreiben an Beyer... so schénes Zeugnis ablegt.» Man
darf nicht iibersehen, daf3 Brenz wohl nicht auf Grund der Confessio
Augustana, aber doch um seiner Theologie willen gegen a Lasco
Stellung beziehen muBte. Theologische Uberzeugung, nicht zuerst
menschliche und auch kirchenpolitische Erwigungen, bestimmte
hier seine Absage 4.

In einem Brief vom 2. Sept. 155645 berichtet Brenz dem Frank-
furter Prediger H. Beyer vom Verlauf des Gespriches, in das sich
a Lasco unvorbereitet eingelassen habe.

Er habe némlich gegen die von Brenz vertretene Abendmahlslehre den
Einwand erhoben, daf3 der Leib Christi nur an einem Orte sein kénne. Auf

die Antwort im Sinne der Ubiquitédtslehre — Christus sei zur Rechten Gottes,
die Rechte aber auch im Brote — habe a Lasco nichts antworten kénnen.

1 Pressel (A. 18), Nr. CCXXXVI.

42 Brief an Petrus Braubach, Pressel (A. 18), Nr. CCXXXVTIII.

43 Dalton (A. 36), S. 483, A. 2.

4 Vgl. zur Sakramentslehre des Joh. a Laski auch die gleichnamige
Schrift von K. Hein (1904).

45 Pressel (A. 18), Nr. CCXXXIX,



58 F. W. Kantzenbach

Darauf habe man ihm die behauptete Ubereinstimmung mit der Confessio
Augustana bestritten. Auf die weitere schriftliche Erorterung habe sich Brenz
nicht einlassen wollen. Mit einem Hinweis auf seine eigenen Schriften zur
Sache entlie Brenz a Lasco deshalb, da er es fur besser hielt, die Fremden
(peregrinos), die die Kirche mit Lehre und Riten verwirren, einfach zu ent-
lassen, als sich mit ihnen in lange Streitigkeiten einzulassen.

Brenz hat dieses Urteil ohne Frage unter dem ihn so belastenden
Eindruck der osiandrischen Streitigkeiten geschrieben. Fir alle um
ihres Glaubens willen verfolgten Christen, z. B. die Waldenser, hatte
er sonst ein warmes Herz. Als Wilhelm Farel und Theodor Beza ihm
beispielsweise von der schwierigen Lage der Waldenser in Piemont
berichteten, setzte er sich bei Herzog Christoph dafiir ein, da@ dieser
sich beim Konig von Frankreich fiir die Bedriickten personlich ver-
wenden moge. Auch fiir die Exulanten, die in Deutschland Zuflucht
suchten, fithlte er sich verantwortlich.

Im Falle a Lascos scheute er vor der offentlichen Billigung eines
Theologen zuriick, der aus dieser Billigung sicherlich auch kirchen-
politische Konsequenzen gezogen hétte. Da es ja keinesfalls fest-
stand, ob a Lasco die Berufung nach Polen wirklich bekommen und
ihr folgen wiirde, hitte eine Anerkennung seiner Person und Ge-
meinde auf der Grundlage der Confessio Augustana zu unliebsamen
Weiterungen fiihren konnen. Der Religionsfriede von 1555 galt nur
den Augsburger Religionsverwandten. Wiire a Lasco die Uberein-
stimmung mit der Confessio Augustana testiert worden, so hitte er
ohne Frage ein Recht auf Bleibe in Frankfurt bzw. ein Unter-
kommen in Wiirttemberg gehabt. Das war dem in kirchlicher Ver-
antwortung stehenden Brenz klar und mag ihn neben den grund-
sitzlichen theologischen Griinden zu seiner Haltung bewogen haben.
Sie war menschlich gesehen sicherlich nicht roh, aber doch von einer
bestimmten Hérte und Unnachgiebigkeit, so dafl man den Mangel
einer seelsorgerlichen Note in der Auseinandersetzung mit a Lasco
bedauern mag. Man wird fragen koénnen, ob Brenz in diesem Falle
geniigend zwischen dogmatischer Uberzeugung und theologischer
Sonderlehre unterschieden hat.

5. Brenzens Stellung zum Hexen- und Aberglauben

Anno 1561 wandte sich der Pfarrer Philipp Knezel aus Walden-
burg (Grafschaft Hohenlohe) an Brenz und erbat Rat iiber die



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 59

Frage, wie ein Weib, das des Umgangs mit dem 7Teufel beschuldigt
wurde, seelsorgerlich behandelt werden sollte. Brenz antwortete*®
mit Bestimmtheit, dal der Teufel sich mit Zulassung Gottes nicht
nur in einen KEngel des Lichts, sondern auch in einen Mann oder in
ein Weib verwandeln konne.

Habe er als Mann mit einem Weibe Umgang, so hiitten ihn die Alten
«incubus», im umgekehrten Falle «succubus» genannt. Wenn das betreffende
Weib versichert habe, zuerst an ihrem Hochzeitstag vom Teufel versucht
und zum Beischlaf gereizt worden zu sein, so sei dies nicht glaubhaft, wenn
sie nicht schon vorher mit ihm Umgang gehabt habe. «Mag nun das Weib
anfangs aus Melancholie oder aus Untiberlegtheit sich mit dem Satan einge-
lassen haben, so hat sie damit, dal} sie dem Satan zu Willen war, eine verab-
scheuungswiirdige Siinde begangen, die in der Menschheit nicht geduldet
werden kann.» Thr Pfarrer solle sie zur Reue zu bekehren suchen, indem er sie
auf Christus den Gekreuzigten weise. Man solle fiir sie Fiirbitte tun und sie
nicht einsam in Anfechtung lassen. Bekehrt das Weib sich, so werde dem
Pfarrer seitens der Obrigkeit hoffentlich noch weitere Gelegenheit geboten,
auf sie einzuwirken. Freilich kénne die Obrigkeit nicht daran gehindert
werden, nach den Gesetzen, die ihre Manahmen um der Abschreckung ande-
rer willen auferlegen, zu verfahren. « Darum mag die Obrigkeit tun, was ihres
Amtes ist, wir aber, was uns befohlen ist, um wenigstens die Seele aus dem
Rachen des Teufels von der ewigen Verdammnis zu erretten, wenn wir auch
den Leib des Weibes vor weltlicher Strafe nicht bewahren kénnen.»

Brenz zeigt sich hier wie alle seine Zeitgenossen befangen in der von
Thomas von Aquino niher begriindeten, zweifelhaften und so schrecklich
folgenreichen «Lehre» vom «incubus» und «succubus» sowie der Theorie, dal3
Frauen ein Verhiltnis der Teufelsbuhlschaft unterhalten kénnten. Diese Vor-
stellung einer Teufelsbuhlschaft hatte durch die Hexenbulle von Innocenz
VIII. im Jahre 1484 geradezu die kirchliche und péapstliche Bestétigung er-
halten, und die Dominikaner waren vor allem an ihrer Férderung beteiligt.
Mit dem «Hexenhammer» (Malleus Maleficarum), der unter besonderer Be-
teiligung des Heinrich Kramer (Institoris) 1487 zum ersten Male erschien
und bis 1669 neunundzwanzigmal gedruckt wurde, sind in allen Landen die
Hexenprozesse gefithrt worden 47,

Der erste Gegner der fiirchterlichen Hexenprozesse mit ihren ent-
setzlichen Foltermethoden war der Arzt Johann Weier (Weyer,
Wierus), der als ehemaliger herzoglich Klevescher Leibarzt 1588
starb 4. Weiers Werk «De praestigitis daemonum» erschien 1563, in

46 In einem Judicium de muliercula, quae in oppidulo Waldenburg cum
Diabolo consuetudinem habuit: Bidembach (A. 25), Decas VII (Frankfurt
1611), Appendix, S. 1451f.

47 Realencykl. 3. Aufl., 8 (1900), S. 30ff.

48 Vgl. iiber ihn und seine Bedeutung im Zusammenhang mit den anderen



60 F. W. Kantzenbach

zweiter Auflage 1564 und erlebte bis 1567 sieben Auflagen; 1566
erschien das Werk in deutscher Ubersetzung.

Der groie Vorliufer des Balthasar Bekker und seiner «Verzauberten
Welt» fiihlte sich zum Eintreten fiir die ungliicklichen Opfer des Hexen-
wahns aufgerufen, dem alle Zeitgenossen, Theologen, Arzte und Juristen er-
legen waren. Er stellte Félle zusammen, die ihm aus alter und spaterer Zeit
bekannt geworden waren, um an ihnen zu demonstrieren, daf3 das Phinomen
der sog. Hexerei im Grunde auf menschlichen Irrtum, krankhafte Entstel-
lungen des menschlichen Geistes und psychische Stérungen zuriickzufithren
sei. Nicht die staatliche Rechtsprechung, die ihre Grundsétze auf ein von
Kaiser Konstans 357 erlassenes Gesetz, welches in den Codex Justinianus
uberging, zuriickfithrte, mit ihren von den Dominikanern empfohlenen Folter-
methoden, sondern die physisch-psychische Behandlung der der angeblichen
Hexerei beschuldigten Menschen, sollte angewandt werden, um Abhilfe zu
schaffen. — Seine Stimme war die eines Rufers in der Wiiste??. Bis ins
19. Jahrhundert lassen sich Fille von Hexenwahn mit schlimmsten Folgen
nachweisen. Luther war wie die Minner der Reformation iiberhaupt von
der Existenz der Hexen, Unholde und Zauberer tiberzeugt, doch hat diese
Seite seines Glaubens wenigstens unmittelbar in praxi keine schlimmen
Folgen gehabt. Die theologische Auseinandersetzung tiber das Gesamtpro-
blem war durch die staatlicherseits geiibte ProzeBordnung, an der niemand
ritteln wollte, sehr erschwert.

Um so wichtiger ist die erhaltene Auseinandersetzung zwischen
Weier und Brenz.

Sie ergab sich auf Grund einer 1539 gehaltenen und evtl. auch
erschienenen Predigt Brenzens «Vom Donner, Hagel und allem Un-
gewitter»®, die 1565 (wieder) herauskam unter dem Titel: «Vom
Donner, Hagel und allem Ungewitter, woher sie kommen, wie sie zu
vertreiben und ob die Zauberin und Unholden so méchtig seien, daf3
sie einen Hagel und Wetter machen kénnen, Wein und Korn damit
auf dem Felde zu verderben. Item, Warum die Kaiserliche Rechte
solch Unholden und Zauberin zu strafen und vom Leben zum Tod

ersten Gegnern der Hexenprozesse in Deutschland C. Binz, Joh. Weier, ein
rheinischer Arzt, der erste Bekimpfer des Hexenwahns (2. Aufl. 1896);
W. G. Soldan, H. Heppe und M. Bauer, Geschichte der Hexenprozesse
(1912), S. 4501f.

4 N. Paulus: Hexenwahn und Hexenproze (1910); vor allem Soldan-
Heppe-Bauer (A. 48); fiir die einzelnen Territorien vgl. die in Realencykl.
(A. 47), 8. 30f., angegebene Literatur.

50 Hartmann-Jager (A. 22), 2, S. 473, Kohler (A. 8) rechnet sie zu den
Dubia, Nr. 962.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 61

zu richten verordnet haben»®. Im Jahre 7157052 erschien in Niirn-
berg noch eine Schrift Brenzens, die betitelt heil3t: «Ein Predig von
dem Hagel und Ungewitter, Wo es her komm und wie man sich
darbei christlich halten soll». Sie wurde zusammen mit einer erst-
mals 1556 von Thomas Rorer veroffentlichten Schrift: « Ein Predigt
von dem Léuten gegen das Wetter samt einer freien unterricht,
warum die Wetter kommen und wie sie sollen ohne Schaden ver-
trieben werden», herausgegeben?. Auch Rorer bestritt die Er-
klirung von Gewittern durch teuflische Kréfte und riigte die fal-
schen Methoden der Gewitterabwehr (Glockenlduten, mit Biichsen
in die Luft schieen, Kerzenanziinden usw.). — Die Schrift von 1565
hat Dr. Weier gelesen und Brenz darauthin angeschrieben. Weier
hat die deutsche Predigt von Brenz sogar ins Lateinische iibersetzt 4.

Brenz hat sich in seiner Predigt 1565 dagegen ausgesprochen, dall Ge-
witter, Hagel und andere verwiistende Naturvorginge durch Hexen verur-
sacht wiirden. Er fithrte diese Erscheinungen auf Gott zuriick. Hinter ihnen,
die er auf naturliche Weise zu erkliaren versuchte, steht Gott, der sie als Mittel
zur Erweckung von Bulle und Prifung des Glaubens einsetzt. Er beruft sich,
wie auch Weier und spéter besonders ausgiebig Balthasar Bekker, auf die
Heilige Schrift, z. B, 2. Mos. 9, Jos. 10 und Hag. 2.

Déamonische Einflisse will Brenz aber nicht uberhaupt bestreiten. Der
Teufel kénne entweder einen korperlichen EinfluBl, aber auch eine Art von
psychisch-nervlicher Wirkung geltend machen, aber das geschehe nicht ohne
die Zulassung Gottes. Soweit wird man Brenz noch folgen kénnen. In dem
Augenblick aber, da er sich mit der kaiserlichen Gesetzgebung befaf3t, die
Strafen fir solche Unholde und Zauberer verhidngt, die die Luft und Elemente
verderben, kommt eine Unklarheit in Brenzens Stellungnahme hinein, da er
versucht, nun doch den Menschen in eine Beziehung zu dem von Gott ge-
lenkten Naturgeschehen, wie es sich in Unwettern u. dgl. manifestiert, zu
setzen. Thm scheint es eine Tatsache zu sein, daf3 sich Menschen dem Teufel
ergeben und wie dieser nun auf das Verderben ihrer Mitmenschen abzielen.
Solche Menschen kénnten — freilich vom Teufel betrogen — zu der Auffassung
gelangen, dall beispielsweise ein Hagelschlag ihr Werk sei. Die Obrigkeit
solle solche Menschen um ihrer schlechten Gesinnung und ihres teuflischen
Wandels willen strafen. Brenz scheint also nicht zu sehen, daf3 Menschen,

51 Kghler (A. 8), Nr. 460.

52 Kohler (A. 8), Nr. 514.

53 Vgl. zu Rorer F. W. Kantzenbach, Der Priadikant Thomas Rorer. Ein
Beitrag zu seiner Biographie und seinen Schriften: Zs. bayr. Ki.gesch. 25
(1956), S. 152ff., bes. 157.

54 Concio J. Brentii germanica, a Wiero latina fideliter reddita; J. Wieri
De praestigiis daemonum et incantationibus ac veneficiis libri sex (Basilea
1584), S. 809ff.



62 F. W. Kantzenbach

die zu dergleichen Auffassungen gelangen und diese aussprechen, ja krank
sind und der #érztlichen und seelsorgerlichen Behandlung bedirfen, wihrend
Strafe hier — Grenzfille, in denen es sich tatsichlich um Gesunde handelt,
ausgenommen — kaum etwas ausrichten durfte.

Brenz geht in seiner Predigt auf die Mittel ein, mit denen man Unfillen
durch Gewitter usw. zuvorkommen kénne. Er beantwortet sie dhnlich wie
Thomas Rorer vor ihm. Weder geweihte Krauter, noch Rauchwerk oder
Glockenlduten kénnen solche Strafe abwenden. Wahrend der Ungewitter soll
man in der Kirche oder zu Hause Gottes Barmherzigkeit erflehen. Wenn
Ungliicksfélle durch Ungewitterkatastrophen entstlinden, so solle man nicht
die Unholden zu verbrennen suchen, sondern durch Erkenntnis der Siinde,
BuBe und Bekehrung darauf reagieren.

Weier schrieb am 10. Okt. 1565 an Brenz%. Die milde Auffassung
Brenzens erkennt er voll an, aber am wesentlichen Punkt wider-
spricht er ihm.

Er leugnet, daB3 der Teufel Menschen berede, sich als Unholde auszugeben,
die Gewitter zum Schaden der Mitmenschen verursachen, so daB sie mit
Recht unter das kaiserliche Gesetz fielen. Die Voraussetzung dieses kaiser-
lichen Gesetzes sei iberhaupt irrig, was er in seinem Buche bewiesen hitte.
Keinem Menschen sei eine solche Gewalt gegeben, auf das Wetter Einflu3 zu
gewinnen. Zwar habe die Folter allerlei «Bekenntnisse» zutage geférdert,
jedoch sei denen nicht zu glauben. Oft handle es sich um alte Weiber, die in
ihrem Sinn verwirrt seien. Zwischen verniinftigen Menschen, die nach Bésem
trachten, und offenbar gemiitskranken Seelen miisse klar unterschieden wer-
den. Die sog. Unholden, die angeblich unter dem Einflu3 des Teufels stehen,
sind fiir Weier eigentlich identisch mit den Neidischen und Ubelwollenden,
die anderen Menschen Miflgunst entgegenbringen und Schaden wiinschen.
Dergleichen Menschen brauchen die rechten Seelsorger, die sie wieder auf den
richtigen Weg fiihren, sie zur Bulle anleiten, damit sie dem Teufel absagen.
Wo aus solcher iiblen Gesinnung wirkliche Taten strafbaren Charakters
flieBen, da soll nach Weier mit Strafe der Verbannung und finanzieller Auf-
lage vorgegangen werden, nicht aber mit der Todesstrafe.

Brenz beantwortete Weiers Brief am 26. Dez. 15655, Er aner-
kannte die Bemiihungen Weiers, den ungerecht Verfolgten Gerech-
tigkeit zu schaffen. Er mochte jedoch zeigen, daB bereits der Versuch
zu einer Tat, die Boses intendiert — gleichgiiltig, ob der Planende sie
iiberhaupt auszufithren vermag —, strafbar ist.

Wenn z. B. eine verworfene Weibsperson Krauter sammle und koche in
der Absicht, damit Mitmenschen zu schaden, so verdiene das Ahndung durch
das weltliche Gericht, weil es sich hier um den «vollendeten Versuch» im

55 Pressel (A. 18), Nr. 485.
5 Pressel (A. 18), Nr. 486.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 63

juristischen Sinne handle. Die Unterscheidung zwischen geistig verwirrten
und normalen ¢«Siindern» im betreffenden Sinne miisse freilich vollzogen
werden. Brenz gibt auch zu, dal trotz moglicher realer Einwirkung des Teu-
fels auf Menschen diese doch niemals die Taten vollbringen kénnen, deren sie
der Volksglaube beschuldigt. Falls Menschen, die solcher Taten angeklagt
wirden, sich selbst bezichtigt hétten, so misse es sich um durch den Teufel
gewirkte Téduschung handeln.

Damit hatte Brenz doch im Grunde zugegeben, daf3 in den Fillen,
wo verwirrte Menschen sich Verbrechen zulegten, die sie nie be-
gangen haben konnten, sich lediglich schreckliche Tduschung und
Irrung im Hintergrunde verbarg. Dort aber, wo schuldlose Menschen
angeklagt wurden, ohne etwas von dem zuzugeben, was ihnen zur
Last gelegt war, mulite es ja in besonderer Weise zu tragischen Ver-
wicklungen kommen, wenn das Gesetz meinte, in Aktion treten zu
miissen. Deshalb ist es bewegend, zu sehen, wie Brenz — befangen
in der Annahme eines ewigen sog. gottlichen und menschlichen
Rechtes, wie es sich ihm und seinen Zeitgenossen wohl vor allem
aus dem Alten Testament, und hier insbesondere aus Ex. 22, ergab
— den Ausweg in die Seelsorge suchte und das Gebiet des weltlichen
Rechtes in konservativer Gesinnungstreue anerkennen zu miissen
glaubte. Die schon friiher zu beobachtende Loyalitdt gegeniiber dem
Kaiser und seinem Gesetz fiithrte zur geistigen Beschrinktheit bei
der Beurteilung eines geistes- und religionsgeschichtlichen Phino-
mens voller menschlicher Rétsel und Abgriinde. Brenz teilte hier
mit seinen Zeitgenossen die Begrenztheit des Blickpunktes, stand
aber zweifellos doch an der Schwelle zu klarerer Erkenntnis.

Dr. Weier antwortete nochmals am 18. Juli 156657, Er lehnte die
Berufung auf die kaiserlichen Gesetze ab, weil diese sich auch gegen
Brenz selbst richten kénnten. Weier forderte damit implizit eine
Reform der einschldgigen Rechtsordnungen.

Aus dem Aufweis der jeweils situationsbedingten Position, die
Brenz geltend gemacht hat, konnen wir insgesamt folgern, daB
Brenz auf dem Weg war, in kritischer Unterscheidung zwischen dem
immergeltenden Evangelium und den zeitbedingten Ideologien Mog-
lichkeiten und Grenzen evangelischer 7T'oleranz besser und tiefer zu

57 De praestigiis (A. 54), S. 831ff.



64 F. W. Kantzenbach

verstehen und Anleitung zu bieten, lediglich zeitbedingte Gesichts-
punkte zu iiberpriifen. Jedenfalls hat Brenz, was auch seine Stellung
in den Lehrstreitigkeiten des Reformationsjahrhunderts vielfaltig
zeigen kann, mit dem Toleranzproblem lebendig gerungen. Er, der
nach Luthers Tode die innerevangelische Diskussion maBgeblich be-
einflufit hat, unterscheidet sich darin zweifellos von Melanchthon.

Friedrich Wilhelm Kanitzenbach, Neuendettelsau



	Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee

