
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 1

Artikel: Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee

Der schwäbische Reformator Johannes Brenz (1499-1570), seit
1522 Prediger der Reichsstadt Hall, gehört zu den bedeutenden
Gestalten der Reformationsgeschichte. Auch im fränkischen Raum
ist sein kirchlicher und theologischer Einfluß auf Schritt und Tritt
zu erkennen1. Der noch junge Prediger nahm schon im Bauernkrieg
eine sich von Luther deutlich abhebende, von allem Eifern freie
Stellung ein2. In der Auseinandersetzung mit dem Kaiser, mit den
Türken als Gegnern des Reiches, aber auch mit den Männern des

«linken Flügels» der Reformation entwickelte Brenz, wenigstens in
Ansätzen, ein ToleranzdenJcen. Dieses verband, im Ringen mit dem
mittelalterlichen ideologischen Erbe, Entschiedenheit des evangelischen

Glaubens und nüchterne Einsicht in den Unterschied von
Glaubensüberzeugung und zeitgebundener Ideologie in so
beachtenswerter Weise miteinander, daß es sich lohnt, Begründung und
Grenzen des Brenzschen Toleranzdenkens nachzuspüren3.

1. Der Reichstag zu Speyer und die Haltung der Reichsstadt Hall

Vergeblich plante der Kaiser, auf dem Reichstag zu Speyer 1526
das Wormser Edikt energisch zur Geltung zu bringen. Die
Entschiedenheit der evangelischen Fürsten und die kluge Politik der
süddeutschen Städte trugen dazu bei, daß das Endergebnis des

Reichstages dem territorialen Ausbau der evangelischen Landeskirchen

nicht unüberwindliche Schwierigkeiten in den Weg stellte.
Freilich galten alle Möglichkeiten des Ausbaus nur bis zu einem
Konzil, und alle Bestrebungen sollten sich der Verantwortlichkeit
gegenüber Gott, Kaiser und Reich bewußt sein. Nach dem eben

1 F. W. Kantzenbach, Joh. Brenz und die Reformation in Franken: Zs.

bayr. Ki.gesch. 31 (1962), S. 149-168.
2 Ders., Joh. Brenz, Der Prediger von Schwäbisch Hall lind Reformator

in Württemberg: Württ. Franken 46 (1962), 63-99, S. 69f.
3 Zu den anderen Reformatoren, zur Einstellung des Humanismus und

der Täufer vgl. H. Bornkamm, Das Problem der Toleranz im 16.
Jahrhundert: Das Jahrhundert der Reformation. Gestalten und Kräfte (1961),
S. 262-291.



F. W. Kantzenbach 39

zurückliegenden Bauernkrieg war damit der Reformation eine große
Chance gegeben, die auch wahrgenommen wurde. Die kirchliche
Organisation in den einzelnen Territorien und Städten machte
bedeutende Fortschritte.

Johannes Brenz hatte als Prediger von Hall nicht nur als Berater für seine
Gemeinde und deren nähere Umgebung tätig zu sein, sondern sein Rat
wurde in verstärktem Maße auch im württembergisch-fränkischen Lande
begehrt. Die stattliche Reihe der uns erhaltenen Gutachten berührt eine Vielzahl

kirchlicher und politischer Probleme. Das Schwergewicht der Arbeit des

Predigers lag jedoch auf dem Gebiet der Predigt und der theologischen
Besinnung im Sinne der reformatorischen Verkündigung. Dabei zeigt sich Brenz
als Theologe, der von der Gemeinde her denkt und sich darum nicht scheut,
ersten Übergriffen des staatlichen Territorialkirchentums mutig entgegenzutreten.

Im Anschluß an den Bauernkrieg hatten die siegreichen Fürsten
und der Adel weithin Kirchengut eingezogen. Auch der Rat von
Hall wollte Pfründengüter zur Verwendung für weltliche Zwecke
einziehen. Dagegen mußte Brenz Protest erheben4. Brenz verlangte,
daß Pfründengüter nur zum Nutzen der Kirche oder armer Leute
verwandt werden dürften, denn die Pfründen seien ja einst nicht für
das Rathaus, sondern für die Kirche gestiftet worden.

So bestimmt sich Brenz hier als Anwalt der Kirche betätigte, so
entschieden lehnte er es doch andererseits ab, auf irgendeine Weise
den weltlichen Arm für die kirchlichen Belange einzuspannen.

Der Reformation könne mit weltlicher Gewalt nicht gedient werden. So

war Brenz ein ganz entschiedener Gegner des politischen Widerstandes in
Glaubensdingen. Er meinte z. B. in einem Ratschlag, der sich mit den
Machtbefugnissen des Schwäbischen Bundes befaßte6, daß dieser sich nur im Sinne
eines weltlichen Instruments gegen unrechtmäßige Obrigkeit wehren dürfte,
in Glaubensdingen jedoch keinen gewaltsamen Widerstand leisten solle.
Dasselbe gilt für die Reichsstädte. Um des Evangeliums willen dürfen sie keineswegs

mit dem Kaiser streiten. Damit wollte Brenz nicht sagen, daß das

Zeugnis des Glaubens um der Staatsraison und der Kaisertreue willen
verschwiegen werden sollte.

Das zeigt eindrucksvoll seine Stellungnahme zum Verhalten der
Gesandten der Reichsstadt Hall auf dem zweiten Reichstag zu
Speyer 1529. Auf diesem Reichstag konnte selbst die drohende

4 In einem Gutachten, das mit Sicherheit auf 1526 zu datieren ist, weil es

den gerade gehaltenen Reichtsag zu Speyer voraussetzt : W. Köhler, Arch,
f. Ref.-gesch. 11 (1914), 241-290, S. 282ff.

6 1527 abgefaßt : Köhler (A. 4), ebd. 10 (1913), 166-197, S. 178-182.



40 F. W. Kantzenbach

Türkengefahr den Kaiser nnd die altgläubige Majorität nicht zu
einem milden Kurs in der kirchlichen Frage bestimmen.

Die territoriale Ausbreitung der Reformation hatte zu viel Mißfallen und
Bedenken erregt. Zwar sollte nicht mehr unbedingt am Wormser Edikt
festgehalten werden, aber durch Mehrheitsbeschluß sollte der inneren und äußeren

Entwicklung des reformierten Kirchenwesens ein Riegel vorgeschoben
werden. Die Religionssache wurde nicht dem Gewissen des Einzelnen
überlassen, und den Ständen, die bereits der neuen Lehre anhingen, untersagt,
weitere Neuerungen vorzunehmen. Den altgläubigen Obrigkeiten wurden alle
Rechte zugesagt und geschützt. Gegen den Mehrheitsbeschluß legten Kurfürst

Johann, Landgraf Philipp, Markgraf Georg von Brandenburg, Ernst
von Lüneburg und Wolfgang von Anhalt Protest ein. Zu ihnen stießen
vierzehn oberdeutsche und fränkische Städte : Straßburg, Nürnberg, Ulm,
Konstanz, Lindau, Memmingen, Kempten, Nördlingen, Heilbronn, Reutlingen,
Isny, St. Gallen, Weißenburg und Windsheim.

Hall vermißte man dagegen unter den Protestierenden «in Sachen
Gottes Ehre und der Seelen Seligkeit ». Allerdings war Hall in Speyer
vertreten, sogar durch einen Freund von Brenz, Antonius Hof-
maister. Aber der Rat nahm eine unentschiedene Haltung ein, weil
die altgläubige Partei noch immer Einfluß hatte. Die Opposition
der vier altgläubigen Ratsmitglieder setzte ausgerechnet in dem
Augenblick ein, da gegen die Aufhebung des früheren Beschlusses

von Speyer 1526, der ja faktisch einem Toleranzedikt gleichkam,
protestiert werden sollte. Der Rat brachte es zu keinen entschiedenen

Instruktionen an die Gesandten, obwohl seine Unentschieden-
heit im Widerspruch zu dem weitaus größten Teil der Haller
Bürgerschaft stand. So blieb es in Speyer bei einzelnen Beschwerden,

ohne daß man sich dem offenen Protest anzuschließen wagte.
Brenz und seine Haller Freunde und Kollegen Isenmann und

Michael Gräter gaben dem Rat bei dieser Gelegenheit auch zu
verstehen, daß die Duldung der Meßfeier in der Schuppachkirche den

altgläubigen Kräften den Rücken gestärkt hätte, und mahnten, endlich

die Messe abzustellen. Von der Kanzel nahm Brenz Stellung zu
dem peinlichen Geschehen in Speyer, das ja allein der Rat
verschuldete. Er predigte über Buk. 12, 8 ff. : «Wer mich bekennet vor
den Menschen»6, und stellte die Gemeinde vor die Alternative:
bekennen oder verleugnen. Das Bekenntnis müsse in der Tat zum
Ausdruck kommen und mit der Bereitschaft, dafür auch im Leiden
einzustehen, verbunden sein.

6 Haller Brentania 2, S.242ff; Bl. f. württ. Ki.-gesch. N. F. 3 (1899), S. 83.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 41

Im Rat kam es wegen der Haltung der Gesandten zu nachträglichen
stürmischen Szenen. Der Rat sah sich sogar zu einer Rechtfertigungsschrift
veranlaßt7. Er verteidigte sich darin gegen den Vorwurf, von dem Worte Gottes
abgefallen zu sein. Man hätte, so sagte man, genügend Mittel gehabt, die
Predigt des Evangeliums abzustellen, so daß die unterlassene Protestation
ihm nicht als Verrat ausgelegt werden dürfe. Der Reichstagsabschied habe
nur weitere Neuerungen verboten, Hall habe aber schon so weit reformiert,
daß angesichts der Untersagung von Neuerungen vor dem bevorstehenden
Konzil solche auch nicht verantwortlich vorgenommen werden könnten. Man
habe deshalb gar keine Ursache gehabt, zu protestieren, habe auch geglaubt,
daß die Tür noch nicht verschlossen sei, sich dem Protest später anzuschließen.

Obwohl das entscheidende Motiv, das den Rat insgesamt zu der in
Speyer eingenommenen Haltung bewegte, wohl die Angst vor dem Widerstand

gegen den Kaiser war, zeigen die Ratsglieder doch ihre Bereitschaft an,
rechtmäßige Mittel des Widerstandes einzusetzen, falls die Zeitläufte dies
erfordern sollten. Die vier Ratsherren, die der Reformation abhold waren und
die Protestation der Reichsstadt verhindert hatten, wurden auf ein Jahr aus
dem Rat ausgeschlossen. Der Aufforderung der evangelischen Geistlichen an
den Rat, für Aufhebung der Messe und Abstellung bzw. Einschränkung von
Freudenfesten und öffentlichen Tänzen zu sorgen, wurde trotz der drohenden
Türkengefahr vorerst jedoch nicht entsprochen.

Nach dem Reichstag zu Augsburg 1530, an dem Brenz im Dienst
des Markgrafen Georg von Brandenburg teilnahm, hatte der Haller
Prediger die Genugtuung, daß Hall sich dem Protest gegen den
Reichstagsabschied anschloß. Diesen Protest verstand Brenz als
den notwendigen Ausdruck evangelischen Bekennens. Ein
Widerstandsrecht im politischen Sinne, gegen den Kaiser gerichtet, lehnte
er dagegen entschieden ab, so daß er dem Schmalkaldischen Bündnis

kritisch gegenüberstand. Die Pflicht zum Bekenntnis der
evangelischen Wahrheit, die der Haller Prediger seinem Rat so kompromißlos

eingeschärft hatte, wollte er rein geistlich wahrgenommen
wissen, nicht machtpolitisch erzwungen oder ausgerichtet sehen.

2. Brenz und die Auseinandersetzung mit den Türken

Im Jahre 1526 führte Brenz bereits in Predigten aus, daß Gott
mit dem Türken sein Strafgericht an der Christenheit vollziehen
wolle8. Seine Stellung zum Türkenproblem bewegt sich ganz in der

7 Köhler, Arch. f. Ref.-gesch. 14 (1917). 143-152, 149ff. ; vgl. C. G. Neu-
decker, Urkunden aus der Reformationszeit (1836), Nr. XXIII, S. 78ff.

8 Homiliae XXII D. Joannis Brentii iam olim quidem, sub incursionem



42 F. W. Kantzenbach

Linie Luthers, der im Frühjahr 1529 seine Schrift «Vom Kriege
wider die Türken»9 herausgab.

Luther bestritt zwar nicht die Verteidigungspflicht gegenüber den
vordringenden Barbaren, betonte aber vor allem die Notwendigkeit der inneren
Umkehr. Da das Evangelium noch in der Christenheit unterdrückt werde,
heiße es geradezu Gott Widerstand leisten, werm gegen den Türken gekriegt
werden sollte. Gott will uns durch ihn mit Ruten wegen unserer Sünden
heimsuchen. Die Fürsten könnten den Türken nicht besiegen, weil und
solange sie sich einer greulichen Lästerung gegen Gott schuldig machten, indem
sie das Evangelium verfolgten und den Papst in seinen vorigen Stand und
Würde wieder einzusetzen gedächten. So war Luther eigentlich recht mutlos
gegenüber allen politischen Maßnahmen, die, sollten sie überhaupt sinnvoll
sein, unter der Führung des Kaisers gefaßt und durchgeführt werden müßten.
Luther hatte den Propheten Daniel auf Weissagungen durchforscht, die den
Türken betreffen könnten. Auf Grund dieser Studien glaubte er nicht daran,
daß Deutschland völlig vom Türken erobert werden könnte.

Brenz vertrat in seinen Gutachten, Predigten und Schriften, die
sich mit dem Türkenproblem beschäftigen, eine ähnliche
Auffassung wie Luther. Das Thema seiner Türkenpredigt kann man
zusammenfassen in dem Leitsatz : Das Elend der Christenheit muß
als Strafgericht Gottes verstanden werden. In seinen auf die
konkrete Situation eingehenden Bedenken vertritt er die Meinung, daß
die religiöse Einheit Voraussetzung sei für alle möglicherweise zu
ergreifenden Verteidigungsmaßnahmen.

In zwei bisher unveröffentlichten Voten, die in das Jahr 1526

fallen, nimmt Brenz Stellung zum Türkenproblem10.
Die wichtigste Voraussetzung aller Erwägungen über das rechte Verhalten

angesichts der Türkengefahr ist die Auslegung von Daniel 7. Die vier Reiche,
die nacheinander die Herrschaft in der Hand haben, sind das Babylonische

Turcarum in Germaniam ad populum dictae, Anno M.D.XXVI. mense
Julio: Köhler, Bibliographia Brentiana (1904), Nr. 12. Vgl. auch Nr. 52, die
auf Predigten des Jahres 1529 zurückgehende Ausgabe von 1532 mit
Vorwort Luthers und Widmung aus Hall an Veit Dietrich; Nr. 53, dasselbe in
deutscher Übersetzung von Sebastian Coccyus; weiter Nr. 144.

9 Weim. Ausg., 30, 2.
10 Grundtlicher bericht und beschluß aus der heiligen geschrifft gezogen

das keinem Christen under dem Romischen reich begriffen, gepure oder ge-
zyme, da von abzufallen, und sich dem turcken oder anderer fremder herr-
schaft ergeben. Anno 1526: Nürnberger Handschrift, S. 99-102 b; Homelia
contra Turcam Joh. B. Anno domini 1526: ebd. S. 156-160b. — Zur
Nürnberger Handschrift vgl. Kantzenbach, Arch. f. Ref.-gesch. 52 (1961), S. 228
bis 234.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 43

oder Assyrische Reich, das der Perser und Meder, das Alexanders d. Gr. und
schließlich das Römische Reich. Dieses hat die Verheißung, bis zum Ende
dieser Welt zu existieren. So ergibt sich die Notwendigkeit, bei ihm zu
verbleiben. Auch wo der Türke kommt, ist man dem römischen Kaiser in allen
Dingen dieser Welt Gehorsam schuldig. Wer vom Kaiser abfalle, falle damit
auch vom Glauben ab. Allerdings gesteht Brenz zu, daß der Türke zur
Strafe von Gott gesandt worden sein könne. Aber es müsse zugleich
dahingestellt bleiben, ob er nicht durch einen anderen Herrn strafen wolle. Auf
jeden Fall werde es mit dem Türken, den Gott aus Zorn aufgeworfen habe,
keinen Bestand haben.

In einem anderen Ratschlag, der sich mit der Türkengefahr
befaßt und 1529/30 entstanden sein muß, da er die Belagerung Wiens
durch die Türken im Jahre 1529 voraussetzt, zeigt Brenz, wie in
der Türkenabwehr die Hinwendung zu Gott viel wichtiger sei als
alle weltliche Kriegsrüstung11.

Besondere Messen, Bittgänge und Prozessionen seien unbedingt abzulehnen,

weil sie Gottes Zorn gerade erregen. Aber die in Hall anläßlich der
Belagerung Wiens in der Michaelskirche eingeführte Litanei12, wie sie am Sonntag

zur Vesper und am Donnerstag zur Frühmette gehalten werde, sei ein
rechter Weg, um Gott anzurufen. Brenz wollte zum Besuch der Litanei von
den Kanzeln aus einladen lassen. Der Gang die große Treppe der Michaelskirche

hinauf ist ihm schon Prozession und Kreuzgang genug. Da man in der
bisherigen Litanei die Türken nicht beim Namen genannt habe, soll vor dem
Schlußsegen von jetzt an ein Gebet eingeschoben werden, in dem dies
geschieht. Da nicht alle Gemeindeglieder die Litanei «obligender gscheft» halber
besuchen können, soll während des Gesanges und Gebetes die Glocke
geläutet werden. Durch die Glocke, die zum Teil als Türkenglocke bezeichnet
wurde, sollten sich die Daheimgebliebenen zum Gebet auffordern lassen.
Auch auf den Dörfern sollte nach dem allgemeinen Kirchengebet ein Türkengebet

eingeführt werden. Brenzens Vorschläge haben sich weithin
durchgesetzt.

Auch ein von Brenz und seinen Kollegen abgefaßtes Statut gegen
öffentliches Zechen, Hochzeiten und Tänze wurde jetzt seitens des

Rats akzeptiert und am Sonntag nach Ursula, Oktober 1529, von
allen Kanzeln verlesen. Brenz nahm die Türkengefahr zum Anlaß,
endlich eine straffere Sittenzucht zu fordern und durchzusetzen.
Von finanziellen Auflagen hielt er dagegen nichts. Seine
Türkenpredigten vom Herbst 1529 (s. u.), in denen er kompromißlos auf
Erkenntnis der eigenen Sünden drang, wurden gern gehört. In sehr

lebendiger Weise hielt Brenz seiner Gemeinde die täglichen Fehler

11 Köhler (A. 5), S. 166-173.
12 Haller Brentiana, 2, S. 162ff.



44 F. W. Kantzenbach

vor. Sooft man Christus verleugne, schicke man dem Türken neue
Bundesgenossen zu. Alles andere als die Erzielung einer Kreuzzugsstimmung

und die bloße Erzeugung einer Türkenpanik hat Brenz
im Sinne.

Einen etwas anderen Eindruck gewinnt man allerdings bei der
Lektüre des Türkenbüchleins 153713. Es wirft die Frage nach
Brenzens Toleranzmiffassung von einem besonders interessanten
Aspekt her auf.

Es geht um die Frage, inwiefern dem Türken in seiner Eigenschaft als
Repräsentanten eines irrigen Glaubens auch Widerstand mit dem Schwert
entgegengesetzt werden müsse. Brenz ruft hier, wohl in Abwehr kapitulationsfreudiger

Tendenzen, zum Gehorsam gegenüber dem Kaiser auf, der auch als
Heide den Gehorsam der Untertanen fordern darf in den Stücken, die ein
Kaiser als Kaiser zu gebieten habe und die nicht wider Gott sind. Die Prediger

seien schuldig, den Kaiser und die Fürsten zu vermahnen, ihr Amt
auszurichten und dem Türken mit dem Schwert Widerstand zu leisten. Die
Verantwortlichen sollen nicht darauf sehen, ob des Türken Macht vielleicht
größer wäre, sondern Gott gehorsam sein, was ein gutes Werk ist. Der Türke
wird von Brenz geradezu als Mörder und Räuber bezeichnet, der als solcher
auch betrachtet werden muß. Mohammed habe den Seinen ja selbst den Auftrag

zum Kampf gegeben. Im Kriege zeigen sie sich nicht als ehrliche Kriegsleute.

Der Türke wird als Gottes Feind bezeichnet, und die Christen werden
ermahnt, sich davor zu hüten, unter sein Regiment zu kommen, da Christus
und sein Evangelium von ihm abgelehnt werden. Brenz glaubt deshalb an
die Berechtigung eines christlichen Krieges und Kreuzzuges und beruft sich
ohne weitere Erklärung auf Bernhard von Clairvaux, der den Krieg gegen die
Türken sehr gerühmt habe. Die Überzeugung, daß ein Corpus Christianum
bestehe und verteidigt werden müsse, veranlaßt Brenz zu seinen harten
Folgerungen. — Auch in dieser Schrift stellt Brenz zwar die Frage, ob der
Christ nicht leidensbereit sein solle. Er bejaht die Frage, erklärt aber, daß
Christus die weltliche Obrikgeit und ihren Schutz nicht aufhebe.

Der kleinen Schrift ist das «Verleih uns Frieden gnädiglich» von
Luther mit Noten und Gebeten, die sich in den Gebetsgottesdiensten
bewährt hatten, angehängt.

In den 1532 erschienenen « Homiliae viginti duae Sub incursionem
Turcarum in Germaniam ad poptdum dictae»14, die Veit Dietrich

13 Wie sich Prediger und Leien halten sollen, so der Türck das Deutsche
Land uberfallen würde. Christliche und nottürftige unterrichtung, 1537:
Köhler (A. 8), Nr. 94-96. Ich benutzte die Ausg. Nr. 96 aus dem Germ.
Nationalmuseum Nürnberg.

14 Köhler (A. 8), Nr. 52, 56; deutsche Übers, aus demselben Jahr von
Sebastian Coccyus, Nr. 53.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 45

gewidmet waren und von Luther, der Gefallen an ihnen fand, be-

vorwortet wurden15, hatte Brenz dagegen der Gemeinde im Herbst
1529 gezeigt (s. o.), daß wegen der Gottlosigkeit das Verderben über
die Christenheit komme.

Waffen tun in der Überwindung der Türken nichts, sondern nur Buße
über die Sünde. Die Verachtung des Evangeliums werde bestraft werden
durch den Spott der Türken und deren Grausamkeit gegenüber Frauen und
Kindern. Gott kann zwar die Bitten um Befreiung vom Türken erhören, aber
die Menschen scheiden sich von ihm durch ihre Sünden. Brenz geißelt die
Verachtung des Rechts und die Auflösung der Sitten. Das Gericht Gottes
könne viel größer und schwerer sein, als sich Menschen dies vorstellen.
Anhand des Sintflutgeschehens macht Brenz dies in der vierten Predigt deutlich.
Das Gericht würde die Deutschen gerechterweise treffen, denn gerade sie
kennen das Evangelium und sind zur Buße gerufen. Statt dessen ergeben sie
sich dem Vertrauen auf sich selbst und der Weltliebe samt der superbia
(5. Predigt). Die Verwüstung Ungarns veranlaßt Brenz - zugleich mit einem
Blick auf die Geschichte der Zerstörung Sodoms - zu der Frage, ob dort nicht
zehn Gerechte vorhanden gewesen wären. Weder sie noch ihre Eltern hätten
in der Aufnahme des Wortes Jesu besonders gesündigt Brenz kommt zu dem
Schluß, daß Gott in dem Gericht an ihnen seine Herrlichkeit und seine Werke
habe offenbar machen wollen (6. Predigt). Nur eins kann der Christenheit
vielleicht noch helfen: Sie muß ihre Sünden erkennen und sich der
Rechtfertigung Gottes im Glauben getrösten. Gott vermag, wenn er will, alle
Anfechtung durch den Türken, auch Hunger und englische Pest (vgl. 15.

Predigt), von seinem Volke zu nehmen und es zu befreien wie die Israeliten aus
Ägypten (11. Predigt).

Blickt man auf die Voten zurück, so gewinnt man doch den
Eindruck, daß Brenz die Türkengefahr in erster Linie zum Anlaß einer
ernsten Bußpredigt an die eigenen Reihen nahm. Der Kreuzzugsgedanke

tritt demgegenüber in den Hintergrund.

3. Brenz und die Auseinandersetzung mit den Täufern

Am 21. Mai 1527 war in Rottenburg/Neckar das Blutgericht an
dem Täufer Michael Sattler vollzogen worden, das weithin
Aufmerksamkeit erregte. Sattler war seiner ganzen Haltung nach
Anhänger eines nichtaktivistischen Täuferkreises16. Aus der Schweiz

15 Weim. Ausg. 30, 3, 533ff. Die Widmungszuschrift stammt aus dem Jahre
1530; Luthers Vorrede wird wohl erst Ende 1531 oder Anfang 1532 geschrieben

worden sein.
16 G. Bossert, Das Blutgericht in Rottenburg am Neckar: Sonderdruck



46 F. W. Kantzenbach

kam Wilhelm Reublin, ein geborener Rottenburger, nach Eßlingen
und Ulm und warb liier und in der Gegend von Horb für seine täuferischen

Ideen. Die österreichische Regierung schritt 1527 gegen die
Täufer ein und ließ sie zu Dutzenden verbrennen und ersäufen. Der
Schwäbische Bund erließ 1528 ein Edikt, alle der Wiedertaufe
Verdächtigen ohne Prozeß zum Tode zu verurteilen.

Bei dem aus Augsburg stammenden Weber Augustin Bader17,
der mit aller Uberzeugung seine Prophetenrolle spielte, vermischten
sich Spiritualismus und apokalyptische Schwärmerei. Er war 1526

in der Augsburger Täufergemeinde getauft worden, hatte sich aber

wegen seiner chiliastischen Ideen von den Täufern bald trennen
müssen. Anno 1528 lebte er einige Zeit in und bei Eßlingen, später
hielt er sich im Ulmer Gebiet auf. Für das Jahr 1530 weissagte er
den Anbruch des göttlichen Strafgerichts und das Kommen des

Reiches Gottes. Den «Königsitz Christi» fand er in Lantern bei
Blaubeuren, wo er auf die Erfüllung seiner Prophezeiung wartete.
Die Affäre Bader, die im Januar 1530 bekannt wurde, wirbelte viel
Staub auf, und bei der für ihre Behandlung zuständigen Stuttgarter
Regierung gingen von den verschiedensten Regierungen Anfragen
ein.

Man meinte, daß das Täufertum sich jetzt als Umsturzbewegung entdeckt
habe; konnten Krone, Szepter und Schwert des Prätendenten auf den
Königsthron, den Bader in seinem jüngsten Sohn sah, anders gedeutet
werden? Man beachtete nicht, daß Bader sich vom Täufertum längst losgesagt
hatte, obwohl er seine Herkunft von dort gar nicht leugnete. Die Verwechs¬

aus der Christi. Welt (Barmen o. J.) ; vgl. auch Realencykl. 3. Aufl., 17 (1906),
S. 492. Vgl. zmn Ganzen auch G. Bossert jun. : Aus der nebenkirchlichen
religiösen Bewegung der Reformationszeit in Württemberg. Wiedertäufer
und Schwenckfelder: Bl. f. württ. Ki.gesch. 33 (1929), S. Iff.

17 G. Bossert, Augustin Bader von Augsburg, der Prophet und König, und
seine Genossen, nach den Prozeßakten von 1530: Arch. f. Ref.gesch. 10

(1913), S. 117ff. ; 11 (1914), S. 19ff. ; ders., Johann Brenz, «der Reformator
Württembergs», und seine Toleranzideen: Bl. f. württ. Ki.gesch. N.F. 15

(1911), S. löOff ; 16 (1912), S. 25ff. ; vgl. die Würdigung in Mennonitisches
Lexikon, hrsg. von C. Hege und C. Neff, 1 (1913), S. 264ff. : «Immerhin war
er einer der wenigen führenden Männer der evangelischen Landeskirchen im
Reformationszeitalter, die der Anwendung der Todesstrafe gegen die Täufer
öffentlich entgegentraten.» Dort aber auch der Hinweis auf die Wandlungen
in der Einstellung von Brenz nach dem Gesichtspunkt: «Toleranz in
Glaubenssachen gesteht er nur so lange zu, als der Bestand der eigenen Kirche
nicht gefährdet erscheint.»



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 47

lung bzw. Identifikation von Täufertum und apokalyptischer, im Falle
Baders nicht einmal revolutionärer Schwärmerbewegung wurde auch bei der
Beurteilung dieses Falles nicht vermieden. Diese Verwechslung hat sich in
umgekehrt gelagerten Fällen, in denen es also wirklich nur um Täufer ging,
oft schwer gerächt. Auch Bader wollte das sichtbare Reich Christi keineswegs

mit Gewalt aufrichten, sondern es im prophetischen Geiste erwarten.
So wurden im Falle Baders schon damals Stimmen laut, die die von ihm
vertretene Sache als nicht so böse bezeichneten, als daß man gegen ihn mit
Nachdruck einschreiten müßte.

Der Bundestag wollte von der religiösen Seite der Sache ganz
absehen und Bader und seine Genossen als politische Verbrecher
behandeln. So empfahl der Bundestag am 3. März den beschleunigten
Vollzug der Hinrichtung Baders, die am 30. März 1530 in Stuttgart
durch Enthauptung vollzogen wurde. Aber die gefangengenommenen

Schwärmer beriefen sieh gerade auf ihr Gewissen und vertraten
von daher ihren Glauben an die Offenbarungen des Propheten.
Damit drohte die Taktik der Bundesstände unmöglich zu werden;
Unsicherheit und Ratlosigkeit scheinen wach geworden zu sein.

Brenz hat von der Frage, die zu lösen war, gehört und -
aufgefordert oder unaufgefordert - das Problem untersucht, ob und
wieweit Gewissenshedenken berechtigt seien und von der Obrigkeit
berücksichtigt werden müßten, oder ob eine Obrigkeit die Irrigen
wider deren Gewissen zu anderem Glauben zwingen dürfe. Brenz
konnte in seinen Überlegungen bereits an frühere Gutachten zum
Problem anknüpfen; es ist interessant, daß er auch in dem besonders

gelagerten Fall Baders von der dort vertretenen Linie
grundsätzlich nicht abweicht.

Schon im Jahre 1528 hatte Brenz zum Thema «Ob ein weltliche
Oberkeit mit Göttlichem vnd billichem rechten möge die Wider
teuffer durch fewr oder schwert vom leben zu dem tode richten
lassen»18 Stellung genommen. Hier entfaltet Brenz seine
grundsätzlichen Gedanken, die während des Reformationsjahrhunderts
sehr wirkten. Leider kam Brenz mit seinem milden Standpunkt
nicht überall durch. Schon 1529 wurde in Speyer als Reichsgesetz
beschlossen, daß Täufer mit dem Tode bestraft werden müßten.
Dieses Gesetz erschwerte eine unbefangene Erörterung des

Täuferproblems ungemein.
18 Köhler (A. 8), Nr. 29; Th. Pressel, Anecdota Brentiana (1868), Nr. 33.

Vgl. weiter Köhler, Nr. 263, 340, 730 und die Übersetzungen Nr. 261, 262,
264.



48 F. W. Kantzenbach

Das Besondere der Ketzerei sah Brenz darin, daß sie sich den biblischen
Anschein gibt. «So ist kein Ketzerey so falsch, sie hat sich mit der heiligen
geschrifft geschmückt. Darumb, wenn man wolte mit dem weltlichen Schwert
den Unglauben und ein bloße Ketzerei strafen, wurd damit dem Teufel
allererst auf seine Fuße geholfen, daß er die Sache je länger je ärger machte.»19

Durch weltliche Verfolgungen werde es mit der Irrung nur noch heftiger,

denn durch sie komme es zur Verhärtung, den Ketzern zur großen
Verderbnis und den anderen, die durch die Irrung beeindruckt werden, zur
Verführung. «Derhalben so ist der nechst und der beste Weg, daß man lasse
allein das Evangelion und die heiligen geschrifft wider die Ketzerei fechten,
durch Weichs auch allein der Ketzerei guter Schein verraten werden mag
und durch seine Ofenbarung vertrieben wird.» Wo die Ketzer die bürgerlichen
Ordnungen einhalten, z. B. bezahlen, was sie schuldig sind, kann die Obrigkeit

nicht gegen sie auftreten. Weltliche Sünde und Laster, die den äußerlichen

Frieden zerrütten, muß die Obrigkeit allerdings bestrafen. Die Schuld
der Ketzer ist eine Schuld gegenüber dem Bereich des Evangeliums. «Wenn
aber das Schwerdt will weiter greifen, dann es von Gott verordnet ist und
will strafen, was allein dem Euangelio und Wort Gottes zu strafen befohlen
ist, als da seien Unglauben und Ketzerei, da soll es wohl mehr Unglück
anrichten dann Frieden schaffen und macht sich nur damit Kampf, indem so es

sich gewaltiglich eins fremden Werks und handels unterzieht.»
Vielleicht, so gibt Brenz zu erwägen, könne aus der Lehre, daß man die

zeitlichen Güter gemeinsam haben solle, Aufruhr entstehen. Hat man jedoch
die Auffassung der Mönche nicht mit Gewalt bekämpft, so könne man das
auch nicht bei den Wiedertäufern tun. Schließlich nötigen die Wiedertäufer
ja auch niemand zur Gütergemeinschaft. Das Mittel, den Wiedertäufern zu
begegnen, ist die Unterweisung. Nehmen sie die nicht an, so sind sie für
Heiden zu halten. Wo die «Wiedertäufer» die weltliche Obrigkeit bestreiten,
solle man sie nicht an den bürgerlichen Freiheiten teilhaben lassen und sie
als Landfremde behandeln. Höchste Strafe wäre für sie das Verbot bürgerlicher

Hantierung. Die bereits Wiedergetauften solle man nicht strafen,
dagegen diejenigen, die bei der Tat des Wiedertaufens ergriffen werden. Unter
der Voraussetzung, daß man sie auf frischer Tat ertappt und es sich nicht um
einen einfachen verführten Wiedertäufer handelt, der noch zurechtgebracht
werden kann, kommt auch die Todesstrafe in Frage. In diesem Fall muß
aber schon eine absichtliche Verführung oder ein strafwürdiges weltliches
Verbrechen vorliegen.

Versteht man dies Gutachten aus der Zeit seiner Abfassung heraus,

so ist sein verhältnismäßig milder Ton hervorzuheben. Brenz
hat in Fällen, wo er konkrete Entscheidungen treffen sollte, immer
der Milde das Wort geredet, während Melanchthon sich auf Augustin
berief, der wider die Donatisten das Schwert für richtig hielt20.

19 Blatt eij.
20 Joh. Conr. Füßlin, Beyträge zur Erläuterung der Kirchenreformations-

geschichte des Schweitzerlandes, 3 (Zürich 1747), Vorrede, S. CIV ; P. Wapp-



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 49

Brenz war absolut gegen die Duldung von Sekten, aber auch gegen
die Durchführung der Todesstrafe, von besonders gelagerten
Ausnahmefällen abgesehen.

Die Wiedertäuferfrage war besonders dem Nürnberger
Ratsschreiber Lazarus Spengler ein drückendes Problem. Nachdem er
sich am 17. März 1530 an Veit Dietrich gewandt hatte21, schrieb er
am 26. März auch an Johannes Brenz22, indem er ihm gleichzeitig
das Bedenken eines ihm bekannten rechtschaffenen Mannes
übersandte.

Dies weist darauf hin, daß bei Verfolgung die Leute nur in den Winkel
getrieben würden und die Todesstrafe doch nutzlos sei. Auch Spengler lehnte
die Todesstrafe ab, doch sah er ein Regiment gleichmäßiger, christlicher
Ordnimg und einhelliger göttlicher Religion äußerst bedroht, wenn man
einfach die Wiedertäufer gewähren lasse. Spengler verzichtet in diesem
Zusammenhang nicht auf einen Hinweis auf Müntzers Schwärmereien. «Ihr
werdet daher, als der Verständige, diesen verborgenen Teufelslist, wie ich
nicht zweifei, wohl können merken. Ich habe bisher meinen Herrn zum
getreulichsten widerraten, ihre Hand mit dem Blut der armen blinden Leute,
der Wiedertäufer und Anderer ungeachtet aller kaiserlichen und bündischen
Mandate nicht zu beflecken, wollte auch kein anderes raten. Aber Gott also
frei zu versuchen, die Hand unterzuschlagen und ganz nichts tun, weiß ich
nicht, wie es sich verantworten ließe.»23

Brenz unterscheidet in seiner Antwort24 zwischen dem inneren
Glauben mit dem Herzen, der im Verborgenen bleibt, und dem
Glauben, der sich im äußeren öffentlichen Bekenntnis kundtut.

Der Glaube mit dem Herzen kann von der Obrigkeit in keinem Falle
bestraft werden, denn sie ist nicht Herr über Herzen und Gewissen. Auch dort,
wo sich der Glaube im persönlichen Bekenntnis öffentlich ausspricht, kann
die Obrigkeit nichts unternehmen. Denn Glaube des Herzens und Bekenntnis
des Mundes gehören aufs engste zusammen; denn wo der Glaube frei sein
soll, muß auch das Bekenntnis mit dem Munde frei sein. Anders muß sich
die Obrigkeit verhalten, wenn es zu Rottierungen kommt. Hier muß um der

1er, Die Stellung Kursachsens und des Landgrafen Philipp von Hessen zur
Täuferbewegung (1910), S. 12.

21 B.Klaus: Veit Dietrich (1958), S. 115.
22 J. Hartmann und C. Jäger, Joh. Brenz (1840-42), 1, S. 293. Abdruck des

Briefes mit falschem Datum dort, S. 452ff. ; vgl. Haller Brentiana, 3: Ein
Schreiben Latzari Spenglers an seinen gueten freundt... Ob ein Obrigkeit
gezwungen sey, die Ketzer und verfurer inn Ihren gebietten zu dulden oder
nit.

23 Hartmann-Jäger (A. 22), S. 295.
24 Haller Brentiana, 3; vgl. Hartmann-Jäger (A. 22), S. 295ff.

4



50 F. W. Kantzenbach

Ruhe und des Friedens im Staate willen eingegriffen werden. Die Obrigkeit
ist nicht Richterin der falschen Lehre, sondern des Unfriedens. Die evangelischen

Prediger sind mit dem öffentlichen Lehramt betraut, sie stellen
sozusagen eine Zunft dar. Die Obrigkeit hat dafür zu sorgen, daß mit neuen Sekten

und Rottierungen kein neues Lehramt sich durchsetzen kann. Wenn die
Obrigkeit selbst einen falschen Glauben hat und die Versammlung der
Rechtgläubigen in ihrem Gebiet nicht dulden will, so handelt sie ihrem falschen
Glauben entsprechend nicht unbillig, obgleich sie gegen den rechten Glauben
verstößt. «Gott will auch in dem falschen Glauben gefurchtet sein.» Die
Obrigkeit könne sich auch nicht darauf berufen, daß im Reiche Christi Sekten
sein müssen. Das heiße doch nicht, daß man ihnen nicht als treue Amtleute
und Haushalter Gottes wehren dürfe. Mehren sich die Sekten, obwohl die
Obrigkeit ihnen wehre, so könne man dafür der Obrigkeit nicht die Schuld
zumessen, denn «die Sekten liegen mit ihren Rotten gleich als die Hornissen
im hohlen Baum, da niemand meint, daß ihrer so viele wären».

Es ist wahrscheinlich, daß uns die Überlegungen Brenzens im
Hinblick auf das durch Baders Berufung auf sein Gewissen gestellte
Problem in dem Gutachten mit der Überschrift: «Brentii Bedenken,
ob eine Obrigkeit, wann sie falsche Lehre außrottet, darumb über
die Gewissen herrsche, und ob von der Obrigkeit die Irrige wider
ihr Gewissen können zu anderm Glauben gezwungen werden»
vorliegen. Das Gutachten wurde von M. Joh. Hippolyt Brenz im Nachlaß

seines Großvaters gefunden und seinem Schwager Felix Bidem-
bach zur Veröffentlichung übergeben25. Bidembach vermutete, daß
ein «Gutherziger» das Gutachten aus dem Lateinischen ins Deutsche
übersetzt habe, zweifelte aber wie Pressel nicht an der Autorschaft
von Brenz26. Das Gutachten könnte, wie Pressel annimmt, im März
1530 entstanden sein, und die Schlußsätze scheinen27 für die Zeit zu
sprechen, als sich die Angelegenheit Augustin Baders und seiner
Genossen abwickelte. Brenz schreibt : «Wenn es dahin solte kommen,
daß ein jeder gottloser Freveler sein Gewissen fürwendte und doch
heylsamen Bericht göttlicher Warheit nicht hören und annemen
wolte, so müste man niemand strafen noch verhindern in seiner
Narrheit.» In diesem Gutachten weist Brenz der Obrigkeit die
Aufgabe zu, den Irrenden zum rechten Glauben und zur
Glaubensfreudigkeit zu verhelfen.

25 F. Bidembach, Consilia theologica, Decas III (Frankfurt/M. 1608),
Cons. IX, 168-173.

26 Pressel (A. 18), Nr. 55.
27 Vgl. auch Bossert (A. 17), Bl. f. württ. Ki.gesch. N. F. 16 (1912), S. 27.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 51

Von wesentlicher Bedeutung sind Brenzens Ausführungen über
das Gewissen.

Er gibt zu, daß die Obrigkeit kein Recht habe, das Gewissen der Untertanen

zu beschweren und zu bekümmern. Aber was ist das Gewissen? Es
könne kein Gewissen gelten, in dem nicht der Heilige Geist darin Zeugnis
wirke. Sonst ist alles Zeugnis lügenhaft, trüglich und falsch und nicht ein
Gewissen zu nennen. Wo nicht der Glaube ist, da ist auch kein Gewissen, das
Anspruch auf Schonung hätte. Wo kein Glaube, sondern hartköpfige Irrung
ist bei einem Menschen, der zänkisch ist und der der Wahrheit nicht gehorchen
will, darf man keine Schonung walten lassen wie Christus mit den Pharisäern
oder Paulus28. So hilft die Obrigkeit gerade dem Gewissen zum Besten, indem
sie falsche Lehre verbietet, die Verführer straft und also Gott zu Dienst die
Wahrheit befördert. Wie weit kann man mit den Strafmaßnahmen gehen?
Solange nur die öffentlichen Gottesdienste verboten werden, muß das auch
der evangelische Christ von einer andersgläubigen Obrigkeit hinnehmen. Der
Evangelische wird den katholischen, der römisch-katholische Christ den
evangelischen Gottesdienst besuchen müssen. Es versteht sich von selbst,
daß auch der Wiedertäufer den öffentlichen Gottesdienst zu besuchen hat.
Renitente Wiedertäufer, Sektierer und Rottierer, die unbekehrbar an Rottierungen

festhalten, soll man jedenfalls nicht mit der Todesstrafe belegen.

Besonders schwer machte es Brenz offenbar die Steile 5. Mos.
13, Iff., auf die sich Melanchthon in einem Brief an Myconius vom
Februar 1530 beruft29.

Brenz ist nicht der Meinung, daß Mose uns nichts mehr angehe, denn eine
christliche Obrigkeit solle ihr Amt wohl führen nach Anweisung des Gesetzes
und der Propheten, wie alle Christen recht tun, woran die Väter recht taten.
« So kann auch die 5 B. Mos. 13 der weltlichen Obrigkeit bei den Juden gegebene

Ordnung der christlichen Obrigkeit einen Unterricht ihres Amtes geben,
daher ein Prediger der Wahrheit sich aus diesem Gesetz unterrichten darf.»
Aber das Gesetz des A.T. darf nicht nach dem Buchstaben beurteilt werden.
Im Christentum hat es mit dem Evangelium eine andere Bewandtnis als zur
Zeit des Alten Bundes. Damals ging es um leiblichen Segen, leibliches Land,
leibliches Königreich und Priestertum. So sollen sie ihre Feinde, die Sünde
und falsche Lehre mit dem Geist überwinden. Die christliche Obrigkeit soll
sich deshalb bemühen, auf jeden Fall ohne die Todesstrafe ihre Ziele zu
erreichen. Keinesfalls kann das Predigtamt Ketzer leiblich strafen.

Melanchthon hat Brenzens Stellungnahme als zu mild empfunden.

Er sah die Täufer in einem viel düsterem Lichte als Brenz und
stellte sie von vornherein als potentielle Staatsverbrecher hin, die
nicht ruhen würden, die staatliche Autorität nach und nach zu
unterminieren und öffentlich in Frage zu stellen.

28 Mit Hinweis auf Rom. 2, 8; 1. Tim. 6, 3 ff.
29 Corp. ref. 2 (1835), S. 17f.



52 F. W. Kantzenbach

Er wußte wohl, daß es innerhalb der von ihm so genannten «Anabaptistae »

verschiedene Gruppierungen oder doch Schattierungen gab, aber diese seien
doch nur von relativer Bedeutimg30. Von solcher Sicht der Dinge her mußte
Melanchthon nicht nur zu dem allgemeinen Urteil gelangen, daß Brenz allzu
mild sei («Brentius nimis clemens est»), sondern auch dem Gesetz Mose eine
andere Bedeutung zuweise. «Nam magistratus debet, ut alia publica et manifesta

crimina, ita blasphemias manifestas et publicas punire. Exemplum
habemus in lege Moysi31. Et id fortasse secuti sunt Imperatores, qui
Arrianos gladio puniendos esse constituerunt.» Melanchthon ist sich in seiner
Einstellung, wie Brenz in der seinen, treu geblieben32.

Brenz hat den «geistlichen» und den «leiblichen» Bereich des

Wiedertäuferproblems viel deutlicher auseinandergehalten als
Melanchthon und daraus folgerichtige Konsequenzen gezogen.

Um 1530 hat sich Brenz angesichts des Täuferproblems in einem
Gutachten, das vielleicht für den Markgrafen Georg von Brandenburg

bestimmt war, unter der Überschrift «Ordinacio in baptisandis
pueris» über Taufe und Kindertaufe ausgesprochen33.

Brenz geht vom Vorschlag einer Taufliturgie aus. Nach der Lektion von
Luk. 18, 15—17 folgt die Ansprache mit der commendatio baptismi, dem
Nachweis der Möglichkeit des Kinderglaubens und der Ermahnung zum
Gebet, das in der Bitte um göttliche Verleihung des Glaubens an das Kind
ausklingt. Anschließend werden Gebete aus Luthers Taufbüchlein vom Jahre
1523 gesprochen, dann folgt die intinctio. Nachdem Brenz, denn nur er
kommt als Verfasser des Gutachtens in Frage, die Liturgie besprochen hat,
schließt er noch die Besprechimg einiger Einzelfragen, z. B. nach dem Ort
der Taufe, der möglichst im öffentlichen Gottesdienst gesehen werden soll,
nach der Notwendigkeit der Anwesenheit eines Zeugen, nach der Gültigkeit
der Haustaufe in Zweifelsfällen, nach der Konditionaltaufe, die eindeutig
abgelehnt wird, der Zwangstaufe von Juden- oder Täuferkindern und nach
der Taufe nicht ausgeborener Kinder an. Er behandelt schließlich die Frage
der Notwendigkeit der Taufe durch Untertauchen, die Fragen nach der
Fähigkeit der Patenschaft von Sakramentierern und nach der Zeit der Taufe.

30 «Anabaptistae omnes, etiam qui minimum habent vitii, tarnen aliquam
partem civilium officiorum improbant... Ubi exiguam particulam civilium
rerum coeperint damnare, et via facta est ad laedendam maiestatem, non
desinunt, donee motum aliquem exsuscitent. Nam diabolus agitat impios
hommes, ne possint quiescere»: Corp. réf. (A. 29), ebd.

31 Von mir gesperrt.
32 Zu Melanchthon vgl. R. Stupperich, Melanchthon und die Täufer:

Kerygma und Dogma 3 (1957), S. 150ff.
33 Köhler, Abdruck und Würdigung: Arch. f. Ref.gesch. 9, 95ff.; vermutlich

handelt es sich um die von Hartmann-Jäger (A. 22), S. 312, genannte,
ihnen nicht bekanntgewordene Schrift über die bedingte Taufe.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 53

Das Aktenstück will offenbar TaufVorschriften für ein größeres
landschaftliches Gebiet geben und legt Wert darauf, sich mit den
durch das Auftreten der Täufer gegebenen Problemen vorsorglich
auseinanderzusetzen. Interessant ist die Beurteilung der Frage nach
der Zwangstaufe von Juden- oder Täuferhindern. Darf bei
Judenkindern die Taufe vollzogen werden, wenn der Großvater
väterlicherseits einwilligt oder das Kind zur Taufe bringt, da er
zivilrechtlich das Verfügungsrecht über das Kind besitzt, so braucht
man bei Täuferkindern auf die Verwandten überhaupt keine Rücksicht

zu nehmen.
Da «Wiedertäufer» nicht einem öffentlich geduldeten

Religionsbekenntnis angehören, sind ihre Kinder auch gegen den Willen der
Familie zu taufen.

«Wer innerhalb der christlichen Gesellschaft aus christlichen Eltern
geboren wird, wird geboren hinein in die Gesellschaft der Kirche - deutlicher
wohl kann das Prinzip der Einheitskirche innerhalb der Gesellschaftsverfassung

nicht zum Ausdruck kommen. Gesellschaft, christliche Gesellschaft und
Kirche decken sich. Folglich hat die Kirche ein Recht, die durch die Geburt
ihr gehörigen Kinder zur Taufe zu bringen. Die Taufentziehung seitens der
Wiedertäufer ist ein Vergehen gegen die Gesellschaftsordnung, und diese ist
alteingewurzelt.»31 Ein wiedertäuferisch gesonnener Pate sollte am besten
ausgeschlossen werden, aber wenn es sich nur um einen Verdächtigen handelt,

der noch nicht verurteilt ist, so kann der Pfarrer ihn nicht der öffentlichen

Schande preisgeben. Nur ein über die Folter - sie wird von Brenz
unter bestimmten Bedingungen als mögliches Mittel der Glaubensprüfung
vorausgesetzt35 - hinaus Hartnäckiger darf nicht zum Patenamt zugelassen
werden. Brenz wird dieser Schluß nicht leicht, aber er ist der Uberzeugung,
daß der Unglaube des Paten dem Kinde nichts schaden wird. Er spricht sich
dafür aus, daß man aus Gründen der Liebe ein Kind bald taufen solle. Wer
die Taufe hinausschiebe, könne damit den Verdacht der Wiedertäuferei
erwecken. Die Obrigkeit solle deshalb alle Hartnäckigen zur schleunigen Taufe
zwingen.

Diese Stellungnahme Brenzens läßt sich nur dann verstehen,
wenn man bedenkt, daß trotz der Scheidung der leiblichen und
geistlichen Seite am Täuferproblem ihm die Taufe das eine
Grundelement der christlichen Gesellschaft ist.

31 Köhler (A. 33), S. 96.
35 Brenz hat vermutlich ein Gutachten über die Folter abgefaßt, in dem

er meint, daß «on unzweifliche Vermutung» nicht gefoltert oder peinlich
bestraft werden dürfe. Ein durch die Folter erpreßtes Bekenntnis ist rechtlich

ungültig. Die Wahrheit darf nur durch Eid, Losung oder sonst auf
geschickte Weise erforscht werden: Köhler (A. 4), S. 270f.



54 F. W. Kantzenbach

4. Das Gespräch mit Johannes a Lasco und das Problem
der theologischen Toleranz

Der wohl im Jahre 1499 geborene, also mit Brenz gleichaltrige
Pole Johannes a Lasco36 hatte nach Studienjahren in Krakau dank
der Fürsorge eines Onkels, des Gnesener Erzbischofs, auch in Rom
und Bologna studiert und in der polnischen Heimat erste kirchliche
Würden erreicht.

Studienreisen hatten ihn ins Ausland geführt, wo er in Basel und Paris
sieh ganz dem humanistischen Geiste öffnete. Erasmus wurde sein persönlicher

Lehrer ; a Lasco hielt sich in dessen Baseler Haus auf, wo sich zwischen
ihnen ein tieferes persönliches Verhältnis entwickelte. Nach Polen
zurückgekehrt, wandte er sich Mitte der dreißiger Jahre der immer stärker werdenden

reformatorischen Bewegung in Polen zu. Die Konkordienverhandlungen
zwischen den Oberdeutschen und den Wittenbergern verfolgte a Lasco mit
Zustimmung; persönlich teilte er die wesentlich spiritualistisch bestimmte
Abendmahlsauffassung des Erasmus. Jm Jahre 1538 wurde a Lasco noch
Archidiakonus in Warschau; die Berufung auf den erledigten Bischofsstuhl
von Cujavien durch den König erfolgte im selben Jahre.

Jetzt erklärte a Lasco offen seinen reformatorischen Standpunkt und löste
sich, mit königlichen Empfehlungsbriefen ausgestattet, von Polen, um ins
Ausland zu gehen. Ab 1543 wirkte er in Ostfriesland als Superintendent,
ordnete das kirchliche Leben und setzte sich mit Täufern und anderen
Gegnern auseinander. Dem Interim widersetzte er sich mit aller Kraft. Mitte
1549 verließ er seinen Wirkungskreis, da seine Einstellung Komplikationen
für die Regentin Anna von Oldenburg heraufbeschworen hätte. Er fand,
einem Rufe Cranmers Folge leistend, in England eine neue Heimat, als er
für die am 4. Juli 1550 zugelassene Gemeinde der Deutschen und anderer
Fremden in London als Superintendent bestimmt wurde. Schriftstellerisch
und kirchenpolitisch entfaltete a Lasco in London eine beachtliche Tätigkeit,
bis er nach Eduards VI. Tode durch Königin Maria aus England verbannt
wurde. Bewegte Zeiten in Dänemark und Norddeutschland schlössen sich an,
wo a Lasco aus theologischen Gründen keine Aufnahme fand und besonders
durch die Abweisung in Dänemark - im strengen Winter - sehr enttäuscht
wurde, bis er schließlich in Ostfriesland seine geflüchtete Gemeinde sammeln
konnte.

Im April 1555 verließ a Lasco Emden und begab sich zunächst
allein nach Frankfurt am Main, wo schon 1553/54 Scharen von
Flüchtlingen eingetroffen waren. Hier versuchte a Lasco, die Reste
seiner früheren Gemeinde zu sammeln und mit den Exulanten aus

36 H. Dalton, Johannes a Lasco. Beitrag zur Reformationsgeschichte
Polens, Deutschlands und Englands (1881).



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 55

England, den Niederlanden und Frankreich zu vereinigen. Für die
verschiedenen Gruppen der Flüchtlinge wurden eigene Gottesdienste
in zwei Kirchen gehalten. - Die konfessionelle Frage machte sich
sehr bald drohend bemerkbar. Westphal forderte von Hamburg aus
den Frankfurter Rat auf, mit dem Herrscherstab der Obrigkeit die

Gotteslästerungen der Sakramentierer zurückzuweisen. Die Reaktion

in Frankfurt trat sofort ein. Alle Versuche a Lascos, die
Übereinstimmung der Fremdlingsgemeinde mit der Confessio Augustana
nachzuweisen, waren vergeblich. In den Flüchtlingsgemeinden kam
es zu allem Überfluß zu Auseinandersetzungen. Von ihm, der das

Ende seiner Wirksamkeit in Frankfurt vor Augen hatte, wurde als

Bedingung einer Rückkehr in seine polnische Heimat die ausdrückliche

Zustimmung zur Confessio Augustana und die Zugehörigkeit
zu den Augsburger Konfessionsverwandten verlangt. So wurde a
Lasco auch aus persönlichen Gründen tätig für ein Gespräch zur
Bereinigung der konfessionellen Auseinandersetzungen.

Zunächst gewann er für seinen Plan Ottheinrich, der kurz nach
Antritt seiner Regierung im März 1556 durch ein Edikt die
Einführung der reinen Lehre und die Abschaffung der papistischen
Irrtümer in der Pfalz angeordnet hatte. Im April traf a Lasco mit ihm
in Speyer zusammen und konnte ihn für seine Pläne gewinnen37.
Wichtiger noch wurde für a Lasco die Bekanntschaft mit Herzog
Christoph von Württemberg, der ihn zu einem Gespräch nach Stuttgart

einlud.

Christoph war an allen Gelegenheiten interessiert, die Einheit unter den
protestantischen Glaubensgenossen zu fördern. Die Verhandlungen in Augsburg

1555 hatten ihn enttäuscht. Ihn bewegte der Schmerz über die Spaltungen

unter den Protestanten, und er dachte über Pläne nach, wie man nach
dem Schluß des Reichstages auf einer persönlichen Zusammenkunft das Übel
der Glaubensspaltung wirksam angehen könnte. Die Spaltungen, so war er
überzeugt, halten den Siegeslauf des Protestantismus auf. Alle Kräfte müssen

an die Verwirklichung des Ideals einer «einhelligen, gottseligen» Kirche
gesetzt werden. Dabei wollte Herzog Christoph jedoch streng an dem Grundsatz

festhalten, daß Einheit der Lehre unabdingbare Voraussetzung für die
Einheit der Kirche sei. Freilich unterschied er zwischen der Einheit etwa auf
Grund der Confessio Augustana und den Abweichungen in Nebenpunkten.
Johannes a Lasco konnte ihm mit seinem persönlichen Anliegen und seiner
Bereitschaft, im Sinne der Einheitsbestrebung zusammenzuarbeiten, ein
geeigneter Anlaß zur Praktizierung seiner freilich weit umfassenderen Ideale
sein.

37 Corp. ref. 16, S. 186.



56 F. W. Kantzenbach

Auch bei Brenz konnte ein gewisses Verständnis für das Anliegen
a Lascos vorausgesetzt werden. Am 18. März 155638 hatte er sich
seelsorgerlich-duldsam über die französische Kolonie in Frankfurt
geäußert und gemeint, daß diese Stadt dazu bestimmt sei, der
Zusammenfluß nicht nur vieler Kaufleute, sondern auch verschiedener
Religionen zu sein. Freilich hatte er seiner Furcht darüber
Ausdruck gegeben, daß in der Lehre vom Sakrament gefehlt würde. Am
15. Mai war eine wohl von a Lasco aus Speyer vorausgesandte Erklärung

über das Abendmahl in Stuttgart eingetroffen. Am 20. Mai kam
a Lasco seihst in Stuttgart an und führte zunächst mit Brenz ein
Privatgespräch. Am 22. Mai 1556 fand die Hauptverhandlung
statt39, an der sich neben Brenz die Theologen der obersten Kirchenbehörde,

Alber und Gräter, außerdem die beiden Landhofmeister,
Balthasar von Gültlingen und Dietrich von Plieningen, beteiligten.

A Lasco war in der Hoffnung zu dem Gespräch gekommen, daß allein die
Confessio Augustana als Kriterium für die wahre Lehre anerkannt werden
sollte. Das stellte sich während des Gesprächs aber als Täuschung heraus.
Zwar war man einig in der Verwerfung der römischen Transsubstantiations-
lehre und im Glauben an Christi Gegenwart im Abendmahl, ja sogar an die
Gegenwart seines Leibes und Blutes. Aber der Streit bewegte sich ohne Erfolg
auf Lösung um das Problem, ob Christi Leib und Blut vere, realiter und
essentialiter in Brot und Wein gegenwärtig seien. Hier vertrat a Lasco die
These, daß Christi Leib und Blut in externo et visibili coelo sei, also nicht in
Brot und Wein realiter und essentialiter gegenwärtig sein könne. Brenz
argumentierte von seiner Ubiquitätslehre her, die sich ja nun in der Confessio
Augustana keinesfalls findet, wenn Brenz ihr auch die Voraussetzung für
diese Lehre zu verdanken meint. A Lasco konnte sich auf die Ubiquitätslehre
nicht einlassen und verwies auf die Confessio Augustana. Er bejahe sie und
sei insofern mit seinen Gesprächspartnern einig. Aber man redete aneinander
vorbei; an die Erstellung einer bindenden Einheitsformel, wie sie sich
a Lasco wünschte40, war nicht zu denken.

Zum ersten Male rückte hier die Ubiquitätslehre in das Zentrum
theologischer Auseinandersetzung. A Lasco wollte sich über sie

informieren und die Kirchenväter dazu heranziehen, erbat auch eine

Fortsetzung des Gesprächs am folgenden Tag. Vergeblich! Auch die
Landhofmeister stellten sich auf den Standpunkt, daß a Lasco seine
Übereinstimmung nur vorgebe, um sich und den Seinen Aufnahme
zu verschaffen.

00 Pressel A. 18, Nr. CCXXIX.
39 Briefwechsel des Herzogs Christoph von Wirtemberg, 4 (1907), Nr. 71.
40 Corp. ref. 16, S. 150.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 57

Brenz wollte sich auf ein weiteres Gespräch nicht mehr einlassen,
auch schriftliche Fortführung der Diskussion scheute er, weil sich
daraus wieder ein größerer literarischer Streit ergeben könnte.
Verständlicherweise war a Lasco enttäuscht über den schnellen und
gänzlich erfolglosen Ausgang des Gesprächs. Am 29. Mai 1556

kehrte er, auf Brenzens Veranlassung mit einer herzoglichen
Unterstützung versehen, nach Frankfurt zurück. Am 21. Okt. brach er
nach Polen auf. Brenz wußte von den Berufungsaussichten, die
a Lasco hatte. Schon am 11. Juli instruierte er Herzog Albrecht41:
«Damit nun daselbst nicht gleich in anfang an die statt des babs-
tums andere schedliche Irthumh einschleichen, wurde E.F.D. sich
auß Christlichem gmüet und hohem fürstlichem verstandt woll
wissen uff bequeme weg und mitteil zu dencken, wie diser gferd zu
begegnen sey.» Das war eine deutliche Warnung. Am 14. Juli läßt
er dem Frankfurter Prediger Dr. Hartmann Beyer durch seinen
Verleger ausrichten42, daß es a Lasco weniger um die rechte Lehre vom
Abendmahl als um die Bestätigung, daß seine Kirche nicht der
Confessio Augustana widerstreite, gehe. Der Biograph a Lascos,
Hermann Dalton, bezeichnet Brenzens Bericht als bedauernswert43.
«Nun war eben Brenz persönlich in den Strudel mit hineingerissen
und hat rasch die Milde und Ruhe eingebüßt, von der noch sein
früheres Schreiben an Beyer... so schönes Zeugnis ablegt.» Man
darf nicht übersehen, daß Brenz wohl nicht auf Grund der Confessio

Augustana, aber doch um seiner Theologie willen gegen a Lasco

Stellung beziehen mußte. Theologische Überzeugung, nicht zuerst
menschliche und auch kirchenpolitische Erwägungen, bestimmte
hier seine Absage44.

In einem Brief vom 2. Sept. 155 6 45 berichtet Brenz dem Frankfurter

Prediger H. Beyer vom Verlauf des Gespräches, in das sich
a Lasco unvorbereitet eingelassen habe.

Er habe nämlich gegen die von Brenz vertretene Abendmahlslehre den
Einwand erhoben, daß der Leib Christi nur an einem Orte sein könne. Auf
die Antwort im Sinne der Ubiquitätslehre - Christus sei zur Rechten Gottes,
die Rechte aber auch im Brote — habe a Lasco nichts antworten können.

41 Pressel (A. 18), Nr. CCXXXVI.
42 Brief an Petrus Braubach, Pressel (A. 18), Nr. CCXXXVIII.
43 Dalton (A. 36), S. 483, A. 2.
44 Vgl. zur Sakramentslehre des Joh. a Laski auch die gleichnamige

Schrift von K. Hein (1904).
45 Pressel (A. 18), Nr. CCXXXIX.



58 F. W. Kantzenbach

Darauf habe man ihm die behauptete Übereinstimmung mit der Confessio
Augustana bestritten. Auf die weitere schriftliehe Erörterung habe sich Brenz
nicht einlassen wollen. Mit einem Hinweis auf seine eigenen Schriften zur
Sache entließ Brenz a Lasco deshalb, da er es für besser hielt, die Fremden
(peregrinos), die die Kirche mit Lehre und Riten verwirren, einfach zu
entlassen, als sich mit ihnen in lange Streitigkeiten einzulassen.

Brenz hat dieses Urteil ohne Frage unter dem ihn so belastenden
Eindruck der osiandrischen Streitigkeiten geschrieben. Für alle um
ihres Glaubens willen verfolgten Christen, z. B. die Waldenser, hatte
er sonst ein warmes Herz. Als Wilhelm Farel und Theodor Beza ihm
beispielsweise von der schwierigen Lage der Waldenser in Piémont
berichteten, setzte er sich bei Herzog Christoph dafür ein, daß dieser
sich beim König von Frankreich für die Bedrückten persönlich
verwenden möge. Auch für die Exulanten, die in Deutschland Zuflucht
suchten, fühlte er sich verantwortlich.

Im Falle a Lascos scheute er vor der öffentlichen Billigung eines

Theologen zurück, der aus dieser Billigung sicherlich auch
kirchenpolitische Konsequenzen gezogen hätte. Da es ja keinesfalls
feststand, ob a Lasco die Berufung nach Polen wirklich bekommen und
ihr folgen würde, hätte eine Anerkennung seiner Person und
Gemeinde auf der Grundlage der Confessio Augustana zu unliebsamen
Weiterungen führen können. Der Religionsfriede von 1555 galt nur
den Augsburger Religionsverwandten. Wäre a Lasco die
Übereinstimmung mit der Confessio Augustana testiert worden, so hätte er
ohne Frage ein Recht auf Bleibe in Frankfurt bzw. ein
Unterkommen in Württemberg gehabt. Das war dem in kirchlicher
Verantwortung stehenden Brenz klar und mag ihn neben den
grundsätzlichen theologischen Gründen zu seiner Haltung bewogen haben.
Sie war menschlich gesehen sicherlich nicht roh, aber doch von einer
bestimmten Härte und Unnachgiebigkeit, so daß man den Mangel
einer seelsorgerlichen Note in der Auseinandersetzung mit a Lasco
bedauern mag. Man wird fragen können, ob Brenz in diesem Falle
genügend zwischen dogmatischer Überzeugung und theologischer
Sonderlehre unterschieden hat.

5. Brenzens Stellung zum Hexen- und Aberglauben

Anno 1561 wandte sich der Pfarrer Philipp Knezel aus Waldenburg

(Grafschaft Hohenlohe) an Brenz und erbat Rat über die



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 59

Frage, wie ein Weib, das des Umgangs mit dem Teufel beschuldigt
wurde, seelsorgerlich behandelt werden sollte. Brenz antwortete46
mit Bestimmtheit, daß der Teufel sich mit Zulassung Gottes nicht
nur in einen Engel des Lichts, sondern auch in einen Mann oder in
ein Weib verwandeln könne.

Habe er als Mann mit einem Weibe Umgang, so hätten ihn die Alten
«incubus», im umgekehrten Falle «succubus» genannt. Wenn das betreffende
Weib versichert habe, zuerst an ihrem Hochzeitstag vom Teufel versucht
und zum Beischlaf gereizt worden zu sein, so sei dies nicht glaubhaft, wenn
sie nicht schon vorher mit ihm Umgang gehabt habe. «Mag nun das Weib
anfangs aus Melancholie oder aus Unüberlegtheit sich mit dem Satan
eingelassen haben, so hat sie damit, daß sie dem Satan zu Willen war, eine verab-
scheuungswürdige Sünde begangen, die in der Menschheit nicht geduldet
werden kann.» Ihr Pfarrer solle sie zur Reue zu bekehren suchen, indem er sie

auf Christus den Gekreuzigten weise. Man solle für sie Fürbitte tun und sie

nicht einsam in Anfechtung lassen. Bekehrt das Weib sich, so werde dem
Pfarrer seitens der Obrigkeit hoffentlich noch weitere Gelegenheit geboten,
auf sie einzuwirken. Freilich könne die Obrigkeit nicht daran gehindert
werden, nach den Gesetzen, die ihre Maßnahmen um der Abschreckung anderer

willen auferlegen, zu verfahren. «Darum mag die Obrigkeit tun, was ihres
Amtes ist, wir aber, was uns befohlen ist, tun wenigstens die Seele aus dem
Rachen des Teufels von der ewigen Verdammnis zu erretten, wenn wir auch
den Leib des Weibes vor weltlicher Strafe nicht bewahren können.»

Brenz zeigt sich hier wie alle seine Zeitgenossen befangen in der von
Thomas von Aquino näher begründeten, zweifelhaften und so schrecklich
folgenreichen «Lehre» vom «incubus» und «succubus» sowie der Theorie, daß
Frauen ein Verhältnis der Teufelsbuhlschaft unterhalten könnten. Diese
Vorstellung einer Teufelsbuhlschaft hatte durch die Hexenbulle von Innocenz
VIII. im Jahre 1484 geradezu die kirchliche und päpstliche Bestätigung
erhalten, und die Dominikaner waren vor allem an ihrer Förderung beteiligt.
Mit dem «Hexenhammer» (Malleus Maleflcarum), der unter besonderer
Beteiligung des Heinrich Krämer (Institoris) 1487 zum ersten Male erschien
und bis 1669 neunundzwanzigmal gedruckt wurde, sind in allen Landen die
Hexenprozesse geführt worden47.

Der erste Gegner der fürchterlichen Hexenprozesse mit ihren
entsetzlichen Foltermethoden war der Arzt Johann Weier (Weyer,
Wieras), der als ehemaliger herzoglich Klevescher Leiharzt 1588

starb48. Weiers Werk «De praestigitis daemonum» erschien 1563, in

46 In einem Judicium de muliercula, quae in oppidulo Waldenburg cum
Diabolo consuetudinem habuit : Bidembach (A. 25), Decas VII (Frankfurt
1611), Appendix, S. 145ff.

47 Realencykl. 3. Aufl., 8 (1900), S. 30ff.
48 Vgl. über ihn und seine Bedeutung im Zusammenhang mit den anderen



60 F. W. Kantzenbach

zweiter Auflage 1564 und erlebte bis 1567 sieben Auflagen; 1566

erschien das Werk in deutscher Übersetzung.

Der große Vorläufer des Balthasar Bekker und seiner «Verzauberten
Welt» fühlte sich zum Eintreten für die unglücklichen Opfer des Hexenwahns

aufgerufen, dem alle Zeitgenossen, Theologen, Ärzte und Juristen
erlegen waren. Er stellte Fälle zusammen, die ihm aus alter und späterer Zeit
bekannt geworden waren, um an ihnen zu demonstrieren, daß das Phänomen
der sog. Hexerei im Grunde auf menschlichen Irrtum, krankhafte Entstellungen

des menschlichen Geistes und psychische Störungen zurückzuführen
sei. Nicht die staatliche Rechtsprechung, die ihre Grundsätze auf ein von
Kaiser Konstans 357 erlassenes Gesetz, welches in den Codex Justinianus
überging, zurückführte, mit ihren von den Dominikanern empfohlenen
Foltermethoden, sondern die physisch-psychische Behandlung der der angeblichen
Hexerei beschuldigten Menschen, sollte angewandt werden, um Abhilfe zu
schaffen. - Seine Stimme war die eines Rufers in der Wüste49. Bis ins
19. Jahrhundert lassen sich Fälle von Hexenwahn mit schlimmsten Folgen
nachweisen. Luther war wie die Männer der Reformation überhaupt von
der Existenz der Hexen, Unholde und Zauberer überzeugt, doch hat diese
Seite seines Glaubens wenigstens immittelbar in praxi keine schlimmen
Folgen gehabt. Die theologische Auseinandersetzung über das Gesamtproblem

war durch die staatlieherseits geübte Prozeßordnung, an der niemand
rütteln wollte, sehr erschwert.

Um so wichtiger ist die erhaltene Auseinandersetzung zwischen
Weier und Brenz.

Sie ergab sich auf Grund einer 1539 gehaltenen und evtl. auch
erschienenen Predigt Brenzens «Vom Donner, Hagel und allem Un-
gewitter»50, die 1565 (wieder) herauskam unter dem Titel: «Vom

Donner, Hagel und allem Ungewitter, woher sie kommen, wie sie zu
vertreiben und ob die Zauberin und Unholden so mächtig seien, daß
sie einen Hagel und Wetter machen können, Wein und Korn damit
auf dem Felde zu verderben. Item, Warum die Kaiserliche Rechte
solch Unholden und Zauberin zu strafen und vom Leben zum Tod

ersten Gegnern der Hexenprozesse in Deutschland C. Binz, Joh. Weier, ein
rheinischer Arzt, der erste Bekämpfer des Hexenwahns (2. Aufl. 1896);
W. G. Soldan, H. Heppe und M. Bauer, Geschichte der Hexenprozesse
(1912), S. 450ff.

49 N. Paulus: Hexenwahn und Hexenprozeß (1910); vor allem Soldan-
Heppe-Bauer (A. 48); für die einzelnen Territorien vgl. die in Realencykl.
(A. 47), S. 30f., angegebene Literatur.

60 Hartmann-Jäger (A. 22), 2, S. 473, Köhler (A. 8) rechnet sie zu den
Dubia, Nr. 962.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 61

zu richten verordnet haben»51. Im Jahre 157052 erschien in Nürnberg

noch eine Schrift Brenzens, die betitelt heißt: «Ein Predig von
dem Hagel und Ungewitter, Wo es her komm und wie man sich
darbei christlich halten soll». Sie wurde zusammen mit einer
erstmals 1556 von Thomas Rorer veröffentlichten Schrift: «Ein Predigt
von dem Läuten gegen das Wetter samt einer freien Unterricht,
warum die Wetter kommen und wie sie sollen ohne Schaden
vertrieben werden», herausgegeben63. Auch Rorer bestritt die
Erklärung von Gewittern durch teuflische Kräfte und rügte die
falschen Methoden der Gewitterabwehr (Glockenläuten, mit Büchsen
in die Luft schießen, Kerzenanzünden usw.). - Die Schrift von 1565

hat Dr. Weier gelesen und Brenz daraufhin angeschrieben. Weier
hat die deutsche Predigt von Brenz sogar ins Lateinische übersetzt64.

Brenz hat sieh in seiner Predigt 1565 dagegen ausgesprochen, daß
Gewitter, Hagel und andere verwüstende Naturvorgänge durch Hexen verursacht

würden. Er führte diese Erscheinungen auf Gott zurück. Hinter ihnen,
die er auf natürliche Weise zu erklären versuchte, steht Gott, der sie als Mittel
zur Erweckung von Buße und Prüfung des Glaubens einsetzt. Er beruft sich,
wie auch Weier und später besonders ausgiebig Balthasar Bekker, auf die
Heilige Schrift, z. B. 2. Mos. 9, Jos. 10 und Hag. 2.

Dämonische Einflüsse will Brenz aber nicht überhaupt bestreiten. Der
Teufel könne entweder einen körperlichen Einfluß, aber auch eine Art von
psychisch-nervlicher Wirkung geltend machen, aber das geschehe nicht ohne
die Zulassung Gottes. Soweit wird man Brenz noch folgen können. In dem
Augenblick aber, da er sich mit der kaiserlichen Gesetzgebung befaßt, die
Strafen für solche Unholde und Zauberer verhängt, die die Luft und Elemente
verderben, kommt eine Unklarheit in Brenzens Stellungnahme hinein, da er
versucht, nun doch den Menschen in eine Beziehung zu dem von Gott
gelenkten Naturgeschehen, wie es sich in Unwettern u. dgl. manifestiert, zu
setzen. Ihm scheint es eine Tatsache zu sein, daß sich Menschen dem Teufel
ergeben und wie dieser nun auf das Verderben ihrer Mitmenschen abzielen.
Solche Menschen könnten - freilich vom Teufel betrogen - zu der Auffassung
gelangen, daß beispielsweise ein Hagelschlag ihr Werk sei. Die Obrigkeit
solle solche Menschen um ihrer schlechten Gesinnung und ihres teuflischen
Wandels willen strafen. Brenz scheint also nicht zu sehen, daß Menschen,

61 Köhler (A. 8), Nr. 460.
52 Köhler (A. 8), Nr. 514.
53 Vgl. zu Rorer F. W. Kantzenbach, Der Prädikant Thomas Rorer. Ein

Beitrag zu seiner Biographie und seinen Schriften: Zs. bayr. Ki.gesch. 25

(1956), S. 152ff., bes. 157.
54 Concio J. Brentii germanica, a Wiero latina fideliter reddita; J. Wieri

De praestigiis daemonum et incantationibus ac veneficiis libri sex (Basilea
1584), S. 809ff.



62 F. W. Kantzenbach

die zu dergleichen Auffassungen gelangen und diese aussprechen, ja krank
sind und der ärztlichen und seelsorgerlichen Behandlung bedürfen, während
Strafe hier - Grenzfälle, in denen es sich tatsächlich um Gesunde handelt,
ausgenommen - kaum etwas ausrichten dürfte.

Brenz geht in seiner Predigt auf die Mittel ein, mit denen man Unfällen
durch Gewitter usw. zuvorkommen könne. Er beantwortet sie ähnlich wie
Thomas Rorer vor ihm. Weder geweihte Kräuter, noch Rauchwerk oder
Glockenläuten können solche Strafe abwenden. Während der Ungewitter soll
man in der Kirche oder zu Hause Gottes Barmherzigkeit erflehen. Wenn
Unglücksfälle durch Ungewitterkatastrophen entstünden, so solle man nicht
die Unholden zu verbrennen suchen, sondern durch Erkenntnis der Sünde,
Buße und Bekehrung darauf reagieren.

Weier schrieb am 10. Okt. 1565 an Brenz58. Die milde Auffassung
Brenzens erkennt er voll an, aber am wesentlichen Punkt
widerspricht er ihm.

Er leugnet, daß der Teufel Menschen berede, sich als Unholde auszugeben,
die Gewitter zum Schaden der Mitmenschen verursachen, so daß sie mit
Recht unter das kaiserliche Gesetz fielen. Die Voraussetzung dieses kaiserlichen

Gesetzes sei überhaupt irrig, was er in seinem Buche bewiesen hätte.
Keinem Menschen sei eine solche Gewalt gegeben, auf das Wetter Einfluß zu
gewinnen. Zwar habe die Folter allerlei «Bekenntnisse» zutage gefördert,
jedoch sei denen nicht zu glauben. Oft handle es sich um alte Weiber, die in
ihrem Sinn verwirrt seien. Zwischen vernünftigen Menschen, die nach Bösem
trachten, und offenbar gemütskranken Seelen müsse klar unterschieden werden.

Die sog. Unholden, die angeblich unter dem Einfluß des Teufels stehen,
sind für Weier eigentlich identisch mit den Neidischen und Übelwollenden,
die anderen Menschen Mißgunst entgegenbringen und Schaden wünschen.
Dergleichen Menschen brauchen die rechten Seelsorger, die sie wieder auf den
richtigen Weg führen, sie zur Buße anleiten, damit sie dem Teufel absagen.
Wo aus solcher üblen Gesinnung wirkliche Taten strafbaren Charakters
fließen, da soll nach Weier mit Strafe der Verbannung und finanzieller Auflage

vorgegangen werden, nicht aber mit der Todesstrafe.

Brenz beantwortete Weiers Brief am 26. Dez. 1565 56. Er
anerkannte die Bemühungen Weiers, den ungerecht Verfolgten Gerechtigkeit

zu schaffen. Er möchte jedoch zeigen, daß bereits der Versuch
zu einer Tat, die Böses intendiert - gleichgültig, ob der Planende sie

überhaupt auszuführen vermag -, strafbar ist.

Wenn z. B. eine verworfene Weibsperson Kräuter sammle und koche in
der Absicht, damit Mitmenschen zu schaden, so verdiene das Ahndung durch
das weltliche Gericht, weil es sich hier um den «vollendeten Versuch» im

55 Pressel (A. 18), Nr. 485.
66 Pressel (A. 18), Nr. 486.



Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee 63

juristischen Sinne handle. Die Unterscheidung zwischen geistig verwirrten
und normalen « Sündern » im betreffenden Sinne müsse freilich vollzogen
werden. Brenz gibt auch zu, daß trotz möglicher realer Einwirkung des Teufels

auf Menschen diese doch niemals die Taten vollbringen können, deren sie

der Volksglaube beschuldigt. Falls Menschen, die solcher Taten angeklagt
würden, sich selbst bezichtigt hätten, so müsse es sich um durch den Teufel
gewirkte Täuschung handeln.

Damit hatte Brenz doch im Grunde zugegeben, daß in den Fällen,
wo verwirrte Menschen sich Verbrechen zulegten, die sie nie

begangen haben konnten, sich lediglich schreckliche Täuschung und
Irrung im Hintergrunde verbarg. Dort aber, wo schuldlose Menschen

angeklagt wurden, ohne etwas von dem zuzugeben, was ihnen zur
Last gelegt war, mußte es ja in besonderer Weise zu tragischen
Verwicklungen kommen, wenn das Gesetz meinte, in Aktion treten zu
müssen. Deshalb ist es bewegend, zu sehen, wie Brenz - befangen
in der Annahme eines ewigen sog. göttlichen und menschlichen
Rechtes, wie es sich ihm und seinen Zeitgenossen wohl vor allem
aus dem Alten Testament, und hier insbesondere aus Ex. 22, ergab

- den Ausweg in die Seelsorge suchte und das Gebiet des weltlichen
Rechtes in konservativer Gesinnungstreue anerkennen zu müssen

glaubte. Die schon früher zu beobachtende Loyalität gegenüber dem
Kaiser und seinem Gesetz führte zur geistigen Beschränktheit bei
der Beurteilung eines geistes- und religionsgeschichtlichen Phänomens

voller menschlicher Rätsel und Abgründe. Brenz teilte hier
mit seinen Zeitgenossen die Begrenztheit des Blickpunktes, stand
aber zweifellos doch an der Schwelle zu klarerer Erkenntnis.

Dr. Weier antwortete nochmals am 18. Juli 156657. Er lehnte die

Berufung auf die kaiserlichen Gesetze ab, weil diese sich auch gegen
Brenz selbst richten könnten. Weier forderte damit implizit eine
Reform der einschlägigen Rechtsordnungen.

*

Aus dem Aufweis der jeweils situationsbedingten Position, die
Brenz geltend gemacht hat, können wir insgesamt folgern, daß
Brenz auf dem Weg war, in kritischer Unterscheidung zwischen dem
immergeltenden Evangelium und den zeitbedingten Ideologien
Möglichkeiten und Grenzen evangelischer Toleranz besser und tiefer zu

67 De praestigiis (A. 54), S. 831ff.



64 F. W. Kantzenbach

verstehen und Anleitung zu bieten, lediglich zeitbedingte Gesichtspunkte

zu überprüfen. Jedenfalls hat Brenz, was auch seine Stellung
in den Lehrstreitigkeiten des Reformationsjahrhunderts vielfältig
zeigen kann, mit dem Toleranzproblem lebendig gerungen. Er, der
nach Luthers Tode die innerevangelische Diskussion maßgeblich
beeinflußt hat, unterscheidet sich darin zweifellos von Melanchthon.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau


	Der Beitrag des Johannes Brenz zur Toleranzidee

