
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 21 (1965)

Heft: 1

Artikel: Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Röm. 7, 7-25

Autor: Modalsli, Ole

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gal. 2,19—21; 5,16—18 und Rom. 7,7—25

1. Gal. 2, 19-21

Formal gehört Gal. 2, 19-21 zur Wiedergabe der in V. 14b
beginnenden Rede, die Paulus in Antiochia an Petrus richtete wegen
dessen Verhalten den Heidenchristen gegenüber. Erst von 3, 1 an
wendet Paulus sich wieder direkt an die Galater. H. W. Beyer
urteilt: «In freien Worten, aber im wesentlichen gewiß treu, gibt
Paulus nun wieder, was er dem Petrus in aller Offenheit gesagt
hat.»1

H. Lietzmann dagegen meint, von Gal. 2, 19 an gehe Paulus unmerklich
in eine Predigt an die Galater über2. - Für diese Annahme, daß Paulus von
V. 19 an den Bezug auf Petrus sachlich verläßt, führt H. Schlier an3: 1. Die
Verse haben das Gepräge einer Zusammenfassung. Ist das aber ein
stichhaltiges Argument Es wäre eher denkbar, Paulus hätte dieses tiefschürfende
Kompendium des Evangeliums zunächst Petrus gegenüber vorgetragen, als
der jungen Galatergemeinde. Bengel bemerkt zur Stelle (E. scr. rel.) : «Tiefe
Reden, die auf den Grund dringen. Es haben's zwei große Apostel mit
einander zu tun.» 2. Der Gedankengang entfernt sich von der konkreten
Auseinandersetzung in V. 17. Auch diese Behauptung können wir nicht ohne
weiteres annehmen. Jedenfalls wird die Erörterung der im Antiochia-Konflikt
aktualisierten Problematik fortgesetzt. 3. Die Verse nehmen den Gedankengang

der Kap. 3 und 4 programmatisch voraus. Das ist richtig. Wäre aber in
der Antiochia-Situation nicht eben eine solche Zusammenfassung besonders

gut angebracht?

Die angeführten Verse sind äußerst prägnant und inhaltsreich.
Lietzmann macht darauf aufmerksam, daß diese kurz formulierten
thematischen Hauptgedanken des paulinischen Glaubensevangeliums
fast sämtlich in erweiterter Form und mit ausführlicher Begründung

im Römerbrief wiederkehren4. Zu vergleichen sind V. 15 und
Rom. 1, 20-2, 29 über den tatsächlichen religiös-ethischen Unterschied

zwischen Juden und Heiden; weiter V. 16-17a und Rom.
3-5: alle sind Sünder und werden allein in Christus gerecht; V. 17b
und Rom. 6, 1. 15; V. 20 und Rom. 6-7, 6; 8, Iff.; vielleicht auch

1 H. W. Beyer, Das N.T. Deutsch, 8 (1933), S. 15.
2 H. Lietzmann, Handbuch zum N.T. 10 (1932), S. 15. Vgl. Th. Zahn,

Komm, zum N.T., 9 (1905), S. 119ff. ; E. de Witt Burton, The Intern. Crit.
Comm., Galatians (1950), S. 111.

3 H. Schlier, Meyers Komm, zum N.T., 7 (1949), S. 52.
4 Lietzmann (A. 2), S. 15.



O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25 23

V. 19 und Rom. 7, 7ff. Nach Gal. 2, 14b-16 hat Paulus bezeugt,
Petrus und er hätten beide eingesehen, daß sie allein in Christus
Gerechtigkeit finden können; beide haben also an Christus geglaubt
und sich dadurch zugleich als Sünder bekannt. Nun ist es Christus,
der diesen Glauben und dieses Bekenntnis gewirkt hat, und Paulus

fragt, ob Christus dadurch etwas Falsches getan hat, ob er elwa
ein Förderer der Sünde sei? Diese Frage ist überwiegend rhetorisch
und dient der folgenden schneidenden Anklage gegen Petrus in
V. 18; sie bildet auch den Hintergrund der positiven Entfaltung
der Heiligungsmacht Christi in V. 20. Die Anklage in V. 18 ist
suaviter in modo; Paulus redet Petrus nicht direkt an, sondern

spricht schonend in der ersten Person5. Der Gedanke ist, Petrus
habe, da er die Mauer zwischen Juden und Heiden wieder errichtete,
sich als ein bereuender Titan benommen und dadurch tatsächlich
Christus der Sünde beschuldigt; in seinem Namen hatte er ja die
Mauer zerrissen. In tiefster Entrüstung wendet Paulus sich von
einem solchen Benehmen weg.

Nach dem unbetonten, figürlichen Ich in V. 18 folgt das betonte
âptû in V. 19. H. Schlier sieht dieses èpuu als ein Stilmittel; es hebt
den Gegensatz zum Ich in V. 18 hervor, ist aber in derselben
unpersönlichen Weise wie dieses gemeint6. Dagegen sieht Oepke in
dem betont vorangestellten èpdj persönliches Bekenntnis des Paulus,
dessen Inhalt freilich für den Standpunkt der Glaubensgerechtigkeit
zugleich typische Bedeutung hat7. Die positive Lehraussage in
V. 19-21 gibt die theologisch begründete Widerlegung des in
V. 17b-18 enthaltenen, in der Haltung des Petrus begründeten
falschen Verständnisses von Christus und dem Gesetz, und damit
zugleich die abschließende Ablehnung der zweideutigen Haltung
des Petrus.

Durch èpùj t«P wird die Wichtigkeit des Folgenden unterstrichen ;8

zugleich dürfte php das Vorausgehende begründen9. Ein Vergleich
mit Rom. 7, 7ff. würde m. E. das persönlich-typische Verständnis
des è'fiij stützen10. Ein solcher Hinweis könnte scheinbar auch durch

5 Oepke, Theol. Handkomm, zum N.T., 9 (1957), S. 61.
6 Schlier (A. 3), S. 59.
7 Oepke (A. 5), S. 62.
8 Oepke, S. 62.
9 Schlier (A. 3), S. 60.
10 Vgl. V. Althaus, Das N.T. Deutsch, 6 (1932), S. 59.



24 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und, Rom. 7, 7-25

das folgende Komplement bià vôuou vôuuj àirédavov bestätigt werden.

In Rom. 7, 9-11 redet Paulus eben von seinem Sterben durch
das Gesetz. Diesem Vergleich müssen wir aber besondere Aufmerksamkeit

erweisen. Es steht in Gal. 2, 19 nicht nur «ich starb durch
das Gesetz», sondern auch «ich starb dem Gesetz». Auch dieser
Ausdruck ist freilich in Rom. 7 zu finden ; er ist aber dort nicht als
durch das Gesetz vermittelt dargestellt. Das vopw cmodv^cTKeiv

geschieht nach 7, 4 bià toö cnl)|uaToç XpiffxoO - durch die Einbeziehung
in den gekreuzigten Leib Christi durch das Evangelium hzw. die
Taufe. Dieselbe Erklärung gibt in der Tat unser Vers in der dem
Vordersatz epexegetisch hinzugefügten Wendung Xpiaxuj cruveffTouj-

puuucu. Des Todes Christi durch die Taufe teilhaftig ist Paulus dem
Gesetz gestorben, denn eine wirkliche Befreiung vom Gesetzesfluch
kann nicht durch das Gesetz, sondern allein durch Christus erlangt
werden.

Wie wird also die Wendung biù vôuou in V. 19 zu verstehen sein?
Was meint Paulus mit seiner gegensätzlichen Rede: ich bin durch
das Gesetz, d. h. durch den Leib Christi bzw. Christus mitgekreuzigt,
dem Gesetz gestorben?

Luther bezieht bid vopou in Analogie zu Rom. 8, 2 auf die lex Spiritus et
fidei (z. St. 1519) bzw. auf das Evangelium, das dem Gesetz zur Schmach
vdpoç genannt wird (z. St. 1531/35). Mit vielen vor ihm folgt er Ambrosiaster :

per legem fidei mortuus est legi Moysis. Noch Lagrange gibt dieser Auslegung
den Vorzug11. Uberzeugend ist sie nicht; irgendwie müßte doch ein solcher
Bedeutungswechsel erkennbar gemacht worden sein12. Wir müssen die Stelle
vielmehr so verstehen: Paulus sagt wirklich, er sei dem Gesetz vermittels
(bid) desselben Gesetzes gestorben, auf daß er Gott lebe. — Lietzmann macht
hier zwei Vorschläge13: 1. Ich starb dem Gesetz, da ich bid vöpou auf die
Kreuzesgnade hingewiesen wurde. Es entspricht aber nicht dem paulinischen
Gesetzesverständnis, das Gesetz als direkten Weiser zu Christus zu verstehen
(Gal. 3, 24 ist zeitlich zu verstehen). 2. Ich starb dem Gesetz, da ich auf
Grund des Todesurteils des Gesetzes, in der Taufe mit Christus starb (so
auch Theod. Mops. z. St.). — Die meisten neueren Exegeten verstehen die
Stelle so: bid vöpou ist Christus am Kreuz gestorben, in dem ich dem Gesetz

gestorben bin. «Der Kreuzestod Christi war Vollzug des Gesetzesfluches
(Gal. 3, 13). Indem das Gesetz, hier fast als Person vorgestellt, Christus unter
göttlicher Zulassung, aber widerrechtlich, tötete, ist es abgefunden und ins
Unrecht gesetzt. Es hat selbst Christus der Sphäre seines Einflusses, der Welt,

11 M. J. Lagrange, Epître aux Galates, Etudes bibliques (1950), S. 51.
12 Schlier (A. 3), S. 61.
13 Lietzmann (A. 2), S. 17.



O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25 25

entrückt und die Gläubigen, welche mitgekreuzigt wurden, mit ihm.»14 Diese
Beziehung des bià vogou auf das in Xpurnî) mjveaTaùptupai einbegriffene Sterben
Christi setzt aber eine syntaktisch sehr harte Konstruktion voraus; der
Gedanke: durch das Gesetz (als wirksame Ursache: bid c. gen.) ist Christus am
Kreuz gestorben, ist sonst nie bei Paulus oder überhaupt im N.T. direkt
ausgedrückt. Wirksame Ursache des Kreuzesgeschehens sind Gott, Christus,
Menschen (Rom. 8, 32; Gal. 1, 4; 2. 20; 1. Kor. 2, 8), während Sünde und
Gesetzesfluch sachlicher Grund sind, der durch bid c. acc. angegeben wird
(Rom. 4, 25; 8, 25; 8, 11). Auch in Gal. 3, 13 steht nicht, Christus würde
bid vöpou ein Fluch15.

Die Annahme, biù vôuou sei im Sinne von Rom. 7,4 zu verstehen,
erfolgt indessen nicht notwendig aus der Tatsache, daß nach Paulus
die Erlösung vom Gesetz durch Christus geschieht. Das Verbum
ourébuvov in V. 19 a hat auch nicht notwendig denselben Bezug zum
Kreuz Christi, wie èôavaruubriTe, «ihr wurdet getötet», in Rom. 7, 416.

Es möchte auch ein Dem-Gesetz-Sterben geben, das direkt durch
das Gesetz geschah, vgl. Rom. 7, 7-13. Ereilich berechtigen weder
die Bekehrungstexte der paulinischen Briefe noch die der
Apostelgeschichte zu der Annahme, «die Bekehrung habe ihre Vorbereitung
in der sittlichen Verzweiflung und den religiösen Zweifeln des

vorchristlichen Paulus gehabt»17. Ein Hinweis auf jüdische Zeugnisse,
welche von der Unmöglichkeit der Gesetzeserfüllung sprechen, gibt
auch keine dem cmebavov angemessene Erklärung18. Wohl aber
könnte man auf die durch die Christus-Offenbarung geschehene
Enthüllung der wahren Gesetzesforderung denken: der Herr, den der
Mensch nach dem Gesetz lieben soll, ist mit Christus Jesus identisch,
den Paulus gehaßt hatte. Als Verfolger des Herrn in seinen Gliedern
(1, 13) war Paulus durch das Gesetz zum Tode verurteilt und konnte
vom Gesetz nicht mehr seine Gerechtigkeit hoffen. Vielmehr
erkannte er sogar, daß er, wenn unter dem Gesetz lebend, Gott
gestorben war! Die Wendungen iva beul Zbjcruj in V. 19 und Zuj bè oÙKéTi

éfib in V. 20 bezeugen, daß Paulus, wenn unter dem Gesetz

lebend, für Gott tot war und zugleich, daß das Wesen dieses Todes

14 Oepke (A. 5), S. 62; vgl. Sieffert, Lipsius, Bousset, Schlier, Gutbrod
(Theol. Wort., 4, 1064), Steinmann, Kuss, Bonnard.

15 Zahn (A. 2), S. 132f.; Burton (A. 2), S. 134.
16 Siehe Burton, a.a.O.
17 W. G. Kümmel, Römer 7 und die Bekehrung des Paulus (1929), S. 153;

O. Kuss, Der Römerbrief (1959), S. 479f.
18 Hinweise bei Kuss (A. 17), im Exkurs Zur Geschichte der Auslegung

von Rom. 7, 7-25.



26 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und, Rom. 7, 7-25

in Selbst-Leben bzw. Dem-Gesetz-Leben bestand - einer Existenz,
die nur in der Erlösung vom Gesetz ihr Ende finden konnte.

Ereilich entsprach diese Existenz durchaus nicht der eigentlichen
Absicht des Gesetzes, sondern vielmehr ihrer falschen Interpretation,

die Paulus zwar als einzige Alternative des evangelischen
Glaubens anzusehen scheint (Gal. 3, 10-12). Nach 2, 16 und
besonders 3, 15 ff. hat Paulus erkannt, das Gesetz sei nicht zur
Gerechtigkeit vor Gott gegeben. Es wurde der Verheißung bzw. der

Glaubensgerechtigkeit hinzugefügt, ohne diese zu bestreiten; es

fordert die Werke, die der Glaube tun darf und soll. Allein wer das

versteht, kann Gott leben, nämlich im Glauben an die Verheißung,
und zwar in der Abkehr vom Gesetz als Heilsweg. Obwohl Paulus
erst durch seine Bekehrung zu dieser Erkenntnis gelangte, ist sie

wirklich ôià vôuou vermittelt, nämlich durch die Erhellung des

wahren Sinnes des Gesetzes. Und ebensowenig, wie es zum wahren
Wesen und zur eigentlichen Aufgabe des Gesetzes gehört, zur
Gesetzesgerechtigkeit zu führen, wird der Mensch durchs Gesetz

verpflichtet, selbst zu leben.
In dreierlei Hinsicht ist Paulus öia vöpou mit der Hoffnung auf

das Gesetz fertig geworden: 1. das Gesetz war ihm zum Selbst-
Leben und Gott-tot-Sein geworden; 2. es hatte ihn zum Tode
verurteilt; 3. es wurde durch die wahre Erhellung seines Wesens auf
seinen rechten theologischen Ort extra locum iustificationis
zurückgewiesen. Damit war Paulus als dem Gesetz Leistender dem Gesetz

tot, und zwar durch das Gesetz - in der göttlichen Absicht, daß er
nun wirklich Gott leben sollte, V. 19b.

Das «Gott Leben» ist aber nicht ohne weiteres durch diese
Erkenntnis ermöglicht, ebensowenig wie der Inhalt der Formel vôpw

ctTTO&vpffKeiv oben erschöpft ist. V. 19a ist ein negativer Satz, der
die Unmöglichkeit und Sinnlosigkeit der Gesetzesgerechtigkeit
bezeugt. Die positive Erlösung vom Fluch des Gesetzes sowie vom
mosaischen Gesetz als Lebensnorm kann nicht durchs Gesetz
geschehen; sie erfolgt nach V. 15-18 durch Christus. Demgemäß sagt
der asyndetisch hinzugefügte Zusatz V. 19 c, wie das Erlöstsein vom
Gesetz und das Leben für Gott zu Stand und Wesen gebracht
worden sind: Xpicrxw ouveo'xciLipujucti. Die oben skizzierte Interpretation

von V. 19a hat als ihre Voraussetzung, daß die Wendung
vouu) arrtöavov hier nicht ein terminus technicus des Mit-Christus-
Sterbens ist, sondern, daß der dativus incommodi einen Bezug



O. Modalali, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25 27

zwischen vôuoç und ù-rréhavov setzt, der unter mehr als einem

Aspekt erklärt werden kann. Hier stehe also : Ich bin in hezng auf
das Gesetz gestorben, einmal durch das Gesetz, dann durch
Christus19. Erst in ihm einverleiht hin ich dem Gesetz in Vollsinn
gestorben. Durch den epexegetischen Znsatz wird also Rom. 7, 4

bestätigt.
Wie kommt es nun zum heul Zifjv Nicht so, daß ich doch einfach

weiter lebe. Ich lebe eben nicht mehr! Das betonte eptü in V. 20a ist
nicht nur der «unwiedergeborene Mensch, der alte Adam»20. Die
einander ausschließenden Gegensätze sind nicht hier alter Mensch
und neuer Mensch, sondern épié und Christus. Die formale Struktur
des Christenlehens ist, im Gegensatz zu dem widergöttlichen Selbst-

Leben, durch die Wendung: Christus lebt in mir, charakterisiert.
Diese Feststellung ist wichtig; es wäre ja sehr naheliegend, noch
einmal die titanische Sünde zu begehen: als Begnadigter, mit
Christus Auferstandener, mit dem Geist Begnadeter selbst leben zu
wollen. Dadurch wäre das Christenleben in das durchs Gesetz
bestimmte Grundschema wieder eingeordnet21. Nein: 20) bè OÙK6TI èpiii,

so sagt Paulus - nicht aus sich lebt er, auch nicht aus seinem neuen
Wesen. Er lebt im Glauben, aus Christus, der durch den Glauben
in ihm lebt und wirkt. Das allein heißt Gott leben22.

Also : auch der Christ muß dem Gesetz tot bleiben und allein in
Christus und durch Christus sein Leben haben und führen, durch
den Geist. Allein darauf beruht das Sein und Tun des Christen, daß

er in Christus ist, bzw. daß Christus in ihm lebt und wirkt. Das
Irj bè èv euoi Xpicrxôç in Gal. 2, 20 ist nicht nur in der Kategorie
der Kraft, sondern der Personalität zu fassen. Christus schafft den
Menschen neu, nicht zum Selbst-Leben, sondern zum Leben aus ihm.

Wir sind also auf den Glauben hingewiesen, die wir noch im

19 Vgl. A. Schlatter, Erläuterungen zum N.T., 7 (1920), S. 45.
20 Lietzmann (A. 2), S. 17.
21 Siehe H. Asmussen, Theologisch-kirchliche Erwägungen zum Galater-

brief (1935), S. 91f.
22 Vgl. Asmussen (A. 21), S. 91 : «In meinem Verhalten zu mir selbst, d.h.

in meinem Selbst, bin ich nicht mehr autonom, nicht mehr eigenständig. Ich
bin kein für sich selbst Bestehender mehr. Das Wesentliche an meinem Selbst
ist nicht mehr, daß ich es bin, sondern daß Christus da ist.» Cfr. K. Barth,
Die kirchl. Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 846: «Es wird dann... zu der
notwendigen Entmythologisierung des ,Ich' kommen, die Paulus Gal. 2, 20

vollzogen hat.»



28 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25

Fleische sind, V. 20b. Wozu diese Bestimmung èv crapKi? Nach
dem Zusammenhang kaum, um die Sündigkeit zu betonen, und
nicht im Gegensatz zu dem kommenden vollen Einssein mit Christus;

hier ist «einfach an die empirische Seinsweise gedacht», èv

crapKi sei «hinzugefügt, um den Gebrauch des eben erst verneinten
Prädikats £û) zu rechtfertigen, höchstens mit leisem konzessivem
Nebenton»23. Welcher Nebenton - der ursprüngliche der Schwachheit,

des Bedrohtseins und damit des zum Versagen Geneigtseins? -
also ein leises Hinspielen auf das Fleisch des Petrus, der in Antiochia
nicht die Probe bestand Liegt vielleicht auch in be oÙKéTi èylu ein
leiser Hinweis auf das eben demonstrierte Selbst-Leben des Petrus?
Jedenfalls zeigt sein Versagen, daß auch in ihm der in 5, 17

beschriebene Widerstreit stattfindet und daß er wie Paulus dies
gefährdete Leben im Glauben an den Sohn Gottes leben muß24.

Warum folgt aber nicht als nähere Bestimmung etwa toO èK

veKpüjv èpepbévToç (vgl. Rom. 7, 4)? Es ist ja der Auferstandene, in
dem wir leben und der in uns lebt? Die vorliegende Apposition
mû Ê'faTitjaavToç; Lie kt\. bezeichnet die typisch paulinische Betonung
der theologia crueis. In Abwehr einer theologia gloriae, die der

Neigung entspricht, schon nur eine Herde zu kennen, und sich
weigert, wegen Liebe zu den Schafen eines anderen Stalles verketzert
zu werden, betont Paulus die grenzenlose Liebe Christi, der am
Kreuz (àYomficravToç, aor.) sein Leben ließ. Er könnte «alle» und
«für alle» gesagt haben, er sagt aber pe und urrèp tpoû. Eben das

ist der stärkste Ausdruck der allumfassenden Liebe Christi (vgl.
1. Tim. 1, 15). Mit dieser Liebe will Christus in uns leben. So wollte
er unter den Heidenchristen auch durch Petrus leben. Im Lichte
dieser Liebe wird die Sünde des Petrus und die Notwendigkeit der
Zurechtweisung erst recht sichtbar. In der Abkehr von dem
Gekreuzigten hat er, in einer durch das Gesetz bestimmten Solidarität
mit den Leuten des Gesetzes, aus sich selbst seine Entscheidung
getroffen.

Der Schlußsatz, V. 21, ist Selbstbekenntnis und Beschwörung.
Die Gnade darf nicht àdereîohai, abgetan, unwirksam gemacht
werden (vgl. 3, 15; 1. Kor. 1, 19). Die Gnade soll in dem konkreten

23 Oepke (A. 5), S. 64.
24 Die gut bezeugte Variante öeoü Kai XpiaxoO, p46 B pm, «ist trotz guter

Bezeugung wohl alte Korrektur im Interesse dogmatischer Vollständigkeit»:
Oepke (A. 5), S. 64.



O. Modalsli, Oal. 2, 19-21; 5, 16—18 und Rom. 7, 7—25 29

Verhalten zu den Brüdern bekannt werden. Sie wird verleugnet,
wenn Gesetzesgerechtigkeit gepredigt wird (1, 6ff.; 3, Iff.), wie
auch, wenn jemand durch Tun und Haltung den Gedanken stützt,
die Gerechtigkeit hänge irgendwie auch mit Gesetzesriten zusammen.

Ein solcher Schein muß vermieden werden, denn Christus ist
für den vergeblich gestorben, der sich dazu verführen läßt, sich
durch Gesetzeswerke rechtfertigen zu wollen (5, 2) - so wie Christus
dann überhaupt vergeblich gestorben ist, wenn es eine öiKctiocnjvri

öia vôpou gibt, die vor Gott gilt. «Hat Gottes Sohn so unendlich
viel getan, so ist der Nomismus nicht nur überflüssig, sondern
geradezu Auflehnung gegen Gottes Heilsabsicht, titanischer
Undank. »25

Tatsächlich, ursprünglich und prinzipiell ist die Gerechtigkeit
eine biKaiocrüvri Trjç Tncmujç (Gal. 3, 15-17), und zwar eine iustitia
aliéna, nämlich Christus, in dem wir leben und der in uns lebt.
Durch den Glauben an ihn sind wir vor Gott imputative gerecht
(3, 6) und wirkt er in uns, so daß wir den Brüdern in wahrer Liebe
dienen und den Geboten des N. T. auf rechte Weise Folge leisten.
Auch nicht so ist Christus ein Förderer der Sünde, daß er die Worte
aufhebt, die die durch ihn und seinen Apostel gegebenen
Konkretisierungen des Liebesgebotes bezeugen (Kap. 5-6). Dabei bleibt
das Gebot für das Leben auf Erden eines, nämlich das der Liebe
(5, 6), die alle Gebote regelt und meistert ; was nicht zur Liebe
gehört, darf nicht im Namen Christi hinzugefügt werden (4, 9ff. ; 6,

12 ff. Ein Gebot bleibt auch Gott gegenüber, das des Glaubens
(5, 6), der nicht durch Werke, sondern durch das Hören des

Evangeliums geschenkt wird (3, 1-5).

2. Gal. 5, 16-18

Trotz der Gabe des Hl. Geistes bleibt die Möglichkeit des Rückfalls

vom Glauben in das Selbst-Leben, so wie es mit Petrus in
Antiochien geschah. Wie naheliegend diese Möglichkeit ist, sagt
Gal. 5, 17. Im Glaubenden wirkt nicht nur uveuga, sondern auch
crâpE. Beide sind «gleich gnostischen Aionen personifiziert, als

Gegner, die voll heißer Kampfbegier einander gegenüberstehen und
gegeneinander losbrechen»26. Wegen dieses Widerstreites kann nicht

25 Oepke, ebd. 26 Oepke, S. 135.



30 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25

der Christ vollbringen, was er will. V. 17 kann doppelt verstanden
werden, entweder so: «Das Ttveûiua kämpft gegen die ffäpE, damit
der Mensch nicht das tut, was er und d. h. die cxâpE will», oder so:
«Die crdpE kämpft gegen das Ttveöpot, damit der Mensch nicht das

tut, was er eigentlich will, nämlich das, was auch das Ttveupa will...
vgl. Rom. 7, 14ff.»27 Mit Bultmann ziehen wir die zweite
Auffassung vor. Die Meinung verstehen wir so : Auf Grund der Wirkung
des Fleisches werden das Tun und die Werke des Christen nie so,
wie er kraft des Geistes sie wünschen, nämlich ganz rein, völlig
durch die Liebe bestimmt, in vollem Maß dem Nächsten gegeben.
Wären wir nun unter dem Gesetz, hätten wir keine Möglichkeit,
über das Fleisch den Sieg zu gewinnen. Gesetz, Selbst-Leben und
Fleisch gehören ja, wie wir gesehen haben, untrennbar zusammen.
Wir sind aber nicht unter dem Gesetz, wenn wir durch das rrveö|ua

getrieben werden (V. 18), d. h. wenn wir durch den Glauben in
Christus und seiner Liebe leben und wandeln.

Das iva in V. 17 b könnte grammatisch zur Not konsekutiv zu
verstehen sein (Lagrange, Oepke, cfr. Bultmann) ; es hat aber
wahrscheinlich finale Bedeutung. Nach Schlier (vgl. Sieffert) sind
Subjekte der durch iva ausgedrückte Absicht die cràp2 und das uveupa:
«Beide suchen den Menschen zu bestimmen, gerade dasjenige
(Tautet mit Nachdruck) nicht zu tun, was er in den einzelnen Fällen
(èdv) will. Will er das Gute tun, so ist das Fleisch, gegen den Geist
streitend, dawider; will er das Böse tun, so ist der Geist, wider das

Fleisch streitend, dagegen. »28 Es ist aber fraglich, ob dieser Gedanke
im Text wirklich ausgedrückt ist. Zwar trifft im Christen die
Begierde des Fleisches immer den entgegengesetzten Willen des Geistes
und umgekehrt ; es kann aber nicht so allgemeingültig gesagt werden,

der Geist wolle den Willen des Christen bekämpfen. Mehr
naheliegend scheint es, den iva-Satz auf eine göttliche Absicht
zu beziehen: die Tatsache, daß der Widerstreit im Menschen das

völlige Tun des Guten verhindert, dient der Absicht, daß der Christ
nicht zum Selbst-Leben rückfällt, sondern im Geiste wandelt, d. h.

aus Christus und seiner Liebe lebt und wirkt. Dann behält das
TtveOpa den Sieg, trotz des bleibenden Widerstreites.

Paulus meint also, daß das Fleisch, das in Petrus in Antiochien
27 R. Bultmann, Christus des Gesetzes Ende: Glauben und Verstehen, 2

(1952), S. 46.
28 Schlier (A. 3), S. 181; vgl. F. Sieffert, Meyers Komm., 7 (1880), S. 306f.



O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und, Rom. 7, 7-25 31

über den Geist die Oberhand gewann, in allen Christen dem Geist
widerstreitet und macht die Wachsamkeit notwendig. Allein durch
ständige Übung des Glaubens und des Liebesdienstes ist es möglich,
Christus und dem Nächsten treu zu bleiben. Trotz des Widerstandes
des Fleisches wird aber die Person des Christen im Glaubens- und
Dienstvollzug einheitlich und heil, da im Glauben der Geist das
Fleisch meistert, V. 16. 18. Ja, im Glauben lebt auf rechte Weise
das 6Yib, Geschöpf und neues Geschöpf zugleich, berufsbewußt und
selbstbewußt, geübt, gestählt und gebrandmalt im guten Streit
des Glaubens (6, 17). Wer sein e-fu'j im Glauben verliert, wird es

gewinnen, und zwar immer in Christus.

3. Rom. 7, 7-25

Wie verhalten sich der in Gal. 2, 19f. bezeugte Gegensatz
zwischen Selbst-Leben und Christus-Leben und der in 5, 16-18 bezeugte
Widerstreit zwischen Fleisch und Geist zu der in Rom. 7, 7-25
vorliegenden Problematik?

Das eigentliche Anliegen von Rom. 7 ist die in Kap. 6 begründete
Frage, warum der Mensch dem Gesetz gestorben sein muß und völlig
auf Christus hingewiesen ist, um für Gott zu leben (6, 3-14). Warum
kann er nicht aus sich selbst durch das Gesetz das Gute tun Schon
das Gleichnis und seine Erklärung in 7, 1-6 gibt die Antwort: Nur
durch den Leib Christi dem Gesetz gestorben ist der Christ des

Geistes teilhaftig und hat den Sieg über die Sünde des Fleisches.
Dieser Gedanke wird in Rom. 8, Iff. weitergeführt. Auch in Kap. 8

wird wie in Gal. 5, 17 der bleibende Widerstreit des Fleisches gegen
den Geist bezeugt (8, 10-13); der dominierende Gedanke in 6, Iff.;
7, 1-6 und 8, 1 ff. ist aber, wie im Galaterbrief, die Übermacht des

Geistes über das Fleisch bei demjenigen, der, dem Gesetz
abgestorben, in Christus lebt und wirkt.

Das Gesetz kann die Heiligung ebensowenig wie die Rechtfertigung
wirken. Obwohl das Gesetz heilig und gut ist, ist es dem Menschen

zum Tod geworden, da die Sünde das göttliche Gebot als einen
Anlaß zu sündigem Begehren ergriffen hat. Das ut/.aav embuiuav in
V. 7 kann ethisch als Verlangen nach allerlei verbotenen

Handlungen und Dingen verstanden werden. Aber im Sinne des Paulus
geht es wohl vornehmlich auf das religiöse Verlangen nach un-



32 O. Modalsli, Qal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25

gläubigem, widergöttlichem Selbst-Leben, das mit dem Sein-wie-
Gott identisch ist und das allerlei konkrete Begierden zur Folge hat
(vgl. Rom. 1, 21 ff.).

Die Darstellung in 7, 7-13 spiegelt sprachlich und sachlich die
Sündenfallsgeschichte von Gen. 3 ab29; die meisten Begriffe sind aus
dieser Geschichte geholt, und die Verben llwv und ditéhavov in V. 9f.
sind absolut zu verstehen30. Die Sündenfallsgeschichte hat sich
aber wiederholt in der Geschichte Israels31. Auch in den gläubigen
Vätern war Israel wirklich am Leben; durch das Gesetz lebte aber
die Sünde auf und verführte das Volk zu ungläubiger
Gesetzesgerechtigkeit (Kap. 9). Daß Paulus die Geschichte Israels und nicht
nur die Sündenfallsgeschichte im Gedanken hat, bezeugt 7, 9, wo
das betreffende Gesetz ein Gebot des Dekalogs ist. Paulus erzählt
also eine typische Geschichte, in die er sich selbst einbezieht. Nach
5, 12 und 1. Kor. 15, 21 f. kennt er schicksalshafte Geschehen, die
über die Grenzen der persönlichen Existenz hinausgreifen und die
dem in Hebr. 7, 9 ausgedrückten Gedanken entsprechen32. Paulus
redet kaum vom Abfall von einer kindlichen «Unschuld»; das
Fallen vom Leben in den Tod bezeichnet bei ihm wohl vielmehr
den Abfall von der Glaubensgerechtigkeit (vgl. 4, 17 und 9, 31 f.)33.

Wegen des stark persönlichen Gepräges von Kap. 7 ist aber der
Gedanke vielleicht nicht völlig abzulehnen, Paulus rede hier sogar
von einem im eigenen Leben stattgefundenen Abfall von einem
Leben in kindlichem Glauben zum geistigen Tode der
Gesetzesgerechtigkeit. Jedenfalls war der Pharisäer Saulus Paulus ein
Ergebnis der Abkehr von der Glaubensgerechtigkeit, und zwar gleich-

29 «In dem èydi von Rom. 7, 7ff. bekommt Adam von Rom. 5, 12ff.
seinen Mund»: G. Bornkamm, Das Ende des Gesetzes. Ges. Aufs., 1 (1958),
S. 59.

30 Kümmel (A. 17), S. 53: «Das Ich war also einst (rroxfc) im religiösen
Vollsinn am Leben, nämlich als es xcoplç vöixou war... Sicher scheint mir nur,
daß man an dem prägnanten Sinn von Kwv festzuhalten hat.» Ähnliches bei
Kühl, Lietzmann, B. Weiss, Zahn, Althaus, Bornkamm.

31 Vgl. J. J. Wettstein zu Rom. 7, 9: «natio Judaea ante legem Mosis
latam», ebenso Chrysostomus z. St.; siehe Kuss (A. 17), S. 467.

32 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Hebräer, Meyers Komm. (1949), S. 168.
33 Diese Konsequenz ziehen die eben genannten Ausleger augenscheinlich

nicht ; oft reden sie mehr idealistisch als paulinisch von einer kindlichen
Unschuld. Bei Bornkamm (A. 29), S. 58. 62f., ist unser Gedanke vielleicht
indirekt bezeugt.



0. Modalsli, Oal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25 33

viel, ob tZujv auf ihn zu beziehen ist als durch Adam repräsentiert,
als Glied des jüdischen Volkes, das aus Gläubigen großenteils zu
Gesetzesgerechten wurde, oder auch auf ihn als einen, der aus

gläubigem Kind durchs Gesetz zu gesetzlichem Feind des Herrn
wurde.

Trotz des Wechseins des Tempus von Aorist in V. 7-13 zu
Präsens, wird V.14-25 heute überwiegend primär auf den
NichtChristen bezogen, und zwar so, wie seine Lage vom Stand des Glaubens

her betrachtet wird34. Der im Menschen waltende Widerspruch
ist nicht hier (wie in Gal. 5, 17) derjenige zwischen ootp5 und irveOua,

sondern zwischen auswendigem (crâpS, crujua, juéXri) und inwendigem
Menschen (ecTtu à'vbpLunoç V. 22, voûç V. 23. 25, epub V. 17)36. Das èpd)

stimmt dem im Gesetz bezeugten Guten zu und kann an sich,
theoretisch, gut sein.

Es hat aber dieses Ich nach Bultmann keine selbständige Existenz, sondern
ist, wenn nicht durch irveuga, dann durch aapE beherrscht. Ohne den Geist wird
die Verwirklichung des als gut Erkannten immer pervertiert. «Deshalb ist der
Mensch ohne Christus ganz Fleisch. Es ist freilich richtig, daß auch gesagt
werden kann: er ist Fleisch und Vernunft, aber nicht so, als wäre er teilweise
das eine und teilweise das andere, als wären Vernunft (voûç) und Fleisch
(adpE) zwei Mächte, die im Menschen gegeneinander kämpfen, die Macht des

Guten und die Macht des Bösen. Vielmehr ist nach Paulus das Fleisch
allerdings eine Macht mit einer ihr eigenen bestimmten Tendenz. Die Vernunft des
Menschen aber ist keine Gegenmacht von gleicher Art ; es ist... keine
Macht..., sondern der Herrschaft zweier Mächte ausgeliefert, nämlich dem
Fleisch und dem Geist (irveOpa).»36 — Bultmann polemisiert dabei gegen
Kümmel und Althaus, die meinen, daß Paulus in Rom. 7, 15ff. von dem in
sich gespaltenen Menschen rede, der das Gute sowohl will wie nicht will, der

34 So z.B. Bultmann, Römer 7 und die Anthropologie des Paulus: Imago
Dei, Festschrift G. Krüger (1932), S. 53ff. ; Kümmel, Das Bild des Menschen
im Neuen Testament (1948), S. 34; Bornkamm (A. 29), S. 62. Über
Argumente für und gegen die Beziehung von Rom. 7, 14 ff. auf den Christen, siehe
besonders Kümmel (A. 17), S. 118ff. ; Kuss (A. 17), S. 463ff. ; E. Ellwein, Das
Rätsel von Römer VII: Kerygma und Dogma 1 (1955), S. 247ff. Diese
verneinen mit den meisten neueren Auslegern den direkten Bezug von V. 14ff.
auf den Christen. Dagegen O. Moe, Apostelen Paulus's brev til romerne
(1932), S. 289ff. ; A. Nygren, Der Römerbrief (1954), S. 208ff. ; H. Asmussen,
Der Römerbrief (1952), S. 162; K. Stalder, Das Werk des Geistes in der
Heiligung bei Paulus (1962), S. 284-307.

35 Vgl. Althaus (A. 10), S. 63; Bornkamm (A. 29), S. 68; Kuss (A. 17),
S. 465.

36 Bultmann (A. 27), S. 45f.

3



34 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25

das Gebot Gottes zugleich liebt und haßt37. Diese interpretieren den in Rom.
7 geschilderten Zustand zu optimistisch ; dazu verleugnet Althaus die Sündigkeit

der Begierde in Y. 8. Begierde ist aber «böse Wollung»38! Bultmann
findet in 7, 14ff. das ausgeführt, was Paulus in 2, 15 bei den Heiden feststellt,
nämlich eine prinzipielle Zustimmung des Gesetzes, die wegen der
Übermacht der Sünde nie zu rechtem Wollen und rechter Tat führen kann. «Der
eigentliche Wille zum Tun des Guten ist gar nicht da, weil das Ich von der
Sünde überwältigt ist.»39 Damit wird Bultmann der Würdigung des natürlichen

Menschen bei Paulus gerecht ; es ist aber zweifelhaft, ob er dem Inhalt
der fraglichen Verse volles Recht tut. Mit dem konkludierenden V. 25 kann
er gar nicht zurechtkommen und streicht V. 25b als Glosse40. - Kümmel und
Althaus müssen u.E. darin recht behalten, daß in V. 14ff. wirklich zwei
einander widerstreitende Mächte im Menschen bezeugt werden. Es ist nur
fraglich, ob der Bezug auf den Nicht-Christen dann stichhaltig ist. Besonders
V. 25 b, dem Althaus besondere Wichtigkeit zumißt, ist mit dem sonstigen
paulinischen Bild des natürlichen Menschen kaum vereinbar41.

Für die Beziehung von Rom. 7, 14-25 auf den Nicht-Christen
redet vor allem die tief pessimistische Schilderung des Kampfes
dieses Menschen, der auf sich selbst gestellt und hingewiesen ist.
Für den Bezug auf den Christen sprechen aber die positiven
Aussagen vom Wollen des Ichs und der Wechsel von Aorist in V. 7-13
zu Präsens in V. 14-2542. Das èfiù in V. 17. 20 bzw. o eatu âvbpuuroç
in V. 22 stimmt dem Willen Gottes zu und liebt ihn ; mit seinem voûç

dient das èpin dem Gesetz Gottes (V. 25b; aùrèç èpu), ich selbst).
Nach der sonstigen paulinischen Anthropologie passen diese

Aussagen besser auf den Christen als auf den natürlichen Menschen.
Gewiß, die Aussichtslosigkeit des Kampfes ist nicht mit dem
sieghaften Leben im Geist vereinbar; das in Rom. 7, 14-24a bezeugte

37 Bultmann (A. 27), S. 44f. ; Kümmel (A. 17), S. 60ff., 135f. ; Althaus,
Paulus und Luther über den Menschen (1951).

38 Bultmann (A. 27), S. 55.
39 Ebd., S. 45.
40 Bultmann, Glossen im Römerbrief : Theol. Lit.-zeit. 72 (1947), Sp. 197 ff. ;

vgl. Bornkamm (A. 29), S. 67, Anm. 33. Kuss (A. 17), S. 461, deutet die
Möglichkeit an, V. 25 b sei ein exegesierender Einschub, der von einer frühen
Beziehung der Verse 14-24 auf den Glaubenden zeugt.

41 Cfr. O. Michel, Der Brief an die Römer, Meyers Komm. (1963), S. 180:
«Bleibt Rm. 7, 25b an seiner überlieferten Stelle stehen, so liegt die augusti-
nisch-reformatorische Deutung nahe, Rm. 7, 7—25 auf die christliche Existenz
zu beziehen. M. Luther kann daher zu diesem Vers sagen: ,Das ist die aller-
deutlichste Stelle. Siehe da, ein und derselbe Mensch dient zugleich dem
Gesetze Gottes und dem Gesetze der Sünde, er ist zugleich gerecht und ein
Sünder.'» 42 Siehe Moe, Nygren, Asmussen z. St.



O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und, Rom. 7, 7-25 35

èfié kämpft nicht in Christus, sondern findet erst nach V. 24b-25a
in ihm die Erlösung bzw. den Erlöser. Dennoch kann die Stelle
vornehmlich auf den Christen gehen. Sie erhält nämlich einen sehr

guten Sinn, wenn sie auf die Möglichkeit des Menschen, und zwar
besonders eben des Christen, aus sich zu leben, bezogen wird. Hier
mußte dieser Gedanke schon naheliegen: Wenn nicht der natürliche
Mensch (V. 5. 7-13), so kann wohl der Christ durch das Gesetz

leben, nämlich aus dem, was durch den Geist in ihm neugeschaffen
worden ist? Dies ist die in Rom. 7 erörterte Problematik, in der
Mitte zwischen Kap. 6 und 8, wo der Christ darauf hingewiesen
wird, nur in Christus und vom Gesetz frei zu leben. Behandelt 7,

14-25 also die Frage, inwiefern der Christ aus sich, durchs Gesetz
leben kann, dann ist hier der Geist eben darum nicht genannt, weil
dem Prinzip des Lebens durchs Gesetz der Geist absolut entgegensteht,

so wie in Rom. 8 èv OapKi und èv irveü|uaTi e'ivai (V. 9) bzw.
Kara aâpxa und kötu irveöga £rjv (V. 12, cfr. TtepiTrateiv V. 4) einander
ausschließen. Das kc/to. TtveOpa Zpv heißt in und aus Christus leben,
durch den Glauben an ihn, nicht einfach aus dem in uns geschaffenen
neuen Wesen, sich selbst als neuem Menschen vertrauend. In 7,

14-25 werden die Kräfte des Christen als erneuerten Menschen

gemessen, und zwar eben von dem durch den Geist anwesenden
Christus (Gal. 2, 20) abgesehen. Die Gegensätze sind also hier nicht
Nicht-Christ und Christ, sondern Christ an sich und Christ in
Christus bzw. im Geiste. Nicht der Christ an sich, sondern der Geist
ist siegreicher Herr ; auch der Apostel erkennt, wenn er seine Kräfte
mißt, den Widerspruch und die Ohnmacht, die den Ruf nach der
Erlösung bewirken (V. 24).

Dieser Ruf weicht aber sofort einem Lobpreis wegen Christus,
V. 25a. In ihm ist Leben und Seligkeit; in ihm ist der Hl. Geist

kräftig und siegreich wirksam (8, Iff.). Wozu nun die Konklusion
in V. 25b, nach diesem Lobpreis für die gewonnene Erlösung? Die
Vershälfte wird gerne umgestellt oder gestrichen; beinahe einmütig
wird behauptet, sie habe, so wie sie da stehe, wenig Sinn43. Wenn
aber unsere Interpretation von V. 14-24 in die richtige Richtung
weist, ist V. 25b gerade hier am Platz. Er bildet erstens die
Konklusion von V. 14-24: so ist meine eigene Lage; weiter bildet er
aber auch die Folgerung der Einbeziehung Christi: wegen Christus

43 Weitere Hinweise bei Kuss (A. 17), S. 460f.



36 O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Rom. 7, 7-25

darf ich vor Gott bleiben, ich, der Mensch des Widerspruchs. Der
ruhige, sachliche Ton von V. 25b soll nicht unbeachtet bleiben. Er
könnte als Ausdruck der Resignation gedeutet werden; er deutet
aber vielmehr an, daß hier derjenige redet, der wegen Christus zu
seiner eigenen, an sich unerträglichen Lage ja sagt und sie akzeptiert.
Das ist Voraussetzung der in Rom. 8 bezeugten Heiligung, die sich
nicht aus der Verzweiflung ereignet, sondern aus dem festen,
sachlichen Glauben, der das in V. 25b bezeugte Akzeptieren einschließt.
Nur wegen Christus ist es möglich, dieses Ja zu sich selbst und
seiner Lage zu sagen, kraft der Vergebung. Ohne sie würde die
Zerrissenheit zu Selbstbetrachtung und Verzweiflung führen, was
wiederum Selbst-Leben ist.

Der in Rom. 7, 14-25 bezeugte Widerspruch bezeichnet also einen
anderen Aspekt des Christen als denjenigen von Gal. 5, 17 und Rom.
8, 10-13. Letztere Stellen besagen, daß das Fleisch seine verderbliche
Wirksamkeit tut, auch wenn der Christ im Geiste lebe, daß aber
der Geist praktisch und faktisch den Sieg behält. Dagegen besagt
Rom. 7, 14-25, daß der Kampf des Christen aussichtslos bleibt, trotz
aller geschehenen Erneuerung, wenn der Christ aus sich selbst, durch
das Gesetz leben würde. Allein in Christus geschieht die Heiligung,
durch den Geist, in dem Gläubigen also, der dem Gesetz gestorben
ist und d. h. von dem Verpflichtetsein befreit bleibt, aus sich selbst
zu leben: 8, 1-4; Gal. 2, 19-21.

Die in Gal. 2, 19f. erörterte Problematik ist das eigentliche
Anliegen auch von Rom. 7. An beiden Stellen wird der Gedanke
abgewiesen, daß der gerechtfertigte (Rom. 3, 20-5, 1), der durch den
Geist mit der Liebe erfüllte (5, 5), der mit Christus gekreuzigte und
auferstandene Christ imstande sei, durch das Gesetz bzw. aus sich

zu leben. Wie in Gal. 2, 19f. wird durch das Gleichnis in Rom. 7, 1-5
festgestellt: allein dem Gesetz durch den Leib Christi gestorben,
ist es möglich, Gott Frucht zu bringen. Dieser Gedanke wird in
Kap. 8 weitergeführt.

Warum also muß der Mensch dem Gesetz gestorben sein, um Gott
zu leben? Rom. 7, 5. 7-13 beantwortet diese Frage in bezug auf den
natürlichen Menschen; bei ihm wird, wegen der Sünde, durch das

Gesetz der Wille zum Selbst-Leben nur gesteigert. Demgemäß ist
nach Gal. 2, 19 f. die pharisäische Existenz durch das epuj 16)

bestimmt und ist deshalb an sich Sünde, Abfall und Tod. Dieser
Gefahr entgeht nun Paulus keineswegs auf die Weise, daß er meint,



O. Modalsli, Gal. 2, 19-21; 5, 16-1S und Rom. 7, 7-25 37

aus dem zu leben, was durch den Geist in ihm neugeschaffen worden
ist - um so weniger, als er noch zugleich Sünder ist. Das wird in
Rom. 7, 14-25 gesagt. Zwar stimmt sein inwendiger Mensch dem
Willen Gottes zu und liebt ihn (V. 22); er dient mit seinem voûç

dem Gesetz Gottes (V. 25b). Er kennt aber auch den Widerspruch
und die Zerrissenheit, die in ihm walten. So muß er außerhalb des

eigenen Ichs die Erlösung, den Erlöser finden (V. 24-25 a): in Christus

allein bleibt der Sieg (Rom. 8, Iff.). Und zwar steht der Christ
unter der Verheißung des Sieges, insofern er m/eugcm crfeTui bzw.
nepiTrciTd (Gal. 5, 18. 16; Rom. 8, 5), d. h. soweit er durch den Geist
im Glauben, in Christus erhalten wird und in seiner Liebe wandelt.

Demnach wird einerseits in Gal. 2, 19f. ; 5, 16ff., andererseits in
Rom. 7, 7-25 das Gesetz als Mittel bzw. das eigene, auch das
erneuerte Ich als Quelle zur Heiligung eindeutig abgewiesen. «Nun
muß das Mittel Hl. Geist heißen bzw. Christus und Glaube.»44
Obwohl also im Christen der Widerspruch zwischen Fleisch und Geist
noch waltet, bleibt der Christ in dem für ihn gestorbenen und in
ihm lebenden Christus dem Gesetz gestorben und lebt für Gott.
Trotz aller sachlichen Unterschiede zwischen den drei behandelten
Stellen dienen sie demselben Interesse, nämlich dem Evangelium
von der Rechtfertigung und der Heiligung : der Christ ist und bleibt
in Christus zum Leben aus ihm erlöst.

Ole Modalsli, Oslo

44 So in bezug auf Rom. 7 O. Cullmann in einer Vorlesung am 19. Juli 1963.


	Gal. 2, 19-21; 5, 16-18 und Röm. 7, 7-25

