
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Norman Perrin, The Kingdom of Ood in the Teaching of Jesus. (The New
Testament Library.) London, SCM Press, 1963. 215 S. Sh. 30/-.

Gösta Lundström, The Kingdom of Ood in the Teaching of Jesus. Edinburgh,
Oliver and Boyd, 1963. 300 S. Sh. 42/-.

Ein sonderbares Zusammentreffen macht, daß im gleichen Jahr zwei
englischsprachige Arbeiten mit demselben Titel und einer gleichartigen
Behandlung des Stoffes erschienen sind.

Norman Perrin nennt Joachim Jeremias seinen «Doktorvater», und dieser
behält allein im Text seinen Titel (S. 9 und 202) als einen Ausdruck der Reverenz.

Die Lehrjahre des Verfassers in Deutschland haben auch tiefe Spuren
in seiner Arbeit hinterlassen, so daß z.B. die theologische Entwicklung in
England und Amerika in ihrem Zusammenhang mit der deutschen Theologie
gesehen und gezeichnet wird.

Die Interpretation des Reiches Gottes im Neuen Testament hat mehrere
Veränderungen durchgemacht. Der Verfasser fängt mit Johannes Weiss in
seiner Revolte gegen die Schleiermacher-Ritschlsche Ethisierung an. Danach
folgen zwei Kapitel über «die anglo-amerikanische liberale Antwort auf die
Neuorientierung durch Weiss und Schweitzer», die nach der ersten Verneinung

mit dem Triumph der Apokalyptik endet. Es gelang C. H. Dodd nicht,
durch eine «realisierte Eschatologie» das Problem zu lösen. Die Untersuchung
des Verfassers konzentriert sich allmählich auf gewisse kontroversielle Fragen:

Gegenwart und Zukunft, der Menschensohn bei T. W. Manson, die
Schule Bultmanns, Jesus und die Parusie bei Cullmann, J. A. T. Robinson u.a.
Ein kurzes Kapitel wird so der amerikanischen Auffassung von Jesus als
Prophet gewidmet.

Nach diesem weitläufigen Vorspiel ist das letzte prinzipielle und
zusammenfassende Kapitel genügend vorbereitet. Der Verfasser meint, drei
«offene» Fragen wären zu beantworten, um den synoptischen Gottesreich-
begriff zu verstehen. Diese Fragen sind von prinzipiellem Gewicht, sie sind
nicht, wie der Verfasser zu meinen scheint, Schlußfragen, sondern Grundfragen,

die philosophische und theologische Bestimmungen nötig machen.
Man merkt dies schon an der Formulierung der ersten Frage : Was ist der

Unterschied zwischen jüdischer Apokalyptik und jesuanischer Eschatologie?
Hier wird an die theologische Interpretation des alttestamentliehen Zeit-
begriffs bei Gerhard von Rad (und Rudolf Bultmann) angeknüpft. Die
prophetische Zeitauffassung ist «punctiliar» : «die Erfahrung des Einzelnen ist die
Arena des eschatologischen Kampfes geworden» (S. 185). Auch die zweite
Frage vom Verhältnis zwischen Gegenwart und Zukunft ist nur scheinbar
historisch. Nach dem Verfasser liegt das unschätzbare Verdienst der Schule
Bultmanns im «Lenken unserer Aufmerksamkeit zur Sphäre der einzelnen
menschlichen Erfahrung als die Sphäre, in der das Reich Gottes geoffenbart
wird» (S. 186). Das Reich Gottes ist im Glauben gegenwärtig und die
(apokalyptischen) Tage des Menschensohnes sind bildlich zu verstehen. Die dritte
Frage gilt dem Verhältnis zwischen Eschatologie und Ethik in der Lehre



Rezensionen 441

Jesu, ein Problem, an dem die Schule Bultmanns ein halbes Jahrhundert
gearbeitet hat. Nach dem Verfasser gilt die ethische Lehre, «was der Einzelne
tun muß, wenn er in der Spannung zwischen Gegenwart und Zukunft
gefangengenommen ist». Das Tun des Glaubens ist die Antwort auf die eschato-
logische Lehre («proclamation - response pattern», S. 202).

Damit ist vielleicht die Grundtendenz des Buches angedeutet worden. Die
drei Fragen sind wie Fäden desselben Netzes, so zusammengefügt, daß sie
einen bestimmten Begriff ergeben müssen. Ob dieses Netz das des synoptischen
Gottesreiches ist oder eine Modernisierung, wird der Leser selbst entscheiden.

Die Arbeit des schwedischen Bischofs G. Lundström ist eine Übersetzung
und Bearbeitung seiner in Uppsala 1947 vorgelegten schwedischen Dissertation.

Der Reichtum des Stoffes tritt dadurch hervor, daß die beiden Bücher
je hundert Autoren anführen, die bei dem andern fehlen. Nur etwa
sechzig sind gemeinsam.

Bischof Lundström führt natürlicherweise mehr skandinavische Verfasser
und Forscher an. Aber er benutzt auch holländische und französische
Autoren, die bei Perrin beinahe ganz fehlen. Er drückt sich auch im
allgemeinen vorsichtiger aus und nimmt eine mehr ausgesprochen «biblische»
Position ein. Die Bücher können sich mit Vorteil ergänzen.

Erik Esking, Orebro, Schweden

Eugen Ruckstuhi., Die Chronologie des Letzten Mahles und des Leidens Jesu.
Biblische Beiträge, N. F. 4. Einsiedeln/Zürich/Köln, Benziger, 1963. 124 S.

Fr. 6.80.

Der Verfasser hat das Verdienst, die in den letzten Jahren wieder viel
verhandelten Fragen nach der Chronologie der Passionsberichte einem breiteren
Publikum in einer leicht lesbaren Form zugänglich zu machen. Wer weiß, wie
verwickelt die Probleme liegen, muß sich verwundern über die Art, wie es

Ruckstuhl gelingt, auf knappstem Raum alle wesentlichen Punkte
aufzugreifen und zugleich Einblick zu geben in die Diskussion der strittigen Fragen,

wobei er immer sorgfältig das Pro und Kontra abwägt.
Schon immer hat die Tatsache den Exegeten Schwierigkeiten bereitet, daß

die Synoptiker und das Johannes-Evangelium je eine verschiedene Chronologie

der Passion geben: nach den Synoptikern ist Jesus am 15., nach Johannes

am 14. Nisan gestorben. Alle bisherigen Harmonisierungsversuche haben
nicht befriedigt. Hinzu kommt die Beobachtung, daß schwerlich der ganze
Prozeß Jesu sich an einem einzigen Tag abwickeln konnte, wie das die
Evangelien nahelegen. Beide Schwierigkeiten scheinen sich nun von den
Qumranforschungen her aufzulösen: Nach dem alten priesterlich-essenischen
Solarkalender, der vor allem durch die Arbeiten A. Jauberts in Paris bekannt
geworden ist, wurde das Passa jeweils an einem Mittwoch gefeiert. Es weist
nun allerhand darauf hin (besonders einige altchristliche Überlieferungen),
daß Jesus mit seinen Jüngern nach diesem essenischen Kalender schon am
Dienstagabend der Karwoche das Passamahl eingenommen hat und in der
Nacht zum Mittwoch verhaftet worden ist. Dann hätten also die Synoptiker
insofern recht, als Jesus tatsächlich vor seiner Verhaftung noch das Passa-



442 Rezensionen

mahl gegessen hätte, und Johannes hätte darin recht, daß Jesus am Tag des
offiziellen 14. Nisan gekreuzigt worden wäre. Zudem wären die einzelnen
Etappen des Prozesses Jesu besser auf die Tage zwischen Mittwoch und
Freitag zu verteilen.

So verlockend einerseits die These Jauberts und in ihrer Gefolgschaft nun
Ruckstuhls ist, so unsicher ist sie doch andererseits. Es wurde ihr auch von
verschiedenen Seiten widersprochen (z. B. von J. Blinzler, A. Strobel, K. G.

Kuhn). Es können hier nicht im einzelnen die Argumente angeführt werden.
Sie kreisen vor allem um zwei Fragenkomplexe: 1. Ist die (erst im 3.
Jahrhundert bezeugte) Mehrtagechronologie der Passion wirklich zuverlässig?
2. War es - trotz allen Affinitäten der Urgemeinde zu den Essenern, die nicht
bestritten werden sollen - möglich, daß Jesus in Jerusalem ein essenisches
Passamahl am Dienstagabend gefeiert hat

Doch wie man sich auch dazu stellen mag, auf jeden Fall sind diese
Passionschronologieforschungen höchst anregend und verdinen es, ernstgenommen

zu werden. Willy Rordorf, Genf

Das Neue Testament Deutsch, 8. Die kleineren Briefe des Apostels Paulus,
übersetzt und erklärt von H. W. Beyer, P. Althaus, H. Conzelmann,
G. Friedrich, A. Oepke. Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1962.
202 S.

Diese 9. Auflage des Kommentarbandes enthält in den Arbeiten von
Friedrich (Philipper- und Philemonbrief) und Conzelmann (Epheser- und
Kolosserbrief) neue Beiträge, während der Galaterbrief (ehemals von Beyer
bearbeitet) von Althaus neu gestaltet wurde und die Thessalonicherbriefe in
der von Oepke vorgelegten Form wieder abgedruckt wurden (es wäre
vielleicht besser gewesen, wenn auch dieser Brief eine Neubearbeitung erfahren
hätte).

Bei den paulinischen und deuteropaulinischen Schriften mit ihrer gefüllten
Begrjfflichkeit tritt eine Schwierigkeit besonders deutlich hervor, die auch
dieser Kommentar erkennen läßt: Die Tatsache, daß man den griechischen
Text bei den Lesern nicht allgemein voraussetzen kann, läßt für eine Reihe
von Begriffen die theologische Interpretation nicht recht zum Zuge kommen,
weil diese Begriffe nicht «übersetzt» werden, sondern - so hat man bisweilen
den Eindruck - mehr vorausgesetzt werden. Die Einzelauslegung vermag
diesen Mangel nur teilweise aufzuheben (vgl. z. B. «Fleisch» und «Geist» im
Galaterbrief, S. 47-51; ëv Xpiaxû) zu Phil 4, 5-7, S. 124-127). Die
Auslegung hätte sich auch etwas deutlicher an Schwerpunkten orientieren können,

um gerade den Nichttheologen den Zugang zur Sache zu erleichtern.
Die beiden Kommentierungen von Conzelmann unterscheiden sich m. E.

von den übrigen, weil er zum besseren Verständnis etwas eingehender, u. a.
zum Problem «Leib Christi», auf die religionsgeschichtlichen Hintergründe
hinweist (vgl. S. 63-70). Zwar ist die Urmensch-Erlöser-Hypothese in der
bekannten Einseitigkeit vorgetragen, und man hätte auch in einem sog.
allgemeinverständlichen Kommentar wenigstens den einen oder anderen Hinweis
auf Material als Hilfe empfunden, aber die Interpretation gewinnt an Leben-



Rezensionen 443

digkeit und Farbe und führt den Leser zum intensiveren Verständnis. Dankbar

muß man dem Verfasser auch für einen Hinweis sein, wie er zu Kol. 1,

21-23 gegeben wird (S. 139): «Solche Sätze lassen sich nicht einfach wiederholen.

Sie müssen in der Form heutiger Verkündigung der Versöhnung
aktualisiert werden.» Ob das erst in der Verkündigung - gemeint ist offenbar die
Predigt - oder nicht schon im Kommentar geschehen sollte, wäre kritisch zu
fragen.

Eine z. T. auf kleinste Details eingehende Exegese findet man in den von
Friedrich bearbeiteten Briefen. Das wird u. a. deutlich an der Interpretation
von Phil. 2, 5-11 (S. 108-111), in der wie zu anderen Stellen der reichliche
Hinweis auf biblische Parallelstellen auffällt. Allerdings kann man fragen, ob
trotz dieser gründlichen Einzelexegese die Gesamtinterpretation die Begriffe
und Vorstellungen des Textes in den über sie hinausweisenden Aussagen noch
etwas klarer hätte erfassen und übersetzen sollen. Hier bleibt die Interpretation

z. T. bei allgemeinen theologischen oder dogmatischen Formulierungen
stehen (vgl. z. B. das Problem des Gehorsams in Phil. 2).

Die kritischen Einwände sollen den Wert und die Hilfe, die auch dieser
Band des N.T.D. leisten kann, nicht schmälern. Der im ganzen mit diesem
Kommentarwerk begonnene Versuch, theologische Durchdringung biblischer
Texte auch Nichttheologen zugänglich zu machen, ist bekanntlich keine
einfache Aufgabe - es bleiben, wie wir angedeutet haben, auch an diesen Band
manche Fragen -, aber über dessen Notwendigkeit bedarf es keiner Diskussion.

Den Weg zwischen notwendiger Vereinfachung und möglicher theologisch

intensiver Interpretation in angemessener Übersetzungsarbeit zu finden,
bleibt als Aufgabe, deren Erfüllung auch im Kommentarwerk N.T.D. noch
zielbewußter angestrebt werden sollte. Siegfried Wibbing, Mainz

Weener Kramee, Christos, Kyrios, Gottessohn. Untersuchungen zu Gebrauch
und Bedeutung der christologischen Bezeichnungen bei Paulus und den vor-
paulinischen Gemeinden. Abhandl. z. Theol. d. A. u. N.T., 44. Zürich und
Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1963. 235 S. Fr. 22.50.

Diese interessante Zürcher Dissertation untersucht erschöpfend den
Gebrauch drei christologischer Titel in den anerkannten Paulusbriefen.

Der bedeutendste Teil der Arbeit ist der erste, über die Formel der vor-
paulinischen hellenistischen Gemeinde. Wenn die Bedingungen : feste Stichworte

und klares Formschema (§ 25a) erfüllt sind, dann kann man von
geprägten Formeln sprechen, und Kramer stellt fest, daß jeder Titel in eine
bestimmte Formel verwurzelt ist. - So haftet der Titel (Jesus) Christos in der
Pistisformel, wo die Gemeinde bei der Taufe und in der Verkündigung ihren
Glauben an das Heilsgeschehen der Vergangenheit formulierte. Das älteste
Judenchristentum sagte: Gotte erweckte Jesus auf, und das hellenistische
Judenchristentum erweiterte es zu : Christos ist für uns gestorben und
auferweckt worden. Der Befund in den Paulinen ist klar dargelegt, der Wechsel
von Jesus zu Christos bleibt aber unerklärt. Wenn Christos «Werkformel» ist,
sind die beiden folgenden eher «Personformel» (§ 16d). - Sitz im Leben des

Kî/rfos-Titels ist die Homologie der versammelten Gemeinde, der gottes-



444 Rezensionen

dienstliche Akklamationsruf, wobei man sich zur Herrschaft des gegenwärtigen
Erhöhten bekennt. Scharf davon zu unterscheiden ist der Titel Mare-

Kyrios, der aus dem aramäischen Maranatha-Ruf beim Abendmahl stammt
und den in der Parousie Kommenden bezeichnet. So löst Kramer die Kontroverse

Bousset-Cullmann, indem er überhaupt keinen Zusammenhang
zwischen den beiden Vorstellungen annimmt, die nur zufällig mit dem gleichen
Titel bezeichnet werden. Ja es gibt noch einen dritten Titel, Rabbi-Kyrios
(§ 49), der aus der Höflichkeitsanrede an den historischen Jesus stammt. -
Auch der Gottessohn-Titel hat zwei Wurzeln: Er kommt einerseits in der
Adoptionsformel (Auferstehung) vor, andererseits hat die hellenistisch juden-
christliche Gemeinde den Präexistenten damit bezeichnet, der für uns in die
irdische Existenz «dahingegeben» bzw. «gesendet» worden ist.

In einem zweiten Teil wendet sich der Verfasser dem paulinischen Material
zu; aber da er die erwähnten Formeln ausschließlich den Paulinen entnommen

hat, ist es nicht verwunderlich, daß er hier nichts Neues findet. Paulus
gebraucht die Titel so wie er sie übernommen hat, höchstens mit stilistischer
Variation; aber schon er ist unterwegs zum späteren Promiscue-Gebrauch. -
Ein dritter Teil behandelt verschiedene Spezialprobleme, aber nur in formaler

Hinsicht.
Erst beim Korrigieren der Druckfahnen hat Kramer das Werk von Ferdinand

Hahn, Christologische Hoheitstitel (1963), einsehen können, und er
freut sich, seine «Ergebnisse so bald in Konfrontation mit einem ähnlichen
und ergänzenden Werk verifizieren zu können» (S. 8). Leider wird dies wohl
nicht so leicht sein, wie er hofft. Hahn findet eine direkte Entwicklung vom
«Rabbi-Kyrios» über den «Mare-Kyrios» zum erhöhten «Akklamations-
Kyrios». Bei ihm erscheint der Christos-Titel mit der Passion, nicht mit der
Auferstehung verbunden. Gottessohn bezeichnet für Hahn den eschatologi-
schen Messias oder den Theios aner u. a. m. Kurzum, das Buch Hahns ist
weder ergänzend noch ähnlich. Das ist vor allem darum zu bedauern, weil die
sorgfältig gewonnenen Ergebnisse von Kramers Untersuchung, so
überzeugend sie sind, ohne solche Ergänzung eigentlich nicht recht befriedigen
können. Die Vorteile seines Werkes, nämlich seine Beschränkung auf den
(vor-)paulinischen Gebrauch und die Vollständigkeit seiner Untersuchung,
wenn er methodisch und sorgfältig den Stichworten der verschiedenen
Formeln nachgeht, sind zugleich dessen Nachteile. Immer wieder weicht er
religionsgeschichtlichen Fragen aus, und die Probleme, die sich etwa aus den
Evangelien melden, bleiben unberücksichtigt. Kramers Untersuchungen
müssen in der zukünftigen Forschung über vorpaulinische Christologie sehr
ernst genommen werden, aber feste Ergebnisse sind sie ohne
religionsgeschichtliche Erklärung noch nicht.

In der Folge seines Lehrers E. Schweizer schlägt Kramer vor, sein Buch
nach Paragraphen und Abschnitten zu zitieren, wohl in der Hoffnung, daß
sich diese Art allgemein durchsetzen wird. Möglich wäre ein solches
Verfahren nur bei sehr detaillierter Gliederung, nötig eigentlich nur im Falle
einer anderssprachigen Ausgabe; aber der Vorschlag wäre vielleicht doch
erwägenswert. Lloyd Gaston, Saint Paul, Minn.



Rezensionen 445

Dietrich Wiederkehr, O.F.M.Cap., Die Theologie der Berufung in den

Paulusbriefen. Studia Friburgensia, N. F. 36. Freiburg, Universitätsverlag,
1963. XVI + 292 S. Fr. 26.-.

Das Thema ist in größeren Abhandlungen bisher von E. Engel und W.
Bieder behandelt worden, wobei die Arbeit von Bieder insbesondere im
Hinblick auf die theologische Problematik der Mission geschrieben wurde1.
Wiederkehr geht über die beiden genannten Abhandlungen insofern hinaus,
als er zum ersten Mal eine Untersuchung sämtlicher paulinischer Aussagen
über die Berufung unternimmt. Er unterscheidet sich von ihnen auch methodisch

dadurch, daß er zunächst eine ausführliche Analyse der Texte bietet
und erst hernach die einzelnen Stellen «versuchsweise zu einer Synthese
gruppiert» (S. VII).

Der Verfasser beginnt mit einer knappen Darstellung der Wortgeschichte
von KceXeîv in der nichtbiblischen Literatur (S. 1-6), der eine Untersuchung
des Begriffes der Berufung im Alten Testament (S. 7-16), in der Gemeinde
von Qumran (S. 17-20) und in den synoptischen Evangelien bzw. der
Apostelgeschichte (S. 21-31) folgt. Den Hauptteil nimmt die umfassende und
sorgfältige (aber manchmal etwas weitschweifige) Analyse der Paulusstellen
ein (S. 35-240). Die einzelnen Stellen werden (von Ausnahmen abgesehen)
«chronologisch» geordnet, 2. Thess., Kol., Eph. und die Past.-briefe gelten
als echte Paulusbriefe. Anschließend (S. 241-275) bietet der Verfasser eine
Synthese des Materials, d. h. er versucht die «Theologie der Berufung» bei
Paulus darzustellen, wobei er die Einzelstellen nach dem «konkreten Ablauf
des Berufungsgeschehens» ordnet (S. 241). In einem Schlußteil wird zunächst
über die Herkunft der paulinischen Berufungstheologie gehandelt (S. 275f.).
Die Tatsache, daß Paulus mehr als alle anderen Autoren des N.T. den
Begriff der Berufimg benützt und theologisch geprägt hat, führt der Verfasser
in erster Linie auf den besonderen missionarischen Auftrag des Apostels
zurück, bei den Heiden den Ruf Gottes auszurichten. Eine eigentliche
Entwicklung innerhalb der paulinischen Berufungstheologie ist nicht festzustellen

(S. 280f.). Nach der Zusammenfassung (S. 282f.) gibt der Verfasser einen
guten Uberblick über die wichtigsten Ergebnisse seiner Untersuchung,
insbesondere im Hinblick auf die Konsequenzen, die sich daraus für die
systematische Theologie ergeben (S. 284-288). Dabei ist ihm zuzustimmen, wenn
er vom N.T. her gegen die Verengung des Begriffes der Berufimg auf die
spezielle Vocatio einer Sondergruppe innerhalb der Kirche protestiert (S. 284).
Richtig ist auch der Hinweis des Verfassers auf die Unzulässigkeit, den neu-
testamentlichen Berufungsbegriff im Sinne der Situationsethik zu verstehen.
Der Ruf Gottes ereignet sich nicht jeweils neu in der Situation, sondern
« Berufung... geschieht von Anfang an einmalig und auf die eschatologische
Vollendung hin» (S. 285) und bleibt dann «aktuell gegenwärtig» (S. 42).

Am interessantesten sind aber die Ausführungen des Verfassers hinsichtlich

der Frage, ob sich aus 1. Kor. 7, 15-24 eine Theologie des weltlichen
Berufs, seiner Heiligkeit und Würde vor Gott, ableiten läßt oder nicht. Die

1 E. Engel, Die Berufungstheologie des Apostels Paulus (Diss. Heidelberg
1939); W. Bieder, Die Berufung im Neuen Testament (1961).



446 Rezensionen

Stelle spielt ja für das reformatorische Theologoumenon von der göttlichen
Vokation zum weltlichen Beruf eine wichtige Rolle. Noch Lietzmann und
Bauer verstehen KXijaiç in 7, 20 im Sinne von weltlichem Beruf2. Der
Verfasser weist indessen (S. 129ff.) mit Recht nach, daß diese Deutung
unhaltbar ist3. Auch in 7, 20 ist KXrjm? der Ruf in den Christenstand und
der Vers ist als Mahnung zu verstehen, «dort zu bleiben, wo einer vom
Ruf getroffen wurde» (S. 135). Paulus will in 1. Kor. 7 gerade nicht dem
weltlichen Beruf eine sakrale Bedeutung verleihen, sondern im Gegenteil die
aus der eschatologischen Distanz erwachsende prinzipielle Indifferenz und
Gleichgültigkeit allem weltlichen Stand gegenüber betonen4.

Ist mit alledem die Bedeutung der paulinischen Berufstheologie nach
ihrer negativen Seite hin dargestellt, so versucht der Verfasser, auch den
«Beitrag der authentischen paulinischen Berufstheologie» positiv zusammenzufassen

(S. 286ff.). Er liegt nach seiner Meinung im personalen Element
des freien göttlichen Heilshandelns und in der kirchenbildenden Funktion,
durch die die Vielen zur Einheit zusammengeführt werden. Ganz zu Recht
weist der Verfasser in diesem Abschnitt daraufhin, daß der Akt der Berufung
die menschliche Entscheidungsfreiheit nicht ausschließt, wie er auch nicht
umgekehrt in falscher personalistischer Weise gegen das Sakrament und den
Geistempfang ausgespielt werden kann (S. 287). Solche richtigen Ausführungen

stehen freilich im unreflektierten Widerspruch zu anderen, in denen
sich der Verfasser — von der Intention getrieben, die Objektivität und Un-
geschuldetheit der göttlichen Berufung zu wahren - dazu verführen läßt, die
anthropologische Seite des Berufungsgeschehens völlig zu leugnen (vgl. S. 27.
82, 284f.). Wie zu erwarten war, werden dadurch die diesbezüglichen
Aussagen in die übliche bloß negative Theologie abgetrieben. Indessen soll mit
diesen kritischen Bemerkungen nicht der Wert dieses im ganzen beachtlichen

Beitrags zur paulinischen Theologie geschmälert werden5.
Kurt Niederwimmer, Wien

Adalbert Hamman, O. F.M. La Prière.2. Les trois premiers siècles. Tournai,
Dosclée & Co., 1963. 383 S.

A. Hamman, Verfasser von Prières des premiers chrétiens, Le Paterexpliqué
par les Pères und Les prières eucharistiques des premiers siècles, war speziell
dazu vorbereitet, uns eine Monographie über das Gebet der ältesten Christenheit

vorzulegen. Nach dem ersten schon vorliegenden Band über das Gebet
im Neuen Testament folgt nun die Darstellung über das Gebet der Christen

2 H. Lietzmann, An die Korinther I und II (1949), z. St. (korrigiert von
W. G. Kümmel, S. 177); W.Bauer, Griech.-deutsches Wort. (5 1958), Sp.
862.

3 Vgl. schon K. L. Schmidt, Theol. Wort. 3 (1938), S. 492 A. 1.
4 Vgl. dazu F. Lau, Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl.,

1 (1957), Sp. 1076f.
5 S. 66, Zeile 13, muß es heißen: Die Verse 2, 13-3, 5 (statt 12, 13-3, 5).

Mehrere Fehler haben sich bei dem griechischen Zitat S. 78 A. 1

eingeschlichen.



Rezensionen 447

der ersten drei Jahrhunderte, aufgegliedert in 6 Kapitel: Das erste ist dem
Gebet in der judenchristlich beeinflußten Gemeinde (Didache, Oden
Salomons, Barnabasbrief, Hermas), das zweite dem Gebet in der heidenchristlichen

Kirche (Clemens Romanus, Ignatius, Justin, Irenaus) gewidmet; an
dritter und vierter Stelle stehen die Abschnitte über das Gebet der Märtyrer
und das Gebet in der apokryphen Literatur1 ; ein fünftes Kapitel befaßt sich
mit dem liturgischen Gebet (vor allem in der Traditio apostolica); und
schließlich werden die ersten Schriften über das Gebet (von Tertullian,
Cyprian, Clemens Alexandrinus, Origenes) behandelt.

Ein reichhaltiges Werk also, von dem man sicher nicht allzuviel neue
Forschungsresultate erwarten muß (Hamman stützt sich in jedem Kapitel
auf die einschlägige Spezialliteratur, die er gründlich kennt), das aber gerade
durch seine vornehme Zurückhaltung im Detail und durch seine mutige
Großzügigkeit und Klarheit in der Linienführung viel Schönheit besitzt und

- was m.E. das Wichtigste ist - wirklich etwas vom Atem des urchristlichen
Gebetslebens weitervermittelt. Wir müssen dem Autor dankbar sein, daß er
uns dieses Studienbuch gegeben hat, das nicht nur alle wichtigen Texte über
das Gebet der frühen Christenheit sammelt und in wissenschaftlicher Weise
bespricht und einordnet, sondern auch die unversiegbare und das Leben des

Einzelnen wie der Gemeinschaft gestaltende Quelle des Gebets von innen
heraus sichtbar macht. Willy Rordorf, Neuchâtel

Berthe Widmer, Enea Silvio Piccolomini in der sittlichen und politischen
Entscheidung. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 88. Basel und
Stuttgart, Helbing & Lichtenhahn, 1963. X + 167 S. Fr. 18.-.

Noch immer sind viele der großen, kirchengeschichtlichen Artikel der
«Realenzyklopädie für protestantische Theologie und Kirche» für uns von
Bedeutung. Wer den 15. Band der dritten Auflage zur Hand nimmt, um sich
auf Grund des Aufsatzes von Zöpffel und Benrath über Person und Werk
des Enea Silvio Piccolomini zu unterrichten, wird darin die Konturen des

Enea-Bildes von Georg Voigt nachgezeichnet finden2. Nicht, daß Voigt von
Kennern der Renaissance und der Persönlichkeit dieses Papstes nicht schon
oftmals kritisiert worden wäre. Doch hat, sagt Berthe Widmer, noch niemand
ein gleichermaßen gründliches Buch über Enea geschrieben und die Originalgestalt,

wie sie sich in den literarischen Quellen offenbart, mit dem Porträt,
das Voigt von ihr gemalt hat, sorgfältig Zug um Zug verglichen und dabei
die Pinselstriche des früheren Biographen so kräftig überzeichnet, daß ihre
Wirkung hätte verschwinden müssen (S. 36).

Die Verfasserin - Privatdozentin für Geschichte in Basel und ausgewiesen
als ausgezeichnete Kennerin des Enea Silvio auf Grund einer Biographie, die

1 Vgl. den wichtigen Beitrag von A. Hamman zum Patristikerkongreß in
Oxford, 1963: Le «Sitz im Leben» des apocryphes du Nouveau Testament
(wird demnächst im Kongreß-Sammelband der Texte und Untersuchungen
erscheinen).

2 G. Voigt, Enea Silvio Piccolomini als Papst Pius II. und sein Zeitalter,
1-3 (1856-63).



448 Rezensionen

sie bereits vor vier Jahren vorlegte - hat damit in allgemeinster Form
vortrefflich die Zielsetzung ihres Buches umrissen. Sie will nicht weniger, als
nochmals versuchen, die religiöse und moralische Entwicklung des Piccolo -

mini verständlich zu machen, und zwar, weil sie von den Verzeichnungen in
seinem Bilde überzeugt ist, in steter Auseinandersetzung mit Georg Voigt.

Was ist das Herausfordernd-Befremdende der Voigtschen Darstellung, das
eine ausdrückliche Revision verlangt? Vielleicht wird der Impuls, der die
Verfasserin zu ihrem Buch bestimmte, begreiflicher, wenn man an das Urteil
Jacob Burckhardts denkt, der Enea Silvio gelegentlich seinen besonderen
Liebling nennt- Der Piccolomini gilt ihm als der «Normalmensch der
Frührenaissance», zu dem er sich bekennt wie zu den Hochzielen jener Epoche.
Das Urteil Georg Voigts, der um dieselbe Zeit — die «Kultur der Renaissance
in Italien» erschien 1860 — seine Enea-Biographie vorlegte, steht in
offenbarem Widerspruch hierzu; es lautet, vom moralischen und kirchenpolitischen

Standpunkt aus gefällt, vernichtend. Burckhardt hatte mehr auf die
künstlerische Seite Eneas und seiner Zeit geachtet. Dagegen scheint das
gemeinsame Interesse für den Piccolomini bei Voigt hervorgerufen zu sein
durch die stark politische Ausrichtung des Sienesen, die es ermöglichte - der
deutsche Biograph stand an der Schwelle zum Kulturkampf -, an ihm die
Auseinandersetzung zwischen Italien und Deutschland, zwischen römischer
und deutscher Kirche, augenfällig zu machen. Demzufolge richtet sich der
Haupteinwand der Verfasserin gegen das Verfahren Voigts: Eneas Moral
werde von einer politischen Tat aus bewertet. Daß der Piccolomini den Basler
Beschlüssen und den nationalkirchlichen Bestrebungen entgegentrat, habe der
deutsche Historiker ihm zu einem sittlichen Vergehen gestempelt und von
hier aus den ganzen Menschen entwertet, wollte er doch nicht glauben, daß

man in guten Treuen eine konziliaristische Auffassung gegen eine römisch
päpstliche aufgeben kann (S. 96). Die klare Fixierung von Standort und
Verfahren Voigts erleichtert es der Verfasserin, die Art, in der er die Quellen
verwertet, als ungenügend, ja anstößig aufzudecken: Immer wieder komme
Voigt auf eine bestimmte Anzahl von Enea-Schriften zu sprechen, indem er
mehrfach die gleichen zu seinen Gunsten ausbeute, doch so, als handle es sich
um verschiedene... (S. 38). Emsiges Aufspüren der schwachen Seiten aus
gründlicher Antipathie, eifriges Aufstöbern aller schriftlichen Dokumente:
dies charakterisiere seine Methode nicht minder als die Bezeichnung
Verhörrichter (S. 40). Die Front, die aufgerichtet ist, scheint deutlich. Es ist die
Ablehnung alles Katholischen durch den nationalkirchlichen Protestanten,
der Gegensatz teutonischer Vehemenz zu Feinheit und Nuancenreichtum des
italienischen Wesens, die es Voigt gelingen lassen, vom späteren Pius II. ein
Charakterbild zu entwerfen, das nicht selten die Grenze zur Karikatur, dem
Zerrbild des moralisch verächtlichen Opportunisten, hin überschreitet.

Der Verfasserin geht es mit merklicher Entschiedenheit um die Korrektur
dieses verzeichneten Pius-Bildes. Sie ist um eine objektive Würdigung auch
und gerade des Politikers Enea bemüht. Das Verfahren ihres Buches sucht
daher einen Weg der Beurteilung, der jenem Voigts entgegengerichtet
erscheint: Es fragt zuerst, ob sich in Eneas Denken und Tun im allgemeinen
und im privaten Leben nicht so viel sittlicher Ernst manifestiere, daß ein



Rezensionen 449

solcher auch hinter seinen diplomatischen Taten vermutet werden dürfe.
Dieses Verfahren - so wird der Leser belehrt -, habe den Vorteil, daß der in
sich schwer zu bewertenden Politik die primär moralische Indifferenz
gelassen wird, während Voigt sie von vornherein belastet habe, wollte er doch
den Gedanken an eine innere Konsequenz in der Entwicklung Eneas zum
Papalisten mit Entschiedenheit nicht gelten lassen (S. 96).

Entsprechend dieser Blickrichtung ist der Aufriß des Buches gegliedert:
Drei große Essays - die humanistische Wesensart, die sittlich-religiöse
Gestalt, die kirchenpolitische Schwenkung Eneas - versuchen, in dieser
Sukzession gelesen, einen Schlüssel zum Verständnis des Piccolomini als Politikers

an die Hand zu geben. Wir müssen es uns aus Raumgründen versagen,
auf den Inhalt dieser hervorragenden, in glänzendem Deutsch geschriebenen
Darstellung näher einzutreten.

Was das Buch von Berthe Widmer als wissenschaftliche Studie von Rang
ausweist, ist nicht allein der Eindruck einer profunden Gelehrsamkeit, den
es hinterläßt, sondern allem voran die gediegene Quellenarbeit, die hier
geleistet worden ist. Gerade der Anlaß, der die Verfasserin zu ihrem Buch
bestimmte, Voigts wichtigste Anschuldigungen nochmals zu überprüfen und
dabei seine Worte mit festen Tatsachen aus Eneas Leben zu vergleichen und
seine verfälschende Praktik durch einmalige, aber gründliche Behandlung
der wenigen Schriften aufzudecken, aus denen er für alle Lebenslagen Eneas
die Belege für seine Anschuldigungen zieht (S. 38), dürfte ihr Anreiz und
Hilfe zugleich gewesen sein, dem Piccolomini auf neue Weise «gleichzeitig»
zu werden. Vor uns jedenfalls ersteht das Bild eines faszinierend lebendigen
Menschen, des Humanisten und sich in Kämpfen vertiefenden Christen Enea
Silvio Piccolomini, dessen so heftig angefochtene Wendung vom Konziliaristen

zum Papalisten jetzt in der Tat nicht mehr allein als Folge seines
Ehrgeizes, des Willens zu eigenem Aufstieg erscheint, sondern als das
folgerichtige Ergebnis einer langsamen, in sich kohärenten, auf bestimmten
Grundgedanken fußenden Entwicklung, wie sie sich entscheidend für ihn,
den sienesischen Ghibellinen, am Wiener Hofe vollzog (S. 70). Die Verfasserin

kommt zu dem Ergebnis, daß weder die humanistische Eigenart Eneas,
noch seine Moral, noch die Entwicklung seiner politischen Auffassungen ein
verächtliches Urteil zulassen, daß vielmehr die unbestreitbar positiven
Werte, die Jacob Burckhardt in der künstlerischen Seite Eneas entdeckt hat :

das Gesunde, Normale, die Entschlossenheit und Unbefangenheit,
Kennzeichen des Menschen in seiner Ganzheit sind, die ihn zu einem der tüchtigsten
Päpste der Renaissance gemacht haben (S. 167).

Das Buch von Berthe Widmer ist ohne Zweifel über die Widerlegung der
Anklagen Voigts und über die Korrektur seiner Verzeichnungen hinaus von
Bedeutung. Gewiß schuldet man der Verfasserin vor allem Dank dafür, daß
sie sich des Mühevollen gerade einer solchen Nachprüfung und Rektifikation
eines Stückes «geformter» Geschichte unterzogen hat. Dazu erscheint uns die
Blickrichtung, an die es sich hält, indem es auf Grund der Darstellung seiner
sittlich-religiösen Gestalt nach der politischen Tat des Piccolomini fragt,
historisch als sachgemäß, ja nahezu selbstverständlich - so sehr, daß, wie wir
meinen, die Frage, warum der Enea-Biograph des 19. Jahrhunderts der ent-

29



450 Rezensionen

gegengesetzten Perspektive den Vorzug gab, förmlich nach einer
wissenssoziologischen Analyse verlangt. Daß die Verfasserin das Standortproblem
gesehen (und gewiß die Möglichkeit einer solchen Untersuchung ebenfalls
erwogen) hat, deutet sie mehrfach an (S. 2f., 38f., 41, 99ff.). Es wäre
aufschlußreich, die Kette nationalkirchlicher protestantischer Überlieferung
einmal im Zusammenhang vor Augen geführt zu bekommen, der Voigt für
seinen Teil mit seinem Urteil nur das vorerst letzte Glied hinzuzufügen hatte.
Vermutlich würde sich erst dann die vorgenommene Berichtigung in ihrer
wahrhaft ökumenischen Bedeutung zeigen.

Ob freilich dieser verdienstvolle Versuch, ein Stück verzeichneter
Kirchengeschichte mit neuen Augen sehen zu lehren, in theologischer Hinsicht genügt,
ob also ausgerechnet für einen, der hier auf Erden kraft seines Amtes den
himmlischen Herrn der Kirche vertritt, das treffliche Urteil Burckhardts
vom «Normalmenschen» jener Epoche das letzte Wort der Rechtfertigung
seiner sittlichen und politischen Entscheidung sein darf - diese Erwägung sei

hier als offene Frage nachdrücklich ausgesprochen. Gelegentlich zeigt Berthe
Widmer, daß auch ihr der Horizont dieser Frage keineswegs nur unsichtbar
geblieben ist (S. 40f.). Dagegen haben wir Anlaß zu vermuten, daß es in der
Tat diese Überlegung war, welche Voigt in letzter Hinsicht mit ihrer
geheimen Unruhe erfüllte. Nur war er ersichtlich nicht in der Lage, den eschato-
logischen Vorbehalt zu erkennen, der über ihr wie über allen letzten Fragen
steht. Und so geschah es denn offenbar unter der Hand, daß er, erzürnt ob
des wendigen Italieners scheinbar so durchsichtig weltlicher Handlung, in
die fatale Rolle des grollenden Pius-Anklägers geriet - eines, der, durch die
Optik des garstig entstellenden Politischen blickend, dann gänzlich vergaß,
daß schließlich auch er seinen Ort vor dem Gericht eines Richters hatte, von
dem er doch gerade als Protestant hätte wissen dürfen, daß dieser den «Im-
pius» freispricht. Dietrich Braun, Berlin

Guy F. Hershberger (Hrsg.), Das Täufertum. Erbe und Verpflichtung.
Die Kirchen der Welt, B, 2. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1963.
332 S. DM 28.50.

An Literatur über das Täufertum des 16. Jahrhunderts haben wir keinen
Überschuß. Das Vorhandene ist zudem weithin einseitig und polemisch, so
daß dem Nichtspezialisten die Orientierung schwerfällt. Um so mehr besteht
Grund zur Dankbarkeit für dieses ausgezeichnete Buch, das ursprünglich
(leider wird das in der deutschen Ausgabe nirgends erwähnt) als Festschrift
für den inzwischen verstorbenen Täuferforscher Harold S. Bender in
Amerika erschien.

Die Vorzüge des Werkes sind folgende: Es vermittelt anhand von 25

Einzelbeiträgen ein harmonisch abgerundetes Bild des Täufertums in
Geschichte und Gegenwart. Der geschichtliche Akzent verdrängt dabei den
systematischen durchaus nicht. Nach einer Einführung in die mennonitische
Historiographie folgt ein Artikel über Bender und die täuferische Forschung.
Diesem schließt sich die inzwischen berühmt gewordene Abhandlung «'The

Anabaptist Vision» an, die Bender 1943 vor der American Society of Church
History zuerst vorgetragen hat. In ihr ist ein adäquates und scharf umrissenes



Rezensionen 451

Zeugnis des täuferischen Selbstverständnisses gegeben, das als first-hand-
information ausgezeichnet darüber instruiert, wo und wie die mennonitischen
Täufer ihren Ursprung und ihren geschichtlich-theologischen Auftrag sehen.
Diese Komponente des Buches, die auch in vielen anderen Beiträgen zutage
tritt, scheint mir das Wesentliche des Ganzen zu sein und größere Aufmerksamkeit

zu verdienen, als die teilweise höchst wertvollen Aufsätze von nicht-
täuferischen Forschern wie Fritz Blanke, Roland Bainton, Franklin Litteil
u. a.

Für den Außenstehenden, der diesem täuferischen Selbstzeugnis
gegenübertritt und sich ernstlich in es vertieft, werden die entscheidenden
Konturen bald deutlich. J. L. Burkholder legt unter der Überschrift «Nachfolge
in täuferischer Sicht» (S. 131ff.) den fundamentalen Unterschied zwischen
der Theologie Luthers und der der Täufer frei: Luther geht von der dem
angefochtenen Gewissen zugesprochenen Rechtfertigimg aus und bleibt auf
Grund dieser Zentrierung des Glaubens auf das Wunder der Gnade vielen
kirchlichen Fragen und Belangen gegenüber konservativ. Das täuferische
Leitbild dagegen ist nicht dem Raum des paulinischen Denkens entnommen,
sondern hat seine Wurzeln einseitig im synoptisch bezeugten Begriff der
Nachfolge. Diese wird weithin biblizistisch-gesetzlich verstanden. Ein solches
Schriftverständnis wirkt sich entsprechend auf die Christologie, auf die
Ethik und auf das Verhältnis zur Kultur allgemein aus.

Bei allen grundsätzlichen Bedenken, die dem Leser da und dort in
theologischen Kardinalfragen kommen mögen (das Buch regt fast auf jeder Seite
dazu an, die eigene Position mit der vorgetragenen zu konfrontieren), wird
er über und nach allen Divergenzen sich des Eindrucks nicht erwehren können,

daß in dem Zeugnis dieser Darstellung Probleme enthalten sind, die in
ihrer Dringlichkeit zu sehen und in Angriff zu nehmen uns auch dann eine

Aufgabe sein muß, wenn wir die täuferischen Prämissen nicht teilen und
andere Wege einschlagen. Haben doch die Täufer gerade auf Grund dieser
andersartigen theologischen Ausgangspositionen bereits im 16. Jahrhundert
Fragen aufgeworfen, die heute für keine Kirche mehr zu umgehen sind
(Religionsfreiheit, Verhältnis Kirche und Staat, Kirche und Kultur usw.).
Niemand, der Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts zu treiben oder sich
speziell mit Luthers Verhältnis zu den «Schwärmern» zu beschäftigen hat,
sollte dieses Ergebnis solider wissenschaftlicher Arbeit und keineswegs
unkritischer Selbstcharakterisierung übersehen oder unbeachtet lassen.

Ootthold Müller, Tübingen

Philipp Nicolai, Freudenspiegel des ewigen Lebens. Facsimile-Neudruck der
Ur-Auflage von 1599, mit einem Vorwort von Reinhard Mumm. Soester
wissenschaftliche Beiträge, 23. Soest, Westfälische Verlagsbuchhandlung
Mocker & Jahn, 1963. XII + 427 S. DM 18.75.

Es ist ein großes Verdienst der Stadt Soest, daß sie den «Freudenspiegel
des ewigen Lebens» von Philipp Nicolai als Facsimile-Neudruck herausgegeben

hat. Sie sah sich dazu veranlaßt, weil Nicolai seinerzeit das Buch dem Rat
der Stadt Soest gewidmet hatte. Das von ihm nach Soest geschickte Exemplar
befindet sich noch heute dort und liegt der Neuausgabe zugrunde.



452 Rezensionen

Das wenig bekannte Werk verdankt seine Entstehung einer furchtbaren
Pest, die in den Jahren 1597/98 in Unna gewütet hatte. Sie brachte Nicolai
dazu, sich mit ganzer Kraft in den letzten Artikel des Glaubensbekenntnisses,
denjenigen vom ewigen Leben, zu versenken. Dabei erkannte er auf Grund
des Studiums der Heiligen Schrift und einiger mittelalterlicher Traktate, daß
alles, was Welt und Menschen betrifft, auf das ewige Leben hin angelegt ist.
In einer Art von Entrückung erlebte er mitten im irdischen Elend die Schönheiten

und Süßigkeiten der andern Welt. Seine Meditationen schrieb er Tag
für Tag nieder, dabei nun aber trotz aller Erlebniskraft doch auch den
systematischen Theologen nicht verleugnend. So handelt er in zwei Teilen Punkt
für Punkt darüber, «was das ewige Leben sei» und «wie uns Gott zum ewigen
Leben bereite».

Besonders bedeutsam ist Nicolais Werk für uns vor allem auch deshalb,
weil es die Quelle für Text und Melodie seiner beiden Lieder «Wie schön
leuchtet der Morgenstern» und «Wachet auf, ruft uns die Stimme» ist. Ihrem
Inhalt nach sind diese Lieder nichts anderes als eine dichterische Zusammenfassung

des ganzen Buches. Ihr inbrünstiger Ton der Jesusliebe läßt ahnen,
wie intensiv die Frömmigkeit des strengen, für ein unverfälschtes Luthertum
kämpfenden Nicolai gewesen war.

Der «Freudenspiegel des ewigen Lebens» bleibt bei aller Zeitgebundenheit
in der Grundkonzeption und in den Formulierungen doch ein wichtiges Zeugnis

für die dem Tod entgegentretende Lebensmacht Jesu Christi, das auch
von unserer Zeit gehört zu werden verdient. Helene Werthemann, Basel

Martin Storch, Exegesen und Meditationen zu Karl Barths Kirchlicher Dog-
matik. München, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 213 S. Fr. 16.95.

Arbeiten über K. Barth entstehen in räumlicher und konfessioneller Nähe
und Ferne nicht wenige. Zugleich wird, auch in der Nähe, theologisch
gedacht, gesucht, gerätselt, gleich als existierte «Die kirchliche Dogmatik» als
theologischer Beitrag nicht. Hier tritt M. Storch als Mahner auf: Dieses

Verschweigen sowie kurzatmige Abwehrbewegungen sind «vor allem deshalb
schade, weil wir uns diesen Luxus im Ernst nicht leisten können. Denn der
Kirche werden ja wahrscheinlich nicht mehr wirkliche Lehrer gegeben, als sie

unbedingt nötig hat» (S. 202).
Die sechs Abhandlungen sind aus der Arbeit des Verfassers als Leiter und

Lehrer des evangelisch-lutherischen Predigerseminars in Hildesheim
hervorgegangen. Ihre Themen sind I. Bonhoeffers Rede vom «Offenbarungspositivismus

» hei Barth (ein achtbarer Brückenschlag zwischen beiden Theologen
heute); II. die Rechtfertigungslehre - falsche Systematisierungen des
Gesetzes (und auch die heutige Exegese des N.T. und die Theologien ohne Gott
arbeiten nach dem dogmatischen Schema von Gesetz und Evangelium!,
S. 50f.), demgegenüber die heilsame «Entflechtung» der Rechtfertigungslehre
in «Die kirchliche Dogmatik»; III. «der Einzelne», Fug und Fragwürdigkeit ;

IV. Analogie und Ontologie (Analogie als Akzidenz) ; V. Historie und Christo-
logie (besonders seit Bultmann - und bei K. Barth); VI. die Kategorie des
«Lehrers der Kirche» und K. Barth als Lehrer der Kirche gestern und heute.

K. Barth hat sich über dieses Buch besonders gefreut. Einmal weil es



Rezensionen 453

instruktiv, theologisch kompetent und sprachlich luzid - alles in allem ein
reiches Buch ist. Und speziell als über einen unerwarteten Gruß aus dem
deutschen (hannoverschen!) Luthertum, mit dessen Reserve gegenüber
K. Barth der Verfasser mit Umsicht und Ernst ins Gericht geht. So ist dieses
Buch nicht weniger als ein ökumenisches Ereignis, von dem man gute
Förderung des gegenseitigen Aufeinanderhörens erhoffen darf.

Jürgen Fangmeier, Basel

Heinbich Babth, Philosophie der Erscheinung. 2. Neuzeit. Basel und Stuttgart,

Verlag Benno Schwabe & Co., 1959. 634 S. Fr. 36.-.

Der letzte Satz dieses umfassenden philosophisch-geschichtlichen Werkes,
das umständehalber leider zu lange einer kurzen Besprechung harrte, lautet :

«Die Aktualität des Erscheinens von Sein ist das Spezimen aller Kontingenz.»
Damit ist die Amplitude dieser aus den Quellen geschöpften, tiefschürfenden
Studien des Basler Philosophen in wenigen Worten prägnant formuliert. Was
für den nicht-philosophischen Beobachter der Wirklichkeit das
Selbstverständlichste ist, was sich denken läßt: daß etwas ist, dieses «Allereinfachste»
wird beim Philosophen zum Problem, wird sogar zum eigentlichen Problem
des Erkennens überhaupt. Man kann sagen, daß Philosophie die Weisheit vom
Einfachsten ist. Heinrich Barth beweist die Wahrheit dieser These an seinem
zweibändigen Werk «Philosophie der Erscheinung». Nicht als ob diese Frage
das einzige Problem der Philosophie sei; weit entfernt, Barths Denken macht
von der Erscheinung nicht ein Metaphysicum wie etwa Schopenhauer vom
Begriff des Unbewußten oder Nietzsche vom Willen zur Macht. Die Erscheinung

vom Sein ist nur ein Problem, auf das Barths Aufmerksamkeit aus
innerer Folgerichtigkeit gelenkt wurde, wie er seinen Ausgangspunkt im
transzendentalen Idealismus der Marburger nahm.

Freilich ist er keineswegs in einer Marburger Orthodoxie steckengeblieben,
was schon vom oben zitierten Satz klar bezeugt wird, denn von einem Sich-
zu-erkennen-Geben des Seins war bei der berühmten These, daß dieErzeugung
(der Vernunft) schon das Erzeugnis (des Objektes des Erkennens) sei, nicht
die Rede. Eine derartige Behauptung klang dem orthodoxen Marburger wie
eine unerhörte Ketzerei aus der tief-verachteten und geächteten Ontologie
in den Ohren. Nun hatte aber schon längst die Phänomenologie wieder eine

mutige Wendung zum Sein und dessen Erscheinungsformen unternommen.
Und diese Wendung läßt sich auch im kritischen Idealismus eines Heinrich
Barth deutlich aufweisen, namentlich in dem Augenblick, wie die
Phänomenologie sich in Richtung auf das Menschsein, auf Existenz und Geschichte
entfaltete. Das «Sein in der Zeit» wird in seiner Zeitigung und deren «Exta-
sen» zeitgemäße Aufgabe der philosophischen Besinnung. Mit dieser Perspektive

schien jedoch eine Ontologie wieder in den Bereich philosophischer
Möglichkeiten zu treten. Der katholische, thomistische Einfluß auf den
Heideggerismus ist dann auch unverkennbar. Dennoch mußte das den Protestanten

H. Barth, dem Andenken Paul Natorps treu (der oben erwähnte Band
ist demselben gewidmet), abstoßen. Und doch, wer würde in einer Prädi-
zierung vom Sein, «das sich zu erkennen gibt» (S. 632), nicht deutlich onto-
logische Postulate vermuten? H. Barth läßt dann aber sofort darauf den



454 Rezensionen

Satz folgen : «Es liegt nicht in der Ebene der Ontologie, vielmehr im Horizonte
einer philosophischen Gnoseologie, die Sein, sofern es sich erschließt, ins Auge
faßt.» Der aufmerksame Leser wird hier ein Wanken und Schwanken nicht
ignorieren können. Die straffe Behauptung, es liege nicht in der Ebene der
Ontologie, wird nämlich entschieden abgeschwächt durch das nachfolgende
«vielmehr», d.h. für einen Teil also doch. Und was könnte wohl heißen: Sein,
«sofern es sich erschließt»? Liegt es dem Sein anheim, sich uns kundzugeben?
Hätten wir da nur einfach genau zuzusehen und das aufgenommene Bild wie
in einer Photographie begrifflich festzulegen? Davon kann keine Rede sein.

Wie das Sein nun in der Neuzeit vom menschlichen Bewußtsein aufgenommen

und verarbeitet wird, ist das Thema der Untersuchungen Heinrich
Barths in diesem 2. Bande seiner «Philosophie der Erscheinung». Sie
beschränken sich auf eine Reihe der wichtigsten Antworten in der Philosophiegeschichte,

versuchen da aber mit letzter Gründlichkeit und kongenialer
Aufgeschlossenheit zuzuhören und zu bewahren, was auch für die Gegenwart
von Bedeutung sein könnte. Es sind sieben Phasen des neueren Denkens, die
auf das Phänomen der Erscheinung hin geprüft werden: 1. das magische
Weltbewußtsein der Renaissance, 2. der mathematische Weltbegriff der
beginnenden Neuzeit (Descartes, Spinoza, Keppler), 3. die Existenz in der
Philosophie des stoisch-spinozistischen Denkens, 4. Berkeley und die
Philosophie des Phänomenalismus, 5. die Erkenntnis der Wirklichkeit in Leib-
nizens Philosophie der Unendlichkeit, 6. Kants Philosophie des Ästhetischen
(Kritik der Urteilskraft), 7. Erscheinung und Bewußtwerden im spekulativen
Idealismus.

Im ersten Stück läßt der Verfasser sehr überzeugend sehen, wie sehr das
renaissancistische Denken seine innersten Anregungen doch noch sehr aus der
mittelalterlichen Mystik bezieht. Es will uns aber scheinen, daß diese
Beziehungen fast noch tiefer gehen, als Heinrich Barth es hier schildert. So wird
übersehen, daß etwa die Lichtmetaphysik des Cusanus zuinnigst mit dem
Lichte Jesu verbunden ist (De visione Dei, cap. 24: «Ich danke dir, Jesus, daß
ich in deinem Lichte bis zu dieser Erkenntnis gelangt bin. In deinem Lichte
erkenne ich nämlich das Licht meines Lebens...»). Auch die Lichtmetaphysik
Eckharts ist nicht ohne eine Fülle trinitarischer und christologischer Bezüge
zu denken. Weil Barth doch selber beachtet, wie sehr Denken und Mystik
der Renaissance die Atmosphäre des Mittelalters bewahrt haben, ist es uns
nicht klargeworden, warum er dann die darin enthaltenen theologischen
(namentlich trinitarischen) Elemente beiseite läßt. Es scheint, daß damit der
Lichtmetaphysik der Renaissance nicht ganz recht getan wird. - Auch kann
man sich fragen, wieso bei der Behandlung von Hobbes mit keinem Wort
dessen ständige Konfrontation mit der christlichen Kirche («The Kingdom
of Darkness») und dessen nun sehr eigenwillige christologische Deutung der
Lex naturae erwähnt wird. Setzen sich doch Hobbes' politische Ansichten,
auf die Barth (S. 254f.) zu sprechen kommt, namentlich im 3. und 4. Teil
des Leviathan aufs nachdrücklichste mit der Frage eines «christian commonwealth»

(Ausgabe Oakeshott, Oxford, p. 242-468) auseinander. - Wenn
Spinozas Lehre mit Recht als mit der Stoa verbunden dargestellt wird, so
ließe sich doch wohl fragen, inwiefern diese Lehre typische jüdische Züge auf-



Rezensionen 455

weist, wo doch der «Tractatus theologico-politicus» von Auseinandersetzung
mit dem Alten Testament und dessen Exegese förmlich gesättigt ist. Auch
diese Bezüge fallen in Barths «Philosophie der Erscheinung» leider aus. -
Man kann sich fragen : Hat Barth es ängstlich vermieden, auch nur den Schein
auf sich zu laden, er könne die Denker, die er zu behandeln hat, theologisch
statt philosophisch interpretieren? Die meisten haben nun mal ihre
Philosophie nicht so von der Theologie geschieden, wie das heutzutage selbstverständlich

ist (oder scheint, vgl. Jaspers, Heidegger, Marcel...). So war es
eben nicht begründet, diese Denker von ihrem unbefangenen Umgang mit
der theologischen Problematik zu trennen. Die transzendentale Existenz-
Philosophie Barths selber führt ihn hautnahe an die Theologie heran, wo
doch das Sich-zu-erkennen-geben des Seins Reminiszenzen an die
theologische Schöpfungslehre aufruft und ein Rezensent dieses Buches sogar die
Frage aufgeworfen hat, ob Barth sich nicht in pantheistischer Richtung
bewege. Hat vielleicht das Gefühl, die eigene Philosophie könnte als säkularisierte

Theologie verstanden und er selber als Philosoph nicht ernst genommen
werden (vgl. die einigermaßen bitteren Bemerkungen des Vorwortes und die
nachdrückliche Erwähnung der «Stillen im Lande»), den Verfasser dazu
verführt, bei den besprochenen Denkern aufs exakteste zuzusehen, daß ihre
bekenntnismäßigen Einsichten auf die Seite geschoben wurden Daß wir
dennoch für diese prachtvollen Studien dankbar sind, braucht nicht ausdrücklich

erwähnt zu werden. Sie bieten dem aufmerksamen Leser einen Hochgenuß

philosophischer Überlegung. Hendrik van Oyen, Basel

Georg Germann, Der protestantische Kirchenbau in der Schweiz von der
Reformation bis zur Romantik. Zürich, Orell Füssli Verlag, 1963. 212 S.

Fr. 38.-.

Die Literatur über protestantische Kirchenbauten ist nicht groß, und der
Grund mag darin liegen, daß die vorherrschende Kunst- und Architekturauffassimg

mehr die äußere Form als den Inhalt beachtet und sich mehr um
den Prachtaufwand als um die genau durchdachte Verwendung begrenzter
Mittel zu einem bestimmten Zweck kümmert. Bei einer solchen Kunstauffassung

geht man an der oft sehr einfachen Architektur der Reformierten
vorbei, hält aber auch die nicht selten monumentale altlutherische Baukunst
für geringwertig gegenüber der römisch-katholischen oder der
griechischorthodoxen. Die Sache selbst führt es mit sich, daß geschulte Architekten
sich noch am ehesten von solchen Vorurteilen befreien können. Einstweilen
ist aber die abendländische Architekturforschung noch so sehr an die
sogenannten «wichtigen Monumente», d.h. an fürstliche und kirchliche
Prachtbauten, gebunden, daß es wohl noch lange dauern wird, bis eine revidierte,
nach mehreren Seiten ausblickende, sich auf verschiedenen sozialen und
künstlerischen Niveaus bewegende Architekturgeschichte breitere
Anerkennung erwarten kann. Erst dann wird man die protestantische
Kirchenarchitektur - nach ihren Verdiensten und in ihren Grenzen - richtig
einschätzen.

Germann ist sich aller dieser Probleme bewußt, wie schon aus der Gliederung

seiner Arbeit zu ersehen ist: der erste Abschnitt behandelt die «Grund-



456 Rezensionen

lagen», der zweite sichtet das Material, der dritte faßt die «Probleme» zusammen.

Das Buch gründet sich auf eine sehr eingehende Kenntnis der gedruckten

Literatur verschiedenster Art, die für das Thema in Frage kommen
kann, sowie auf ein begrenztes, aber repräsentatives Archivmaterial, Pläne
und Dokumente über eine Auswahl der wichtigsten schweizerischen Bauten.
Der Verfasser hat sich hier etwas beschränkt, um keine Doppelarbeit neben
laufenden oder geplanten Inventaruntersuchungen zu betreiben.

Für den Rezensenten, der früher mit dem Schweizer Material nur flüchtig
bekannt war, ist Germanns Buch eine hochwillkommene Einleitung in ein
neues Wissensfeld. Vom Standpunkt der internationalen Forschimg gesehen,
dürfte aber der Hauptwert der Arbeit doch darin liegen, daß sie zeigt, wie
sich das große europäische Baugeschehen in den wenigen Schweizer
Monumenten widerspiegelt. Die Eidgenossenschaft mit ihrer Mehrsprachigkeit und
Mehrkonfessionalität und ihren vielfältigen Kulturbeziehungen fängt die
verschiedenen Strömungen der protestantischen Kirchenbaukunst auf und
verarbeitet sie selbständig, in relativer Wahlfreiheit und in ungestörtem
Wachstum der eigenen Kräfte.

Die Natur des Stoffes und der gegenwärtige Stand der Forschung sind
dafür verantwortlich, daß die Darstellung nicht immer so klar und eindeutig
geformt ist, wie man sich wünschen möchte. Indessen sieht man deutlich, wie
stark der Einfluß der französischen Hugenotten gewesen ist; er hat in der
Schweiz - wie auch in Holland und in den nordischen Ländern — offenbar
entscheidend auf die Erneuerung der Kirchenarchitektur in radikalem Geist
eingewirkt (in der 2. Hälfte des 17. und der 1. Hälfte des 18. Jahrhunderts).
Aus eigener Erfahrung weiß ich, wie schwer es ist, in das französische Material
einzudringen, das ja schon im 17. Jahrhundert systematisch zerstört worden
ist und das wir hauptsächlich nur indirekt, durch sparsame Quellenangaben
und durch seinen Einfluß auf die Kirchenbaukunst anderer protestantischer
Länder, kennen. Es ist daher sehr dankenswert, daß Germann das Problem
der Hugenottenbauten einigermaßen ausführlich bespricht.

Die Hauptabsicht des Buches ist es aber, vor allem das schweizerische
Material vorzulegen, auch wenn seine Interpretation notwendig einen
allgemeinen Rundblick voraussetzt. Der Untertitel des Buches heißt «Von der
Reformation bis zur Romantik». So stellt es die Baugesinnung der Schweizer
Reformatoren, in ihren theoretischen und praktischen Wirkungen, dar. Freilich

hat es sich damals meist um bloße Umbauten und liturgische Neu-Anord-
nungen gehandelt, ganz wie in anderen protestantischen Ländern. Auch in
der Schweiz tritt die radikale protestantische Architektur erst nach ein paar
Generationen auf ; sie kulminiert im Barock und Rokoko, degeneriert während
des Klassizismus und geht ihrer Auflösung während der Romantik entgegen —

diese faßte ja den Gottesdienst und die Kirchenbaukunst in einer Art auf, die
der älteren protestantischen Tradition ganz wesensfremd gegenüberstand.
Germann betrachtet die Romantik als eine deutliche Grenze, welche als
Abschluß seiner Darstellung dienen kann. Auch der Rezensent meint, daß damals
das religiöse und kulturelle Milieu des klassischen Protestantismus - trotz
einer vielbesprochenen, aber vielleicht zum großen Teil doch nur scheinbaren
religiösen Erneuerung - sich weit und breit zu zersetzen begann.



Rezensionen 457

Was gerade heute die ältere protestantische Architektur für den Geschichtsforscher

besonders anziehend macht, ist das Wiederauftauchen ihrer
liturgisch-funktionalen und architekturalen Problematik, trotz ganz anderer
äußerer Voraussetzungen, in dem modernen Gemeindeleben und seiner
Milieugestaltung. Beispiele hierfür finden sich nicht zum wenigsten in der
modernen Schweizer Architektur. Germanns Buch hilft darum auch,
abgesehen von seinen historischen Resultaten, die Begriffe und Aufgaben der
heutigen Architektur klarer zu fassen. Per Gustaf Hamberg, Göteborg

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 16, 5 (1964): C. H. Hwang, Come,
Creator Spirit! For the Calling of the Churches Together (485-589); R. P.
Barnes, The Prospects for the Ecumenical Movement in the USA (500-511);
B. Bobrinskoy, The Continuity of the Church and Orthodox (512-529);
J. K. S. Reid, The Holy Spirit and the Ecumenical Movement (530-545).
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 10, 4 (1963): C. Zimara,
Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen (385-427); P. Künzle, Sakramente

und Ursakramente (428-444). Internationale kirchliche Zeitschrift 54, 3

(1964): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, IL (129-151); K. Pursch, Die
Liturgiereform des zweiten Vatikanischen Konzils (152-187). Judaica, 20, 3

(1964): H. Reichrath, Der Prozeß Jesu (129-155); J. Maier, Die messianische

Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit, II (156-183). Kirchenblatt

für die reformierte Schweiz 120, 18 (1964): E. Jung, Kirchliche Entwicklung

im pädagogischen Sektor (274-276). 1920: L. Vischer, Das Problem des

Diakonates, I-II (290-295. 306-310). 21: Vischer, III (322-324); E. Ott, Die
Bändigung der Liturgie durch das Wort (324-326). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 20, 3 (1964) : B. Biermann, Die Missionare des Dominikanerklosters

Santa Maria Novella (168-178); J. Kouchakji, Les livres de l'Ecriture

Sainte traduits en arabe (184-194); J. Metzler, Vietnamesische
Bibelübersetzungen (195-202); Y. Beaudoin, Traductions de l'Ecriture Sainte par
les missionnaires catholiques dans les langues indiennes et esquimaudes du
Canada (203-212). Reformatio 13, 9 (1964): M. Wildi, Moralisierende und
ästhetisierende Tendenzen in der englischen Literaturkritik (519-528);
M. Wehrli, Probleme einer evangelischen Literaturkritik (528-537) ; A. Berch
told, Critique protestante (537-545); K. Marti, Die Sprache in der modernen
Literatur und die Verkündigung (546-561). Revue de théologie et de philosophie

97, 4 (1964) : G. D. Kilpatrick, L'eucharistie dans le Nouveau Testament
(193-204); R. Mehl, Calvin et notre temps (205-216); L. Vischer, L'œcuménisme

catholique romain et le Conseil œcuménique des églises (217-232).
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 14, 2 (1964): I. Müller, Zur Entstehung


	Rezensionen

