Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

NorMAN PERRIN, The Kingdom of God in the Teaching of Jesus. (The New
Testament Library.) London, SCM Press, 1963. 215 S. Sh. 30/—.

GosTA LunpsTROM, The Kingdom of God in the Teaching of Jesus. Edinburgh,
Oliver and Boyd, 1963. 300 S. Sh. 42/-.

Ein sonderbares Zusammentreffen macht, daBl im gleichen Jahr zwei
englischsprachige Arbeiten mit demselben Titel und einer gleichartigen Be-
handlung des Stoffes erschienen sind.

Norman Perrin nennt Joachim Jeremias seinen « Doktorvater», und dieser
behélt allein im Text seinen Titel (S. 9 und 202) als einen Ausdruck der Reve-
renz. Die Lehrjahre des Verfassers in Deutschland haben auch tiefe Spuren
in seiner Arbeit hinterlassen, so daBl z.B. die theologische Entwicklung in
England und Amerika in ihrem Zusammenhang mit der deutschen Theologie
gesehen und gezeichnet wird.

Die Interpretation des Reiches Gottes im Neuen Testament hat mehrere
Verédnderungen durchgemacht. Der Verfasser fingt mit Johannes Weiss in
seiner Revolte gegen die Schleiermacher-Ritschlsche Ethisierung an. Danach
folgen zwei Kapitel iiber «die anglo-amerikanische liberale Antwort auf die
Neuorientierung durch Weiss und Schweitzer», die nach der ersten Vernei-
nung mit dem Triumph der Apokalyptik endet. Es gelang C. H. Dodd nicht,
durch eine «realisierte Eschatologie» das Problem zu l6sen. Die Untersuchung
des Verfassers konzentriert sich allmahlich auf gewisse kontroversielle Fra-
gen: Gegenwart und Zukunft, der Menschensohn bei T. W. Manson, die
Schule Bultmanns, Jesus und die Parusie bei Cullmann, J. A. T. Robinson u.a.
Ein kurzes Kapitel wird so der amerikanischen Auffassung von Jesus als
Prophet gewidmet.

Nach diesem weitldufigen Vorspiel ist das letzte prinzipielle und zusam-
menfassende Kapitel geniigend vorbereitet. Der Verfasser meint, drei
«offene» Fragen wiren zu beantworten, um den synoptischen Gottesreich-
begriff zu verstehen. Diese Fragen sind von prinzipiellem Gewicht, sie sind
nicht, wie der Verfasser zu meinen scheint, SchluBfragen, sondern Grund-
fragen, die philosophische und theologische Bestimmungen nétig machen.

Man merkt dies schon an der Formulierung der ersten Frage: Was ist der
Unterschied zwischen jidischer Apokalyptik und jesuanischer Eschatologie ?
Hier wird an die theologische Interpretation des alttestamentlichen Zeit-
begriffs bei Gerhard von Rad (und Rudolf Bultmann) angekniipft. Die pro-
phetische Zeitauffassung ist « punctiliar»: «die Erfahrung des Einzelnen ist die
Arena des eschatologischen Kampfes geworden» (S. 185). Auch die zweite
Frage vom Verhéltnis zwischen Gegenwart und Zukunft ist nur scheinbar
historisch. Nach dem Verfasser liegt das unschéatzbare Verdienst der Schule
Bultmanns im «Lenken unserer Aufmerksamkeit zur Sphire der einzelnen
menschlichen Erfahrung als die Sphére, in der das Reich Gottes geoffenbart
wird» (S. 186). Das Reich Gottes ist im Glauben gegenwiirtig und die (apo-
kalyptischen) Tage des Menschensohnes sind bildlich zu verstehen. Die dritte
Frage gilt dem Verhdaltnis zwischen Eschatologie und Ethik in der Lehre



Rezenstonen 441

Jesu, ein Problem, an dem die Schule Bultmanns ein halbes Jahrhundert
gearbeitet hat. Nach dem Verfasser gilt die ethische Lehre, «was der Einzelne
tun mull, wenn er in der Spannung zwischen Gegenwart und Zukunft ge-
fangengenommen ist». Das Tun des Glaubens ist die Antwort auf die eschato-
logische Lehre («proclamation — response pattern», S. 202).

Damit ist vielleicht die Grundtendenz des Buches angedeutet worden. Die
drei Fragen sind wie Faden desselben Netzes, so zusammengefigt, dal sie
einen bestimmten Begriff ergeben miissen. Ob dieses Netz das des synoptischen
Gottesreiches ist oder eine Modernisierung, wird der Leser selbst entscheiden.

Die Arbeit des schwedischen Bischofs G. Lundstrém ist eine Ubersetzung
und Bearbeitung seiner in Uppsala 1947 vorgelegten schwedischen Disser-
tation. Der Reichtum des Stoffes tritt dadurch hervor, daf3 die beiden Biicher
je hundert Autoren anfithren, die bei dem andern fehlen. Nur etwa
sechzig sind gemeinsam,

Bischof Lundstrom fiithrt natiirlicherweise mehr skandinavische Verfasser
und Forscher an. Aber er benutzt auch hollindische und franzosische
Autoren, die bei Perrin beinahe ganz fehlen. Er driickt sich auch im allge-
meinen vorsichtiger aus und nimmt eine mehr ausgesprochen «biblische»
Position ein. Die Biicher kénnen sich mit Vorteil ergdnzen.

Erik Esking, Orebro, Schweden

EveeEN RUcksTUHL, Die Chronologie des Letzien Mahles und des Leidens Jesu.
Biblische Beitriage, N. F. 4. Einsiedeln/Ziirich/Kéln, Benziger, 1963. 124 S.
Fr. 6.80.

Der Verfasser hat das Verdienst, die in den letzten Jahren wieder viel ver-
handelten Fragen nach der Chronologie der Passionsberichte einem breiteren
Publikum in einer leicht lesbaren Form zugénglich zu machen. Wer weil3, wie
verwickelt die Probleme liegen, muf} sich verwundern iiber die Art, wie es
Ruckstuhl gelingt, auf knappstem Raum alle wesentlichen Punkte aufzu-
greifen und zugleich Einblick zu geben in die Diskussion der strittigen Fra-
gen, wobei er immer sorgfaltig das Pro und Kontra abwigt.

Schon immer hat die Tatsache den Exegeten Schwierigkeiten bereitet, daf3
die Synoptiker und das Johannes-Evangelium je eine verschiedene Chrono-
logie der Passion geben: nach den Synoptikern ist Jesus am 15., nach Johan-
nes am 14. Nisan gestorben. Alle bisherigen Harmonisierungsversuche haben
nicht befriedigt. Hinzu kommt die Beobachtung, da3 schwerlich der ganze
Proze3 Jesu sich an einem einzigen Tag abwickeln konnte, wie das die
Evangelien nahelegen. Beide Schwierigkeiten scheinen sich nun von den
Qumranforschungen her aufzulésen: Nach dem alten priesterlich-essenischen
Solarkalender, der vor allem durch die Arbeiten A. Jauberts in Paris bekannt
geworden ist, wurde das Passa jeweils an einem Mittwoch gefeiert. Es weist
nun allerhand darauf hin (besonders einige altchristliche Uberlieferungen),
dal} Jesus mit seinen Jiingern nach diesem essenischen Kalender schon am
Dienstagabend der Karwoche das Passamahl eingenommen hat und in der
Nacht zum Mittwoch verhaftet worden ist. Dann hétten also die Synoptiker
insofern recht, als Jesus tatsichlich vor seiner Verhaftung noch das Passa-



442 Rezensionen

mahl gegessen hitte, und Johannes hétte darin recht, daBl Jesus am Tag des
offiziellen 14. Nisan gekreuzigt worden wire. Zudem wiren die einzelnen
Etappen des Prozesses Jesu besser auf die Tage zwischen Mittwoch und
Freitag zu verteilen.

So verlockend einerseits die These Jauberts und in ihrer Gefolgschaft nun
Ruckstuhls ist, so unsicher ist sie doch andererseits. Es wurde ihr auch von
verschiedenen Seiten widersprochen (z. B. von J. Blinzler, A. Strobel, K. G.
Kuhn). Es kénnen hier nicht im einzelnen die Argumente angefithrt werden.
Sie kreisen vor allem um zwei Fragenkomplexe: 1. Ist die (erst im 3. Jahr-
hundert bezeugte) Mehrtagechronologie der Passion wirklich zuverlissig?
2. War es — trotz allen Affinitdten der Urgemeinde zu den Essenern, die nicht
bestritten werden sollen — mdéglich, dall Jesus in Jerusalem ein essenisches
Passamahl am Dienstagabend gefeiert hat?

Doch wie man sich auch dazu stellen mag, auf jeden Fall sind diese Pas-
sionschronologieforschungen hochst anregend und verdinen es, ernstgenom-
men zu werden. Wrilly Rordorf, Genf

Das Neue Testament Deutsch, 8. Die kleineren Briefe des Apostels Paulus,
iibersetzt und erklart von H. W. Beyer, P. Althaus, H. Conzelmann,
G. Friedrich, A. Oepke. Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1962.
202 S.

Diese 9. Auflage des Kommentarbandes enthdlt in den Arbeiten von
Friedrich (Philipper- und Philemonbrief) und Conzelmann (Epheser- und
Kolosserbrief) neue Beitrage, wihrend der Galaterbrief (ehemals von Beyer
bearbeitet) von Althaus neu gestaltet wurde und die Thessalonicherbriefe in
der von Oepke vorgelegten Form wieder abgedruckt wurden (es wére viel-
leicht besser gewesen, wenn auch dieser Brief eine Neubearbeitung erfahren
hiitte).

Bei den paulinischen und deuteropaulinischen Schriften mit ihrer gefiillten
Begrifflichkeit tritt eine Schwierigkeit besonders deutlich hervor, die auch
dieser Kommentar erkennen laBt: Die Tatsache, dal man den griechischen
Text bei den Lesern nicht allgemein voraussetzen kann, lal3t fiir eine Reihe
von Begriffen die theologische Interpretation nicht recht zum Zuge kommen,
weil diese Begriffe nicht «iibersetzt» werden, sondern — so hat man bisweilen
den Eindruck — mehr vorausgesetzt werden. Die Einzelauslegung vermag
diesen Mangel nur teilweise aufzuheben (vgl. z. B. «Fleisch» und «Geist» im
Galaterbrief, S. 47-51; év Xpiot® zu Phil 4, 5-7, S.124-127). Die Aus-
legung hétte sich auch etwas deutlicher an Schwerpunkten orientieren kén-
nen, um gerade den Nichttheologen den Zugang zur Sache zu erleichtern.

Die beiden Kommentierungen von Conzelmann unterscheiden sich m. E.
von den iibrigen, weil er zum besseren Verstidndnis etwas eingehender, u. a.
zum Problem «Leib Christi», auf die religionsgeschichtlichen Hintergriinde
hinweist (vgl. 8. 63-70). Zwar ist die Urmensch-Erloser-Hypothese in der be-
kannten Einseitigkeit vorgetragen, und man hétte auch in einem sog. allge-
meinverstindlichen Kommentar wenigstens den einen oder anderen Hinweis
auf Material als Hilfe empfunden, aber die Interpretation gewinnt an Leben-



Rezensionen 443
digkeit und Farbe und fiihrt den Leser zum intensiveren Verstandnis. Dank-
bar mull man dem Verfasser auch fiur einen Hinweis sein, wie er zu Kol. 1,
21-23 gegeben wird (S. 139): «Solche Sétze lassen sich nicht einfach wieder-
holen. Sie missen in der Form heutiger Verkiindigung der Verséhnung aktu-
alisiert werden.» Ob das erst in der Verkiindigung — gemeint ist offenbar die
Predigt — oder nicht schon im Kommentar geschehen sollte, wiire kritisch zu
fragen.

Eine z. T. auf kleinste Details eingehende Exegese findet man in den von
Friedrich bearbeiteten Briefen. Das wird u. a. deutlich an der Interpretation
von Phil. 2, 5-11 (8. 108-111), in der wie zu anderen Stellen der reichliche
Hinweis auf biblische Parallelstellen auffiallt. Allerdings kann man fragen, ob
trotz dieser griindlichen Einzelexegese die Gesamtinterpretation die Begriffe
und Vorstellungen des Textes in den iiber sie hinausweisenden Aussagen noch
etwas klarer hédtte erfassen und tibersetzen sollen. Hier bleibt die Interpreta-
tion z. T. bei allgemeinen theologischen oder dogmatischen Formulierungen
stehen (vgl. z. B. das Problem des Gehorsams in Phil. 2).

Die kritischen Einwinde sollen den Wert und die Hilfe, die auch dieser
Band des N.T.D. leisten kann, nicht schmélern. Der im ganzen mit diesem
Kommentarwerk begonnene Versuch, theologische Durchdringung biblischer
Texte auch Nichttheologen zuginglich zu machen, ist bekanntlich keine ein-
fache Aufgabe — es bleiben, wie wir angedeutet haben, auch an diesen Band
manche Fragen —, aber iiber dessen Notwendigkeit bedarf es keiner Diskus-
sion. Den Weg zwischen notwendiger Vereinfachung und moglicher theolo-
gisch intensiver Interpretation in angemessener Ubersetzungsarbeit zu finden,
bleibt als Aufgabe, deren Erfiilllung auch im Kommentarwerk N.T.D. noch
zielbewuf3ter angestrebt werden sollte. Siegfried Wibbing, Mainz

WeRNER KRAMER, Christos, Kyrios, Gottessohn. Untersuchungen zu Gebrauch
und Bedeutung der christologischen Bezeichnungen ber Paulus wund den vor-
paulinischen Gemeinden. = Abhandl. z. Theol.d. A.u. N.T., 44. Ziirich und
Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1963. 235 S. Fr. 22.50.

Diese interessante Ziircher Dissertation untersucht erschépfend den Ge-
brauch drei christologischer Titel in den anerkannten Paulusbriefen.

Der bedeutendste Teil der Arbeit ist der erste, iiber die Formel der vor-
paulinischen hellenistischen Gemeinde. Wenn die Bedingungen: feste Stich-
worte und Kklares Formschema (§ 25a) erfullt sind, dann kann man von
gepriagten Formeln sprechen, und Kramer stellt fest, daf jeder Titel in eine
bestimmte Formel verwurzelt ist. — So haftet der Titel (Jesus) Christos in der
Pistisformel, wo die Gemeinde bei der Taufe und in der Verkiindigung ihren
Glauben an das Heilsgeschehen der Vergangenheit formulierte. Das dlteste
Judenchristentum sagte: Gotte erweckte Jesus auf, und das hellenistische
Judenchristentum erweiterte es zu: Christos ist fiir uns gestorben und auf-
erweckt worden. Der Befund in den Paulinen ist klar dargelegt, der Wechsel
von Jesus zu Christos bleibt aber unerkliart. Wenn Christos «Werkformel» ist,
sind die beiden folgenden eher «Personformel» (§ 16d). — Sitz im Leben des
Kyrios-Titels ist die Homologie der versammelten Gemeinde, der gottes-



444 Rezensionen

dienstliche Akklamationsruf, wobei man sich zur Herrschaft des gegenwérti-
gen Erhohten bekennt. Scharf davon zu unterscheiden ist der Titel Mare-
Kyrios, der aus dem araméiischen Maranatha-Ruf beim Abendmahl stammt
und den in der Parousie Kommenden bezeichnet. So 16st Kramer die Kontro-
verse Bousset-Cullmann, indem er tberhaupt keinen Zusammenhang zwi-
schen den beiden Vorstellungen annimmt, die nur zuféillig mit dem gleichen
Titel bezeichnet werden. Ja es gibt noch einen dritten Titel, Rabbi-Kyrios
(§ 49), der aus der Hoflichkeitsanrede an den historischen Jesus stammt. —
Auch der Gottessohn-Titel hat zwei Wurzeln: Er kommt einerseits in der
Adoptionsformel (Auferstehung) vor, andererseits hat die hellenistisch juden-
christliche Gemeinde den Priexistenten damit bezeichnet, der fiir uns in die
irdische Existenz «dahingegeben» bzw. «gesendet» worden ist.

In einem zweiten Teil wendet sich der Verfasser dem paulinischen Material
zu; aber da er die erwdhnten Formeln ausschlieBlich den Paulinen entnom-
men hat, ist es nicht verwunderlich, da3 er hier nichts Neues findet. Paulus
gebraucht die Titel so wie er sie ibernommen hat, hochstens mit stilistischer
Variation; aber schon er ist unterwegs zum spéteren Promiscue-Gebrauch. —
Ein dritter Teil behandelt verschiedene Spezialprobleme, aber nur in forma-
ler Hinsicht.

Erst beim Korrigieren der Druckfahnen hat Kramer das Werk von Ferdi-
nand Hahn, Christologische Hoheitstitel (1963), einsehen kénnen, und er
freut sich, seine «Ergebnisse so bald in Konfrontation mit einem &hnlichen
und ergidnzenden Werk verifizieren zu kénnen» (8. 8). Leider wird dies wohl
nicht so leicht sein, wie er hofft. Hahn findet eine direkte Entwicklung vom
«Rabbi-Kyrios» tber den «Mare-Kyrios» zum erhohten «Akklamations-
Kyrios». Bei ihm erscheint der Christos-Titel mit der Passion, nicht mit der
Auferstehung verbunden. Gottessohn bezeichnet fiir Hahn den eschatologi-
schen Messias oder den Theios aner u. a. m. Kurzum, das Buch Hahns ist
weder ergidnzend noch &hnlich. Das ist vor allem darum zu bedauern, weil die
sorgfaltig gewonnenen KErgebnisse von Kramers Untersuchung, so iiber-
zeugend sie sind, ohne solche Ergénzung eigentlich nicht recht befriedigen
konnen. Die Vorteile seines Werkes, nidmlich seine Beschrinkung auf den
(vor-)paulinischen Gebrauch und die Vollstéindigkeit seiner Untersuchung,
wenn er methodisch und sorgfiltig den Stichworten der verschiedenen For-
meln nachgeht, sind zugleich dessen Nachteile. Immer wieder weicht er
religionsgeschichtlichen Fragen aus, und die Probleme, die sich etwa aus den
Evangelien melden, bleiben unberiicksichtigt. Kramers Untersuchungen
miissen in der zukiinftigen Forschung tiber vorpaulinische Christologie sehr
ernst genommen werden, aber feste KErgebnisse sind sie ohne religions-
geschichtliche Erklarung noch nicht.

In der Folge seines Lehrers E. Schweizer schligt Kramer vor, sein Buch
nach Paragraphen und Abschnitten zu zitieren, wohl in der Hoffnung, daf3
sich diese Art allgemein durchsetzen wird. Moglich wire ein solches Ver-
fahren nur bei sehr detaillierter Gliederung, nétig eigentlich nur im Falle
einer anderssprachigen Ausgabe; aber der Vorschlag wire vielleicht doch
erwiagenswert. Lloyd Gaston, Saint Paul, Minn.



Rezensionen 445

DietricE WIEDERKEHR, O.F.M.Cap., Die Theologie der Berufung in den
Paulusbriefen. Studia Friburgensia, N. F. 36. Freiburg, Universitétsver-
lag, 1963. XVI + 292 8. Fr. 26.—.

Das Thema ist in gréBeren Abhandlungen bisher von E. Engel und W.
Bieder behandelt worden, wobei die Arbeit von Bieder insbesondere im Hin-
blick auf die theologische Problematik der Mission geschrieben wurde!l.
Wiederkehr geht iiber die beiden genannten Abhandlungen insofern hinaus,
als er zum ersten Mal eine Untersuchung sémtlicher paulinischer Aussagen
uber die Berufung unternimmt. Er unterscheidet sich von ihnen auch metho-
disch dadurch, daB3 er zunéchst eine ausfiihrliche Analyse der Texte bietet
und erst hernach die einzelnen Stellen «versuchsweise zu einer Synthese
gruppiert» (S. VII).

Der Verfasser beginnt mit einer knappen Darstellung der Wortgeschichte
von kolelv in der nichtbiblischen Literatur (S. 1-6), der eine Untersuchung
des Begriffes der Berufung im Alten Testament (S. 7-16), in der Gemeinde
von Qumran (8.17-20) und in den synoptischen Evangelien bzw. der
Apostelgeschichte (S. 21-31) folgt. Den Hauptteil nimmt die umfassende und
sorgfaltige (aber manchmal etwas weitschweifige) Analyse der Paulusstellen
ein (8. 35-240). Die einzelnen Stellen werden (von Ausnahmen abgesehen)
«chronologischy» geordnet, 2. Thess., Kol.,, Eph. und die Past.-briefe gelten
als echte Paulusbriefe. AnschlieBend (S. 241-275) bietet der Verfasser eine
Synthese des Materials, d. h. er versucht die «Theologie der Berufung» bei
Paulus darzustellen, wobei er die Einzelstellen nach dem «konkreten Ablauf
des Berufungsgeschehens» ordnet (S. 241). In einem SchluBlteil wird zunéichst
uber die Herkunft der paulinischen Berufungstheologie gehandelt (S. 275f.).
Die Tatsache, dal Paulus mehr als alle anderen Autoren des N.T. den Be-
griff der Berufung beniitzt und theologisch geprigt hat, fithrt der Verfasser
in erster Linie auf den besonderen missionarischen Auftrag des Apostels
zuriick, bei den Heiden den Ruf Gottes auszurichten. Eine eigentliche Ent-
wicklung innerhalb der paulinischen Berufungstheologie ist nicht festzustel-
len (S. 280f.). Nach der Zusammenfassung (S. 282f.) gibt der Verfasser einen
guten Uberblick iiber die wichtigsten Ergebnisse seiner Untersuchung, ins-
besondere im Hinblick auf die Konsequenzen, die sich daraus fiir die syste-
matische Theologie ergeben (S. 284-288). Dabei ist ihm zuzustimmen, wenn
er vom N.T. her gegen die Verengung des Begriffes der Berufung auf die
spezielle Vocatio einer Sondergruppe innerhalb der Kirche protestiert (S. 284).
Richtig ist auch der Hinweis des Verfassers auf die Unzulédssigkeit, den neu-
testamentlichen Berufungsbegriff im Sinne der Situationsethik zu verstehen.
Der Ruf Gottes ereignet sich nicht jeweils neu in der Situation, sondern
«Berufung... geschieht von Anfang an einmalig und auf die eschatologische
Vollendung hin» (S. 285) und bleibt dann «aktuell gegenwiirtig» (S. 42).

Am interessantesten sind aber die Ausfithrungen des Verfassers hinsicht-
lich der Frage, ob sich aus 1. Kor. 7, 15-24 eine Theologie des weltlichen
Berufs, seiner Heiligkeit und Wiirde vor Gott, ableiten 148t oder nicht. Die

1 E. Engel, Die Berufungstheologie des Apostels Paulus (Diss. Heidelberg
1939); W. Bieder, Die Berufung im Neuen Testament (1961).



446 Rezensionen

Stelle spielt ja fiir das reformatorische Theologoumenon von der gottlichen
Vokation zum weltlichen Beruf eine wichtige Rolle. Noch Lietzmann und
Bauer verstehen k\fjoig in 7, 20 im Sinne von weltlichem Beruf2. Der Ver-
fasser weist indessen (5. 129ff.) mit Recht nach, daBl diese Deutung un-
haltbar ist3. Auch in 7, 20 ist xAfjoig der Ruf in den Christenstand und
der Vers ist als Mahnung zu verstehen, «dort zu bleiben, wo einer vom
Ruf getroffen wurde» (S. 135). Paulus will in 1. Kor. 7 gerade nicht dem
weltlichen Beruf eine sakrale Bedeutung verleihen, sondern im Gegenteil die
aus der eschatologischen Distanz erwachsende prinzipielle Indifferenz und
Gleichgiiltigkeit allem weltlichen Stand gegentiber betonen?.

Ist mit alledem die Bedeutung der paulinischen Berufstheologie nach
ihrer negativen Seite hin dargestellt, so versucht der Verfasser, auch den
«Beitrag der authentischen paulinischen Berufstheologie» positiv zusammen-
zufassen (S. 286ff.). Er liegt nach seiner Meinung im personalen Element
des freien gottlichen Heilshandelns und in der kirchenbildenden Funktion,
durch die die Vielen zur Einheit zusammengefiihrt werden. Ganz zu Recht
weist der Verfasser in diesem Abschnitt darauf hin, dafl der Akt der Berufung
die menschliche Entscheidungsfreiheit nicht ausschlieBt, wie er auch nicht
umgekehrt in falscher personalistischer Weise gegen das Sakrament und den
Geistempfang ausgespielt werden kann (S. 287). Solche richtigen Ausfiih-
rungen stehen freilich im unreflektierten Widerspruch zu anderen, in denen
sich der Verfasser — von der Intention getrieben, die Objektivitit und Un-
geschuldetheit der gottlichen Berufung zu wahren — dazu verfithren 146t, die
anthropologische Seite des Berufungsgeschehens vollig zu leugnen (vgl. S. 27.
82, 284f.). Wie zu erwarten war, werden dadurch die diesbeziiglichen Aus-
sagen in die iibliche blo3 negative Theologie abgetrieben. Indessen soll mit
diesen kritischen Bemerkungen nicht der Wert dieses im ganzen beacht-
lichen Beitrags zur paulinischen Theologie geschmiilert werden?®.

Kurt Nrederwimmer, Wien

ADALBERT HamMmaN, O.F. M. La Priére.2. Les trois premiers siécles. Tournai,
Desclée & Co., 1963. 383 S.

A. Hamman, Verfasser von Priéres des premiers chrétiens, Le Pater expliqué
par les Peéres und Les pricres eucharistiques des premiers siécles, war speziell
dazu vorbereitet, uns eine Monographie tiber das Gebet der dltesten Christen-
heit vorzulegen. Nach dem ersten schon vorliegenden Band iiber das Gebet
im Neuen Testament folgt nun die Darstellung iiber das Gebet der Christen

2 H. Lietzmann, An die Korinther I und IT (1949), z. St. (korrigiert von
W. G. Kiimmel, S. 177); W. Bauer, Griech.-deutsches Wort. (* 1958), Sp.
862.

3 Vgl. schon K. L. Schmidt, Theol. Wort. 3 (1938), S. 492 A. 1.

1 Vgl. dazu F. Lau, Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl.,
1 (1957), Sp. 1076f.

5 S. 66, Zeile 13, mul} es heillen: Die Verse 2, 13-3, 5 (statt 12, 13-3, 5).
Mehrere Fehler haben sich bei dem griechischen Zitat S.78 A.1 einge-
schlichen.




Rezensionen 447

der ersten drei Jahrhunderte, aufgegliedert in 6 Kapitel: Das erste ist dem
Gebet in der judenchristlich beeinfluBten Gemeinde (Didache, Oden Salo-
mons, Barnabasbrief, Hermas), das zweite dem Gebet in der heidenchrist-
lichen Kirche (Clemens Romanus, Ignatius, Justin, Irendus) gewidmet; an
dritter und vierter Stelle stehen die Abschnitte tiber das Gebet der Méartyrer
und das Gebet in der apokryphen Literatur!; ein fiinftes Kapitel befa3t sich
mit dem liturgischen Gebet (vor allem in der Traditio apostolica); und
schlieBlich werden die ersten Schriften {iber das Gebet (von Tertullian,
Cyprian, Clemens Alexandrinus, Origenes) behandelt.

Ein reichhaltiges Werk also, von dem man sicher mnicht allzuviel neue
Forschungsresultate erwarten mufl (Hamman stiitzt sich in jedem Kapitel
auf die einschlidgige Spezialliteratur, die er griindlich kennt), das aber gerade
durch seine vornehme Zuriickhaltung im Detail und durch seine mutige
Grofiziigigkeit und Klarheit in der Linienfiihrung viel Schénheit besitzt und
— was m. E. das Wichtigste ist — wirklich etwas vom Atem des urchristlichen
Gebetslebens weitervermittelt. Wir miissen dem Autor dankbar sein, dafl er
uns dieses Studienbuch gegeben hat, das nicht nur alle wichtigen Texte {iber
das Gebet der frithen Christenheit sammelt und in wissenschaftlicher Weise
bespricht und einordnet, sondern auch die unversieghare und das Leben des
Einzelnen wie der Gemeinschaft gestaltende Quelle des Gebets von innen
heraus sichtbar macht. Willy Rordorf, Neuchéatel

BerTtHE WIDMER, Enea Silvio Piccolomini in der siltlichen und politischen
Entscheidung. Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft, 88. Basel und
Stuttgart, Helbing & Lichtenhahn, 1963. X + 167 S. Fr. 18.—.

Noch immer sind viele der groflen, kirchengeschichtlichen Artikel der
«Realenzyklopédie fiir protestantische Theologie und Kirche» fiir uns von
Bedeutung. Wer den 15. Band der dritten Auflage zur Hand nimmt, um sich
auf Grund des Aufsatzes von Zopffel und Benrath tiber Person und Werk
des Enea Silvio Piccolomini zu unterrichten, wird darin die Konturen des
Enea-Bildes von Georg Voigt nachgezeichnet finden2. Nicht, dal Voigt von
Kennern der Renaissance und der Personlichkeit dieses Papstes nicht schon
oftmals kritisiert worden wire. Doch hat, sagt Berthe Widmer, noch niemand
ein gleichermafen griindliches Buch iiber Enea geschrieben und die Original-
gestalt, wie sie sich in den literarischen Quellen offenbart, mit dem Portrit,
das Voigt von ihr gemalt hat, sorgfiltig Zug um Zug verglichen und dabei
die Pinselstriche des fruheren Biographen so kréftig iiberzeichnet, daf ihre
Wirkung hétte verschwinden miissen (S. 36).

Die Verfasserin — Privatdozentin fiir Geschichte in Basel und ausgewiesen
als ausgezeichnete Kennerin des Enea Silvio auf Grund einer Biographie, die

L Vgl. den wichtigen Beitrag von A.Hamman zum Patristikerkongre3 in
Oxford, 1963: Le «Sitz im Leben» des apocryphes du Nouveau Testament
(wird demniichst im Kongre-Sammelband der Texte und Untersuchungen
erscheinen).

2 (. Voigt, Enea Silvio Piccolomini als Papst Pius 1I. und sein Zeitalter,
1-3 (1856-63).



448 Rezensionen

sie bereits vor vier Jahren vorlegte — hat damit in allgemeinster Form vor-
trefflich die Zielsetzung ihres Buches umrissen. Sie will nicht weniger, als
nochmals versuchen, die religiose und moralische Entwicklung des Piccolo-
mini verstindlich zu machen, und zwar, weil sie von den Verzeichnungen in
seinem Bilde uberzeugt ist, in steter Auseinandersetzung mit Georg Voigt.

Was ist das Herausfordernd-Befremdende der Voigtschen Darstellung, das
eine ausdriickliche Revision verlangt? Vielleicht wird der Impuls, der die
Verfasserin zu ihrem Buch bestimmte, begreiflicher, wenn man an das Urteil
Jacob Burckhardts denkt, der Enea Silvio gelegentlich seinen besonderen
Liebling nennt. Der Piccolomini gilt ihm als der « Normalmensch der Friih-
renaissance», zu dem er sich bekennt wie zu den Hochzielen jener Epoche.
Das Urteil Georg Voigts, der um dieselbe Zeit — die «Kultur der Renaissance
in Italien» erschien 1860 — seine Enea-Biographie vorlegte, steht in offen-
baremm Widerspruch hierzu; es lautet, vom moralischen und kirchenpoliti-
schen Standpunkt aus gefillt, vernichtend. Burckhardt hatte mehr auf die
kunstlerische Seite Eneas und seiner Zeit geachtet. Dagegen scheint das ge-
meinsame Interesse fur den Piccolomini bei Voigt hervorgerufen zu sein
durch die stark politische Ausrichtung des Sienesen, die es ermdéglichte — der
deutsche Biograph stand an der Schwelle zum Kulturkampf —, an ithm die
Auseinandersetzung zwischen Italien und Deutschland, zwischen romischer
und deutscher Kirche, augenfillig zu machen. Demzufolge richtet sich der
Haupteinwand der Verfasserin gegen das Verfahren Voigts: Eneas Moral
werde von einer politischen Tat aus bewertet. Dal3 der Piccolomini den Basler
Beschliissen und den nationalkirchlichen Bestrebungen entgegentrat, habe der
deutsche Historiker ihm zu einem sittlichen Vergehen gestempelt und von
hier aus den ganzen Menschen entwertet, wollte er doch nicht glauben, daf
man in guten Treuen eine konziliaristische Auffassung gegen eine rémisch
péapstliche aufgeben kann (S. 96). Die klare Fixierung von Standort und Ver-
fahren Voigts erleichtert es der Verfasserin, die Art, in der er die Quellen
verwertet, als ungentigend, ja anst6Big aufzudecken: Immer wieder komme
Voigt auf eine bestimmte Anzahl von Enea-Schriften zu sprechen, indem er
mehrfach die gleichen zu seinen Gunsten ausbeute, doch so, als handle es sich
um verschiedene... (S. 38). Emsiges Aufspiiren der schwachen Seiten aus
grundlicher Antipathie, eifriges Aufstébern aller schriftlichen Dokumente:
dies charakterisiere seine Methode nicht minder als die Bezeichnung Ver-
horrichter (S. 40). Die Front, die aufgerichtet ist, scheint deutlich. Es ist die
Ablehnung alles Katholischen durch den nationalkirchlichen Protestanten,
der Gegensatz teutonischer Vehemenz zu Feinheit und Nuancenreichtum des
italienischen Wesens, die es Voigt gelingen lassen, vom spiteren Pius II. ein
Charakterbild zu entwerfen, das nicht selten die Grenze zur Karikatur, dem
Zerrbild des moralisch veréchtlichen Opportunisten, hin tiberschreitet.

Der Verfasserin geht es mit merklicher Entschiedenheit um die Korrektur
dieses verzeichneten Pius-Bildes. Sie ist um eine objektive Wiirdigung auch
und gerade des Politikers Enea bemiiht. Das Verfahren ihres Buches sucht
daher einen Weg der Beurteilung, der jenem Voigts entgegengerichtet er-
scheint: Es fragt zuerst, ob sich in Eneas Denken und Tun im allgemeinen
und im privaten Leben nicht so viel sittlicher Ernst manifestiere, dafl ein



Rezensionen 449

solcher auch hinter seinen diplomatischen Taten vermutet werden durfe.
Dieses Verfahren — so wird der Leser belehrt —, habe den Vorteil, da3 der in
sich schwer zu bewertenden Politik die primé#r moralische Indifferenz ge-
lassen wird, wihrend Voigt sie von vornherein belastet habe, wollte er doch
den Gedanken an eine innere Konsequenz in der Entwicklung Eneas zum
Papalisten mit Entschiedenheit nicht gelten lassen (S. 96).

Entsprechend dieser Blickrichtung ist der Aufri des Buches gegliedert:
Drei groB3e HEssays — die humanistische Wesensart, die sittlich-religiése Ge-
stalt, die kirchenpolitische Schwenkung Eneas — versuchen, in dieser Suk-
zession gelesen, einen Schliissel zum Verstdandnis des Piccolomini als Politi-
kers an die Hand zu geben. Wir miissen es uns aus Raumgriinden versagen,
auf den Inhalt dieser hervorragenden, in glinzendem Deutsch geschriebenen
Darstellung niaher einzutreten.

Was das Buch von Berthe Widmer als wissenschaftliche Studie von Rang
ausweist, ist nicht allein der Eindruck einer profunden Gelehrsamkeit, den
es hinterléf3t, sondern allem voran die gediegene Quellenarbeit, die hier ge-
leistet worden ist. Gerade der AnlaB3, der die Verfasserin zu ihrem Buch be-
stimmte, Voigts wichtigste Anschuldigungen nochmals zu iiberpriifen und
dabei seine Worte mit festen Tatsachen aus Eneas Leben zu vergleichen und
seine verfilschende Praktik durch einmalige, aber griindliche Behandlung
der wenigen Schriften aufzudecken, aus denen er fiir alle Lebenslagen Eneas
die Belege fiir seine Anschuldigungen zieht (S. 38), durfte ihr Anreiz und
Hilfe zugleich gewesen sein, dem Piccolomini auf neue Weise «gleichzeitig»
zu werden. Vor uns jedenfalls ersteht das Bild eines faszinierend lebendigen
Menschen, des Humanisten und sich in Kémpfen vertiefenden Christen Enea
Silvio Piccolomini, dessen so heftig angefochtene Wendung vom Konziliari-
sten zum Papalisten jetzt in der Tat nicht mehr allein als Folge seines Ehr-
geizes, des Willens zu eigenem Aufstieg erscheint, sondern als das folge-
richtige Ergebnis einer langsamen, in sich kohérenten, auf bestimmten
Grundgedanken fuBenden Entwicklung, wie sie sich entscheidend fiir ihn,
den sienesischen Ghibellinen, am Wiener Hofe vollzog (8. 70). Die Verfasse-
rin kommt zu dem Ergebnis, dal weder die humanistische Eigenart Eneas,
noch seine Moral, noch die Entwicklung seiner politischen Auffassungen ein
verichtliches Urteil zulassen, daB vielmehr die unbestreitbar positiven
Werte, die Jacob Burckhardt in der kiinstlerischen Seite Eneas entdeckt hat :
das Gesunde, Normale, die Entschlossenheit und Unbefangenheit, Kenn-
zeichen des Menschen in seiner Ganzheit sind, die ihn zu einem der tichtigsten
Pidpste der Renaissance gemacht haben (S. 167).

Das Buch von Berthe Widmer ist ohne Zweifel iiber die Widerlegung der
Anklagen Voigts und tber die Korrektur seiner Verzeichnungen hinaus von
Bedeutung. Gewill schuldet man der Verfasserin vor allem Dank dafir, dal
sie sich des Miithevollen gerade einer solchen Nachpriiffung und Rektifikation
eines Stiickes «geformter» Geschichte unterzogen hat. Dazu erscheint uns die
Blickrichtung, an die es sich hilt, indem es auf Grund der Darstellung seiner
sitthch-religiosen Gestalt nach der politischen Tat des Piccolomini fragt,
historisch als sachgemil, ja nahezu selbstverstiandlich — so sehr, da3, wie wir
meinen, die Frage, warum der Enea-Biograph des 19. Jahrhunderts der ent-

29



450 Rezensionen

gegengesetzten Perspektive den Vorzug gab, foérmlich nach einer wissens-
soziologischen Analyse verlangt. Dal die Verfasserin das Standortproblem
gesehen (und gewill die Moglichkeit einer solchen Untersuchung ebenfalls
erwogen) hat, deutet sie mehrfach an (S. 2f., 38f., 41, 99ff.). Es ware auf-
schluBreich, die Kette nationalkirchlicher protestantischer Uberlieferung
einmal im Zusammenhang vor Augen gefiihrt zu bekommen, der Voigt fiir
seinen Teil mit seinem Urteil nur das vorerst letzte Glied hinzuzufiigen hatte.
Vermutlich wiirde sich erst dann die vorgenommene Berichtigung in ihrer
wahrhaft 6kumenischen Bedeutung zeigen.

Ob freilich dieser verdienstvolle Versuch, ein Stiick verzeichneter Kirchen-
geschichte mit neuen Augen sehen zu lehren, in theologischer Hinsicht gentigt,
ob also ausgerechnet fiir einen, der hier auf Erden kraft seines Amtes den
himmlischen Herrn der Kirche vertritt, das treffliche Urteil Burckhardts
vom «Normalmenschen» jener Epoche das letzte Wort der Rechtfertigung
seiner sittlichen und politischen Entscheidung sein darf — diese Erwigung sei
hier als offene Frage nachdriicklich ausgesprochen. Gelegentlich zeigt Berthe
Widmer, da3 auch ihr der Horizont dieser Frage keineswegs nur unsichtbar
geblieben ist (S. 40f.). Dagegen haben wir Anlaf3 zu vermuten, da@ es in der
Tat diese Uberlegung war, welche Voigt in letzter Hinsicht mit ihrer ge-
heimen Unruhe erfiillte. Nur war er ersichtlich nicht in der Lage, den eschato-
logischen Vorbehalt zu erkennen, der iiber ihr wie {iber allen letzten Fragen
steht. Und so geschah es denn offenbar unter der Hand, da@ er, erziirnt ob
des wendigen Italieners scheinbar so durchsichtig weltlicher Handlung, in
die fatale Rolle des grollenden Pius-Anklégers geriet — eines, der, durch die
Optik des garstig entstellenden Politischen blickend, dann géinzlich vergaf3,
daB schlieBlich auch er seinen Ort vor dem Gericht eines Richters hatte, von
dem er doch gerade als Protestant hétte wissen diirfen, dafl dieser den «Im-
pius» freispricht. Dietrich Brawun, Berlin

Guy F. HeErsHBERGER (Hrsg.), Das Tdaufertum. Erbe und Verpflichtung. =
Die Kirchen der Welt, B, 2. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1963.
332 S. DM 28.50.

An Literatur iiber das Taufertum des 16. Jahrhunderts haben wir keinen
UberschuB3. Das Vorhandene ist zudem weithin einseitig und polemisch, so
dal3 dem Nichtspezialisten die Orientierung schwerfillt. Um so mehr besteht
Grund zur Dankbarkeit fiir dieses ausgezeichnete Buch, das urspriinglich
(leider wird das in der deutschen Ausgabe nirgends erwihnt) als Festschrift
fir den inzwischen verstorbenen Téauferforscher Harold S. Bender in
Amerika erschien.

Die Vorzige des Werkes sind folgende: Es vermittelt anhand von 25
Einzelbeitrigen ein harmonisch abgerundetes Bild des Taufertums in Ge-
schichte und Gegenwart. Der geschichtliche Akzent verdringt dabei den
systematischen durchaus nicht. Nach einer Einfithrung in die mennonitische
Historiographie folgt ein Artikel iber Bender und die téuferische Forschung.
Diesem schlie3t sich die inzwischen berihmt gewordene Abhandlung «The
Anabaptist Vision» an, die Bender 1943 vor der American Society of Church
History zuerst vorgetragen hat. In ihr ist ein addquates und scharf umrissenes



Rezensionen 451

Zeugnis des tauferischen Selbstverstédndnisses gegeben, das als first-hand-
information ausgezeichnet dartiber instruiert, wo und wie die mennonitischen
Téufer ihren Ursprung und ihren geschichtlich-theologischen Auftrag sehen.
Diese Komponente des Buches, die auch in vielen anderen Beitrigen zutage
tritt, scheint mir das Wesentliche des Ganzen zu sein und gréBere Aufmerk-
samkeit zu verdienen, als die teilweise hochst wertvollen Aufsidtze von nicht-
tauferischen Forschern wie Fritz Blanke, Roland Bainton, Franklin Littell
u. a.

Fur den AuBlenstehenden, der diesem téduferischen Selbstzeugnis gegen-
tibertritt und sich ernstlich in es vertieft, werden die entscheidenden Kon-
turen bald deutlich. J. L. Burkholder legt unter der Uberschrift «Nachfolge
in tduferischer Sicht» (S. 131ff.) den fundamentalen Unterschied zwischen
der Theologie Luthers und der der Tédufer frei: Luther geht von der dem
angefochtenen Gewissen zugesprochenen Rechtfertigung aus und bleibt auf
Grund dieser Zentrierung des Glaubens auf das Wunder der Gnade vielen
kirchlichen Fragen und Belangen gegeniiber konservativ. Das téduferische
Leitbild dagegen ist nicht dem Raum des paulinischen Denkens entnommen,
sondern hat seine Wurzeln einseitig im synoptisch bezeugten Begriff der
Nachfolge. Diese wird weithin biblizistisch-gesetzlich verstanden. Ein solches
Schriftverstindnis wirkt sich entsprechend auf die Christologie, auf die
Ethik und auf das Verhiltnis zur Kultur allgemein aus.

Bei allen grundsétzlichen Bedenken, die dem Leser da und dort in theo-
logischen Kardinalfragen kommen mogen (das Buch regt fast auf jeder Seite
dazu an, die eigene Position mit der vorgetragenen zu konfrontieren), wird
er iiber und nach allen Divergenzen sich des Eindrucks nicht erwehren kén-
nen, daB in dem Zeugnis dieser Darstellung Probleme enthalten sind, die in
ihrer Dringlichkeit zu sehen und in Angriff zu nehmen uns auch dann eine
Aufgabe sein mul3, wenn wir die téduferischen Prémissen nicht teilen und
andere Wege einschlagen. Haben doch die Téufer gerade auf Grund dieser
andersartigen theologischen Ausgangspositionen bereits im 16. Jahrhundert
Fragen aufgeworfen, die heute fiir keine Kirche mehr zu umgehen sind
(Religionsfreiheit, Verhiltnis Kirche und Staat, Kirche und Kultur usw.).
Niemand, der Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts zu treiben oder sich
speziell mit Luthers Verhéltnis zu den «Schwirmern» zu beschiftigen hat,
sollte dieses Ergebnis solider wissenschaftlicher Arbeit und keineswegs un-
kritischer Selbstcharakterisierung iibersehen oder unbeachtet lassen.

Gotthold Miiller, Tiibingen

Privipp NicoLAl, Freudenspiegel des ewigen Lebens. Facsimile-Neudruck der
Ur-Auflage von 1599, mit einem Vorwort von Reinhard Mumm. = Soester
wissenschaftliche Beitrage, 23. Soest, Westfilische Verlagsbuchhandlung
Mocker & Jahn, 1963. XII 4+ 427 S. DM 18.75.

Es ist ein groBes Verdienst der Stadt Soest, dal} sie den «Freudenspiegel
des ewigen Lebens» von Philipp Nicolai als Facsimile-Neudruck herausgege-
ben hat. Sie sah sich dazu veranla3t, weil Nicolal seinerzeit das Buch dem Rat
der Stadt Soest gewidmet hatte. Das von ihm nach Soest geschickte Exemplar
befindet sich noch heute dort und liegt der Neuausgabe zugrunde.



452 Rezensionen

Das wenig bekannte Werk verdankt seine Entstehung einer furchtbaren
Pest, die in den Jahren 1597/98 in Unna gewiitet hatte. Sie brachte Nicolai
dazu, sich mit ganzer Kraft in den letzten Artikel des Glaubensbekenntnisses,
denjenigen vom ewigen Leben, zu versenken. Dabei erkannte er auf Grund
des Studiums der Heiligen Schrift und einiger mittelalterlicher Traktate, daf
alles, was Welt und Menschen betrifft, auf das ewige Leben hin angelegt ist.
In einer Art von Entriickung erlebte er mitten im irdischen Elend die Schén-
heiten und SiuBigkeiten der andern Welt. Seine Meditationen schrieb er Tag
fir Tag nieder, dabei nun aber trotz aller Erlebniskraft doch auch den syste-
matischen Theologen nicht verleugnend. So handelt er in zwei Teilen Punkt
fiir Punkt dartiber, «was das ewige Leben sei» und «wie uns Gott zum ewigen
Leben bereite».

Besonders bedeutsam ist Nicolais Werk fiir uns vor allem auch deshalb,
weil es die Quelle fur Text und Melodie seiner beiden Lieder «Wie schon
leuchtet der Morgenstern» und «Wachet auf, ruft uns die Stimme» ist. Threm
Inhalt nach sind diese Lieder nichts anderes als eine dichterische Zusammen-
fassung des ganzen Buches. Thr inbriinstiger Ton der Jesusliebe 148t ahnen,
wie intensiv die Frommigkeit des strengen, fiir ein unverfilschtes Luthertum
kémpfenden Nicolai gewesen war.

Der «Freudenspiegel des ewigen Lebens» bleibt bei aller Zeitgebundenheit
in der Grundkonzeption und in den Formulierungen doch ein wichtiges Zeug-
nis fir die dem Tod entgegentretende Lebensmacht Jesu Christi, das auch
von unserer Zeit gehért zu werden verdient. Helene Werthemann, Basel

MARTIN STORCH, Hregesen und Meditationen zu Karl Barths Kirchlicher Dog-
matik. Minchen, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 213 S. Fr. 16.95.

Arbeiten tiber K. Barth entstehen in rdumlicher und konfessioneller Nihe
und Ferne nicht wenige. Zugleich wird, auch in der Nihe, theologisch ge-
dacht, gesucht, geritselt, gleich als existierte «Die kirchliche Dogmatik» als
theologischer Beitrag nicht. Hier tritt M. Storch als Mahner auf: Dieses
Verschweigen sowie kurzatmige Abwehrbewegungen sind «vor allem deshalb
schade, weil wir uns diesen Luxus im Ernst nicht leisten kénnen. Denn der
Kirche werden ja wahrscheinlich nicht mehr wirkliche Lehrer gegeben, als sie
unbedingt noétig hat» (S. 202).

Die sechs Abhandlungen sind aus der Arbeit des Verfassers als Leiter und
Lehrer des evangelisch-lutherischen Predigerseminars in Hildesheim hervor-
gegangen. lhre Themen sind I. Bonhoeffers Rede vom «Offenbarungsposi-
tivismus» bei Barth (ein achtbarer Briickenschlag zwischen beiden Theologen
heute); II. die Rechtfertigungslehre — falsche Systematisierungen des Ge-
setzes (und auch die heutige Exegese des N.T. und die Theologien ohne Gott
arbeiten nach dem dogmatischen Schema von Gesetz und ILvangelium!,
8. 50f.), demgegeniiber die heilsame « Entflechtung» der Rechtfertigungslehre
in «Die kirchliche Dogmatik»; ITI. ¢der Einzelne», Fug und Fragwiirdigkeit ;
IV. Analogie und Ontologie (Analogie als Akzidenz); V. Historie und Christo-
logie (besonders seit Bultmann — und bei K. Barth); VI. die Kategorie des
«Lehrers der Kirche» und K. Barth als Lehrer der Kirche gestern und heute.

K. Barth hat sich iiber dieses Buch besonders gefreut. Einmal weil es



Rezensionen 453

instruktiv, theologisch kompetent und sprachlich luzid — alles in allem ein
reiches Buch ist. Und speziell als tiber einen unerwarteten Grul3 aus dem
deutschen (hannoverschen!) Luthertum, mit dessen Reserve gegeniiber
K. Barth der Verfasser mit Umsicht und Ernst ins Gericht geht. So ist dieses
Buch nicht weniger als ein 6kumenisches Ereignis, von dem man gute For-
derung des gegenseitigen Aufeinanderhérens erhoffen darf.

Jiirgen Fangmeier, Basel

Heinrice BArTH, Philosophie der Erscheinung. 2. Neuzeit. Basel und Stutt-
gart, Verlag Benno Schwabe & Co., 1959. 634 S. Fr. 36.—.

Der letzte Satz dieses umfassenden philosophisch-geschichtlichen Werkes,
das umsténdehalber leider zu lange einer kurzen Besprechung harrte, lautet:
«Die Aktualitdt des Erscheinens von Sein ist das Spezimen aller Kontingenz.»
Damit ist die Amplitude dieser aus den Quellen geschépften, tiefschiirfenden
Studien des Basler Philosophen in wenigen Worten pragnant formuliert. Was
fur den nicht-philosophischen Beobachter der Wirklichkeit das Selbstver-
stindlichste ist, was sich denken 1at: daB etwas ist, dieses «Allereinfachste »
wird beim Philosophen zum Problem, wird sogar zum eigentlichen Problem
des Erkennens tiberhaupt. Man kann sagen, daf3 Philosophie die Weisheit vom
Einfachsten ist. Heinrich Barth beweist die Wahrheit dieser These an seinem
zweibédndigen Werk «Philosophie der Erscheinung». Nicht als ob diese Frage
das einzige Problem der Philosophie sei; weit entfernt, Barths Denken macht
von der Erscheinung nicht ein Metaphysicum wie etwa Schopenhauer vom
Begriff des Unbewuliten oder Nietzsche vom Willen zur Macht. Die Erschei-
nung vom Sein ist nur ein Problem, auf das Barths Aufmerksamkeit aus
innerer Folgerichtigkeit gelenkt wurde, wie er seinen Ausgangspunkt im
transzendentalen Idealismus der Marburger nahm.

Freilich ist er keineswegs in einer Marburger Orthodoxie steckengeblieben,
was schon vom oben zitierten Satz klar bezeugt wird, denn von einem Sich-
zu-erkennen-Geben des Seins war bei der berithmten These, dal dieErzeugung
(der Vernunft) schon das Erzeugnis (des Objektes des Erkennens) sei, nicht
die Rede. Eine derartige Behauptung klang dem orthodoxen Marburger wie
eine unerhorte Ketzerei aus der tief-verachteten und gedchteten Ontologie
in den Ohren. Nun hatte aber schon ldngst die Phénomenologie wieder eine
mutige Wendung zum Sein und dessen Erscheinungsformen unternommen.
Und diese Wendung la8t sich auch im kritischen Idealismus eines Heinrich
Barth deutlich aufweisen, namentlich in dem Augenblick, wie die Phéno-
menologie sich in Richtung auf das Menschsein, auf Existenz und Geschichte
entfaltete. Das «Sein in der Zeit» wird in seiner Zeitigung und deren «Exta-
sen» zeitgemidBe Aufgabe der philosophischen Besinnung. Mit dieser Perspek-
tive schien jedoch eine Ontologie wieder in den Bereich philosophischer Még-
lichkeiten zu treten. Der katholische, thomistische Einflul auf den Hei-
deggerismus ist dann auch unverkennbar. Dennoch muBte das den Protestan-
ten H. Barth, dem Andenken Paul Natorps treu (der oben erwihnte Band
ist demselben gewidmet), abstoBen. Und doch, wer wiirde in einer Pradi-
zierung vom Sein, «das sich zu erkennen gibt» (S. 632), nicht deutlich onto-
logische Postulate vermuten? H. Barth 148t dann aber sofort darauf den



454 Rezensionen

Satz folgen : « Es liegt nicht in der Ebene der Ontologie, vielmehr im Horizonte
einer philosophischen Gnoseologie, die Sein, sofern es sich erschliet, ins Auge
faBt.» Der aufmerksame Leser wird hier ein Wanken und Schwanken nicht
ignorieren konnen. Die straffe Behauptung, es liege nicht in der Ebene der
Ontologie, wird nédmlich entschieden abgeschwiicht durch das nachfolgende
«vielmehry», d.h. fur einen Teil also doch. Und was kénnte wohl hei3en : Sein,
«sofern es sich erschlieBt»? Liegt es dem Sein anheim, sich uns kundzugeben ?
Hitten wir da nur einfach genau zuzusehen und das aufgenommene Bild wie
in einer Photographie begrifflich festzulegen? Davon kann keine Rede sein.

Wie das Sein nun in der Neuzeit vom menschlichen Bewuf3tsein aufgenom-
men und verarbeitet wird, ist das Thema der Untersuchungen Heinrich
Barths in diesem 2. Bande seiner «Philosophie der Erscheinung». Sie be-
schrénken sich auf eine Reihe der wichtigsten Antworten in der Philosophie-
geschichte, versuchen da aber mit letzter Griindlichkeit und kongenialer
Aufgeschlossenheit zuzuhoéren und zu bewahren, was auch fiir die Gegenwart
von Bedeutung sein kénnte. Es sind sieben Phasen des neueren Denkens, die
auf das Phé&nomen der Erscheinung hin gepriift werden: 1. das magische
Weltbewulltsein der Renaissance, 2. der mathematische Weltbegriff der be-
ginnenden Neuzeit (Descartes, Spinoza, Keppler), 3. die Existenz in der
Philosophie des stoisch-spinozistischen Denkens, 4. Berkeley und die Philo-
sophie des Phénomenalismus, 5. die Erkenntnis der Wirklichkeit in Leib-
nizens Philosophie der Unendlichkeit, 6. Kants Philosophie des Asthetischen
(Kritik der Urteilskraft), 7. Erscheinung und BewuBBtwerden im spekulativen
Idealismus.

Im ersten Stiick 148t der Verfasser sehr tiberzeugend sehen, wie sehr das
renaissancistische Denken seine innersten Anregungen doch noch sehr aus der
mittelalterlichen Mystik bezieht. Es will uns aber scheinen, daf3 diese Be-
ziehungen fast noch tiefer gehen, als Heinrich Barth es hier schildert. So wird
iibersehen, dafl etwa die Lichtmetaphysik des Cusanus zuinnigst mit dem
Lichte Jesu verbunden ist (De visione Dei, cap. 24: «Ich danke dir, Jesus, daf3
ich in deinem Lichte bis zu dieser Erkenntnis gelangt bin. In deinem Lichte
erkenne ich nédmlich das Licht meines Lebens...»). Auch die Lichtmetaphysik
Eckharts ist nicht ohne eine Fiille trinitarischer und christologischer Beziige
zu denken. Weil Barth doch selber beachtet, wie sehr Denken und Mystik
der Renaissance die Atmosphére des Mittelalters bewahrt haben, ist es uns
nicht klargeworden, warum er dann die darin enthaltenen theologischen
(namentlich trinitarischen) Elemente beiseite 1a3t. Es scheint, da3 damit der
Lichtmetaphysik der Renaissance nicht ganz recht getan wird. — Auch kann
man sich fragen, wieso bei der Behandlung von Hobbes mit keinem Wort
dessen sténdige Konfrontation mit der christlichen Kirche («The Kingdom
of Darkness») und dessen nun sehr eigenwillige christologische Deutung der
Lex naturae erwidhnt wird. Setzen sich doch Hobbes’ politische Ansichten,
auf die Barth (S. 254f.) zu sprechen kommt, namentlich im 3. und 4. Teil
des Leviathan aufs nachdriicklichste mit der Frage eines «christian common-
wealth» (Ausgabe Oakeshott, Oxford, p. 242-468) auseinander. — Wenn
Spinozas Lehre mit Recht als mit der Stoa verbunden dargestellt wird, so
lieBe sich doch wohl fragen, inwiefern diese Lehre typische jiidische Ziige auf-



Rezensionen 455

weist, wo doch der «Tractatus theologico-politicus» von Auseinandersetzung
mit dem Alten Testament und dessen Exegese férmlich gesittigt ist. Auch
diese Beziige fallen in Barths «Philosophie der Erscheinung» leider aus. —
Man kann sich fragen: Hat Barth es dngstlich vermieden, auch nur den Schein
auf sich zu laden, er kénne die Denker, die er zu behandeln hat, theologisch
statt philosophisch interpretieren? Die meisten haben nun mal ihre Philo-
sophie nicht so von der Theologie geschieden, wie das heutzutage selbstver-
standlich ist (oder scheint, vgl. Jaspers, Heidegger, Marcel...). So war es
eben nicht begriindet, diese Denker von ihrem unbefangenen Umgang mit
der theologischen Problematik zu trennen. Die transzendentale Existenz-
Philosophie Barths selber fiihrt ihn hautnahe an die Theologie heran, wo
doch das Sich-zu-erkennen-geben des Seins Reminiszenzen an die theo-
logische Schopfungslehre aufruft und ein Rezensent dieses Buches sogar die
Frage aufgeworfen hat, ob Barth sich nicht in pantheistischer Richtung be-
wege. Hat vielleicht das Gefiihl, die eigene Philosophie kénnte als siikulari-
sierte Theologie verstanden und er selber als Philosoph nicht ernst genommen
werden (vgl. die einigermafen bitteren Bemerkungen des Vorwortes und die
nachdriickliche Erwéhnung der «Stillen im Lande»), den Verfasser dazu ver-
fiihrt, bei den besprochenen Denkern aufs exakteste zuzusehen, daf3 ihre
bekenntnisméBigen Einsichten auf die Seite geschoben wurden ? Dal3 wir den-
noch fiar diese prachtvollen Studien dankbar sind, braucht nicht ausdrick-
lich erwiahnt zu werden. Sie bieten dem aufmerksamen Leser einen Hoch-
genuB philosophischer Uberlegung. Hendrik van Oyen, Basel

GEORG GERMANN, Der protestantische Kirchenbaw in der Schweiz von der Re-
formation bis zur Romantik. Zirich, Orell Fussli Verlag, 1963. 212 S.
Fr. 38.—-.

Die Literatur iiber protestantische Kirchenbauten ist nicht grof3, und der
Grund mag darin liegen, dal3 die vorherrschende Kunst- und Architektur-
auffassung mehr die &ullere Form als den Inhalt beachtet und sich mehr um
den Prachtaufwand als um die genau durchdachte Verwendung begrenzter
Mittel zu einem bestimmten Zweck kiimmert. Bei einer solchen Kunstauf-
fassung geht man an der oft sehr einfachen Architektur der Reformierten
vorbei, hilt aber auch die nicht selten monumentale altlutherische Baukunst
fir geringwertig gegeniiber der rémisch-katholischen oder der griechisch-
orthodoxen. Die Sache selbst fithrt es mit sich, da3 geschulte Architekten
sich noch am ehesten von solchen Vorurteilen befreien konnen. Einstweilen
ist aber die abendldndische Architekturforschung noch so sehr an die soge-
nannten «wichtigen Monumente», d.h. an fiirstliche und kirchliche Pracht-
bauten, gebunden, dal3 es wohl noch lange dauern wird, bis eine revidierte,
nach mehreren Seiten ausblickende, sich auf verschiedenen sozialen und
kiinstlerischen Niveaus bewegende Architekturgeschichte breitere Aner-
kennung erwarten kann. Erst dann wird man die protestantische Kirchen-
architektur — nach ihren Verdiensten und in ihren Grenzen - richtig ein-
schéitzen.

Germann ist sich aller dieser Probleme bewuBt, wie schon aus der Gliede-
rung seiner Arbeit zu ersehen ist: der erste Abschnitt behandelt die « Grund-



456 Rezensionen

lagen», der zweite sichtet das Material, der dritte falBt die « Probleme» zusam-
men. Das Buch griindet sich auf eine sehr eingehende Kenntnis der gedruck-
ten Literatur verschiedenster Art, die fiir das Thema in Frage kommen
kann, sowie auf ein begrenztes, aber repriasentatives Archivmaterial, Pldane
und Dokumente iiber eine Auswahl der wichtigsten schweizerischen Bauten.
Der Verfasser hat sich hier etwas beschrinkt, um keine Doppelarbeit neben
laufenden oder geplanten Inventaruntersuchungen zu betreiben.

Fir den Rezensenten, der frither mit dem Schweizer Material nur flichtig
bekannt war, ist Germanns Buch eine hochwillkommene Einleitung in ein
neues Wissensfeld. Vom Standpunkt der internationalen Forschung gesehen,
diirfte aber der Hauptwert der Arbeit doch darin liegen, da@ sie zeigt, wie
sich das groe européische Baugeschehen in den wenigen Schweizer Monu-
menten widerspiegelt. Die Eidgenossenschaft mit ihrer Mehrsprachigkeit und
Mehrkonfessionalitdt und ihren vielféltigen Kulturbeziehungen fiangt die
verschiedenen Strémungen der protestantischen Kirchenbaukunst auf und
verarbeitet sie selbstdndig, in relativer Wahlfreiheit und in ungestortem
Wachstum der eigenen Krifte.

Die Natur des Stoffes und der gegenwirtige Stand der Forschung sind
dafiir verantwortlich, da3 die Darstellung nicht immer so klar und eindeutig
geformt ist, wie man sich wiinschen méchte. Indessen sieht man deutlich, wie
stark der EinfluB der franzésischen Hugenotten gewesen ist; er hat in der
Schweiz — wie auch in Holland und in den nordischen Léndern — offenbar
entscheidend auf die Erneuerung der Kirchenarchitektur in radikalem Geist
eingewirkt (in der 2. Hélfte des 17. und der 1. Hélfte des 18. Jahrhunderts).
Aus eigener Erfahrung weil ich, wie schwer es ist, in das franzgsische Material
einzudringen, das ja schon im 17. Jahrhundert systematisch zerstért worden
ist und das wir hauptsédchlich nur indirekt, durch sparsame Quellenangaben
und durch seinen Einflufl auf die Kirchenbaukunst anderer protestantischer
Lander, kennen. Es ist daher sehr dankenswert, da Germann das Problem
der Hugenottenbauten einigermaflen ausfiihrlich bespricht.

Die Hauptabsicht des Buches ist es aber, vor allem das schweizerische
Material vorzulegen, auch wenn seine Interpretation notwendig einen allge-
meinen Rundblick voraussetzt. Der Untertitel des Buches heillt «Von der
Reformation bis zur Romantik». So stellt es die Baugesinnung der Schweizer
Reformatoren, in ihren theoretischen und praktischen Wirkungen, dar. Frei-
lich hat es sich damals meist um bloBe Umbauten und liturgische Neu-Anord-
nungen gehandelt, ganz wie in anderen protestantischen Léndern. Auch in
der Schweiz tritt die radikale protestantische Architektur erst nach ein paar
Generationen auf; sie kulminiert im Barock und Rokoko, degeneriert withrend
des Klassizismus und geht ihrer Auflésung wihrend der Romantik entgegen —
diese faBte ja den Gottesdienst und die Kirchenbaukunst in einer Art auf, die
der &lteren protestantischen Tradition ganz wesensfremd gegeniiberstand.
Germann betrachtet die Romantik als eine deutliche Grenze, welche als Ab-
schluf3 seiner Darstellung dienen kann. Auch der Rezensent meint, da3 damals
das religiose und kulturelle Milieu des klassischen Protestantismus — trotz
einer vielbesprochenen, aber vielleicht zum grofien Teil doch nur scheinbaren
religiosen Erneuerung — sich weit und breit zu zersetzen begann.



Rezensionen 457

Was gerade heute die dltere protestantische Architektur fiir den Geschichts-
forscher besonders anziehend macht, ist das Wiederauftauchen ihrer litur-
gisch-funktionalen und architekturalen Problematik, trotz ganz anderer
dulBlerer Voraussetzungen, in dem modernen Gemeindeleben und seiner
Milieugestaltung. Beispiele hierfiir finden sich nicht zum wenigsten in der
modernen Schweizer Architektur. Germanns Buch hilft darum auch, abge-
gsehen von seinen historischen Resultaten, die Begriffe und Aufgaben der
heutigen Architektur klarer zu fassen. Per Gustaf Hamberg, Goteborg

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scaweiz. The Hcumenical Review 16, 5 (1964): C. H. Hwang, Come,
Creator Spirit! For the Calling of the Churches Together (485-589); R. P.
Barnes, The Prospects for the Ecumenical Movement in the USA (500-511);
B. Bobrinskoy, The Continuity of the Church and Orthodox (512-529);
J. K. S. Reid, The Holy Spirit and the Ecumenical Movement (530-545).
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 10, 4 (1963): C. Zimara,
Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen (385-427); P. Kiinzle, Sakra-
mente und Ursakramente (428-444). Internationale kirchliche Zeitschrift 54, 3
(1964): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, IL (129-151); K. Pursch, Die
Liturgiereform des zweiten Vatikanischen Konzils (152-187). Judaica, 20, 3
(1964): H. Reichrath, Der Prozel3 Jesu (129-155); J. Maier, Die messianische
Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit, IT (156-183). Kirchen-
blatt fiir die reformierte Schweiz 120, 18 (1964): E. Jung, Kirchliche Entwick-
lung im padagogischen Sektor (274-276). 1920: L. Vischer, Das Problem des
Diakonates, I-1T (290-295. 306-310). 21: Vischer, III (322-324); E. Ott, Die
Béndigung der Liturgie durch das Wort (324-326). Neue Zedtschrift fir Mis-
stonswissenschaft 20, 3 (1964) : B. Biermann, Die Missionare des Dominikaner-
klosters Santa Maria Novella (168-178); J. Kouchakji, Les livres de I'"Ecri-
ture Sainte traduits en arabe (184-194); J. Metzler, Vietnamesische Bibel-
ubersetzungen (195-202); Y. Beaudoin, Traductions de I’Ecriture Sainte par
les missionnaires catholiques dans les langues indiennes et esquimaudes du
Canada (203-212). Reformatio 13, 9 (1964): M. Wildi, Moralisierende und
dasthetisierende Tendenzen in der englischen Literaturkritik (519-528);
M. Wehrli, Probleme einer evangelischen Literaturkritik (528-537); A. Berch
told, Critique protestante (537-545); K. Marti, Die Sprache in der modernen
Literatur und die Verkiindigung (546-561). Revue de théologie et de philoso-
phie 97, 4 (1964): G. D. Kilpatrick, L’eucharistie dans le Nouveau Testament
(193-204); R. Mehl, Calvin et notre temps (205-216); L. Vischer, L’cecumsé-
nisme catholique romain et le Conseil cecuménique des églises (217-232).
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 14, 2 (1964): I. Miller, Zur Entstehung



	Rezensionen

