
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 6

Artikel: Der Begriff "Wiederholung" bei Kierkegaard

Autor: Nusser, Gudrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

Eine kleine Schrift Kierkegaards aus dem Jahre 1843, Die Wiederholung,

deren literarische Entstehungsgeschichte Aufschluß gibt
über die psychologische Lage Kierkegaards nach der
Wiederverlobung Regines im Sommer 1843, hat neben der biographischen
auch theologische Bedeutung1. Die Vermutung, daß Wiederholung
für Kierkegaard ein theologischer Begriff sei, erhob sich zuerst bei
der Lektüre der ersten Seiten der genannten Schrift, deren Sprache
zeitweilig hymnische, verkündigende Form annimmt, und in der

Kierkegaard die Wiederholung dem täglichen Brot vergleicht, das

«satt macht und dabei segnet». Außerdem bezeichnet Kierkegaard
gleichsam im Vorbeigehn die Wiederholung als «die unerläßliche
Voraussetzung für jedes dogmatische Problem» (W. 22), als «die

neue Kategorie des Christentums, an der Metaphysik und Ethik
scheitern»2. Sollte sich nachweisen lassen, daß Wiederholung für
Kierkegaard nicht nur ein religiöser, sondern ein christlicher
Begriff ist, so wäre Wiederholung ähnlich wie «Gleichzeitigkeit» (auf
diesen Begriff verweist Otto Weber wiederholt in seinen «Grundlagen

der Domatik») vielleicht zur nicht-religiösen Interpretation
theologischer Begriffe geeignet.

1.

Kierkegaard setzt, um die Bedeutung der Wiederholung
herausarbeiten zu können, diese ab gegen die griechische Anamnesis:

« Wiederholung ist ein entscheidender Ausdruck für das, was ,Erinnerung'
bei den Griechen gewesen ist... Wiederholung und Erinnerung sind die
gleiche Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung ; denn wessen man sich
erinnert, das ist gewesen, wird rücklings wiederholt ; wohingegen die eigentliche

Wiederholung sich der Sache vorlings erinnert. Daher macht die Wiederholung,

falls sie möglich ist, den Menschen glücklich, indessen die Erinnerung
ihn unglücklich macht...» (W. 3).

1 S. Kierkegaard, Die Wiederholung (1843), oben im Text nach der
deutschen Übersetzung von Emanuel Hirsch, erschienen in Düsseldorf (1955),
als W. mit Angabe der Seitenzahl zitiert.

2 Der Begriff Angst (1844), ed. Düsseldorf (1958), S. 15f. Anm.



424 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

Was ist die Wiederholung? Was heißt «vorlings erinnern»? Welcher

«Sache» erinnert sich die Wiederholung vorlings? Inwiefern
macht die Wiederholung glücklich?

Kierkegaard spricht von eigentlicher Wiederholung und räumt
die Möglichkeit ein, daß Wiederholung nicht vollziehbar sein könnte.
Dies weist darauf hin, daß Wiederholung keine Selbstverständlichkeit

ist. Wiederholung ist nicht die Bestätigung des schon

Dagewesenen, sie ist zu unterscheiden von Repetition, von einem
unqualifizierten Nocheinmal, und damit auch von Sitte und Gewohnheit.

Im Gegensatz zu Repetition ist Wiederholung keine Bewegung
innerhalb des Menschen, keine Bewegung der Immanenz, denn sie

umfaßt den ganzen Menschen. Dies verdeutlicht Constantin Con-

stantius, der pseudonyme Verfasser von «Die Wiederholung», indem
er seinen Versuch beschreibt, das Angenehme und Unangenehme
eines früheren Berlin-Besuches zu wiederholen. Der Versuch scheitert,

und C. Constantius klagt: «Die Wiederholung ist mir zu
transzendent. Ich kann mich selbst umsegeln; aber ich kann nicht über
mich hinauskommen, den archimedischen Punkt vermag ich nicht
zu entdecken» (W. 59).

Auch dem jungen Freund, dessen Geschichte uns C. Constantius
berichtet, gelingt die «eigentliche» Wiederholung nicht. Denn er
erhält in seiner vermeintlichen Wiederholung, die durch die
Verlobungsanzeige seiner ehemaligen Braut ausgelöst wird, nur sein
altes Selbst zurück. Das Ergebnis des Buches ist, was die
Erzählungen anbetrifft: «Es ist schlechterdings keine Wiederholung
da» (W. 43).

Wir sind also bei der Interpretation der «eigentlichen Wiederholung»

angewiesen auf die wenigen direkten Aussagen über die

Wiederholung, die sich in «Die Wiederholung» und anderen Werken
Kierkegaards finden. Die wichtigste ist folgende :

«Die Dialektik der Wiederholung ist leicht, denn was sich wiederholt, ist
gewesen, sonst könnte es sich nicht wiederholen; aber eben dies, daß es

gewesen ist, macht die Wiederholung zu dem Neuen. Wenn die Griechen sagten,
daß alles Erkennen ein sich Erinnern ist, so sagten sie: das ganze Dasein,
welches da ist, ist da gewesen; wenn man sagt, daß das Leben eine Wiederholung

ist, so sagt man: das Dasein, welches da gewesen ist, tritt jetzt ins
Dasein» (W. 22).

Ist alles Erkennen ein Sich-Erinnern, so ist das ganze Leben an
die Vergangenheit gekettet. Bestimmt die Wiederholung das Leben,



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 425

so ist das Leben zwar auch an die Vergangenheit gebunden, hat
aber zugleich Gegenwart und Zukunft. Das, was wiederholt wird, ist
dagewesen in der Vergangenheit, es «tritt jetzt ins Dasein» (Gegenwart)

als das Neue (Zukunft). Die Wiederholung vollzieht sich in
der Gegenwart. Sie zwingt die Vergangenheit und Zukunft in der
Gegenwart zusammen, sie ist selbst Gegenwart. Diese Aussage ist
von großer Wichtigkeit, da Kierkegaard in «Der Begriff Angst» die
Ansicht vertritt, daß allein im Christentum die Bestimmung Gegenwart,

gegenwärtige Zeit, keine Fiktion ist, sondern Wirklichkeit,
weil sie abhängig ist von der Menschwerdung Gottes in Jesus

Christus, und daß allein von der Gegenwart her verflossene Zeit als

Vergangenheit und kommende Zeit als Zukunft qualifiziert werden
kann. Die Wiederholung vollzieht sich in der Gegenwart und setzt,
sollte sie die Einteilung der Zeit in Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft nicht selbst bewirken, zumindest diese Einteilung der Zeit
voraus, ist also nur im Christentum möglich.

Es ist notwendig, kurz auf Kierkegaards Zeitvorstellungen
einzugehen, die er leider mit Ausnahme weniger Seiten zu Beginn des

dritten Kapitels in «Der Begriff Angst» nirgendwo im Zusammenhang

erläutert. Kierkegaard definiert die Zeit als unendliche
Sukzession, die Ewigkeit als die aufgehobene Sukzession3. Aus der

Denkbestimmung der Zeit als unendlicher Sukzession, verstanden
als unaufhörliches, gleichmäßiges Verrinnen, resultiert keine
Einteilung der Zeit, auch nicht die scheinbar so selbstverständliche in
gegenwärtige, vergangene und zukünftige Zeit. Eine Einteilung der
unendlichen Sukzession der Zeit ist nur von gegenwärtiger Zeit aus

möglich. Bestimmt man die gegenwärtige Zeit als Grenzscheide
zwischen Vergangenheit und Zukunft, so löst sie sich, da sie

ausdehnungslos ist wie der mathematische Punkt, in Nichts auf. Ebenso
ist die Zusammenfassung einer Folge von Zeitmomenten in einer
Zeiteinheit, die dann als Gegenwart bestimmt wird, eine reine
Fiktion. Die Einteilung der Zeit, so behauptet Kierkegaard, kommt
«erst zum Vorschein vermöge des Verhältnisses der Zeit zur Ewigkeit

und vermöge des Widerscheins der Ewigkeit in ihr»4. Das

wechselseitige Verhältnis von Zeit und Ewigkeit in der Zeit
ermöglicht eine qualitative, nicht nur mechanische Scheidung von
Vergangenheit und Zukunft, indem es gegenwärtige Zeit stiftet.

3 Der Begriff Angst, S. 86 ff.
4 Ebd., S. 86/87.



426 G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung» bei Kierkegaard

«Gegenwärtige Zeit» ist keine reine Zeitbestimmung und kann
deshalb verflossene Zeit als Vergangenheit und kommende Zeit als

Zukunft qualifizieren.
Das wechselseitige Verhältnis von Zeit und Ewigkeit in der Zeit

ist der Augenblick. Erst dann, wenn der Augenblick gesetzt ist,
«erhält jene besprochene Einteilung ihre Bedeutung»5. Der Augenblick

ist somit gegenwärtige Zeit, ist die Synthesis des Zeitlichen
und des Ewigen in der Zeit6.

Bei gleichbleibender Bestimmung hat der Augenblick mancherlei
Bedeutungen. Neben der Bedeutung «gegenwärtige Zeit» findet sich

vor allem in «Die Krankheit zum Tode» der Augenblick als menschliche

Grundkategorie, als Beschreibung des Momentes, da sich der
Mensch seines Selbsts als einer Synthesis von Leib und Seele, von
Zeitlichem und Ewigem, die von Gott gesetzt ist, vor Gott bewußt
wird. In «Philosophische Brocken» ist der Augenblick der Moment,
in dem die Entscheidung für oder wider die ewige Seligkeit fällt.
Dieser Augenblick der Entscheidung umfaßt die oben genannten
Bestimmungen. Er ist abhängig vom Augenblick als «Fülle der Zeit»
(Gal. 4, 4), d. h. von der Tatsache, daß Gott in Jesus Christus
Mensch geworden ist. Denn nur weil Gott in der Fülle der Zeit
Mensch geworden ist, in die Zeit eingegangen ist, ist die Zeit des

menschlichen Lebens Zeit der Entscheidung. Der Augenblick, die
«Fülle der Zeit», die Synthesis des Zeitlichen und des Ewigen in der
Zeit ist eine christologische Bestimmung.

Synthesis bezeichnet im Gegensatz zu Analysis eigentlich die

Einigung mehrerer Bestimmungen zu einem Ganzen. Kierkegaard
dagegen versteht unter Synthesis nicht primär die Einigung der
beiden Bestimmungen zu einem Ganzen, sondern die Spannung
zwischen beiden, ihr Verhältnis zueinander7. Und dies deshalb, weil
die gegebenen Bestimmungen (Zeit und Ewigkeit) einander
ausschließen, weil die Synthesis auf einem Widerspruch beruht. Eine
Synthesis aber, die auf einem Widerspruch beruht, kann nur in
einem Dritten vollzogen werden; dies Dritte ist für Kierkegaard
«der Augenblick». In ihm ist der Widerspruch nicht aufgehoben,

5 Ebd., S. 91.
6 Ebd., vgl. W. Anz, Philosophie und Glaube bei S. Kierkegaard: Zeitschr.

f. Theol. u. Ki. 51 (1954), S. 84.
7 Die Krankheit zum Tode (1849), ed. Düsseldorf (1954), S. 8.



G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung» bei Kierkegaard 427

die Spannung nicht beseitigt. Der Augenblick ist also nicht als
Ort der Ewigkeit in der Zeit zu bestimmen. Denn wäre der Augenblick

Ewigkeit in der Zeit, so würde im Augenblick die unendliche
Sukzession der Zeit aufgehoben, dann wäre der Paradoxcharakter
der Kierkegaardschen Christologie aufgehoben, der in der Hauptsache

darauf beruht, daß Gott in Jesus Christus Mensch geworden
ist und nicht als vermummter Gott, gleichsam Theater spielend, in
der Welt erschienen ist. Der Augenblick ist gerade «jenes
Zweideutige, darin Zeit und Ewigkeit einander berühren»8.

Begründet der Augenblick als die Fülle der Zeit den Augenblick
als gegenwärtige Zeit,d.h. ist die Möglichkeit, gegenwärtige, erfüllte
Zeit zu haben, in der Tatsache begründet, daß Gott Mensch wurde,
so ist deutlich, warum Kierkegaard dem Augenblick die Kraft
zuschreiben muß, den gleitenden Zusammenhang zwischen Vergangenheit

und Zukunft zu zerstören, Zeit entscheidend zu qualifizieren,
ohne die unendliche Sukzession aufzulösen. Denn würde der
gleitende Zusammenhang nicht durch den Augenblick, durch Jesus

Christus, zerstört, so verlören sich «die Begriffe Bekehrung,
Versöhnung und Erlösung ins weltgeschichtlich Bedeutungsvolle und
in die individuelle geschichtliche Entwicklung»9, die Begriffe
«Auferstehung und Gericht würden überflüssig»10. Man könnte also

sagen: Jesus Christus qualifiziert Zeit als Vergangenheit bzw.
Zukunft, indem er selbst Gegenwart ist. Der Augenblick zerstört aber
nicht nur den gleitenden Zusammenhang, sondern verbürgt zugleich
einen neuen11; denn der Augenblick ist als das Ewige zugleich das

Zukünftige12 und das Vergangene. Denn Christus ist als der, der
da ist, der, der wiederum dasein wird, und der, der dagewesen ist.
Er ist der «Gleichzeitige» und allein als solcher fähig, den
vorbeihuschenden Moment der Zeit als Augenblick zu qualifizieren. Denn
nur unter der Voraussetzung der «Gleichzeitigkeit» (s. u.) besteht
die Möglichkeit der Begründung des Augenblicks als gegenwärtige
Zeit im Augenblick als Fülle der Zeit. Wird aber der Augenblick
als gegenwärtige Zeit vom Augenblick als Fülle der Zeit begründet,
so ist jener wie der Augenblick als Fülle der Zeit, wie das Dogma

8 Der Begriff Angst, S. 91.
9 Der Begriff Angst, S. 92.
10 Ebd.
11 Ebd.
12 Ebd.



428 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

der Inkarnation letztlich eine Glaubensaussage. Dann besteht auch
die Einteilung der Zeit in Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft
nur für den Glaubenden zu Recht.

Die Wiederholung setzt diese Einteilung der Zeit in Gegenwart
Vergangenheit, und Zukunft voraus.^Denn in der Wiederholung tritt
das, was gewesen ist, als das Neue ins Dasein. Das Vergangene
kann aber nur wiederholt werden (d. h. als das Neue ins Dasein
treten), wenn es zuvor in sich abgeschlossen und als Vergangenheit
qualifiziert wurde ; und dies geschieht im Augenblick. Ist der Augenblick

nicht gesetzt, so gibt es, weil das menschliche Leben in der
unaufhörlich, ohne jeden Unterschied verrinnenden Zeit befangen
bleibt, keine Wiederholung, sondern nur Repetition; d. h. das, was
da ist, wird als das erkannt, was schon dagewesen ist. Alles
Erkennen ist dann ein Wiedererkennen, ist letztlich Erinnerung.

2.

Was wird wiederholt: Teile unseres Lebens, unser ganzes Leben?
Hebt die Wiederholung das unerbittliche Vorbei des menschlichen
Lebens auf? Gestattet die Wiederholung ein Nocheinmal, und wenn,
in welcher Weise?

In der Wiederholung wird die unendliche Sukzession der Zeit
nicht aufgehoben. Die Zeit kann nicht zurückgeholt werden. Aber
für Kierkegaard ist das Zeitproblem nicht ein Problem der
Vergänglichkeit des Menschen, wie im Griechentum, sondern wie im A.T.
(Ps. 90) ein Schuldproblem. Die Vergänglichkeit folgt aus der
Schuld. Das Schuldproblem, und damit implicite das
Vergänglichkeitsproblem, ist aufgehoben in der Sündenvergebung13.
Sündenvergebung ist für Kierkegaard gleichbedeutend mit Wiedergeburt.
Ohne Wiedergeburt ist keine christliche Gotteserkenntnis möglich.

Um Kierkegaards Verständnis von Sündenvergebung und
Wiedergeburt erläutern zu können, müssen wir kurz auf die
Ausführungen in «Philosophische Brocken» eingehen, in denen Kierkegaard

den Unterschied zwischen griechischer Gotteserkenntnis und
christlicher Gotteserkenntnis darlegt, indem er Jesus Christus als
den göttlichen Lehrer dem sokratischen Lehrer gegenüberstellt.

13 Kierkegaard unterscheidet zwischen Schuld- und Sündenbewußtsein.
Das Schuldbewußtsein wird in der Begegnung mit Christus zum
Sündenbewußtsein.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 429

Der sokratische Lehrer bringt dem Lernenden nicht die Wahrheit,
er veranlaßt ihn lediglich, sich der Wahrheit, die in ihm liegt,
bewußt zu werden, indem er ihn auf sein Nicht-Wissen der in ihm
liegenden Wahrheit aufmerksam macht. Wahrheit ist nicht lehrbar,
sie ist eigentlich nur auf dem Wege der Erinnerung «lernbar». Alles
Lernen beruht auf Erinnerung14. Die Anamnesis-Theorie ist
begründet in der Überzeugung, daß der Mensch in einem ungebrochenen

Verhältnis zur Wahrheit steht. Die Wahrheit liegt im einzelnen
Menschen, sie wird nicht durch den Lehrer, also nicht von außen

an den Menschen herangebracht. Weder der Lehrer noch der Augenblick

haben deshalb entscheidende Bedeutung. «Der zeitliche
Ausgangspunkt ist ein Nichts; denn im gleichen Augenblick, da ich
entdecke, daß ich die Wahrheit von Ewigkeit her gewußt, ohne es

zu wissen, im gleichen Nu ist jener Augenblick im Ewigen
verborgen, darin aufgenommen, derart, daß ich sozusagen ihn nicht
einmal finden kann, auch wenn ich ihn suchte.»15

Im Christentum ist ein absolutes Entweder-Oder und damit der
entscheidende Augenblick gesetzt ; denn die Entscheidung über eine

ewige Seligkeit oder Unseligkeit des Menschen fällt in der Zeit.
Weil Gott in Jesus Christus selbst in die Zeit gekommen ist und dort
die Verwandtschaft von Zeit und Ewigkeit gesetzt hat16, ist die
Zeit der Existenz Zeit der Entscheidung. Hat der Augenblick
entscheidende Bedeutung, so ist der Lehrer nicht mehr nur
Veranlassung dazu, daß der Mensch in sich selbst zurückkehrt, um die
Wahrheit, die er potentiell in sich trägt, zu finden. Er bringt
vielmehr dem Lernenden die Wahrheit, die er selber ist, und zugleich
mit der Wahrheit die Bedingung sie zu verstehen. Die «Bedingung
des Verstehens», d. h. die Voraussetzung zum Verstehen der Wahrheit,

muß der Lehrer im Menschen erst schaffen17, weil der Mensch
in der Unwahrheit ist und sich ständig die Möglichkeit, die Wahrheit
zu verstehen, verstellt. «Bedingung des Verstehens» ist das
Bewußtsein der Sünde18, in dem der Mensch um seine absolute
Verschiedenheit von Gott weiß19: Das Sündenbewußtsein, das Vor-

14 Philosophische Brocken (1844), ed. Düsseldorf/Köln (1952), S. 7ff.
15 Ebd., S. 11.
16 Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, ed. Düsseldorf/Köln

(1957/58), 2, S. 284.
17 Philosophische Brocken, S. 55.
18 Ebd., S. 89. 19 Ebd., S. 44.



430 G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung » bei Kierkegaard

bedingung für die Gotteserkenntnis ist, ist aber keine Leistung des

Menschen, denn es wird vom Augenblick im Augenblick bewirkt20
und fällt zusammen mit Sündenvergebung und Wiedergeburt des

Menschen im Augenblick durch den Augenblick als Fülle der Zeit.
Wie für den sokratischen Menschen das eigene Selbst der Mittelpunkt

seiner selbst und der Welt ist, so ist für den Wiedergeborenen
der göttliche Lehrer der Mittelpunkt seiner Selbst und der ganzen
Welt. Denn der Wiedergeborene schuldet alles dem göttlichen
Lehrer21, dem die Kraft eignet zu gebären22.

Diesen Augenblick der Wiedergeburt umschreibt Kierkegaard
in den «Philosophischen Brocken» folgendermaßen: In diesem Augenblick

wird der Mensch zu Nichts und doch nicht zunichte gemacht.
Er ist dem Lehrer alles schuldig und gewinnt doch den Freimut.
Er versteht die Wahrheit, aber die Wahrheit knechtet ihn nicht,
sie macht ihn frei. Der Mensch begreift die Schuld in der Unwahrheit,

aber wiederum behält der Freimut in der Wahrheit den Sieg23.
Den Augenblick der Wiedergeburt, den Übergang vom Vorher

zum Nachher denkt Kierkegaard als radikalen Bruch2i. In der
«Abschließenden unwissenschaftlichen Nachschrift» führt er aus,
dieser Bruch mit der Immanenz25, der eine Konsequenz der
Menschwerdung Gottes ist, verhindere, «daß das Invididuum sich nach
rückwärts hin zum Ewigen verhält, da es nun durch das Verhältnis
zu dem Gott in der Zeit nach vorwärts hin dazu kommt, in der Zeit
ewig zu werden»26. Dieser Abbruch muß ein totaler Bruch mit dem

Vorhergehenden sein. «Der Existierende muß die Kontinuität mit
sich selbst verloren haben, muß ein anderer geworden sein (nicht
verschieden von sich selbst innerhalb seiner selbst), und muß nun
dadurch, daß er von dem Gott die Bedingung empfängt, eine neue
Kreatur werden.»27

Diese Umschreibung der Wiedergeburt ist zugleich eine
Umschreibung der Wiederholung. Wir sahen, daß die Wiederholung
die Einteilung der Zeit voraussetzt. Die Einteilung der Zeit, die

20 Ebd., S. 19.
21 Ebd., S. 28/58.
22 Ebd., S. 9.
23 Ebd., S. 28f.
24 Ebd., S. 28f.
25 Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 293.
26 Ebd., S. 297.
27 Ebd., S. 288.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard, 431

Zerstörung des gleitenden Zusammenhanges zwischen Vergangenheit

und Zukunft, geschieht in der Sündenvergebung, in der

Vergangenes als Vergangenes qualifiziert und in sich abgeschlossen
wird. Auf Grund der Sündenvergebung tritt das, was dagewesen ist,
als das Neue ins Dasein, was heißt, daß der sündige Mensch als

«neue Kreatur», als «neuer Mensch» im Augenblick ins Dasein tritt.
Diese Wiederholung ist kein leeres Nocheinmal, sondern die in der

Wiedergeburt geschenkte Möglichkeit des Lebens überhaupt ; denn

nur «wer die Wiederholung gewählt, er lebt» (W. 5).
Dieses Leben in und aus der Wiederholung vergleicht Kierkegaard

in der «Abschließenden unwissenschaftlichen Nachschrift»
mit dem Leben des religiösen Menschen, mit dem Leben in der
Religiosität A. Den Unterschied zwischen der «Religiosität A» und
der «Religiosität B», dem Leben im christlichen Glauben, arbeitet
Kierkegaard heraus unter der Voraussetzung der Unausweichlichkeit

der Schuld, die aus der Zeitlichkeit des menschlichen Lebens

entspringt28.
Versucht der Mensch der Religiosität A, im Bewußtsein der

Unausweichlichkeit der Schuld, den Gedanken an Gott, an den vom
Menschen absolut Verschiedenen, festzuhalten, d. h. bemüht er sich

um ein absolutes Verhältnis zum Absoluten29, so bleibt ihm allein
der Weg der Resignation, «das der Unmittelbarkeit Absterben»30.
Eine andere Möglichkeit, um das absolute Verhältnis
auszudrücken, gibt es für ihn nicht. Dieser Mensch, der den Weg der
Resignation gewählt hat, «lebt in der Endlichkeit, aber er hat sein
Leben nicht in ihr». «Er ist ein Fremder in der Welt der Endlichkeit.»31

Und dies wiederum heißt: Er «hat die Relativität der
Unmittelbarkeit, ihre Zerstreuung, ihren Zeitvertreib - eben gerade
ihren Zeitvertreib - verloren»32. In der Religiosität A ist das Leben
zu einer ungeheuren Anstrengung geworden, denn die Konsequenz
des Gottesverhältnisses ist eigentlich die Lebensverneinung.

Die Religiosität A bleibt in dem Widerspruch stecken, der sich

28 Der Mensch muß verantwortlich handeln, kann dies aber nur, indem er
diese seine Verantwortung reflektiert. Während dieser Reflexion verstreicht
aber Zeit, in der er vielleicht hätte handeln müssen. Vgl. ebd., S. 236.

29 Ebd., S. 118, 138.
30 Ebd., S. 192, 206-208.
31 Ebd., S. 116.
32 Ebd., S. 193.



432 G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung» bei Kierkegaard

aus dem Versuch ergibt, die Existenz als Existenz in der Zeit
ernstzunehmen und sich gleichzeitig absolut zum Absoluten zu
verhalten. Ein absolutes Verhalten zum Absoluten, das in der Religiosität

A als reine Transzendenz, d. h. Außerweltlichkeit, verstanden
wird, ist aber unvereinbar mit dem Ernstnehmen der Existenz in
der Zeit, d. h. mit der Übernahme von Verantwortung in der Zeit.
Denn das absolute Verhalten zum Absoluten läßt sich eben nicht
auf bestimmte Zeiten einschränken und läßt deshalb keinen Raum
für Existenz in der Zeit. Deshalb ist der einzige Weg, ein absolutes
Verhältnis zum Absoluten auszudrücken, die Resignation33. Die
Resignation auf die Transzendenz hin kann der Mensch sich
abzwingen, aber er vermag nicht, aus eigener Kraft in die Endlichkeit,
ins alltägliche Leben zurückzukehren34. Diese Rückkehr in die

Endlichkeit, die auch als «neue Unmittelbarkeit»35, als Wiederholung

bestimmt werden kann, ist jedoch notwendig. Denn «das

Maximum besteht», wie Kierkegaard ausführt, «darin, sich absolut
zum absoluten Telos und relativ zu den relativen [Zielen] verhalten
zu können, oder: das absolute Telos immer bei sich zu haben»36.

In der Religiosität A ist diese Forderung nicht zu verwirklichen,
weil absolutes und relatives Telos nicht aufeinander bezogen sind.
Da ein beziehungsloses Nebeneinander allenfalls im Raum, nicht
aber in der Zeit denkbar ist, kommt es so zwangsläufig zum
Nacheinander, das aber mit dem absoluten Verhalten zum Absoluten
unvereinbar ist. Der gestellten Forderung kann nur dann entsprochen

werden, wenn die relativen Ziele wirklich in ihrer Relativität
erkannt worden sind; dazu ist aber eine Kenntnis des Maßstabs,
bzw. der relativierenden Macht notwendig.

Diese die Zeit und die zeitlichen Ziele relativierende Macht ist
für Kierkegaard das Paradox, der Gott in der Zeit. Um den Gott in
der Zeit weiß der Mensch nur im Glauben. Allein im Glauben
erkennt er daher die Relativität der Ziele in ihrer Beziehung zum
Absoluten, kann er sich zugleich absolut zum absoluten und relativ
zum relativen Telos verhalten. Der Gott in der Zeit ist das absolute
Paradox, ist «das Ewige an einer bestimmten Stelle, und das ist

33 Furcht und Zittern (1843), ed. Düsseldorf (1952), S. 36ff.
34 Der Versuch, das Absolute zu vergessen, würde einen Rückfall in die

Endlichkeit, aber keine Rückkehr erlauben.
35 Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 51 f.
36 Ebd., S. 120f.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 433

gerade der Bruch mit der Immanenz»37. Der Gottmensch ist der
Bruch mit der Immanenz, jedoch nicht mit der Zeitlichkeit schlechthin,

denn das Ewige, das, um den Bruch mit der Immanenz zu
konstituieren, «sich selbst als ein Zeitliches, als in der Zeit, als
Historisches» bestimmt hat38, stiftet gerade die Verwandtschaft mit
der Zeit39. Ganz vorläufig ließe sich sagen: Das Paradox negiert die

Immanenz, indem es sie zerbricht, bejaht die Zeit, indem es in sie

eingeht.
Immanenz ist nicht zu verstehen als eine Orts- bzw.

Raumbestimmung, sondern als eine Bestimmung der Art und Weise des

In-der-Welt-Seins des Menschen40. Die Unterscheidung von
Immanenz und Zeit ist freilich keine absolute Unterscheidung. Denn
mit der Immanenz wird auch die Zeit negiert, insofern sie die
absolute Herrschaft über den Menschen ausüben will. Die Zeit wird
aber als Zeit der Entscheidung bejaht, weil Jesus Christus dem
Menschen allein in der Zeit begegnet. Durch die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus ist der Mensch «so entscheidend, wie kein
Richter es mit dem Angeklagten tun kann, zwischen Zeit und
Ewigkeit in die Zeit des Heils» gestellt41, ist der Mensch als Sünder,
die Zeit der Existenz als «Zeit der Entscheidung» qualifiziert42. In
der Sündenvergebung erhält der Mensch seine Existenz in der Zeit
als Geschenk zurück, kraft der Sündenvergebung vermag er sein
Leben in «neuer Unmittelbarkeit», als Wiederholung zu leben.
Dieses Leben der Wiederholung ist äußerlich nicht von dem Leben,
das nicht kraft der Wiederholung gelebt wird, zu unterscheiden.
Denn religiöse Leistungen, Askese, Weltflucht, kennzeichnen das

Leben in der Religiosität A, dagegen ist für den Christen sich zu
vergnügen der demütigste Ausdruck des Gottesverhältnisses43.

In «Der Begriff Angst» charakterisiert Kierkegaard die Wiederholung

als das mit immer erneuter Ursprünglichkeit
Zurückkommen auf das Gleiche. Sobald die Ursprünglichkeit in der
Wiederholung ausbleibe, sobald das Ewige aus der Wiederholung
schwinde, sei die Gewohnheit da44.

37 Ebd., S. 283 38 Ebd., S. 242. 39 Ebd., S. 284.
40 Ebd., S. 281ff., u.a.
41 Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, 1, S. 207.
42 Ebd., S. 205.
43 Nachschrift, 2, S. 202.
44 Der BegriffAngst, S. 154 f.

2S



434 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

Auch der Ästhetiker versucht, in immer erneuter Ursprünglichkeit

zu leben, aber er sucht das Neue, Aufreizende. Der Mensch im
Glauben kommt zurück auf das Gleiche, er wiederholt. Deshalb hat
sein Leben gegenüber dem des Ästhetikers, der sich ganz dem

flüchtigen Moment geweiht hat, Zusammenhang, Kontinuität, Sinn.
Denn in der Wiederholung ist die Einheit des Vergangenen und
Zukünftigen in der Gegenwart gesetzt. Da das Vergangene in der

Sündenvergebung abgeschlossen ist, besteht für den Menschen kein
Grund mehr, sich in das Vergangene zu versenken oder es zu fliehen:
«Wer aber nicht begreift, daß das Leben eine Wiederholung ist,
der kommt um... Denn die Hoffnung ist eine lockende Frucht, die
nicht satt macht, die Erinnerung ist ein kümmerlicher Zehrpfennig,
der nicht satt macht ; die Wiederholung aber ist das tägliche Brot,
welches satt macht und dabei segnet» (W. 4). Das Leben
desjenigen, der die Kategorie der Wiederholung nicht besitzt, löst sich
auf «in leeren inhaltslosen Lärm» (W. 22); «wer die Wiederholung
gewählt, er lebt» (W. 5).

Durch die Beschreibung der Wiedergeburt, der Sündenvergebung
als Wiederholung, behauptet Kierkegaard die Kontinuität des
Lebens durch den «Bruch» hindurch. Diese (paradoxe) Kontinuität
des Lebens wird in der Gegenwart durch die Wiederholung gesetzt.
Diese Kontinuität, die mit der scheinbaren Kontinuität des in der
Immanenz verfangenen Lebens nichts gemein hat, hegt ebenso

wie die Wiederholung selbst außerhalb der Verfügbarkeit des
Menschen. Die Wiederholung, die dem Leben Kontinuität gibt, ist kein
einmaliger Akt, sondern muß ständig neu vollzogen, wiederholt
werden, da das Wiedergeborensein keine substantielle Veränderung
des Menschen meint, kein fester Besitz des Menschen ist. Und so
stellt sich erneut die Frage nach dem Zusammenhang des Lebens,
das aus Wiederholungen zusammengesetzt ist.

Der Zusammenhang wird aktualisiert in der jeweiligen Wiederholung,

die die vorhergehenden umfaßt. Er liegt in Jesus Christus,
der die Wiederholung ermöglicht, indem er zugleich Subjekt und
Objekt der Wiederholung ist. Dieser Aspekt der Wiederholung, daß
Jesus Christus zugleich Subjekt und Objekt der Wiederholung ist,
schützt die Wiederholung stärker vor dem Verdacht, lediglich eine

anthropologische Kategorie zu sein, als der Hinweis auf die
Zusammengehörigkeit von Wiederholung, Sündenvergebung und
Wiedergeburt.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» hei Kierkegaard 435

Um den Gedanken, daß Jesus Christus der ist, der wiederholt
wird, auszuführen, müssen wir auf das erste Zitat aus «Die
Wiederholung» zurückgreifen (o. S. 423). Welcher Sache erinnert sich die
dort erwähnte Wiederholung vorlings? Im Zusammenhang mit dem
bisher Erläuterten scheint die Antwort lauten zu müssen: des

vergangenen Lebens. Achtet man aber auf die Gegenüberstellung von
Erinnerung und Wiederholung, so ergibt sich eine andere Antwort.
Im Griechentum ist «alles Erkennen ein Sich Erinnern». Gegenstand
der Erinnerung ist die Wahrheit. Nun nimmt «Sache», deren sich
die Wiederholung vorlings erinnert, die Stelle ein, die im Griechentum

die Wahrheit einnimmt. Die Aussage, die Wiederholung erinnere

sich der Sache, der Wahrheit vorlings, ist somit gleichbedeutend

mit der, daß die Wiederholung sich der Menschwerdung Gottes

vorlings erinnert. Denn Kierkegaard spricht - vermutlich im
Anschluß an die Terminologie des Johannesevangeliums - von Jesus

Christus als von der Wahrheit. In der «Abschließenden
unwissenschaftlichen Nachschrift» heißt es, daß die ewige wesentliche Wahrheit

sich im Christentum nicht «dahinten» befinde, sondern vor dem
einzelnen zu stehen komme, dadurch daß sie selbst existiere oder
existiert habe45. Der Satz, die Wiederholung erinnere sich der
Sache vorlings, ist also folgendermaßen zu umschreiben: In der
Wiederholung ist der Mensch bezogen auf die Wahrheit, auf Jesus

Christus, der vor fast 2000 Jahren gelebt hat, der aber gerade als

der, der gelebt hat, gegenwärtig ist und die Wiederholung als Akt
der Sündenvergebung ermöglicht.

In der Sündenvergebung wird der Mensch umgeschaffen nach
dem Bilde Christi. Paradox formuliert heißt das: In der Wiederholung

erinnert sich der Mensch seiner eigenen Zukunft, die in Jesus
Christus schon dagewesen ist und immer wieder neu für ihn da ist,
nicht weil der Mensch sich Jesus Christus vergegenwärtigt, sondern
weil Jesus Christus als der Vergangene gegenwärtig ist und die
Wiederholung ermöglicht. Nicht mehr die Vergangenheit, sondern
die Zukunft, die in Jesus Christus schon dagewesen ist, entscheidet
über das Leben des Menschen.

Jesus Christus ist der, der die Wiederholung ermöglicht, und auch
der, der wiederholt wird, ist Subjekt und Objekt der Wiederholung
zugleich. Mit anderen Worten: die Wiederholung wird von ihrem
Gegenstand begründet. Diese Struktur der Wiederholung entspricht

45 Nachschrift, I, S. 200.



436 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

der Struktur der Glaubensbestimmung, die Kierkegaard in
«Philosophische Brocken» und in «Abschließende unwissenschaftliche
Nachschrift» gibt46; denn Gegenstand des Glaubens ist für Kierkegaard

Jesus Christus, das absolute Paradox, welches seinerseits den
Glauben hervorbringt.

3.

Zum Schluß muß nun noch auf die immer wieder hinausgeschobene

Frage nach der Möglichkeit der Begegnung mit Christus, der
Möglichkeit der Gleichzeitigkeit, eingegangen werden.

In «Philosophische Brocken» verwendet Kierkegaard den Begriff
Gleichzeitigkeit in zwei verschiedenen Bedeutungen, einerseits als
reine Zeitbestimmung, andererseits als Bestimmung der Art und
Weise des Verhältnisses des Glaubenden zum göttlichen Lehrer.
Die unmittelbare Gleichzeitigkeit (reine Zeitbestimmung) mit dem

göttlichen Lehrer bietet keinen Vorteil47; denn mit dem absoluten
Paradox kann man überhaupt nicht unmittelbar gleichzeitig sein48.

Nicht auf Grund der unmittelbaren Gleichzeitigkeit kennt der
einzelne den göttlichen Lehrer, sondern nur im Glauben auf Grund der
«Bedingung», die er vom göttlichen Lehrer erhalten hat. Denn
«... der einzelne kann den Lehrer nur dadurch kennen, daß er selber

von ihm gekannt wird»49. So kennt der unmittelbar Gleichzeitige,
der Augenzeuge, den göttlichen Lehrer nicht auf Grund seiner
unmittelbaren Gleichzeitigkeit mit ihm, sondern nur im Glauben60.
Allein der Gläubige ist «der Gleichzeitige, in der Autopsie des

Glaubens»51.

Für den Zeitgenossen ist die unmittelbare Gleichzeitigkeit die
Veranlassung zum Glauben, für den Späteren tritt an die Stelle der
unmittelbaren Gleichzeitigkeit der Bericht des Zeitgenossen. Die
Bedingung erhält auch der Spätere von Gott selbst, und so ist er

46 Philosophische Brocken, z.B. S. 46, 55f., 59; Nachschrift, 2, z.B. S. 29,
280, 294, 323.

47 Philosophische Brocken, S. 63.
48 Ebd., S. 67.
49 Ebd., S. 65.
60 Ebd., S. 64.
51 Ebd., S. 67.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 437

ebenso wie der Zeitgenosse als Glaubender gleichzeitig mit dem

göttlichen Lehrer, mit Jesus Christus62. Die Gleichzeitigkeit ist an
den Glauben gebunden und wird ebenso wie dieser von dem
absoluten Paradox begründet. Die Gleichzeitigkeit ist die «Bedingung
des Glaubens, und näher bestimmt ist sie der Glaube»53.

Durch die Verbindung von Glauben und Gleichzeitigkeit sichert
sich Kierkegaard gegen das Mißverständnis der Gleichzeitigkeit als
einer willkürlichen Abstraktion von der Geschichte, als einer vom
Menschen zu leistenden Bewußtseinseinstellung, sei diese ein
Versetzen in die gewesenen Lebensumstände oder eine
Vergegenwärtigung längst Vergangenen. Gleichzeitigkeit ist ebensowenig als

geschichtliche Begegnung zu interpretieren. Gleichzeitig kann man
nur mit Jesus Christus, dem absoluten Paradox, sein, nicht aber mit
einer anderen geschichtlichen Persönlichkeit, weil es Gleichzeitigkeit

nur im Glauben gibt. Denn allein im Glauben löst der Mensch
die Wirklichkeit seines Gegenübers nicht zunächst in Möglichkeit
auf, um dann diese Möglichkeit wieder als seine eigene, von ihm
zu erstrebende Wirklichkeit zu begreifen54. Das Wirklichkeitsverhältnis

des Glaubens ist paradox. Im Glauben wird der Mensch

von der Wirklichkeit Gottes ergriffen, die darum Wirklichkeit heißt,
weil sie wirkt.

Im Glauben ist der Mensch gleichzeitig mit Jesus Christus, dem
absoluten Paradox, oder wie Kierkegaard auch sagt, der «absoluten
Tatsache »55. Kierkegaard bezeichnet die Menschwerdung Gottes als
das «absolute Faktum», die «absolute Tatsache», um sie einerseits
von der «schlichten geschichtlichen Tatsache», andererseits von der
«ewigen Tatsache» zu unterscheiden56. Die absolute Tatsache ist
weder eine geschichtliche noch eine ewige Tatsache; ebenso gilt
aber die Aussage, daß die absolute Tatsache sowohl eine ewige als
auch eine geschichtliche Tatsache ist. Sie ist das absolute Paradox67.
«Das Paradox macht gerade das Widersprechende eins, ist die
Ewigsetzung des Geschichtlichen und die Geschichtlichsetzung des

Ewigen.»68
52 Ebd., S. 66, 97.
53 Einübung im Christentum, ed. Düsseldorf/Köln (1955), S. 5.
54 Absehließende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 25ff.
55 Philosophische Brocken, S. 96.
56 Ebd., S.96f.
67 Ebd., S. 97.
33 Ebd., S. 58.



438 G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung» bei Kierkegaard

Nur weil die absolute Tatsache zugleich eine geschichtliche und
eine ewige Tatsache ist, gibt es ihr gegenüber die Gleichzeitigkeit
des Glaubens. Denn gegenüber einer ewigen Tatsache gibt es ebensowenig

wie gegenüber einer geschichtlichen Tatsache Gleichzeitigkeit
des Glaubens, weil einer ewigen Tatsache gegenüber jede Zeit gleich
nahe ist59.

Durch die Betonung der Geschichtlichkeit der Offenbarung
sichert Kierkegaard das Ephapax der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus. Denn als geschichtliche Tatsache ist die absolute Tatsache
ein Faktum der Vergangenheit, d. h. Jesus Christus ist in der
Abgeschlossenheit des Geschichtlichen, das als solches immer das

Vergangene ist60, dagewesen. Diese Abgeschlossenheit des Vergangenen
kommt auch dem absoluten Faktum zu. Denn ein «ewiges
Historisches ist ein Spiel mit Worten und heißt, das Historische in Mythe
verwandeln»61.

Die absolute Tatsache, die Wahrheit, ist also gerade nicht wie bei

Hegel der fortgesetzte weltgeschichtliche Prozeß62, sondern sie ist
in Jesus Christus dagewesen, und als dagewesene ist sie gegenwärtig
in der Gleichzeitigkeit. Wäre wie bei Hegel die Wahrheit beständig
im Werden begriffen, so könnte der einzelne nie gleichzeitig werden
mit der Wahrheit. Denn der einzelne selbst wäre lediglich Etappe
auf dem weltgeschichtlichen Weg zur Wahrheit. Im Glauben ist
der Mensch gleichzeitig mit Jesus Christus (nicht mit dem sog.
historischen Jesus), dem absoluten Paradox, dem absoluten Faktum,

das nur umschrieben, nicht aber definiert werden kann.
In der Gleichzeitigkeit erkennt der Mensch Jesus Christus, weil er

zuvor von ihm erkannt worden ist63. Dieses Erkanntwerden und
Erkennen ist gleichbedeutend mit Wiedergeburt, Sündenvergebung,
Wiederholung. Wiederholung ist eine Bewegung, die den ganzen
Menschen umfaßt, ihn von seiner Vergangenheit befreit, zur gleichen
Zeit ihn aber mit seiner Vergangenheit in der Gegenwart zusammenschließt,

ihm, als dem «neuen Menschen», eine neue Unmittelbarkeit
eröffnet, d. h. durch die Tilgung von Schuld und Angst verantwort-

59 Ebd., S. 96.
60 Ebd., S. 75.
61 Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 291.
62 Ebd., Arm. S. 7f.
63 Philosophische Brocken, S. 65. Kierkegaard spielt hier auf 1. Kor. 13,

12b an.



G. Nusser, Der Begriff « Wiederholung» bei Kierkegaard 439

liches Leben in der Zeit ermöglicht, gegenwärtige, erfüllte Zeit
gewährt, Freiheit schenkt, die Gebundenheit an Jesus Christus ist,
der - wie wir sahen - zugleich Subjekt und Objekt der Wiederholung

ist, insofern er der ist, der die Wiederholung ermöglicht,
und der, dessen sich der Mensch «vorlings» erinnert. Solange die

Wiederholung mit der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus
verknüpft ist, ist sie dagegen gesichert, als eine rein anthropologische

Bestimmung mißverstanden zu werden. Denn die
Gleichzeitigkeit ist wegen ihrer Paradoxahtät eher ein Ärgernis für den
Menschen als eine Projektion des Menschen. Betont man jedoch
lediglich die Transzendenz der Wiederholung, wie dies C. Constan-
tius in «Die Wiederholung» tut, so liegt die Gefahr nahe, Wiederholung

lediglich als eine existenzphilosophische Maxime zu
verstehen. Dieser Gefahr kann nur durch den Hinweis auf die
Zusammengehörigkeit von Gleichzeitigkeit, Glaube, Wiedergeburt und
Wiederholung begegnet werden.

Gudrun Nusser, Berlin


	Der Begriff "Wiederholung" bei Kierkegaard

