Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 6

Artikel: Der Begriff "Wiederholung" bei Kierkegaard
Autor: Nusser, Gudrun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff <« Wiederholung» bei Kierkegaard

Eine kleine Schrift Kierkegaards aus dem Jahre 1843, Die Wieder-
holung, deren literarische Entstehungsgeschichte Aufschlufl gibt
iiber die psychologische Lage Kierkegaards nach der Wieder-
verlobung Regines im Sommer 1843, hat neben der biographischen
auch theologische Bedeutung!. Die Vermutung, da3 Wiederholung
fir Kierkegaard ein theologischer Begriff sei, erhob sich zuerst bei
der Lektiire der ersten Seiten der genannten Schrift, deren Sprache
zeitweilig hymnische, verkiindigende Form annimmt, und in der
Kierkegaard die Wiederholung dem téglichen Brot vergleicht, das
«satt macht und dabei segnet». AuBlerdem bezeichnet Kierkegaard
gleichsam im Vorbeigehn die Wiederholung als «die unerldf3liche
Voraussetzung fiir jedes dogmatische Problem» (W. 22), als «die
neue Kategorie des Christentums, an der Metaphysik und Ethik
scheitern»?. Sollte sich nachweisen lassen, dal Wiederholung fiir
Kierkegaard nicht nur ein religioser, sondern ein christlicher Be-
griff ist, so wire Wiederholung dhnlich wie «Gleichzeitigkeit» (auf
diesen Begriff verweist Otto Weber wiederholt in seinen «Grund-
lagen der Domatik») vielleicht zur nicht-religiosen Interpretation
theologischer Begriffe geeignet.

Kierkegaard setzt, um die Bedeutung der Wiederholung heraus-
arbeiten zu konnen, diese ab gegen die griechische Anamnesis:

« Wiederholung ist ein entscheidender Ausdruck fiir das, was ,Erinnerung’
bei den Griechen gewesen ist... Wiederholung und Erinnerung sind die
gleiche Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung; denn wessen man sich
erinnert, das ist gewesen, wird riicklings wiederholt; wohingegen die eigent-
liche Wiederholung sich der Sache vorlings erinnert. Daher macht die Wieder-
holung, falls sie moglich ist, den Menschen gliicklich, indessen die Erinnerung
ihn unglicklich macht...» (W. 3).

LS. Kierkegaard, Die Wiederholung (1843), oben im Text nach der
deutschen Ubersetzung von Emanuel Hirsch, erschienen in Diisseldorf (1955),
als W. mit Angabe der Seitenzahl zitiert.

2 Der Begriff Angst (1844), ed. Diisseldorf (1958), S. 15f. Anm.



424 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» ber Kierkegaard

Was ist die Wiederholung? Was heillt «vorlings erinnern»? Wel-
cher «Sache» erinnert sich die Wiederholung vorlings? Inwiefern
macht die Wiederholung gliicklich ?

Kierkegaard spricht von eigentlicher Wiederholung und ridumt
die M6glichkeit ein, dall Wiederholung nicht vollziehbar sein kénnte.
Dies weist darauf hin, da Wiederholung keine Selbstversténdlich-
keit ist. Wiederholung ist nicht die Bestdtigung des schon Da-
gewesenen, sie ist zu unterscheiden von Repetition, von einem un-
qualifizierten Nocheinmal, und damit auch von Sitte und Gewohn-
heit. Im Gegensatz zu Repetition ist Wiederholung keine Bewegung
innerhalb des Menschen, keine Bewegung der Immanenz, denn sie
umfallt den ganzen Menschen. Dies verdeutlicht Constantin Con-
stantius, der pseudonyme Verfasser von «Die Wiederholung», indem
er seinen Versuch beschreibt, das Angenehme und Unangenehme
eines fritheren Berlin-Besuches zu wiederholen. Der Versuch schei-
tert, und C. Constantius klagt: « Die Wiederholung ist mir zu trans-
zendent. Ich kann mich selbst umsegeln; aber ich kann nicht tiber
mich hinauskommen, den archimedischen Punkt vermag ich nicht
zu entdecken» (W. 59).

Auch dem jungen Freund, dessen Geschichte uns C. Constantius
berichtet, gelingt die «eigentliche» Wiederholung nicht. Denn er
erhilt in seiner vermeintlichen Wiederholung, die durch die Ver-
lobungsanzeige seiner ehemaligen Braut ausgel6st wird, nur sein
altes Selbst zuriick. Das Ergebnis des Buches ist, was die Er-
zahlungen anbetrifft: «Es ist schlechterdings keine Wiederholung
day (W. 43).

Wir sind also bei der Interpretation der «eigentlichen Wieder-
holung» angewiesen auf die wenigen direkten Aussagen iiber die
Wiederholung, die sich in «Die Wiederholung» und anderen Werken
Kierkegaards finden. Die wichtigste ist folgende:

«Die Dialektik der Wiederholung ist leicht, denn was sich wiederholt, ist
gewesen, sonst kénnte es sich nicht wiederholen; aber eben dies, daf3 es ge-
wesen ist, macht die Wiederholung zu dem Neuen. Wenn die Griechen sagten,
dall alles Erkennen ein sich Erinnern ist, so sagten sie: das ganze Dasein,
welches da ist, ist da gewesen; wenn man sagt, dal das Leben eine Wieder-
holung ist, so sagt man: das Dasein, welches da gewesen ist, tritt jetzt ins
Dasein» (W. 22).

Ist alles Erkennen ein Sich-Erinnern, so ist das ganze Leben an
die Vergangenheit gekettet. Bestimmt die Wiederholung das Leben,



G. Nusser, Der Begriff «Weederholung» ber Kierkegaard 425

so ist das Leben zwar auch an die Vergangenheit gebunden, hat
aber zugleich Gegenwart und Zukunft. Das, was wiederholt wird, ist
dagewesen in der Vergangenheit, es «tritt jetzt ins Dasein» (Gegen-
wart) als das Neue (Zukunft). Die Wiederholung vollzieht sich in
der Gegenwart. Sie zwingt die Vergangenheit und Zukunft in der
Gegenwart zusammen, sie ist selbst Gegenwart. Diese Aussage ist
von grofler Wichtigkeit, da Kierkegaard in «Der Begriftf Angst» die
Ansicht vertritt, dafl allein im Christentum die Bestimmung Gegen-
wart, gegenwirtige Zeit, keine Fiktion ist, sondern Wirklichkeit,
weil sie abhdngig ist von der Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus, und daf} allein von der Gegenwart her verflossene Zeit als
Vergangenheit und kommende Zeit als Zukunft qualifiziert werden
kann. Die Wiederholung vollzieht sich in der Gegenwart und setzt,
sollte sie die Einteilung der Zeit in Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft nicht selbst bewirken, zumindest diese Kinteilung der Zeit
voraus, ist also nur im Christentum mdoglich.

Es ist notwendig, kurz auf Kierkegaards Zeitvorstellungen einzu-
gehen, die er leider mit Ausnahme weniger Seiten zu Beginn des
dritten Kapitels in «Der Begriff Angst» nirgendwo im Zusammen-
hang erldutert. Kierkegaard definiert die Zeit als unendliche Suk-
zession, die Ewigkeit als die aufgehobene Sukzession®. Aus der
Denkbestimmung der Zeit als unendlicher Sukzession, verstanden
als unaufhorliches, gleichmifiges Verrinnen, resultiert keine Ein-
teilung der Zeit, auch nicht die scheinbar so selbstverstidndliche in
gegenwartige, vergangene und zukiinftige Zeit. Eine Einteilung der
unendlichen Sukzession der Zeit ist nur von gegenwirtiger Zeit aus
moglich. Bestimmt man die gegenwértige Zeit als Grenzscheide
zwischen Vergangenheit und Zukunft, so 16st sie sich, da sie aus-
dehnungslos ist wie der mathematische Punkt, in Nichts auf. Ebenso
ist die Zusammenfassung einer Folge von Zeitmomenten in einer
Zeiteinheit, die dann als Gegenwart bestimmt wird, eine reine
Fiktion. Die Einteilung der Zeit, so behauptet Kierkegaard, kommt
«erst zum Vorschein vermdge des Verhéltnisses der Zeit zur Ewig-
keit und vermoge des Widerscheins der Ewigkeit in ihr»?. Das
wechselseitige Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit in der Zeit er-
mdoglicht eine qualitative, nicht nur mechanische Scheidung von
Vergangenheit und Zukunft, indem es gegenwirtige Zeit stiftet.

8 Der Begriff Angst, S. 86ff.
¢ Ebd., S. 86/87.



426 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

«Gegenwartige Zeit» ist keine reine Zeitbestimmung und kann des-
halb verflossene Zeit als Vergangenheit und kommende Zeit als
Zukunft qualifizieren.

Das wechselseitige Verhéltnis von Zeit und Ewigkeit in der Zeit
ist der Augenblick. Erst dann, wenn der Augenblick gesetzt ist,
«erhilt jene besprochene Einteilung ihre Bedeutung»5. Der Augen-
blick ist somit gegenwirtige Zeit, ist die Synthesis des Zeitlichen
und des Ewigen in der Zeit©.

Bei gleichbleibender Bestimmung hat der Augenblick mancherlei
Bedeutungen. Neben der Bedeutung «gegenwiirtige Zeit» findet sich
vor allem in ¢Die Krankheit zum Tode» der Augenblick als mensch-
liche Grundkategorie, als Beschreibung des Momentes, da sich der
Mensch seines Selbsts als einer Synthesis von Leib und Seele, von
Zeitlichem und Ewigem, die von Gott gesetzt ist, vor Gott bewullt
wird. In «Philosophische Brocken» ist der Augenblick der Moment,
in dem die Entscheidung fiir oder wider die ewige Seligkeit fallt.
Dieser Augenblick der Entscheidung umfalt die oben genannten
Bestimmungen. Er ist abhingig vom Augenblick als «Fiille der Zeit»
(Gal. 4, 4), d. h. von der Tatsache, dall Gott in Jesus Christus
Mensch geworden ist. Denn nur weil Gott in der Fiille der Zeit
Mensch geworden ist, in die Zeit eingegangen ist, ist die Zeit des
menschlichen Lebens Zeit der Entscheidung. Der Augenblick, die
«Fiille der Zeit», die Synthesis des Zeitlichen und des Ewigen in der
Zeit ist eine christologische Bestimmung.

Synthesis bezeichnet im Gegensatz zu Analysis eigentlich die
Einigung mehrerer Bestimmungen zu einem Ganzen. Kierkegaard
dagegen versteht unter Synthesis nicht primér die Einigung der
beiden Bestimmungen zu einem Ganzen, sondern die Spannung
zwischen beiden, ihr Verhiltnis zueinander’. Und dies deshalb, weil
die gegebenen Bestimmungen (Zeit und Ewigkeit) einander aus-
schliefen, weil die Synthesis auf einem Widerspruch beruht. Eine
Synthesis aber, die auf einem Widerspruch beruht, kann nur in
einem Dritten vollzogen werden; dies Dritte ist fiir Kierkegaard
«der Augenblick». In ihm ist der Widerspruch nicht aufgehoben,

5 Ebd., S. 91.

¢ Ebd., vgl. W. Anz, Philosophie und Glaube bei S. Kierkegaard: Zeitschr.
f. Theol. u. Ki. 51 (1954), S. 84.

? Die Krankheit zum Tode (1849), ed. Diusseldorf (1954), S. 8.



. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 427

die Spannung nicht beseitigt. Der Augenblick ist also nicht als
Ort der Ewigkeit in der Zeit zu bestimmen. Denn wire der Augen-
blick Ewigkeit in der Zeit, so wiirde im Augenblick die unendliche
Sukzession der Zeit aufgehoben, dann wire der Paradoxcharakter
der Kierkegaardschen Christologie aufgehoben, der in der Haupt-
sache darauf beruht, dafl Gott in Jesus Christus Mensch geworden
ist und nicht als vermummter Gott, gleichsam Theater spielend, in
der Welt erschienen ist. Der Augenblick ist gerade «jenes Zwei-
deutige, darin Zeit und Ewigkeit einander beriihren»8.

Begriindet der Augenblick als die Fiille der Zeit den Augenblick
als gegenwiirtige Zeit, d. h. ist die Moglichkeit, gegenwiirtige, erfiillte
Zeit zu haben, in der Tatsache begriindet, dal3 Gott Mensch wurde,
so ist deutlich, warum Kierkegaard dem Augenblick die Kraft zu-
schreiben mul}, den gleitenden Zusammenhang zwischen Vergangen-
heit und Zukunft zu zerstoren, Zeit entscheidend zu qualifizieren,
ohne die unendliche Sukzession aufzulésen. Denn wiirde der glei-
tende Zusammenhang nicht durch den Augenblick, durch Jesus
Christus, zerstort, so verloren sich «die Begriffe Bekehrung, Ver-
sohnung und Erlésung ins weltgeschichtlich Bedeutungsvolle und
in die individuelle geschichtliche Entwicklung»?, die Begriffe « Auf-
erstehung und Gericht wiirden iiberfliissigr®. Man koénnte also
sagen: Jesus Christus qualifiziert Zeit als Vergangenheit bzw. Zu-
kunft, indem er selbst Gegenwart ist. Der Augenblick zerstort aber
nicht nur den gleitenden Zusammenhang, sondern verbiirgt zugleich
einen neuen!!; denn der Augenblick ist als das Ewige zugleich das
Zukiinftige!? und das Vergangene. Denn Christus ist als der, der
da ist, der, der wiederum dasein wird, und der, der dagewesen ist.
Er ist der «Gleichzeitige» und allein als solcher fahig, den vorbei-
huschenden Moment der Zeit als Augenblick zu qualifizieren. Denn
nur unter der Voraussetzung der «Gleichzeitigkeit» (s. u.) besteht
die Moglichkeit der Begriindung des Augenblicks als gegenwiéirtige
Zeit im Augenblick als Fiille der Zeit. Wird aber der Augenblick
als gegenwirtige Zeit vom Augenblick als Fiille der Zeit begriindet,
so ist jener wie der Augenblick als Fiille der Zeit, wie das Dogma

8 Der Begriff Angst, S. 91.
9 Der Begriff Angst, S. 92.
10 Ebd.
11 Ebd.
12 Ebd.



428 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

der Inkarnation letztlich eine Glaubensaussage. Dann besteht auch
die Einteilung der Zeit in Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft
nur fiir den Glaubenden zu Recht.

Die Wiederholung setzt diese Einteilung der Zeit in Gegenwart
Vergangenheit, und Zukunft Voraus.iDenn in der Wiederholung tritt
das, was gewesen ist, als das Neue ins Dasein. Das Vergangene
kann aber nur wiederholt werden (d. h. als das Neue ins Dasein
treten), wenn es zuvor in sich abgeschlossen und als Vergangenheit
qualifiziert wurde ; und dies geschieht im Augenblick. Ist der Augen-
blick nicht gesetzt, so gibt es, weil das menschliche Leben in der
unaufhorlich, ohne jeden Unterschied verrinnenden Zeit befangen
bleibt, keine Wiederholung, sondern nur Repetition; d. h. das, was
da ist, wird als das erkannt, was schon dagewesen ist. Alles Er-
kennen ist dann ein Wiedererkennen, ist letztlich Erinnerung.

2.

Was wird wiederholt: Teile unseres Lebens, unser ganzes Leben?
Hebt die Wiederholung das unerbittliche Vorbei des menschlichen
Lebens auf? Gestattet die Wiederholung ein Nocheinmal, und wenn,
in welcher Weise?

In der Wiederholung wird die unendliche Sukzession der Zeit
nicht aufgehoben. Die Zeit kann nicht zuriickgeholt werden. Aber
fiir Kierkegaard ist das Zeitproblem nicht ein Problem der Ver-
ganglichkeit des Menschen, wie im Griechentum, sondern wieim A.T.
(Ps. 90) ein Schuldproblem. Die Verginglichkeit folgt aus der
Schuld. Das Schuldproblem, und damit implicite das Vergénglich-
keitsproblem, ist aufgehoben in der Sindenvergebung?'®. Siinden-
vergebung ist fiir Kierkegaard gleichbedeutend mit Wiedergeburt.
Ohne Wiedergeburt ist keine christliche Gotteserkenntnis moglich.

Um Kierkegaards Verstdndnis von Siindenvergebung und Wie-
dergeburt erliutern zu konnen, miissen wir kurz auf die Aus-
fithrungen in «Philosophische Brocken» eingehen, in denen Kierke-
gaard den Unterschied zwischen griechischer Gotteserkenntnis und
christlicher Gotteserkenntnis darlegt, indem er Jesus Christus als
den gottlichen Lehrer dem sokratischen Lehrer gegeniiberstellt.

13 Kierkegaard unterscheidet zwischen Schuld- und SiindenbewufBtsein.

Das SchuldbewufBitsein wird in der Begegnung mit Christus zum Siinden-
bewufltsein.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 429

Der sokratische Lehrer bringt dem Lernenden nicht die Wahrheit,
er veranlat ihn lediglich, sich der Wahrheit, die in ihm liegt, be-
wullt zu werden, indem er ihn auf sein Nicht-Wissen der in ihm
liegenden Wahrheit aufmerksam macht. Wahrheit ist nicht lehrbar,
sie ist eigentlich nur auf dem Wege der Erinnerung «lernbar». Alles
Lernen beruht auf Erinnerung!t. Die Anamnesis-Theorie ist be-
griindet in der Uberzeugung, daB3 der Mensch in einem ungebroche-
nen Verhiltnis zur Wahrheit steht. Die Wahrheit liegt im einzelnen
Menschen, sie wird nicht durch den Lehrer, also nicht von aulBlen
an den Menschen herangebracht. Weder der Lehrer noch der Augen-
blick haben deshalb entscheidende Bedeutung. «Der zeitliche Aus-
gangspunkt ist ein Nichts; denn im gleichen Augenblick, da ich
entdecke, dafl ich die Wahrheit von Ewigkeit her gewullt, ohne es
zu wissen, im gleichen Nu ist jener Augenblick im Ewigen ver-
borgen, darin aufgenommen, derart, dal ich sozusagen ihn nicht
einmal finden kann, auch wenn ich ihn suchte.»15

Im Christentum ist ein absolutes Entweder-Oder und damit der
entscheidende Augenblick gesetzt; denn die Entscheidung iiber eine
ewige Seligkeit oder Unseligkeit des Menschen fillt in der Zeit.
Weil Gott in Jesus Christus selbst in die Zeit gekommen ist und dort
die Verwandtschaft von Zeit und Ewigkeit gesetzt hat!, ist die
Zeit der Existenz Zeit der Entscheidung. Hat der Augenblick ent-
scheidende Bedeutung, so ist der Lehrer nicht mehr nur Veran-
lassung dazu, dafl der Mensch in sich selbst zuriickkehrt, um die
Wahrheit, die er potentiell in sich tragt, zu finden. Er bringt viel-
mehr dem Lernenden die Wahrheit, die er selber ist, und zugleich
mit der Wahrheit die Bedingung sie zu verstehen. Die «Bedingung
des Verstehensy, d. h. die Voraussetzung zum Verstehen der Wahr-
heit, mull der Lehrer im Menschen erst schaffen!?, weil der Mensch
in der Unwahrheit ist und sich stindig die Moglichkeit, die Wahrheit
zu verstehen, verstellt. «Bedingung des Verstehens» ist das Be-
wuBtsein der Siinde!8, in dem der Mensch um seine absolute Ver-
schiedenheit von Gott weil31°; Das Siindenbewulitsein, das Vor-

14 Philosophische Brocken (1844), ed. Diisseldorf/Kéln (1952), S. 71f.

18 Ebd., S. 11.

16 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, ed. Diisseldorf/Koln
(1957/58), 2, S. 284.

17 Philosophische Brocken, S. 55.

18 Ebd., S. 89. 1 Ebd., S. 44.



430 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

bedingung fiir die Gotteserkenntnis ist, ist aber keine Leistung des
Menschen, denn es wird vom Augenblick im Augenblick bewirkt 2°
und fillt zusammen mit Siindenvergebung und Wiedergeburt des
Menschen im Augenblick durch den Augenblick als Fiille der Zeit.

Wie fiir den sokratischen Menschen das eigene Selbst der Mittel-
punkt seiner selbst und der Welt ist, so ist fiir den Wiedergeborenen
der gottliche Lehrer der Mittelpunkt seiner Selbst und der ganzen
Welt. Denn der Wiedergeborene schuldet alles dem gd&ttlichen
Lehrer?!, dem die Kraft eignet zu gebéren 22.

Diesen Augenblick der Wiedergeburt umschreibt Kierkegaard
in den «Philosophischen Brockeny folgendermafllen : In diesem Augen-
blick wird der Mensch zu Nichts und doch nicht zunichte gemacht.
Er ist dem Lehrer alles schuldig und gewinnt doch den Freimut.
Er versteht die Wahrheit, aber die Wahrheit knechtet ihn nicht,
sie macht ihn frei. Der Mensch begreift die Schuld in der Unwahr-
heit, aber wiederum behiilt der Freimut in der Wahrheit den Sieg 23.

Den Augenblick der Wiedergeburt, den Ubergang vom Vorher
zum Nachher denkt Kierkegaard als radikalen Bruch?t In der
«Abschlieenden unwissenschaftlichen Nachschrifty fihrt er aus,
dieser Bruch mit der Immanenz??, der eine Konsequenz der Mensch-
werdung Gottes ist, verhindere, «dal das Invididuum sich nach
riickwiirts hin zum Ewigen verhilt, da es nun durch das Verhaltnis
zu dem Gott in der Zeit nach vorwarts hin dazu kommt, in der Zeit
ewig zu werden»?$. Dieser Abbruch muf} ein totaler Bruch mit dem
Vorhergehenden sein. «Der Existierende muf} die Kontinuitit mit
sich selbst verloren haben, muf} ein anderer geworden sein (nicht
verschieden von sich selbst innerhalb seiner selbst), und muf3 nun
dadurch, daf} er von dem Gott die Bedingung empfiangt, eine neue
Kreatur werden.»??

Diese Umschreibung der Wiedergeburt ist zugleich eine Um-
schreibung der Wiederholung. Wir sahen, dafl die Wiederholung
die Einteilung der Zeit voraussetzt. Die Einteilung der Zeit, die

20 Ebd., S. 19.

2 Ebd., S. 28/58.

22 Ebd., S. 9.

2 Ebd., S. 28f.

2 Ebd., S. 28f.

25 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 293.

2% Ebd., S. 297.
27 Kbd., S. 288.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 431

Zerstorung des gleitenden Zusammenhanges zwischen Vergangen-
heit und Zukunft, geschieht in der Siindenvergebung, in der Ver-
gangenes als Vergangenes qualifiziert und in sich abgeschlossen
wird. Auf Grund der Siindenvergebung tritt das, was dagewesen ist,
als das Neue ins Dasein, was heiflt, dall der siindige Mensch als
«neue Kreatur», als «neuer Mensch» im Augenblick ins Dasein tritt.
Diese Wiederholung ist kein leeres Nocheinmal, sondern die in der
Wiedergeburt geschenkte Moglichkeit des Lebens iiberhaupt; denn
nur «wer die Wiederholung gewéhlt, er lebt» (W. 5).

Dieses Leben in und aus der Wiederholung vergleicht Kierke-
gaard in der «Abschliefenden unwissenschaftlichen Nachschrift»
mit dem Leben des religiosen Menschen, mit dem Leben in der
Religiositidt A. Den Unterschied zwischen der «Religiositdt A» und
der «Religiositit B», dem Leben im christlichen Glauben, arbeitet
Kierkegaard heraus unter der Voraussetzung der Unausweichlich-
keit der Schuld, die aus der Zeitlichkeit des menschlichen Lebens
entspringt 28,

Versucht der Mensch der Religiositdt A, im Bewulitsein der Un-
ausweichlichkeit der Schuld, den Gedanken an Gott, an den vom
Menschen absolut Verschiedenen, festzuhalten, d. h. bemiiht er sich
um ein absolutes Verhaltnis zum Absoluten?®, so bleibt ihm allein
der Weg der Resignation, «das der Unmittelbarkeit Absterben»3°.
Eine andere Moglichkeit, um das absolute Verhiltnis auszu-
driicken, gibt es fiir ihn nicht. Dieser Mensch, der den Weg der
Resignation gewéhlt hat, «lebt in der Endlichkeit, aber er hat sein
Leben nicht in ihry». «Er ist ein Fremder in der Welt der Endlich-
keit.»3! Und dies wiederum heillt: Er «hat die Relativitit der Un-
mittelbarkeit, ihre Zerstreuung, ihren Zeitvertreib — eben gerade
ihren Zeitvertreib — verloren»32 In der Religiositat A ist das Leben
zu einer ungeheuren Anstrengung geworden, denn die Konsequenz
des Gottesverhéltnisses ist eigentlich die Lebensverneinung.

Die Religiositit A bleibt in dem Widerspruch stecken, der sich

28 Per Mensch mul3 verantwortlich handeln, kann dies aber nur, indem er
diese seine Verantwortung reflektiert. Wahrend dieser Reflexion verstreicht
aber Zeit, in der er vielleicht hiitte handeln miissen. Vgl. ebd., S. 236.

29 Ebd., S. 118, 138.

30 Ebd., S. 192, 206-208.

31 Ebd., S. 116.

32 Ebd., S. 193.



432 G. Nusser, Der Begriff «Wriederholung» ber Kierkegaard

aus dem Versuch ergibt, die Existenz als Existenz in der Zeit ernst-
zunehmen und sich gleichzeitig absolut zum Absoluten zu ver-
halten. Ein absolutes Verhalten zum Absoluten, das in der Religiosi-
tat A als reine Transzendenz, d. h. Aullerweltlichkeit, verstanden
wird, ist aber unvereinbar mit dem Ernstnehmen der Existenz in
der Zeit, d. h. mit der Ubernahme von Verantwortung in der Zeit.
Denn das absolute Verhalten zum Absoluten 146t sich eben nicht
auf bestimmte Zeiten einschrianken und laf3t deshalb keinen Raum
fir Existenz in der Zeit. Deshalb ist der einzige Weg, ein absolutes
Verhéltnis zum Absoluten auszudriicken, die Resignation?3. Die
Resignation auf die Transzendenz hin kann der Mensch sich ab-
zwingen, aber er vermag nicht, aus eigener Kraft in die Endlichkeit,
ins alltdgliche Leben zuriickzukehren3!. Diese Riickkehr in die
Endlichkeit, die auch als «neue Unmittelbarkeit»3%, als Wieder-
holung bestimmt werden kann, ist jedoch notwendig. Denn «das
Maximum besteht», wie Kierkegaard ausfiihrt, «darin, sich absolut
zum absoluten Telos und relativ zu den relativen [Zielen] verhalten
zu koénnen, oder: das absolute Telos vmmer bei sich zu haben»38.

In der Religiositit A ist diese Forderung nicht zu verwirklichen,
weil absolutes und relatives Telos nicht aufeinander bezogen sind.
Da ein beziehungsloses Nebeneinander allenfalls im Raum, nicht
aber in der Zeit denkbar ist, kommt es so zwangslaufig zum Nach-
einander, das aber mit dem absoluten Verhalten zum Absoluten
unvereinbar ist. Der gestellten Forderung kann nur dann entspro-
chen werden, wenn die relativen Ziele wirklich in ihrer Relativitat
erkannt worden sind; dazu ist aber eine Kenntnis des MaBstabs,
bzw. der relativierenden Macht notwendig.

Diese die Zeit und die zeitlichen Ziele relativierende Macht ist
fir Kierkegaard das Paradox, der Gott in der Zeit. Um den Gott in
der Zeit weill der Mensch nur im Glauben. Allein im Glauben er-
kennt er daher die Relativitdt der Ziele in ihrer Beziehung zum
Absoluten, kann er sich zugleich absolut zum absoluten und relativ
zum relativen Telos verhalten. Der Gott in der Zeit ist das absolute
Paradox, ist «das Ewige an einer bestimmten Stelle, und das ist

33 Furcht und Zittern (1843), ed. Dusseldorf (1952), S. 36ff.

3¢ Der Versuch, das Absolute zu vergessen, wiirde einen Riickfall in die
Endlichkeit, aber keine Riickkehr erlauben.

35 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 51f.

36 Ebd., S. 120f.



Q. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 433

gerade der Bruch mit der Immanenz»3’. Der Gottmensch ist der
Bruch mit der Immanenz, jedoch nicht mit der Zeitlichkeit schlecht-
hin, denn das Ewige, das, um den Bruch mit der Immanenz zu
konstituieren, «sich selbst als ein Zeitliches, als in der Zeit, als
Historisches» bestimmt hat 38, stiftet gerade die Verwandtschaft mit
der Zeit?°. Ganz vorldufig lieBe sich sagen: Das Paradox negiert die
Immanenz, indem es sie zerbricht, bejaht die Zeit, indem es in sie
eingeht.

Immanenz ist nicht zu verstehen als eine Orts- bzw. Raumbe-
stimmung, sondern als eine Bestimmung der Art und Weise des
In-der-Welt-Seins des Menschen’. Die Unterscheidung von Im-
manenz und Zeit ist freilich keine absolute Unterscheidung. Denn
mit der Immanenz wird auch die Zeit negiert, insofern sie die ab-
solute Herrschaft iiber den Menschen ausiiben will. Die Zeit wird
aber als Zeit der Entscheidung bejaht, weil Jesus Christus dem
Menschen allein in der Zeit begegnet. Durch die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus ist der Mensch «so entscheidend, wie kein
Richter es mit dem Angeklagten tun kann, zwischen Zeit und
Ewigkeit in die Zeit des Heils» gestellt 4!, ist der Mensch als Siinder,
die Zeit der Existenz als «Zeit der Entscheidung» qualifiziert 2. In
der Siindenvergebung erhalt der Mensch seine Existenz in der Zeit
als Geschenk zuriick, kraft der Siindenvergebung vermag er sein
Leben in «neuer Unmittelbarkeit», als Wiederholung zu leben.
Dieses Leben der Wiederholung ist duflerlich nicht von dem Leben,
das nicht kraft der Wiederholung gelebt wird, zu unterscheiden.
Denn religiose Leistungen, Askese, Weltflucht, kennzeichnen das
Leben in der Religiositat A, dagegen ist fiir den Christen sich zu
vergniigen der demiitigste Ausdruck des Gottesverhéltnisses 3.

In «Der Begriff Angst» charakterisiert Kierkegaard die Wieder-
holung als das mit immer erneuter Urspringlichkeit Zurick-
kommen auf das Gleiche. Sobald die Urspriinglichkeit in der Wie-
derholung ausbleibe, sobald das Ewige aus der Wiederholung
schwinde, sei die Gewohnheit da %4

37 Ebd., S. 283. 38 Kbd., S. 242. 39 Ebd., S. 284.
40 Kbd., S. 2811f., u.a.

41 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, 1, S. 207.
12 Hbd., S. 205.

43 Nachschrift, 2, S. 202.

44 Der Begriff Angst,S.154 1.



434 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard

Auch der Asthetiker versucht, in immer erneuter Urspriinglich-
keit zu leben, aber er sucht das Neue, Aufreizende. Der Mensch im
Glauben kommt zuriick auf das Gleiche, er wiederholt. Deshalb hat
sein Leben gegeniiber dem des Asthetikers, der sich ganz dem
fliichtigen Moment geweiht hat, Zusammenhang, Kontinustdt, Sinn.
Denn in der Wiederholung ist die Einheit des Vergangenen und Zu-
kiinftigen in der Gegenwart gesetzt. Da das Vergangene in der
Siindenvergebung abgeschlossen ist, besteht fiir den Menschen kein
Grund mehr, sich in das Vergangene zu versenken oder es zu fliehen:
«Wer aber nicht begreift, dal das Leben eine Wiederholung ist,
der kommt um... Denn die Hoffnung ist eine lockende Frucht, die
nicht satt macht, die Erinnerung ist ein kiimmerlicher Zehrpfennig,
der nicht satt macht; die Wiederholung aber ist das tégliche Brot,
welches satt macht und dabei segnet» (W. 4). Das Leben des-
jenigen, der die Kategorie der Wiederholung nicht besitzt, 16st sich
auf «in leeren inhaltslosen Lirm» (W. 22); «wer die Wiederholung
gewahlt, er lebty (W. 5).

Durch die Beschreibung der Wiedergeburt, der Siindenvergebung
als Wiederholung, behauptet Kierkegaard die Kontinuitéit des Le-
bens durch den «Bruch» hindurch. Diese (paradoxe) Kontinuitit
des Lebens wird in der Gegenwart durch die Wiederholung gesetzt.
Diese Kontinuitdt, die mit der scheinbaren Kontinuitidt des in der
Immanenz verfangenen Lebens nichts gemein hat, liegt ebenso
wie die Wiederholung selbst auBlerhalb der Verfiigharkeit des Men-
schen. Die Wiederholung, die dem Leben Kontinuitét gibt, ist kein
einmaliger Akt, sondern mul} stdndig neu vollzogen, wiederholt
werden, da das Wiedergeborensein keine substantielle Verdnderung
des Menschen meint, kein fester Besitz des Menschen ist. Und so
stellt sich erneut die Frage nach dem Zusammenhang des Lebens,
das aus Wiederholungen zusammengesetzt ist.

Der Zusammenhang wird aktualisiert in der jeweiligen Wieder-
holung, die die vorhergehenden umfa3t. Er liegt in Jesus Christus,
der die Wiederholung ermdglicht, indem er zugleich Subjekt und
Objekt der Wiederholung ist. Dieser Aspekt der Wiederholung, dal3
Jesus Christus zugleich Subjekt und Objekt der Wiederholung ist,
schiitzt die Wiederholung stéirker vor dem Verdacht, lediglich eine
anthropologische Kategorie zu sein, als der Hinweis auf die Zu-
sammengehdorigkeit von Wiederholung, Siindenvergebung und
Wiedergeburt.



(. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 435

Um den Gedanken, dall Jesus Christus der ist, der wiederholt
wird, auszufiihren, miissen wir auf das erste Zitat aus « Die Wieder-
holung» zuriickgreifen (o. S. 423). Welcher Sache erinnert sich die
dort erwahnte Wiederholung vorlings? Im Zusammenhang mit dem
bisher Erlduterten scheint die Antwort lauten zu miissen: des ver-
gangenen Lebens. Achtet man aber auf die Gegeniiberstellung von
Erinnerung und Wiederholung, so ergibt sich eine andere Antwort.
Im Griechentum ist «alles Erkennen ein Sich Erinnern». Gegenstand
der Erinnerung ist die Wahrhert. Nun nimmt «Sache», deren sich
die Wiederholung vorlings erinnert, die Stelle ein, die im Griechen-
tum die Wahrheit einnimmt. Die Aussage, die Wiederholung erin-
nere sich der Sache, der Wahrheit vorlings, ist somit gleichbedeu-
tend mit der, dall die Wiederholung sich der Menschwerdung Gottes
vorlings erinnert. Denn Kierkegaard spricht — vermutlich im An-
schlull an die Terminologie des Johannesevangeliums — von Jesus
Christus als von der Wahrheit. In der «AbschlieBenden unwissen-
schaftlichen Nachschrift» heillt es, dall die ewige wesentliche Wahr-
heit sich im Christentum nicht «dahinten» befinde, sondern vor dem
einzelnen zu stehen komme, dadurch daf3 sie selbst existiere oder
existiert habe®5. Der Satz, die Wiederholung erinnere sich der
Sache vorlings, ist also folgendermaflen zu umschreiben: In der
Wiederholung ist der Mensch bezogen auf die Wahrheit, auf Jesus
Christus, der vor fast 2000 Jahren gelebt hat, der aber gerade als
der, der gelebt hat, gegenwirtig ist und die Wiederholung als Akt
der Siindenvergebung erméglicht.

In der Siindenvergebung wird der Mensch umgeschaffen nach
dem Bilde Christi. Paradox formuliert heil3t das: In der Wieder-
holung erinnert sich der Mensch seiner eigenen Zukunft, die in Jesus
Christus schon dagewesen ist und immer wieder neu fiir ihn da ist,
nicht weil der Mensch sich Jesus Christus vergegenwartigt, sondern
weil Jesus Christus als der Vergangene gegenwirtig ist und die
Wiederholung ermoglicht. Nicht mehr die Vergangenheit, sondern
die Zukunft, die in Jesus Christus schon dagewesen ist, entscheidet
iiber das Leben des Menschen.

Jesus Christus ist der, der die Wiederholung ermoglicht, und auch
der, der wiederholt wird, ist Subjekt und Objekt der Wiederholung
zugleich. Mit anderen Worten: die Wiederholung wird von ihrem
Gegenstand begriindet. Diese Struktur der Wiederholung entspricht
~ % Nachschrift, 1, S. 200.



436 G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» ber Kierkegaard

der Struktur der Glaubensbestimmung, die Kierkegaard in «Philo-
sophische Brocken» und in «AbschlieBende unwissenschaftliche
Nachschrift» gibt4¢; denn Gegenstand des Glaubens ist fiir Kierke-
gaard Jesus Christus, das absolute Paradox, welches seinerseits den
Glauben hervorbringt.

Zum Schluf3 mufl nun noch auf die immer wieder hinausgescho-
bene Frage nach der Moglichkeit der Begegnung mit Christus, der
Moglichkeit der Gleichzeitigkeit, eingegangen werden.

In «Philosophische Brocken» verwendet Kierkegaard den Begriff
Gleichzeitigkeit in zwei verschiedenen Bedeutungen, einerseits als
reine Zeitbestimmung, andererseits als Bestimmung der Art und
Weise des Verhiltnisses des Glaubenden zum goéttlichen Lehrer.
Die unmittelbare Gleichzeitigkeit (reine Zeitbestimmung) mit dem
gottlichen Lehrer bietet keinen Vorteil*?; denn mit dem absoluten
Paradox kann man iiberhaupt nicht unmittelbar gleichzeitig sein 48.
Nicht auf Grund der unmittelbaren Gleichzeitigkeit kennt der ein-
zelne den gottlichen Lehrer, sondern nur im Glauben auf Grund der
«Bedingung», die er vom gottlichen Lehrer erhalten hat. Denn
«...der einzelne kann den Lehrer nur dadurch kennen, daf er selber
von ihm gekannt wird»4®. So kennt der unmittelbar Gleichzeitige,
der Augenzeuge, den gottlichen Lehrer nicht auf Grund seiner un-
mittelbaren Gleichzeitigkeit mit ihm, sondern nur im Glauben?°.
Allein der Gldubige ist «der Gleichzeitige, in der Autopsie des
Glaubens» L.

Fiir den Zeitgenossen ist die unmittelbare Gleichzeitigkeit die
Veranlassung zum Glauben, fiir den Spéteren tritt an die Stelle der
unmittelbaren Gleichzeitigkeit der Bericht des Zeitgenossen. Die
Bedingung erhilt auch der Spitere von Gott selbst, und so ist er

46 Philosophische Brocken, z.B. S. 46, 55f., 59; Nachschrift, 2, z. B, S. 29,
280, 294, 323.

17 Philosophische Brocken, S. 63.

48 Ebd., S. 67.

19 Ebd., S. 65.

50 Ebd., S. 64.

51 Ebd., S. 67.



G. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 437

ebenso wie der Zeitgenosse als Glaubender gleichzeitig mit dem
gottlichen Lehrer, mit Jesus Christus®2. Die Gleichzeitigkeit ist an
den Glauben gebunden und wird ebenso wie dieser von dem ab-
soluten Paradox begriindet. Die Gleichzeitigkeit ist die « Bedingung
des Glaubens, und naher bestimmt ist sie der Glaube»?3.

Durch die Verbindung von Glauben und Gleichzeitigkeit sichert
sich Kierkegaard gegen das Miflverstdndnis der Gleichzeitigkeit als
einer willkiirlichen Abstraktion von der Geschichte, als einer vom
Menschen zu leistenden BewuBtseinseinstellung, sei diese ein Ver-
setzen in die gewesenen Lebensumstinde oder eine Vergegen-
wartigung lingst Vergangenen. Gleichzeitigkeit ist ebensowenig als
geschichtliche Begegnung zu interpretieren. Gleichzeitig kann man
nur mit Jesus Christus, dem absoluten Paradox, sein, nicht aber mit
einer anderen geschichtlichen Persénlichkeit, weil es Gleichzeitig-
keit nur im Glauben gibt. Denn allein im Glauben 16st der Mensch
die Wirklichkeit seines Gegeniibers nicht zunéichst in Moglichkeit
auf, um dann diese Moglichkeit wieder als seine eigene, von ihm
zu erstrebende Wirklichkeit zu begreifen’. Das Wirklichkeits-
verhéltnis des Glaubens ist paradox. Im Glauben wird der Mensch
von der Wirklichkeit Gottes ergriffen, die darum Wirklichkeit heif3t,
weil sie wirkt.

Im Glauben ist der Mensch gleichzeitig mit Jesus Christus, dem
absoluten Paradox, oder wie Kierkegaard auch sagt, der «absoluten
Tatsache» 5. Kierkegaard bezeichnet die Menschwerdung Gottes als
das «absolute Faktum», die «absolute Tatsache», um sie einerseits
von der «schlichten geschichtlichen Tatsache», andererseits von der
«ewigen Tatsache» zu unterscheiden®. Die absolute Tatsache ist
weder eine geschichtliche noch eine ewige Tatsache; ebenso gilt
aber die Aussage, dal3 die absolute Tatsache sowohl eine ewige als
auch eine geschichtliche Tatsache ist. Sie ist das absolute Paradox 5.
«Das Paradox macht gerade das Widersprechende eins, ist die Ewig-
setzung des Geschichtlichen und die Geschichtlichsetzung des
Ewigen. »58

52 Ebd., S. 66, 97.

53 EKinltibung im Christentum, ed. Disseldorf/Koéln (1955), S. 5.
54 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 25ff.
55 Philosophische Brocken, S. 96.

5 Ebd., S.96f.

57 Ebd., S. 97.

58 Ebd., S. 58.



438 G'. Nusser, Der Begriff «Wrederholung» ber Krerkegaard

Nur weil die absolute Tatsache zugleich eine geschichtliche und
eine ewige Tatsache ist, gibt es ihr gegeniiber die Gleichzeitigkeit
des Glaubens. Denn gegeniiber einer ewigen Tatsache gibt es ebenso-
wenig wie gegeniiber einer geschichtlichen Tatsache Gleichzeitigkeit
des Glaubens, weil einer ewigen Tatsache gegeniiber jede Zeit gleich
nahe ist 5.

Durch die Betonung der Geschichtlichkeit der Offenbarung
sichert Kierkegaard das Ephapax der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus. Denn als geschichtliche Tatsache ist die absolute Tatsache
ein Faktum der Vergangenheit, d. h. Jesus Christus ist in der Ab-
geschlossenheit des Geschichtlichen, das als solches immer das Ver-
gangene ist %, dagewesen. Diese Abgeschlossenheit des Vergangenen
kommt auch dem absoluten Faktum zu. Denn ein «ewiges Histo-
risches ist ein Spiel mit Worten und heillt, das Historische in Mythe
verwandeln » 1.

Die absolute Tatsache, die Wahrhest, ist also gerade nicht wie bei
Hegel der fortgesetzte weltgeschichtliche Prozef} %2, sondern sie ist
in Jesus Christus dagewesen, und als dagewesene ist sie gegenwértig
in der Gleichzeitigkeit. Wire wie bei Hegel die Wahrheit bestidndig
im Werden begriffen, so kénnte der einzelne nie gleichzeitig werden
mit der Wahrheit. Denn der einzelne selbst wire lediglich Etappe
auf dem weltgeschichtlichen Weg zur Wahrheit. Im Glauben ist
der Mensch gleichzeitig mit Jesus Christus (nicht mit dem sog.
historischen Jesus), dem absoluten Paradox, dem absoluten Fak-
tum, das nur umschrieben, nicht aber definiert werden kann.

In der Gleichzeitigkeit erkennt der Mensch Jesus Christus, weil er
zuvor von ihm erkannt worden ist ¢3. Dieses Erkanntwerden und Kr-
kennen ist gleichbedeutend mit Wiedergeburt, Siindenvergebung,
Wiederholung. Wiederholung ist eine Bewegung, die den ganzen
Menschen umfaflt, ihn von seiner Vergangenheit befreit, zur gleichen
Zeit ihn aber mit seiner Vergangenheit in der Gegenwart zusammen-
schlief3t, ihm, als dem «neuen Menschen», eine neue Unmittelbarkeit
eroffnet, d. h. durch die Tilgung von Schuld und Angst verantwort-

59 Ebd., S. 96.

60 Ebd., S. 75.

61 AbschlieBende Unwissenschaftliche Nachschrift, 2, S. 291.

62 [bd., Anm. S. 7f.

83 Philosophische Brocken, S. 65. Kierkegaard spielt hier auf 1. Kor. 13,
12b an.



G'. Nusser, Der Begriff «Wiederholung» bei Kierkegaard 439

liches Leben in der Zeit ermoglicht, gegenwirtige, erfiillte Zeit ge-
wiéahrt, Freiheit schenkt, die Gebundenheit an Jesus Christus ist,
der — wie wir sahen — zugleich Subjekt und Objekt der Wieder-
holung ist, insofern er der ist, der die Wiederholung ermdoglicht,
und der, dessen sich der Mensch «vorlings» erinnert. Solange die
Wiederholung mit der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus
verkniipft ist, ist sie dagegen gesichert, als eine rein anthropolo-
gische Bestimmung miBverstanden zu werden. Denn die Gleich-
zeitigkeit ist wegen ihrer Paradoxalitit eher ein Argernis fiir den
Menschen als eine Projektion des Menschen. Betont man jedoch
lediglich die Transzendenz der Wiederholung, wie dies C. Constan-
tius in «Die Wiederholung» tut, so liegt die Gefahr nahe, Wieder-
holung lediglich als eine existenzphilosophische Maxime zu ver-
stehen. Dieser Gefahr kann nur durch den Hinweis auf die Zusam-
mengehorigkeit von Gleichzeitigkeit, Glaube, Wiedergeburt und
Wiederholung begegnet werden.

Gudrun Nusser, Berlin



	Der Begriff "Wiederholung" bei Kierkegaard

