
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 6

Artikel: Finis legis Christus : Röm 10,4

Autor: Schneider, Erwin E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Finis legis Christus
Rom. 10, 4

1.

Daß Christus des Gesetzes Ende ist, gilt natürlich nicht hinsichtlich
des Kirchenrechtes; denn jegliche Gemeinschaft, auch die Kirche,
braucht ihre Rechtsamen, Statuten, Ordnungen und Gesetze. Schon
Paulus schärft seiner Gemeinde in Korinth ein : Alles geschehe mit
Anstand und in der Ordnung (Kcrrà tâSiv, 1. Kor. 14, 40).

Ob aber auch das Reich Gottes seine Rechtsamen hat? Aussagen
wie : das Reich Gottes ist Gerechtigkeit und Friede und Freude im
Heiligen Geist; wer darinnen Christo dient, ist Gott gefällig und
den Menschen wert (Rom. 14, 17f.); und die noch deutlichere: wir
warten auf einen neuen Himmel und eine neue Erde, darin
Gerechtigkeit wohnt (biKcuocriivri, justitia, 2. Petr. 3, 13), erfordern eine

genaue Analyse der einzelnen Begriffe, bevor wir Bescheid wissen
i

können, ob hier eine gesetzliche Lebensordnung oder die Seligkeit
der aus ihrer Gottentfremdung erlösten Kreatur gemeint ist. Jedenfalls

aber war für die Apostel ein Zusammenleben der Menschen
ohne Regel und Ordnung unvorstellbar auch dann, wenn der Heilige
Geist sie vereint. Paulus kann sogar vom vôgoç xoû Ttveûgaroç reden
(Rom. 8, 2).

Zur Debatte steht also nicht die Frage, ob etwa das Kirchenrecht
göttlichen oder menschlichen Ursprungs ist. Da gehen die

Meinungen wohl auseinander. Vielmehr betrifft die Formel «Finis legis
Christus» unsere, der Christen, gläubige Existenz. Dadurch rückt
auch die Frage nach der Kirche ein wenig in den Kreis unseres
Interesses.

Wir sind Glieder der Kirche, doch eben nicht ihre JHiglieder gleich
den Mitgliedern eines soziologischen Verbandes, etwa eines Staates.
Eher sind wir den Gliedern eines Volkes oder (noch besser) einer

großen Familie vergleichbar, wo Brüder und Schwestern mit- und
füreinander leben unter der Obhut eines patriarchalischen, vielmehr
des allmächtigen Vaters, der uns seinen Willen kundtut und dem
wir uns in Vertrauen und Liebe zu Gehorsam verpflichtet wissen,
ohne daß es dabei auf Statuten ankäme. Derlei wäre hier sogar ein
Unfug! Indes, auch dieser Vergleich genügt dem Apostel nicht,
obwohl er gelegentlich einen ganz ähnlichen verwendet, die Kirche



E. E. Schneider, Finis legis Christus 411

nämlich unsere «Mutter» nennt (Gal. 4, 26). Nein, weil wir Christen
im Glauben an Jesus Christus leben, sind wir im Glauben auch Glieder

am Leib dieses auferstandenen Herrn. Paulus betont dies etliche
Male (z. B. Rom. 12, 5; 1. Kor. 6, 15; 12, 27). Dieser geheimnisvolle
Leib Christi aber ist, wie jedes Lebewesen, nicht rechtlich organisiert,

sondern bildet eine organische Ganzheit, wo eben ein Glied
das andere ergänzt und wo alle Teile, Organe, Glieder bis zur kleinsten

Zelle hin füreinander da sind, meist ohne es zu bedenken:
Christus ist das Haupt der Gemeinde, und Er ist seines Leibes
Heiland... Das Mysterium ist groß (Eph. 5, 23; 32; vgl. Kol. 1, 26f.).
Es geht hier also um das große heilige Geheimnis unseres Lebens,
unserer Lebensführung, vielmehr der Führung unseres Lebens durch
das Haupt der seltsamen Gemeinschaft auf Erden, welche sich im
Glauben «die Auserwählte», Ekklesia, nennt.

Um es noch deutlicher zu sagen : Es handelt sich bei unserm
Anliegen (welches zugleich das Hauptanhegen des Apostels Paulus ist)
um die Grundfrage der Seelsorge, um die Aneignung des uns von Gott
zugeteilten Heiles, nicht aber um eine Rechtsfrage. Auch das
Heilandswort der Bergpredigt: Ihr sollt nicht wähnen, daß ich
gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulösen; ich bin
nicht gekommen, aufzulösen, sondern zu erfüllen usw. (Matth. 5,

17f.), und: wenn es mit eurer Gerechtigkeit nicht mehr ist als bei
den Schriftgelehrten..., so werdet ihr nicht in das Himmelreich
kommen (19f.), bringt deutlich zum Ausdruck, daß es hier um
Seelsorge geht und nicht um politische Grundsätze.

2.

Verhältnismäßig einfach stünde es, wenn wir die Lehre vom Heil
für die Menschheit nur aus dem Alten Testament zu schöpfen hätten.
Im Kontext des Schuna' Jisra'el (Deut. 6, 4-9 usw.) stehen die
Sätze: «Ihr sollt halten die Gebote Jahwes, eures Gottes, und die

Zeugnisse und Satzungen, die Er gegeben hat» (6, 17), und: «Wir
werden in Rechtschaffenheit (sedaqah) dastehen, wenn wir darauf
bedacht sind, dieses ganze Gesetz (miswah) vor Jahwe, unserm Gott,
zu befolgen, wie Er es uns befohlen hat» (6, 25). Wer dieses Gesetz

befolgt, ist ein saddiq, ein Frommer (zugegebenermaßen ein
Gesetzesfrommer, laut Septuaginta ein biKatoç-eûaepfiç, laut Vulgata



412 E. E. Schneider, Finis legis Christus

ein justrus-pius). Noah zum Beispiel wird (in Gen. 6, 9) so
bezeichnet ; er wird als Mann einer Zeit, die das mosaische Gesetz noch
nicht kannte, dennoch von dem priesterlichen Erzähler der Nach-
exilzeit als «saddiq» bezeichnet. Wenn nun die Septuaginta saddiq
mit biKaioç, die Vulgata mit «justus» übersetzt, dann ist rein sprachlich

biKCtioûv, «justificare» folgerichtig soviel wie gerechtmachen.
So pflegen wir uns das biKcuoûa&ai im Römerbrief des Paulus

auszulegen, und zwar sehr juristisch. Durchaus berechtigt ist aber
die Frage, ob der Apostel so eindeutig juristisch dachte, als er
schrieb: XoYÜbgeha biKaioOcrhai iricrrei avdpujTtov Xwpiç ëpYUJV vôpou

(Rom. 3, 28). Schon das Echo, welches seine Lehre in der nächsten
Generation der Frühkirche auslöste (nämlich Joh. 1, 17: «das
Gesetz ist durch Mose gegeben, die Gnade aber und Wahrheit ist durch
Jesus Christus geworden»), läßt vermuten, daß dem Apostel eben
nicht Rechtsfragen am Herzen lagen, sondern das Heil der Menschen.

Die Schwierigkeit beginnt aber nicht erst mit dem Begriff «justi-
ficari » (gerechtfertigtwerden, gerechtgemachtwerden), sondern schon
bei dem schlichteren Begriff Gesetz. Ich frage : Sind in den Paulus-
Briefen «Rechtfertigung» und «Gesetz» wirklich forensische
Begrifflichkeiten, wie eine traditionelle Theologie zu behaupten pflegt,
oder sind sie bloß dem Vokabular der Septuaginta und der Gerichtssprache

der griechisch-römischen Ökumene entlehnte Termini, die
sich verhältnismäßig leicht mit der Synagogensprache der nomi-
stisch gewordenen Nachexilreligion in Einklang bringen ließen, ohne
doch die Sache zu treffen, welche Paidus eigentlich meinte? Denn
er übersetzt in Rom. 1,17 das Wort des Propheten Habakuk (2, 4)

«saddiq bä'ämunato jichjäh» nicht, wie zu erwarten wäre : ö eiicreßip
ék TticTieajç ZpoeTai, sondern : ô ôikcuoç Warum vermute ich so Weil
er hier ja nicht vom «Gesetz» redet, sondern vom «Evangelium»,
von der buvapiç heoû eîç muTtplav Tiavri tô) TncrreûovTt — 'loubatui re

TtpujTOv... Allerdings hat Habakuk das von ihm verwendete «saddiq»
wohl als «gesetzesfromm» gemeint. Indes hat er zugleich ausdrücklich

nicht auf das Gesetz, sondern auf den Glauben hingewiesen.
Habakuk bestritt also die Triftigkeit der Gesetzesfrömmigkeit wie
später der Apostel Paulus. Und wem zuliebe gebraucht Paulus eben
dieses Zitat mit dem Terminus « saddiq »-bkoaoç? Antwort:
römischen Judenchristen zuliebe, denen fromm-nomistisches und
juristisches Denken geläufig war.

Unwillkürlich möchten wir hier Luther befragen. In der Advent-



E. E. Schneider, Finis legis Christus 413

postille von 1522 (Weim. Ausg. X/I, 2, 36) führte er aus: «Ich wollt
auch, daß das Wörtlein justus, justitia nie wäre ins Deutsche auf
den Brauch bracht, daß es gerecht, Gerechtigkeit hieße; denn es

heißt eigentlich fromm und Frömmigkeit.» Daran hielt sich alsbald
auch J. Jonas in seiner Übersetzung der «Apologie zur Confessio

Augustana» Melanchthons (s. insbesondere Apol. IV).
Das Evangelium Jesu jedenfalls gebraucht die Sprache der Juristen

nicht. Dort geht es nicht um Crimina, Gesetzesübertretungen,
sondern um «Sünden»; und folgerichtig nicht um Gerichtsurteile
positiver oder negativer Art, sondern um Sündenvergeben oder
Sündenbehalten. Sünden vergeben ist etwas völlig anderes als das Urteil
sprechen, daß N. N. keine Rechtsverletzung begangen hat. Es
bejaht vielmehr die Tatsache, daß Sünden begangen worden sind,
Sündenschuld also besteht; zugleich aber, daß diese Schuld nicht
mehr gilt, vielmehr vergeben wird! In Job. 20, 21 f. lautet denn
auch der Auftrag des Auferstandenen an seine Jünger nicht: Ihr
sollt gerechte Ankläger, gerechte Verteidiger und gerechte Richter
sein, wenn ihr es mit Sündern zu tun habt; sondern: «Empfanget
den Heiligen Geist ; welchen ihr die Sünden erlasset, denen sind sie

erlassen, und welchen ihr sie behaltet, denen bleiben sie behalten »

Das bei Gericht einzig mögliche Verfahren ist Verurteilung des

Schuldigen, Entlastung des Unschuldigen. Vor Gott aber sind wir
Menschen alle schuldig. Dennoch will Er, daß alle Menschen gerettet
werden (1. Tim. 2, 4). Weil es so ist, hat Jesus die Seinen beten
gelehrt: «Vergib uns unsere Sünden, wie wir vergeben allen unsern
Schuldnern» (Luk. 11, 4). Das heißt: Wir sollen Gott anrufen nicht
als korrekten Richter, sondern als unsern heiligen, strengen, dennoch
aber gütigen und huldreichen Vater. Ebenso wird Er uns vorgestellt
in dem Gleichnis Luk. 15, 11-32, wo der Sohn bekennt: Vater, ich
habe gesündigt gegen den Himmel und vor dir. Dieser aber erklärt :

mein Sohn war tot und ist wieder lebendig, war verloren und ist
wieder gefunden. Auch an der so wichtigen Stelle des Evangeliums,
wo der «neue Bund», das Neue Testament, also quasi ein neuer
Rechtsvertrag zwischen Gott und Menschheit deklariert wird, sagt
Christus: «... mein Blut, das für viele vergossen wird zur
Vergebung der Sünden» (Matth. 26, 28). Nicht aber sagt er etwa:

mein Blut ist gerechter Ersatz für menschliche Vergehen gegen
das göttliche Recht. Im Johannes-Evangelium, wo das heilige
Abendmahl ja nicht geschildert wird, finden wir gleichwohl schon



414 E. E. Schneider, Finis legis Christus

im dritten Kapitel ein Wort, das in ganz ähnlicher Weise die
Heilsbedeutung von Jesu Sendung umschreibt: «Also hat Gott die Welt
geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn gab, auf daß ein jeder, der
an ihn glaubt, nicht zugrunde gehe, sondern das ewige Leben habe;
denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, daß er die
Welt richte, sondern daß die Welt durch ihn gerettet werde.» Auch
der darauf folgende Satz kann und will an diesem durchaus unforensischen

Sachverhalt nichts ändern: «Wer an Ihn glaubt, wird nicht
gerichtet; wer aber nicht glaubt, ist schon gerichtet» (Joli. 3, 16ff.).

Sprechen solche Worte des Neuen Testamentes uns Christen
überzeugend an, oder ist unser Verlangen nach rationaler Begründung
so unersättlich, daß wir lieber zurückfinden möchten in eine phari-
säisch-nomistische Mentalität (die allerdings der Argumentik
unserer Gerichtshöfe nicht fremd ist)? Der Apostel Paulus, erster
Theologe der christlichen Kirche, hat in der Zeit, da die junge
Christenheit in solchem Judaismus zu ertrinken drohte, sich
leidenschaftlich bemüht, nomistisches Mißverstehen zu widerlegen. Das
erhaltene Hauptdokument seines Kampfes ist der Brief an die durch
judaisierende Umtriebe verwirrten Christen in Galatien. Dort
schreibt er über Petrus und sich selbst (Gal. 2, 15-21):

«Wir sind von Natur Juden... Doch weil wir wissen, daß der Mensch durch
des Gesetzes Werke nicht gerecht wird, sondern durch den Glauben an Jesus
Christus, so glauben wir auch an Jesus Christus... Ich bin durch das Gesetz
dem Gesetz gestorben, auf daß ich Gott lebe ; ich bin mit Christo gekreuzigt.
Nun aber lebe nicht ich, sondern es lebt in mir Christus. Sofern ich aber noch
im Fleische lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt
und sich selbst für mich hingegeben hat. Ich stoße die Gnade Gottes nicht
um; wenn es eine Gerechtigkeit gäbe durch das Gesetz, dann wäre Christus
überflüssigerweise gestorben.»

Über das, was bisher sachlich ausgeführt ist, kann es also keinen
Zweifel geben. Der Menschheit erwächst das Heil Gottes nicht aus
dem Gesetz und aus Verdiensten in der Befolgung des Gesetzes,
sondern aus ihrem Glauben an Christus und dessen Heilandswalten,
kurz: aus dem Glauben an das Evangelium, welches uns das alles
verkündet. Das Heil erwächst uns nicht aus unsern guten Werken,
sondern aus Gottes Huld und Gnade. Denn das Gesetz wirkt sich
nicht so aus, daß wir dank ihm sittliche Leistungen vollbringen
könnten, sondern daß es uns überfordert, uns als Sünder entlarvt
und verdammt. Es ist «Gottes Fluch» über uns. Christus aber hat
sich in diese unsere Verdammnis begeben, ist für uns am Kreuze



E. E. Schneider, Finis legis Christus 415

sterbend verflucht worden (Gal. 3, 13), so daß wir, in unserer Höllennot

von ihm erreicht und ergriffen, dank ihm und in ihm auferstehen

(Kol. 2, 12) und an seinem heiligen Leben teilhaben, gemäß der
uralten, fast vergessenen Verheißung Gottes.

Schon in der Frühzeit der Patriarchen nämlich, nicht erst in der
Zeit der Volksbegründung durch Moses, hat Gott seinen Heilswillen
dem Abraham offenbart ; und zwar nicht, indem er ihm und seiner

Sippe «das Gesetz» gegeben hätte (dies ist vielmehr erst später und
«daneben» hereingekommen - Rom. 5, 20), sondern indem er ihm
für alle Zukunft seine Huld verhieß. Wer gleich Abraham an Gottes
Gnadenverheißungen blindlings glaubt, ist Abrahams Kind (Gal. 3,

7). Noch deutlicher: Was sagt die Schrift? Abraham hat Gott
geglaubt und das rechnete er ihm zu als Gerechtigkeit (Gen. 15, 6).
Dieser dem Jahwisten zugeschriebene Satz ist also jedenfalls als

vordeuteronomisch einzuschätzen, so daß wir guten Grund haben,
den Begriff «Gerechtigkeit» (sedaqah) hier eher mit «gehorsame
Frömmigkeit» als mit Gesetzestreue oder dergleichen zu übersetzen.
In der Fassung der Septuaginta und der Vulgata allerdings ist diese

Wortbedeutung schon verwischt. AiKouocrüvri - justitia sind forensische

Begriffe.
Doch das Christuswunder an uns, welches der Apostel durch

seinen Hinweis auf Abraham (im Gegensatz zu Moses) erläutert, ist die

Erfüllung des Prophetenwortes Jer. 31, 34 vom neuen Bund:

«Nicht wie der Bund war, den Ich mit ihren Vätern schloß, da ich sie aus
Ägypten wegführte, welchen Bund sie gebrochen haben, obwohl ich doch ihr
Herr bin... Vielmehr darin soll der Bund bestehen, den ich nach dieser Zeit
mit dem Hause Israel schließen will... Ich lege mein Gesetz (Tora) in ihr
Inneres und schreibe es ihnen ins Herz. So will ich ihr Gott sein und sie sollen
mein Volk sein... Denn ich will ihnen ihre Verschuldungen vergeben und
ihrer Sünde nicht mehr gedenken!»

Diese neue «Tora» aber ist in Wahrheit gar nicht mehr hoq oder
rniswah oder mischpat, vôuoç und lex, sondern ist der «Brief Christi,
geschrieben nicht mit Tinte, sondern mit dem Geist des lebendigen
Gottes, nicht in steinerne Tafeln, sondern in fleischerne Tafeln des

Herzens» (2. Kor. 3, 3). Jene Prophetenverheißung zielt also geradlinig

hin auf unsern lapidaren Satz «Christus ist des Gesetzes Ende».



416 E. E. Schneider, Finis legis Christus

3.

Wenn nur niclit derselbe Paulus in Rom. 8, 2 vom «Gesetz des

Geistes, der da lebendig macht in Christo Jesu», und in Gal. 6, 2

geradezu vom «Gesetz Christi» redete! Also haben wir doch noch

genauer auf ihn zu hören.
Im 7. Kapitel des Römerbriefes steht von A bis Z «das Gesetz»

zur Debatte. Es ist, da es sich hier um eine Darlegung an die
Judenchristen in Rom handelt, nicht verwunderlich, daß der Apostel
dabei vom alttestamentlichen Sittengesetz, dem Dekalog, ausgeht.
In diesem heißt es ausdrücklich: «Du sollst dich nicht gelüsten
lassen!» Obzwar die jüdisch-pharisäische Schriftgelehrsamkeit, in
welcher Saidus-Paulus ausgebildet war, lehrte, daß das Sittengesetz

auch erfüllbar sei und den Menschen nicht nur einen
scharfgeschliffenen Spiegel vorhalte, sich selbst als Sünder zu erkennen
(Rom. 3, 20), klagt und bekennt der Apostel auf Grund seiner
Erfahrung und Uberzeugung: Ich bin von Fleisch, verkauft unter die
Sünde; denn was ich vollbringe, verstehe ich nicht (Rom. 7, 14f.).
Nur eines bin ich mir bewußt, daß nämlich in mir, in meinem
Fleische, nichts Gutes wohnt (ebd. 18). Doch gerade in diesem
Zusammenhange gebraucht er den Ausdruck «Nomos» auch für etwas ganz
anderes: der ich das Gute tun will, finde in mir ein «Gesetz, daß mir
das Böse anhaftet» (ebd. 21). Das ist kein Sittengesetz, sondern eher
ein Unsittengesetz, ein naturgesetzlicher Zwang, das Böse zu tun,
dem sich der Mensch nicht zu entziehen vermag: der Mensch
schlechthin. Denn Paulus schreibt hier nicht nur bekennend; er
weiß sich repräsentativ für uns alle. Auch wenn man hier geneigt
wäre, von einem Quasi-Naturgesetz zu sprechen, müßte man es

sogleich scharf unterscheiden von dem aus der stoischen Ethik
bekannten «natürlichen Sittengesetz», auf das in Rom. 2, 14 angespielt
wird: des Gesetzes Werk ist den Heiden ins Herz geschrieben. Doch
Gesetzeswerke vermitteln niemandem das Heil (Rom. 3, 20). Zu
unterscheiden ist aber dieses «Gesetz der Sünde in meinen Gliedern»
(7, 23), auch von dem «Gesetz der Sünde und des Todes», darüber
etwas später die Rede ist (8, 2). Denn dieses fordert das Unmögliche
insofern, als die Erfüllung seiner Forderungen durch das «Fleisch»
verhindert wird (8, 3). Jenes andere Gesetz der Sünde in meinen
Gliedern aber fordert nichts, sondern es erzwingt das Böse.

Doch werden wir neben Rom. 8, 2 die schon erwähnte Stelle
Gal. 2, 19f. zu beachten haben: Ich bin dem Gesetz gestorben durch



E. E. Schneider, Finis legis Christus 417

das Gesetz, bin mit Christus gekreuzigt. Wir möchten dem entgegenhalten

: Christus ist durch Gerichtsspruch der Juden und der Römer
am Kreuz gestorben, Saulus-Paulus aber durch ein wesentlich
verschiedenes Gesetz, das ihm seine Sünden vorhielt und ihn auch
verdammte. Das tertium comparationis ist hier olfensichtlich der
Verdammungstod. Dieser ist nicht mit dem Leibestod identisch; denn
Paulus lebte ja irdisch weiter. Verdammungstod ist aber «der
andere Tod», von dem in Offb. 2, 10 und 20, 6 die Rede ist, der wohl
auch in Gen. 2, 17 und 3, 4 gemeint ist, welchen Adam stirbt, da er
aus der Gottesnähe verstoßen wird ; welchen Tod auch Christus am
Kreuz starb (Eli, Eli, lama..., Matth. 27, 46) und mit dem er für
uns - so glauben wir - die Erlösung «vollbracht hat» (Joh. 19, 30),
so daß wir, die an ihn glauben, aufatmen können: «Tod, wo ist dein
Sieg, Tod, wo ist dein Stachel? » (1. Kor. 15, 55). Denn der natürliche
Tod (welchen Adam «alt und lebenssatt» hernach noch zu sterben
hat), der auch auf die vollendeten Heiligen wartet, ist nicht das

Schrecklichste. Schrecklich allerdings sind oft genug Schmerzen
und Ängste, welche ihn einleiten. Er befreit uns aber vom «Gesetz

in unsern Gliedern». Paulus sehnte sich geradezu danach,
abzuscheiden und bei Christo zu sein (Phil. 1, 23f.), doch waren ihm die
Pflichten gegenüber seinen Gemeinden, solange es Gott gefällt,
wichtiger als jenes Verlangen. An die Kolosser schrieb er sogar:
«Jetzt freue ich mich im Leiden für euch und leiste an meinem
Eleische, was an Drangsalen des Christus noch aussteht, für seinen

Leib, das ist die Gemeinde» (Kol. 1, 24). Er meinte also, daß die

Schicksalsgemeinschaft mit uns, zu welcher der Christus sich
entschieden hat, in seinen Christen nicht nur dankbaren Widerhall
finden soll, vielmehr durch uns weiter gepflegt werden könne, indem
wir uns auferlegte Drangsale uns tapfer und gottgehorsam gefallen
lassen, eine Gemeinschaft des Kreuzes.

Dieses Gesetz also, welches Paulus als das «Gesetz der Sünde und
des Todes» vom «Gesetz der Sünde in meinen Gliedern»
unterscheidet, gereicht mir wohl zum Tode (Rom. 7, 10), ist aber an sich

heilig, so wie seine einzelnen Gebote heilig, recht und gut sind (7, 12),
ist geistlich (7, 14), ist schöne Ordnung (7, 16), ist mit einem Worte:
die ganze Tora, d. h. die ganze Heilige Schrift des Alten Testamentes,
weit über das hinaus, was wir aus der Feder der Propheten (z. B.
Jer. 31, Jes. 53, Ez. 18, Hab. 2), was wir aus den Büß- und Gnadenpsalmen

vernehmen.

27



418 E. E. Schneider, Finis legis Christus

Diese Tora steht schon in den uralten und vorgesetzlichen Pa-

triarchenerzählungen, in der Noah- und Abrahamsgeschichte.
Tatsächlich erreichte die Auseinandersetzung des Apostels mit den

galatischen Christen, welche meinten, durch Erfüllung mosaischer
Gesetzesvorschriften das Heil zu erlangen, ihren Höhepunkt, als er
sie aufforderte (Gal. 4, 21-31):

«Sagt mir doch, die ihr unter dem Gesetz sein wollet, höret ihr denn die
Tora nicht? Es steht ja geschrieben (und nun spielt Paulus auf Gen. 16, 15;
21, Iff. an und allegorisiert), daß Abraham zwei Söhne hatte, einen von der
Sklavin und einen von der Freien... Das obere Jerusalem ist die Freie, das
ist unsere Mutter... und ihr, Brüder, seid nach Isaak Kinder der
Verheißung Wir sind nicht der Sklavin Kinder, sondern der Freien...»

Für die Freiheit hat uns Christus befreit (Gal. 5, 1). So steht nun
fest und lasset euch nicht wieder ins Joch der Sklaverei bannen
dadurch, daß ihr euch dem jüdischen Gesetz unterwerfet (5, 3f.)
oder daß ihr euch in Verkennung solcher Freiheit wieder in die

Knechtung unter das Fleisch begebet (5, 13). Wenn ihr euch aber
durch das Gesetz rechtfertigen lassen wollet, seid ihr losgetrennt
vom Christus, seid ihr aus der Gnade gefallen (5, 1-4). Wir dagegen
hoffen und glauben, im Heiligen Geist fromm und gehorsam zu
werden (5, 5; é\Tnba biKcuo0ûvr|ç dTteKbexogeha).

«Tora» also ist nur bruchstückweise Gottes gesetzliche Forderung
an sein Volk und Strafandrohung an jene in seinem Volke, die
solcher Forderung mit ihren sittlichen Leistungen nicht nachkommen.

Die ganze Tora aber ist die Geschichte von Gottes Walten über
der gesamten Menschheit und zumal über seinen Erwählten, ist also
sein offenbarendes Tun, sein Führen, Schenken, Verheißen, Segnen,
Fordern, Strafen, Vergeben, Retten. Gott will, daß die Menschen
ihm in Ehrfurcht gehorchen, nicht aber, daß sie in Angst vor ihm
verzweifeln und vergehen. Er will nicht den Tod des Sünders,
sondern daß er sich bekehre von seinem bösen Wandel und am Leben
bleibe (Ez. 18, 23). Damit sich die Gottlosen aber bekehren, gibt
er ihnen seine Unterweisung ins Herz (Jer. 31, 34): alle, die Kleinsten

und die Größten, sehen dann in ihm nicht den bloß gebietenden,
fordernden und drohenden Richter, sondern erkennen auch den

barmherzigen, gnädigen, geduldigen und gütigen Herrn (Ps. 103, 8).
Tora ist so viel mehr, daß jenes gesetzliche Fordern und Dräuen,
wie unüberhörbar auch es an uns herangetragen wird, doch nur eine
neben anderen Offenbarungsweisen Gottes zur Geltung bringt.



E. E. Schneider, Finis legis Christus 419

Christus aber, der in Gottes Namen als über die Maßen anspruchsvoller

Gebieter an die Menschen herantrat und ihnen vom Jüngsten
Gericht so drastisch zu predigen wußte wie keiner seiner Apostel
hernach, ist von Paulus dennoch als der Beender des alten Äons
und seiner Gesetzlichkeit, als Befreier vom Fluch des Gesetzes

gepriesen und verkündigt worden, weil er sich als unser Heiland
erweist, indem er uns die Möglichkeit und die Kraft vermittelt, Gottes
Gebote zu erfüllen, nicht in sklavischer Furcht (und deshalb auch
durchaus unzulänglich), vielmehr aus der freien Gesinnung derer,
welche durch Gottes Geist zu allem Guten und Heilsamen befähigt
sind. Was Jesus beispielsweise in Matth. 5, 17 ff. seinen Jüngern
zumutet, lebt er selbst uns vor. Laut dem Johannesevangelium
mag er deshalb von sich sagen: «Ich bin der Weg, die Wahrheit
und das Leben; niemand kommt zum Vater außer durch mich...
Wer an mich glaubt, der wird die Werke auch tun, die ich tue, und
wird größere denn diese tun» (Joh. 14, 6ff.). «Der Paraklet aber, der
Heilige Geist, welchen mein Vater senden wird in meinem Namen,
derselbige wird euch alles lehren und euch alles das suggerieren
(ÙTTouvncrei), das ich euch gesagt habe» (ebd. 14, 26). In diesem Sinne
haben wir also zu verstehen das Wort der Bergpredigt, daß kein
Jota, kein Tüttel der Tora außer Kraft gesetzt wird (Matth. 5, 18),
und den paradoxen Satz des Apostels Paiilus: «Wir richten die
Tora auf» (Rom. 3, 31).

Indes, sagt Paulus nicht doch noch mehr Schreibt er nicht ganz
unmißverständlich vom Nomos Christi (Gal. 6, 3)? Gewiß meint
er da nicht mehr! Es liegt bloß an uns modernen Lesern, ob wir
durch den Terminus «Nomos Christi» hindurchhorchen können auf
den besonderen Klang, den dieses Wort noch hatte in dem Gemüt
des Apostels, dessen Denken an den Propheten, an der Patriarchengeschichte

und an den Psalmisten geschult war. Bevor Paulus jenen
Satz niederschrieb, hatte er ja «das Gesetz Christi» schon erläutert:
dienet einander in der Liebe (Gal. 5, 13) und noch einmal betont:
wenn ihr vom Geist getrieben werdet, so seid ihr nicht unter dem
Gesetz (ebd. 18). Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude,
Friede, Langmut, Milde, Edelmut, Glaube, Sanftmut, Enthaltsamkeit

(ebd. 22; 25); so daß am Ende die Regel «Einer trage des
anderen Last » (Gal. 6, 2) gar nicht als Gesetz mißverstanden, sondern
einzig und allein als christliche Tora, als Unterweisung im Sinne
Christi, vernommen werden kann.



420 E. E. Schneider, Finis legis Christus

Welche Vielfalt von Wortbedeutungen des «Nomos» findet sich
in der Rechtfertigungslehre des Apostels! «Lex» ist von ihm nur
dort gemeint, wo von «Werken des Gesetzes» die Rede ist. Paulus
aber hält es mit der Frömmigkeit Abrahams ; ihr gilt sein
Hauptinteresse, nicht der Gesetzlichkeit des Moses. Eine einfache
Glaubenslehre liegt ihm am Herzen, überzeugend auch für schlichte
Heiden, die wohl gut und böse unterscheiden (lex naturalis), die
aber von Gottes Offenbarung noch nichts wissen. Daneben setzt er
eine scharfsinnige Rechtfertigungslehre zur Widerlegung der

«Schriftgelehrten» (nicht nur bei den Juden), weil er sich auch für
diese vor Gott verantwortlich weiß. Bis jetzt hat er damit die
Judaisten noch nicht überzeugt und den christlichen Theologen
alter und neuer Zeit viel Kopfzerbrechen bereitet.

4.

Das Ergebnis dieser Überlegungen und Aussagen möchte ich so
zusammenfassen. Christus ist «des Gesetzes Ende»:

1. insofern, als er das Ziel ist, auf welches die Tora Alten
Testamentes hinzielt;

2. insofern, als er die sittlichen Weisungen dieser Tora (den
Dekalog, noch knapper: das Doppelgebot der Liebe) für uns
vorbildlich erfüllt ;

3. insofern, als er sich selbst zum «Schuldopfer» für uns
dargebracht hat (gemäß Jes. 53, 5. 10) ;

4. insofern, als er das «Gesetz in unsern Gliedern» und «das
Gesetz der Sünde und des Todes», das uns in Gottesverzweiflung stößt,
von Anfang an und bis zum bittern Ende auf Golgatha zum Gesetz
auch seiner Existenz gemacht hat, so daß wir glauben und hoffen
können, er habe nicht nur unsere Verdammnis geteilt, sondern gibt
uns dadurch auch Anteil an seinem erhöhten Leben (justi in spe,
wenn auch noch bußfertige peccatores in re) ;

5. auch insofern, als er uns für das «neue Leben» in seiner Nachfolge

nun nicht Gesetzesvorschriften gibt, sondern das «neue Gebot

der Liebe» (Joh. 13, 34), das wir auch das «vollkommene Gesetz
der Freiheit» (Jak. 1, 25) nennen können, nämlich seine

Unterweisung (Gal. 6, 2), und so in täglicher Neubesinnung auf unsere
Taufe uns Tag um Tag aufs neue bußfertig vom Christus mit-



E. E. Schneider, Finis legis Christus 421

nehmen lassen in sein Sterben und Auferstehen (Rom. 6, 3f.), der
eschatischen Vollendung entgegen.

Er ist also 6. ein Weltenrichter höchst seltsamer Art. Denn das

Kriterium, welches er dabei anwendet, ist nicht die Frage nach
gesetzlicher Untadeligkeit einerseits, gesetzlicher Unvollkommenheit
andererseits, sondern: Wo immer ihr Sünder, ohne bewußten
Vorsatz, vielmehr aus reiner Herzensgüte, den Elenden beigestanden
habt, war es eine Guttat gegen mich (Matth. 25, 40). Wer viel Liehe
erwiesen hat, dem werden viele Sünden vergeben (Luk. 7, 47).

Mit diesen Darlegungen hoffe ich erwiesen zu haben, daß man
die komplizierte Lehre des Apostels vom Gesetz befriedigend auch
für moderne Theologen explizieren kann, ohne Benützung des
Universalschlüssels zur Lösung der Rätsel, die uns im Neuen Testament
begegnen ; ich meine die Eschatologik. Gewiß leben wir im Kosmos,
welcher vergeht (1. Joh. 2, 17). Doch die Tora gehört nicht zu den
«Stoicheia» des Kosmos (Gal. 4, 3; 9; Kol. 2, 8; 20 - «Satzungen der
Welt» bei Luther). «Die Unterweisung Gottes» ist heilig, recht und
gut (Rom. 7, 12) und wird den alten Äon überdauern bis hinein
in die Epoche des neuen Himmels und der neuen Erde mit ihrer
«Gerechtigkeit», d. h. ihrer herzlichen von Gottes Geist gelenkten
Frömmigkeit, der «sedaqah», die nicht nur Gottes Walten
kennzeichnet, sondern auch die Lebensführimg der vollendeten Frommen.

Am Ende sollten wir Theologen lernen, weniger von
«Rechtfertigung» zu reden und zu schreiben, zumal etliche unter uns seit
einigen Jahrzehnten klagen, daß der «mündiggewordene» Mensch
diese Lehre nicht mehr verstehen will. Wir sollten lieber
verkündigen und lehren, was Paulus immer im Auge hatte, wenn er
judaisierenden und nomistisch argumentierenden Griechen, Römern
und Judenchristen seine Erklärungen und Weisungen über das neue
Leben in Christo schrieb: nämlich das Wunder der Vergebung
unserer Sündenschuld durch Christus aus Gottes Huld. Das will
geglaubt sein, nicht aber mit juristischer Fehllogik erklärt! «Es ist
keine größere Sünde, denn daß man nicht glaubt den Artikel
Vergebung der Sünde'... Und diese Sünde heißt Sünde gegen den

Heiligen Geist, der alle anderen Sünden stärkt und unvergeblich
macht für ewige Zeiten (Luther, Sermon vom Sakrament der Buße,
1519; Weim. Ausg. II, 717, 33). Derlei kann man nicht plausibel
machen mit gescheiten Paradoxien und mit Lehrsätzen, die man
weder versteht noch mit Überzeugung bejahen möchte. Indes kann



422 E. E. Schneider, Finis legis Christus

es praktisch erprobt werden als Gottes Wahrheit gemäß der johan-
neischen Weisimg Jesu: «Meine Lehre ist nicht mein, sondern des,
der mich gesandt hat. So jemand will dessen Willen tun, der wird
inne werden, ob diese Lehre von Gott sei oder aber ob ich aus mir
selber rede» (Joh. 7, 16f.). Darauf aber baut man besser mit Luther
eine Theologia crucis (auf Grund von Gal. 2, 19; Kol. 1, 24 etc.)
als eine Theologia satisfactionis (mit Anselm von Canterbury).

Erwin E. Schneider, Wien


	Finis legis Christus : Röm 10,4

