
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 6

Artikel: Jeremia, Prophet und Seelsorger

Autor: Stoebe, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 20 Heft 6 November-Dezember 1964

Jeremia, Prophet und Seelsorger1

Es ist von verschiedenen Seiten und in verschiedenen Zusammenhängen

darauf hingewiesen worden, wie sehr sich Jeremia ebenso

in seiner menschlichen Haltung wie in der Ausrichtung seiner
Botschaft von den Propheten unterscheidet, die vor ihm gewesen sind2.
Das kommt vor allem darin zum Ausdruck, daß Jeremia denen

gegenüber, die er mit seiner Prophétie erreichen will, eine veränderte,
eine neue Stellung einnimmt ; sie ist eine Zwischenstellung zwischen
Gott und Mensch, ist damit also als eigentliche Mittlerstellung3 zu
charakterisieren, durch die sein Leben gleichsam zwei Brennpunkte,
Gott und Volk, bekommt4. Diese Feststellung ist richtig und
unbestreitbar5. Aber damit ist erst ein Rahmen bestimmt; das Bild,
das man in diesen Rahmen einpaßt, kann nun noch sehr verschieden
aussehen, je nachdem welche Linien man bei der Darstellung
Jeremias stärker auszieht. - Man kann ein stärkeres Gewicht auf die
Individualität Jeremias legen; dazu gehört der Hinweis auf eine

1 Die Darlegungen geben die Gedanken eines Vortrages wieder, der am
27. Februar 1963 vor der Evangelischen Universitätsgemeinde in Bern
gehalten wurde. Er ist für den Druck geringfügig geändert und durch einige
Anmerkungen erweitert worden; bei diesen ist nur die jeweilige Charakteristik
eines Standpunktes, keine bibliographische Vollständigkeit beabsichtigt. Zu
Einzelheiten kann auf meinen Aufsatz Mitleiden und Seelsorge bei Jeremia :

Wort und Dienst. Jahrbuch der Theologischen Schule Bethel N.F. 4 (1955),
verwiesen werden, in dem ich zum ersten Mal für mich diesen Fragen
nachgegangen bin. Zu den einzelnen Problemen verweise ich jetzt auch auf die
sorgfältige Bibliographie bei Henning Graf Reventlow, Liturgie und
prophetisches Ich bei Jeremia (1963). Da dieses Buch zur Zeit der Ausarbeit des

Vortrages noch nicht vorlag, wird es ausführlicher in die Darstellung
einbezogen werden. Reventlows Anliegen berührt sich in vieler Hinsicht mit der
Fragestellung dieses Vortrages, wenn im einzelnen auch sehr verschiedene
Wege beschritten werden.

2 Die Berechtigung dieser Auffassung wird zwar jetzt von Reventlow (A. 1)

auf Grund formkritischer Überlegungen nachdrücklich bestritten.
3 Vgl. etwa H. W. Hertzberg, Prophet und Gott (1923), S. 163.
4 So W. Rudolph, Jeremia (2. Aufl. 1958), S. VIII.
6 Auch Reventlow (A. 1), der eine ganz andere Linie verfolgt, betont die

Doppelseitigkeit der Aufgabe, die allerdings für ihn allgemein prophetisch,
nicht mehr ein besonderes Charakteristikum Jeremias ist.

25



386 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

besonders stark ausgeprägte Empfindsamkeit, eine ungewöhnlich
feine Sensibilität, die den Propheten dazu befähigte, sich in andere
Menschen hineinzuversetzen und mit ihnen zu leiden, und die ihn
so zum Seelsorger machte. Das ist eine Feststellung, die durchaus
in der Ebene des Psychischen liegt; in ihr drückt sich ein
Verständnis von Seelsorge als einer besonderen psychologischen Fähigkeit

aus6. - Im wesentlichen noch in dieselbe Linie weist es, wenn
man zur Erklärung auf die Verinnerlichung und Vertiefung der
religiösen Erfahrung Jeremias, seines Verhältnisses zu Gott
hinweist, etwas, was unter verschiedenen Formulierungen immer
wieder und durchaus mit Recht hervorgehoben wird7. Aber auch
dabei handelt es sich nur um eine feststellbare Folge, die einen
außerhalb von ihr liegenden Grund hat, die diesen Grund jedenfalls
nicht notwendig mit in sich einschließen muß. - Diesen eigentlichen
Grund sucht man etwa so in den Griff zu bekommen, daß man das

objektiv Besondere der Zeit Jeremias unterstreicht. Es war eine

Zeit, in der die Menschen anders geworden waren, differenzierter
in ihrem Denken, empfindsamer, gleichsam feinhäutiger in ihrem
Gemütsleben, eine Zeit auch, in der ein neu aufbrechendes
Ichbewußtsein gebieterisch die Auseinandersetzung mit den alten
überkommenen Vorstellungen des Glaubens8 verlangte.

Nun ist das Problem, um das es hier geht, so vielschichtig, daß

man nicht damit rechnen darf, es von einem Ansatzpunkt her in
den Griff zu bekommen. Es soll darum hier nur der Versuch
gemacht werden, dem nachzudenken, mit welchem Recht man Jeremia
den ersten Seelsorger9 nennen kann, zugleich diese Aussage inhaltlich

etwas näher zu bestimmen. Diese Besinnung ist nicht nur ein
exegetisches und theologisches Problem des Alten Testaments;
gewiß ist sie das auch, und sogar in erster Linie. Aber darüber
hinaus hat diese Frage eine sehr praktische Bedeutung, denn sie

nötigt auch den, der etwa heute von Amtes wegen Seelsorge zu
treiben hat, dazu, sich darüber Gedanken zu machen, wie er seinen

seelsorgerlichen Dienst auffaßt und ausübt; so kann sie vor einer

6 Vgl. dazu für vieles die aufschlußreichen Feststellungen bei B. Duhm,
Israels Propheten (2. Aufl. 1922), S. 244. 246. 269.

7 Etwa Hertzberg (A. 3), S. 179; dann auch J. Skinner, Prophecy and
Religion (2. Aufl. 1940).

8 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments (2. Aufl. 1957), 1, S. 389.
9 So etwa P. Volz, Prophetengestalten (1938), S. 245.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 387

Gefährdung bewahren, die immer wieder da ist, daß Seelsorge sich
in einer psychologischen Technik verliert.

1.

Zunächst wird man aber feststellen müssen, daß die Kennzeichnung

«erster Seelsorger» dann mißverständlich ist, wenn man das

Neue in der seelsorgerlichen Verantwortung des Propheten überhaupt
sucht. Da die Ausrichtung der prophetischen Botschaft sich an den
Willen und das Urteil des Hörers richtet, ist die seelsorgerliche
Absicht nicht von ihr zu trennen. Das gilt selbst von den Propheten,
die in irgendeiner Weise eine Bindung an einen königlichen Hof
eingegangen sind; etwa von Nathan, wenn er vor König David
hintritt, der die Ehe eines Offiziers, der ihm in vorbehaltloser Treue
ergeben war, gebrochen und dann diesen Offizier selbst in den Tod
geschickt hatte, wenn er ihm die rührende Geschichte von dem
Armen erzählt, dem ein gewalttätiger Reicher das einzige geliebte
Schaf der Herde fortnimmt, so daß der König als Garant des

Rechtes sich in seiner königlichen Ehre getroffen fühlen muß, so

etwas darf in meinen Landen nicht geschehen, und die Antwort
erhält, das bist du ja selber10. Der daran anschließende Drohspruch
zielt ja auch darauf, daß das Unglück, das den König fortan treffen
wird, nicht nur als Schicksal getragen, sondern als Gottes Willen
bejaht wird. Der König bekennt dann ja auch: Ich habe gesündigt.
Zwar auf einer anderen Ebene, aber grundsätzlich in der gleichen
Richtung liegt es, wenn Jesaja zum König Ahas hinausgeht, der die
Maßnahmen zur Sicherstellung der Wasserversorgung Jerusalems
kontrolliert, weil die Belagerung Jerusalems unausweichlich
erscheint; er will ihn zu einem vorbehaltlosen Gottvertrauen ermutigen,

damit zugleich vor unbedachtem politischem Paktieren
bewahren (Jes. 7). In diesem Zusammenhang kann man auch an das
bekannte «Vielleicht wird sich Jahwe des Restes Josephs erbarmen»
des Arnos (5, 14) erinnern.

Nun kann man natürlich sagen, liier läge nicht eigentlich eine

seelsorgerliche Absicht des Propheten vor, sondern etwas, was
objektiv mit der Beauftragung des Propheten gegeben ist. Aber
eine solche Unterscheidung bestünde kaum zu Recht. Einmal gälte
das auch von Jeremia, und zum andern müßte man an die ein-

10 2. Sam. 12, 7.



388 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

prägsamen Einleitungen der Sprüche erinnern, die sich bisweilen
bei den Propheten finden und mit denen sie die Aufmerksamkeit
des Volkes wecken wollen, nun wirklich dem zuzuhören, was ihnen
gesagt wird11. Es ist also nicht ganz treffend, wenn man in der
Bestellung Jeremias zum Prüfer CPn?) den stärksten Beweis dafür
sieht, daß er sich, darin von seinen Vorgängern unterschieden, als

«selbständige Person vor Jahwe angesehen und seinem jeweiligen
persönlichen Urteil eine gewisse Bedeutung beigelegt weiß » und daß
seine Arbeit nicht nur darin besteht, zu sehen und zu prüfen, was
recht und was böse in Israel ist, sondern ebenso darin, dafür zu

sorgen, daß es besser werde12. Es ist wohl zu beachten, daß in der
überwiegenden Zahl der Fälle in den Psalmen und bei den Propheten

die durch das Verbum beschriebene Tätigkeit von Jahwe gesagt
ist13 und es sich auch hier eigentlich nur darum handelt, daß das

Urteil Jahwes als zu Recht bestehend anerkannt werden muß (Jer.
6, 27-30) 14.

Sieht man weiterhin das Besondere Jeremias darin, daß er in
höherem Maße als andere die Fähigkeit des Mitleidens gehabt habe,
so bedeutet das einmal, daß hier ein sehr subjektiver Maßstab
angewendet wird. Es kann sehr fraglich sein, ob der Mann, der zur
Festung, zur eisernen Säule, zur ehernen Mauer gemacht ist (Jer. 1,

18), mit den Ausdrücken «sensibel, empfindsam» wirklich zutreffend

charakterisiert ist16. Die Ablehnung des prophetischen
Auftrages mit dem Hinweis auf seine Jugend braucht durchaus nicht
ein Zeichen der Schüchternheit, sondern kann geradezu ein Beweis
dafür sein, wie nüchtern Jeremia die Lage und seine Möglichkeiten
beurteilt16. Abgesehen davon muß man ebenfalls darauf aufmerk-

11 Es wäre hier an das Weinberglied Jes. 5 zu erinnern, auch an die
Schilderung des ebenso schnellen wie unaufhaltsamen Anmarsches eines Feindes
auf Jerusalem (Jes. 10), der jeder, dem das nicht bloße Namen waren,
gebannt zuhören mußte, oder an das Gleichnis vom Pflüger (Jes. 28).

12 Hertzberg (A. 3), S. 77. 80.
13 Ausnahmen: Mal. 3, 10. 15, von einem hybriden Prüfen und Versuchen

Gottes durch den Menschen; Ez. 21, 18, unsicherer Text.
14 Verworfenes Silber nennt man die Leute, denn Jahwe hat sie verworfen.
15 So richtig A. C. Welch, Jeremiah, His Time and His Work (1951), S. 1 ;

vgl. Stoebe (A. 1), S. 119; Reventlow (A. 1), S. 51 und passim.
16 Reventlow (A. 1) hat in sehr aufschlußreicher Weise die Parallelen zum

Verständnis herangezogen, die unter formgeschichtlichem Aspekt in den
Richtergeschichten zu der Berufungsgeschichte Jeremias bestehen. Das sind
zweifellos wichtige und wesentliche Gedanken. Auffallend bleibt freilich, daß



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 389

s am machen, daß auch die anderen Propheten nicht so gänzlich
unbeteiligt an dem erscheinen, was sie zu verkündigen haben. Als
Samuel dem Saul seine Verwerfung angezeigt hat (1. Sam. 15, 23),

trägt er Leid um ihn ; nun ist das ja eine unter prophetischem
Blickwinkel stilisierte Geschichte, aber sie vermag doch zu zeigen, daß
eine solche Haltung mindestens als möglich, wenn nicht gar als
selbstverständlich angesehen wurde. Und ebenso wird erzählt, wie
Elisa weint, weil er das Übel sieht, das Hasael, den er zum König
über Aram salben muß, Israel antun wird (2. Kön. 8, 12).

Aber auch Stellen wie Jer. 8, 23: «0 daß mein Haupt Wasser wäre, und
mein Auge eine Tränenquelle, daß ich Tag und Nacht beweinte die Erschlagenen

meines Volkes», oder 4, 19:17 «0 mein Leib, mein Leib, ich muß mich
winden, o meine Herzwände, es wallt mir meine Seele, ich kann nicht schweigen»,

könnte ein Wort, wie Jes. 1, 4-9, an die Seite gestellt werden: «Wohin
wollt ihr noch geschlagen werden, da ihr den Abfall fortsetzt? Ist doch das

ganze Haupt krank und das ganze Herz todesschwach. Von der Fußsohle bis
zum Haupt, nichts Heiles an ihm, Wunden und Striemen und frische Schläge,
nicht ausgedrückt, nicht verbunden und nicht mit Öl erweicht (1, 5—6)»;
oder auch Jes. 22, 1-5ls, wo der Ton starker Mitbeteiligung ebenso zu hören
ist: «Was ist dir doch, daß dein ganzes Volk auf die Dächer gestiegen ist, von
Gebraus erfüllter, lärmender Ort, fröhliche Stadt? Deine Erschlagenen sind
nicht mit dem Schwert erschlagen, nicht im Kampfe gefallen! Alle deine
Führer sind zusammen geflohen, weit fortgelaufen, alle deine Starken
zusammen gefangen worden, ohne Bogen gefangen. Darum sage ich, blickt weg
von mir, ich muß bitterlich weinen Dringt nicht darauf, mich zu trösten über
die Verheerung der Tochter meines Volkes. Denn ein Tag der Verwirrung,
der Verwüstung und Bestürzung kommt von dem Herrn Zebaoth.» - Bei dem
letzten Stück besteht eine Schwierigkeit insofern, als bei dem «Tag der
Verwirrung» v. 5 nicht unumstritten ist, ob er ebenfalls der Vergangenheit angehört

oder der Zukunft zuzuweisen ist19. Mir scheinen die Worte von einer
erlebten Gegenwart auf eine drohende Zukunft zu führen. Wenn solche
persönlichen Töne auch bei Jesaja verhältnismäßig selten sind, so sind sie doch
unüberhörbar da; man kann sogar fragen, ob es nicht gerade die besondere
Situation ist, die zu solchen Äußerungen führt und die Analogien zu der
Situation Jeremias zeigt. Es besteht eine schmerzende Diskrepanz zwischen

dann gerade bei Jeremia diese Form eine so nachdrückliche Anwendung
findet. Auf jeden Fall ist aber Reventlow darin vorbehaltlos zuzustimmen, daß
eine psychologisierende Ausdeutung den Texten nicht gerecht wird.

17 Übersetzung nach Rudolph (A. 4), z. St. Reventlow (A. 1), S. 189ff.
sieht in diesen Worten allerdings keine persönlichen Äußerungen, sondern
Klageliturgien mit feststehenden Stilelementen.

18 Vgl. dazu v. Rad (A. 8), 2, S. 176f.
19 O. Procksch, Jesaja (1930), verlegt die Szene ganz in die Zukunft.

G. Fohrer, Das Buch Jesaja (1960), ganz in die Vergangenheit.



390 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

einem Volk, das erlöst aufatmet, weil die große Gefahr vorüber ist, weil es
noch einmal davongekommen ist - dieser Jubel ist nicht etwa nur säkular,
man ist sich dankbar bewußt, daß hier eine Rettungstat Gottes geschehen
ist - und dem Propheten, der sich mitfreuen möchte und doch tiefer und
weiter sehen muß. Schließlich mag man hier auch an die Heuschrecken- und
Feuervision bei Arnos (7, 1-6) erinnern, die beide mit dem fürbittenden
Gebet des Arnos: «Herr, laß doch ab, wie kann Jakob bestehen, es ist doch
zu klein», enden. Auch wenn dieser Zug, wie vielfach angenommen wird20,
an sich noch nicht über die allgemeine prophetische Fürbitte hinausgeht,
weist doch die Begründung «es ist zu klein», die m.E. in für Arnos
charakteristischer Weise zu dem Restgedanken in Beziehung zu setzen ist, einen
deutlich individuellen Zug auf. Diese Fürbitte hat ihre Grenze da, wo Jahwe
mit dem Gesicht die ausdrückliche Erklärung verbindet: «Fürwahr, ich will
meinem Volke Israel nicht noch einmal vergeben» (7, 8; 8, 2). Das ist aber
nichts grundsätzlich anderes, als wenn Jeremia die Weisung erhält: «Du
aber, bete nicht für dieses Volk, unterlaß fürbittendes Flehen und dringe
nicht in mich, denn ich erhöre dich nicht» (Jer. 7, 16), oder noch schärfer und
schneidender: «Und Jahwe sprach zu mir: Selbst wenn Mose und Samuel vor
mich träten, hätte ich kein Herz für dieses Volk; schaffe sie mir aus den
Augen, daß sie weggehen. Und wenn sie zu dir sagen, wohin sollen wir gehen?,
so sprich zu ihnen: So hat Jahwe gesprochen: was dem Tode bestimmt ist,
zum Tode, und was dem Schwerte, zum Schwert, und was dem Hunger, zum
Hunger» (Jer. 15, 1 f.). Das daran noch anschließende: «Und was für die
Gefangenschaft bestimmt ist, das gehe in die Gefangenschaft» wird allgemein
als nachträgliche Erweiterung angesehen21. Die Schroffheit der Ankündigung
kennzeichnet die Ausweglosigkeit des Todesschicksals ; das Ganze ist ein
Gespräch zwischen Jahwe und dem Propheten, das Volk als Teilnehmer des

Gesprächs ist nur in der Vorstellung vorhanden.

Weiterhin reicht es auch nicht ganz aus, wenn man einen
grundlegenden Unterschied darin sucht, daß für die älteren Propheten
Leben und Auftrag eine völlige Einheit bildeten, während für
Jeremia sein Menschsein und sein Prophetsein auseinanderfielen22.
Zweifellos ist das ein wichtiger Gesichtspunkt, aber er scheint in
dieser gedanklichen Zuspitzung nicht richtig formuliert. Das müßte
man z. B. schon bei Arnos feststellen, der zwischen seinem prophetischen

Auftrag und seiner bürgerlichen Existenz zu scheiden weiß
und der im gegebenen Augenblick nachdrücklich darauf hinweist,

20 Vgl. dazu etwa E. Würthwein, Amosstudien: Zs. f. d. altt. Wiss. 62

(1949/50), S. 29; mit anderer Akzentsetzung auch H. Graf Reventlow, Das
Amt des Propheten bei Arnos (1962), S. 30.

21 Beachte dazu allerdings die instruktiven Darlegungen Reventlows (A. 1),
S. 176.

22 Nach Reventlow (A. 1), S. 7, setzt das schon bei H. Ewald an.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 391

um damit die Verbindlichkeit seines Auftrages zu betonen23. Er
weiß von einem Zwang zu reden, der ihn aus dieser bürgerlichen
Existenz herausgenommen hat. Dabei macht es wenig aus, daß
Arnos ja wohl der Meinung ist, daß jeder rechtschaffene Israelit
dem gleichen Zwang unterliegen und eigentlich auch Prophet sein
müßte. Diese Überzeugung mündet aus in den Spruch: «Der Löwe
brüllt, wer muß sich nicht fürchten? Der Herr Jahwe redet, wer
muß nicht Prophet sein?» (Am. 3, 8). Man muß also betonen, daß
das argumentum e silentio hierbei nicht überlastet werden darf.
Es ist eine interessante, wenn auch zu weit getriebene Konsequenz
dieses Standpunktes, wenn Mihelic aus den Konfessionen Jeremias
schließen will, daß gleiche seelische Spannungen schon bei den

Vorgängern anzunehmen seien, nur daß sie keinen literarischen Niederschlag

fanden24.
Eine Überlastung scheint mir übrigens auch da vorzuliegen, wo

auf die prophetische Symbolhandlung der Ehe Hoseas hingewiesen
wird, um daran die andere Gehorsamshaltung zu exemplifizieren.
Gewiß ist diese Ehe prophetischer Auftrag und in ihrer abnormen
Anstößigkeit Erweis äußersten Gehorsams. Wie anstößig sie ist,
zeigen die früher reichlich unternommenen Versuche, die Sache so

zu erklären, daß die Eheerfahrung das erste, die daraus gewonnene
Gotteserkenntnis das zweite war26. Doch gibt es solche
Symbolhandlungen auch im Leben Jeremias; dabei ist hier nicht so sehr

an die Geschichte vom leinenen Gürtel (Kap. 13), vom zerbrochenen

Krug (Kap. 19) oder von den Jochhölzern (Kap. 28) zu denken,
sondern an etwas, was eine viel einschneidendere Bedeutung für
das Leben Jeremias hat: «Und es erging das Wort Jahwes an mich
also : du sollst dir keine Frau nehmen und keine Söhne und Töchter
haben an diesem Ort. Denn so spricht Jahwe über die Söhne und
Töchter, die an diesem Orte geboren werden, und über die Mütter,
die sie gebären, und über ihre Väter, die sie zeugen in diesem Land:
eines qualvollen Todes werden sie sterben in diesem Lande, man
wird sie nicht betrauern und begraben» (Jer. 16, 1-4). In derselben

23 Vgl. dazu H. J. Stoebe, Der Prophet Arnos und sein bürgerlicher
Beruf: Wort und Dienst N.F. 5 (1957), S. 160ff.

24 J. L. Mihelic, Dialogue with God. A Study of Jeremiah's Confessions:

Interpretation 14 (1960), S. 48f. (Zitat nach Reventlow, S. 7).
25 Wobei zu sagen wäre, daß die Erkenntnis, die Hosea so hätte gewinnen

können, ihn gar nicht so grundsätzlich von den Erwartungen des Volkes
unterschieden hätte.



392 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

Linie liegt das Verbot, nicht zu einer Hochzeit, nicht zu einer
Totenklage zu gehen, oder Trauernden Beileid zu bezeugen, weil
alles das aufhören wird (Jer. 16, 5-9). Es läßt sich aber nicht eigentlich

ein Widerstreben gegen die Härte des Auftrages und diese
besondere Form menschlicher Existenz feststellen. Es fehlt zwar nicht
gänzlich, etwa 15, 17 : «Nie saß ich heiter im Kreise der Fröhlichen;
unter dem Druck deiner Hand sitze ich einsam, weil du mit deinem
Grimm mich erfüllt hast», aber die Klage bricht weniger an diesem
besonderen Auftrag, sondern allgemeiner an dem Widerspruch, den

er findet, auf26.

2.

Der Gedanke vom Anderssein enthält nun aber doch auch eine
sehr objektive Beobachtung. Dieses Anderssein kommt tatsächlich
in den sogenannten Konfessionen Jeremias27 zum Ausdruck, die

zwar die überkommene Gebetsform des Klageliedes benutzen, innerhalb

dieser Begrenzung28 aber Ausdruck ganz individueller
Erfahrungen und Leiden des Propheten in seinem Beruf sind29, die
sich bis zur lästerlichen Anklage gegen Gott steigern können.
Gerade diese gleichsam dem Menschlichen zugewandte Seite im Leben
des Propheten hat verständlicherweise das stimmungsmäßige
Einfühlungsvermögen und die ästhetische Teilnahme einer ganzen
Epoche an der Leidenschaft dieser Ausbrüche wachgerufen und zu
vielen schiefen, weil vordergründigen Urteilen geführt. Ein
vertieftes, der Sache angemessenes Verständnis dieser Konfessionen
hat G. von Rad eingeleitet29. Handelt es sich auch bei den
Konfessionen um persönliche Verlautbarungen, so sind sie doch keineswegs

in ihrem Wesen damit erfaßt, daß man in ihnen die sentimentalen

Auslassungen eines Mannes sieht, der über sich nachdenkt,
26 Ganz anders, aber m.E. nicht überzeugend, erklärt sieReventlow (A. 1),

S. 239ff., ausschließlich vom Liturgischen her und sieht sie in der Nähe der
Situation eines Reinigungseides, bei dem der Streitpunkt ist, ob der Beter
ein exemplarisch Frommer sei. Dabei enthält der Gedanke, daß der Beter ein
Typ der Gemeinde sei, durchaus Richtiges, er ist aber für Jeremia nicht auf
dem Wege der Ausschaltung aller persönlichen Aussagen aus seiner
Verkündigung zu erreichen.

27 Jer. 11, 18-20. 21-23; 15, 15-21; 17, 12-18; 18, 18-23. 20, 10-13; in der
Form nahestehend 12, 1-6; 15, 10-12. 20, 7-9; 20, 14-18.

28 Zur Sache W. Baumgartner, Die Klagegedichte des Jeremia (1917).
29 G. von Rad, Die Konfessionen Jeremias: Ev. Theol. 3 (1936), S. 265ff.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 393

seine Gefühle analysiert und diesen Analysen einen breiten Raum
gewährt, auf die Gefahr hin, daß sie mit der Sache, die ihm
aufgetragen ist, eigentlich nichts zu tun haben. Auch wenn die
Konfessionen nicht Ausrichtung eines Gottesspruches sind, so sind sie

doch Kernstücke der Verkündigung, insofern Jeremia sich auch mit
seiner Menschlichkeit als Zeuge Gottes weiß. Er trägt als Mittler
die ganze Not des Menschen in sich, und seine Klagen bezeugen die

Strenge des göttlichen Zorns. Das bedeutet übrigens, daß man m. E.
gerade nicht sagen kann, daß bei Jeremia prophetischer Auftrag
und menschliches Selbstbewußtsein auseinanderfallen, eher ist das

Gegenteil der Fall.
Es bleibt dann wohl die Frage, ob es sich dabei nur um eigene

Reflektionen handelt oder um Äußerungen, die er einem kleinen
Kreis vertrauter Freunde - aber wer sollte das gewesen sein -
gemacht hätte; sie ist schwer, wenn nicht unmöglich zu
beantworten. Viel aussichtsreicher scheint die Frage, ob Jeremia selbst
oder Baruch sie in die Sammlung der Sprüche aufgenommen hat.
War letzteres der Fall, dann nicht deswegen, weil Baruch alles, was
Jeremia sagte, als Gotteswort angesehen hätte30, sondern aus dem
sehr richtigen Gefühl heraus, daß sie im Bewußtsein Jeremias, auf
den in jedem Fall die erste Konzipierung zurückgeht, eine über die
eigene Erfahrung hinausgreifende Allgemeingültigheit gehabt haben
müssen.

Diese Bedeutung muß man wohl darin sehen, daß zumeist nicht
die Klage, sondern das auf die Klage folgende richtende Gotteswort

der eigentliche Kern ist31. Wobei immer und durchaus mit Recht
darauf hingewiesen wird, daß in dieser Antwort Gott sich nicht
auf eine Diskussion darüber einläßt, ob das Empfinden des

Propheten subjektiv berechtigt ist. Das findet sich ebenso bei den
eigentlichen Klageliedern wie bei den Ausdrücken gesteigerten
Miterlebens und Mitleidens, Jer. 4, 19-21:

O, mein Leib, mein Leib, ich muß mich winden; o meine Herzwände, es

wallt mir meine Seele, ich kann nicht schweigen, denn Trompetenklang höre
ich, Unheilmeldung über Unheilmeldung, denn verheert ist das ganze Land,
unversehens sind verheert meine Zelte, im Nu meine Hütten. Wie lange muß
ich schauen auf geworfen Panier, Trompetenklang hören

30 Etwa Hertzberg, a.a.O. S. 112.
31 Stoebe (A. 1), S. 131; vgl. Reventlow (A. 1), S. 208f.



394 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

Es ist umstritten, ob hier das Volk32 oder der Prophet33 selber

spricht; das letztere ist wahrscheinlicher34. Auf jeden Fall ist aber
die unvermittelte Einführung der Mahnrede in v. 22 zu beachten:

Ja, ein Narr ist mein Volk, mich kennen sie nicht; törichte Kinder sind sie

und ohne Einsicht, verständig nur, Böses zu tun, aber Gutes zu tun,
verstehen sie nicht.

Das zeigt mindestens, wie sehr bei Jeremia eine persönlich
gehaltene Klage mit der Ausrichtung eines prophetischen Auftrages
verbunden war, so daß die Klage durchaus Bestandteil der
Botschaft gewesen sein kann. Eine ähnliche Beobachtung läßt sich zu
8, 19-21 machen35:

Da horch, Geschrei der Tochter meines Volkes, im Lande weit und breit;
ist Jahwe nicht inZion, ihr König nicht in ihr? 19b: «Warum haben sie mich
durch Götzen erzürnt, durch Garnichtse aus fremdem Land ?» Die Ernte ging
vorüber, der Herbst ist schon dahin, doch Rettung ward uns nicht. Zerschlagen

bin ich ob der Not der Tochter meines Volkes; ich schaudere, Entsetzen
hält mich fest gepackt.

V. 19b enthält ebenso wie 4, 22 eine unvermittelte Jahweanrede,
die dem Propheten das Recht zur Klage abspricht und wie die
Antwort in einem Zwiegespräch wirkt. Sie zeigt m. E., daß die

Klage Jeremias keine akademische Angelegenheit war, sondern daß

er sich in den Ereignissen unmittelbar betroffen und in seinen

Erwartungen enttäuscht sieht. Den Vers zu streichen, wie es meist
geschieht36, sehe ich keinen Grund.

Es ist nun aber doch so, daß Jeremia ein anderes
Menschenbewußtsein hat ; er steht in einer Zeit, die durch das Zerbrechen alter
patriarchalischer Glaubensvorstellungen charakterisiert wird. Damit
fällt der Mensch aus der Sicherung anerkannter Bindungen und
Gemeinschaftsformen heraus, und das bedeutet, daß er zum
Bewußtsein seiner selbst kommt37. Man kann diesen Zeitpunkt ziem-

32 So z.B. P. Volz, Der Prophet Jeremia (2. Aufl. 1928).
33 So z.B. B. Rudolph (A. 4), a.a.O. Vgl. auch H. Wildberger, Jahwewort

und prophetische Rede bei Jeremia (1948), S. 80.
34 Der Ausdruck: «meine Zelte, meine Hütten» muß dann als Zeichen dafür

angesehen werden, wie Jeremia sich mit dem Volke eins fühlt.
35 Vgl. dazu Reventlow (A. 1), S. 189ff.
36 Vgl. Rudolph (A. 4), z. St. ; anders A.Weiser, Der Prophet Jeremia (1952) ;

jetzt auch Reventlow (A. 1), S. 195.
37 Vgl. dazu v. Rad (A. 8), 1, S. 381ff. : Die Anfechtung Israels und der

Trost des einzelnen.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 395

lieh genau nach den literarischen Niederschlägen bestimmen, die
diese Haltung gefunden hat. Sie steht hinter der Angabe Deut. 5,3:
«Nicht mit unsern Vätern hat Jahwe diesen Bund geschlossen,
sondern mit uns allen, die wir heute hier sind» ; in weiterem Sinne auch
hinter der Rechtsfestsetzung Deut. 24, 16: «Es sollen nicht Väter
um der Kinder, und Kinder sollen nicht um der Väter willen mit
dem Tode bestraft werden; ein jeder soll nur um seines eigenen
Vergehens willen getötet werden dürfen. »

Das ist zunächst nichts absolut Neues, denn das Menschenbild des Alten
Testaments ist von vornherein durch das Bewußtsein der Verantwortung
bestimmt, die der einzelne vor Gott trägt38. Aber mit dieser Verantwortung
war er hineingebunden in eine feste, nicht in Frage gestellte, oder besser
theoretisch nicht in Frage gestellte Ordnung, in ein als bestehend anerkanntes
Verhältnis von Gott und Volk. Ist es nun so, daß das Erwachen des
individuellen Bewußtseins die Ordnungen fragwürdig macht und zerbricht? Die
«Warum-Frage» war auch zuvor oft genug von einzelnen gestellt worden,
ohne daß es solche Folgen gehabt hätte. Oder ist es die Auflösung der
Ordnung, die den Menschen in die Unsicherheit, in die Ratlosigkeit des auf sich
selbst Gestelltseins hineinstürzt Von Rad hat völlig richtig darauf
hingewiesen, daß der Augenblick, in dem dieser Umbruch augenfällig wird, der
Übergang von dem 7. zum 6. Jahrhundert, keineswegs eine Zeit war, in der
es den Judäern wesentlich schlechter ging als zu manchen Zeiten ihrer
Geschichte vorher. Es ist hier schwer zu sagen, was Ursache, was Folge ist.
Vielleicht läßt sich beides gar nicht so säuberlich gegeneinander abgrenzen,
sondern liegt viel ungeschiedener ineinander. Die Schwierigkeit einer Antwort
hebt aber die Frage nicht auf. Sie scheint mir damit nicht beantwortet, daß

man in diesem Vorgang eine innere Notwendigkeit sieht, die in der Linie
einer zwangsläufigen Entwicklung liegt; denn damit ist die Analogie eines
menschlichen Reifeprozesses vorausgesetzt. Aber auch der erfordert gestaltende

Einschnitte in das Leben des einzelnen, und wo sie fehlen, bleibt einer
lange oder immer unerschüttert. Das gleiche, scheint mir, gilt von dem Hinweis

darauf, daß Jeremia als Prophet gewissermaßen das Ende einer langen
Reihe darstellt. Das wird ja schon daran deutlich, daß sich Jeremia wie kein
anderer zuvor auf die Propheten beruft, die vor ihm gewesen sind und die
Jahwe unablässig geschickt hat39. Es ist weiterhin unübersehbar, daß
Jeremia mit der Verkündigung Hoseas vertraut gewesen sein muß und daß
diese Gedanken starken Einfluß auf ihn hatten40.

38 W. Eichrodt, Das Menschenverständnis des Alten Testaments (1947),
S. 7ff.

39 Jer. 7, 25; 25, 4; 26, 5; 28, 8; 29, 19; 35, 15; 44, 4. Wenn auch an
manchen Stellen die Ursprünglichkeit des Ausdrucks nicht unumstritten ist.

40 K. Groß, Hoseas Einfluß auf Jeremias Anschauungen : Neue ki. Zs. 42

(1931), S. 251.



396 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

Aber das begründet noch nicht, daß die Verkündigung Jeremias
gegenüber den älteren Propheten einen so veränderten Befund
zeigt, derart, daß die Gattung der Scheit- und Drohworte zurücktritt41,

daß die ehedem so deutlich durchgeführte Scheidung
zwischen Prophetenrede und eigentlichem Gottesspruch sich zu
verwischen beginnt42. Weiterhin kann man es wohl auch nicht so
ansehen, daß es ein nur an diesen Stand gebundenes und von ihm
weitergegebenes Wissen um sich immer gleichbleibende
Mißerfolge gegeben hat, so daß dann endlich das irdische Gefäß bei
Jeremia zu Bruche ging, weil er die Last des Prophetenamtes in
einer Breite und Tiefe auf sich nahm, wie es vor ihm keiner getan
hatte. Ich würde das Zurücktreten der Mahn- und Gerichtsworte
darauf zurückführen, daß in den Tagen Jeremias das Gericht nicht
mehr Zukunft, sondern Gegenwart oder mindestens nahe
bevorstehende Gegenwart war, so daß der Prophet sie als unmittelbare
Gegenwart erleben und erleiden konnte. Wenn auch statistisch
genaue Abgrenzungen nicht möglich sind, scheinen sich die Drohreden

vor allem in den ersten Kapiteln zu finden.
Man darf diesen Umbruch, dessen Beurteihmg von

profangeschichtlichem Gesichtspunkt her durchaus zu Recht besteht,
vielleicht auch theologisch in der Weise beurteilen, daß es eine Zeit
war, in der theologische Linien und Maximen, die vom Volk wenigstens

theoretisch nicht in Frage gestellt waren, zusammenlaufen
und noch einmal eine bewußte Ausprägung finden, zugleich aber als

zu vordergründig und noch nicht ausreichend erwiesen werden. Das
Volk steht am Vorabend des Exils, vielleicht schon mitten im Exil,
in dem es einen Schritt weitergeführt werden soll in dem Verstehen
des Handelns Gottes mit seinem Volk. Dazu müssen die Sicherungen,

die dem Menschen einsichtig und praktikabel geworden waren,
zerbrechen, nicht nur bei dem Volk, auch und gerade bei dem
Propheten.

41 Vgl. V. Rad (A. 8), 2, S. 206f.
42 Es ist auf die Feststellung Wildbergers (A. 33), ebd., zu verweisen, daß

letzten Endes Jeremia zwischen Jahwewort und prophetischer Rede zu
scheiden weiß, und daß, ganz gleich, ob die prophetische Rede das Jahwewort
veranschaulicht und verdeutlicht oder begründet oder auch im Gegensatz
dazu steht, die Alternative, entweder Jahwewort oder prophetische Rede,
nicht ausreichend ist, sondern die Prophétie immer zugleich beides ist,
Weitergabe des Jahwewortes und Ausdruck prophetischer Gedanken.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 397

Vermutlich zwischen 598 und 587 lief auf dem Boden Judas das

bitterböse Wort von den Vätern um, die die sauren Trauben
gegessen, und den Söhnen, denen die Zähne davon stumpf geworden
waren. Das Wort ist keine großspurige Unverschämtheit; jedenfalls
halten es Jeremia wie Hesekiel für wichtig genug, sich damit
auseinanderzusetzen. Die Art, in der das geschieht, ist charakteristisch
verschieden.

Hesekiel geht es in Kap. 18 um den Nachweis, daß dieses Wort
nicht zu Recht besteht.

In v. 29 wird der Vorwurf seinem eigentlichen Wesen nach charakterisiert.
Ihr sagt, Gottes Verfahren ist nicht in Ordnung, plV kb, nein, euer
Verfahren ist nicht in Ordnung. Das wird im Duktus des ganzen Kapitels dann
dahin ausgeführt, daß nicht die Väter für die Kinder, auch nicht die Kinder
für die Väter, sondern daß ein jeder für seine eigene Schuld sterben wird43.
Dazu tritt eine wesentliche Erklärimg. Wenn ein Gerechter von seiner
Gerechtigkeit abläßt und frevelt, so soll seiner vorigen Gerechtigkeit nicht
gedacht werden; das gilt ebenso umgekehrt. Es handelt sich hier nun nicht
darum, daß die Gerechtigkeit Gottes theoretisch um jeden Preis erwiesen
werden soll und daß eine Sicherung eingebaut wird, durch die das gegen
jeden Augenschein möglich ist. Es macht eher den Eindruck eines Urteils
über eine jüngste Vergangenheit, in der das eingetreten ist, was hier geschildert

wird44.

Ganz anders ist es, was Jeremia sagt, Jer. 31, 29:

In jenen Tagen wird man nicht mehr sagen, die Väter haben saure Trauben
gegessen, aber den Kindern wurden die Zähne stumpf; sondern ein jeglicher
wird um seiner eigenen Verschuldung willen sterben; wer saure Trauben ißt,
dem werden die Zähne stumpf.

Das heißt doch wohl, daß Jeremia für seine Gegenwart die
Ratlosigkeit stehenläßt und ihre Auflösung erst für den kommenden
Tag erwartet.

Nun ist die Authentizität des Wortes, mindestens an dieser Stelle,
bestritten. Ich verkenne nicht das Gewicht der dagegen vorgebrachten
Argumente, nämlich, daß es unwahrscheinlich ist, daß derselbe Mann, der gleich
darauf das große Wort von dem neuen Bimd spricht, hier einen so winzigen,
mit dem folgenden unvereinbaren Heilsspruch formuliert haben könnte. Aber
das braucht zunächst nicht mehr zu besagen, als daß dieses Kapitel
verschiedene Einzelsprüche angezogen hat, die nicht von vornherein in einer

43 Derselbe Gedanke auch Kap. 14 (Noah, Daniel, Hiob).
44 Zur Sache z.B. W. Zimmerli, Ezechiel, Lief. 6 (1959), S. 413f. ;

abweichend H. Graf Reventlow, Wächter über Israel (1962), S. 108ff.



398 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

organischen Verbindung gestanden haben; ich würde jedenfalls nicht wagen,
den Gedanken und auch die Form Jeremia abzusprechen.

Es geht um eine Auseinandersetzung mit dem bekannten: «Ich
bin ein eifriger Gott, der die Schuld der Väter heimsucht an den
Kindern bis ins dritte und vierte Glied.» Es wird nicht in Frage
gestellt, daß Gott gemäß dieser Zusage handelt, sondern gerade
diese Zusage als solche ist zum Problem geworden; auch für Jeremia
und so sehr, daß er für seine Gegenwart keine Aufhebung der
Spannung in Aussicht stellen kann. Dieselbe Ratlosigkeit, ja
Unruhe, läßt Jer. 15, 15 erkennen:

Jahwe, gedenke mein und suche mich heim, räche dich mir zugut an denen,
die mich verfolgen. Nicht in deiner Langmut raffe mich dahin45, erkenne, daß
ich um deinetwillen Schmach erdulde.

Das ist scheinbar paradox, doch sind Textänderungen unnötig45,
denn gerade hier hat man den eigentlichen Jeremia. Dahinter steht
die Gottesprädikation von Ex. 34, 6; aber die Richtigkeit ist fraglich
geworden. Was Jeremia sagt, wäre gotteslästerlich46, wenn es nicht
eine wirkliche Not wäre47.

Dieses Wort von den Vätern und Söhnen ist als Ausdruck eines
aufbrechenden Individualismus nur unvollkommen erklärt. Es ist
weder Frivolität noch Skepsis im Sinne eines praktischen Atheismus.

Mit solcher Skepsis haben sich die älteren Propheten
auseinanderzusetzen; denn sie setzt leidliche Selbstsicherheit voraus.
Jesaja läßt seine Gegner sagen: «Laß uns doch mit dem Erhabenen
Israels in Ruhe» (Jes. 30, 11). Nun ist das natürlich als Urteil des

Propheten über seine Gegner mit einiger Zurückhaltung
aufzunehmen. Aber dazu kommt ein Wort wie Jes. 5, 18:

Wehe denen, die die Strafe herbeiziehen an Stricken des Truges und an
Seilen der Sünde, die da sprechen : er lasse doch schnell kommen sein Werk,

45 In G und L fehlen diese Worte bezeichnenderweise; G hat den ganzen
als anstößig empfundenen Gedanken geändert und darin bei den Auslegern
manchen Nachfolger gefunden.

46 Der Prophet stellt damit die Frage, ob diese göttliche Gnadeneigenschaft
nicht gerade die höchste Ungerechtigkeit gegen ihn ist.

47 Auch in diesem Zusammenhang berücksichtigt die Antwort Jahwes
nicht die Not, sondern den Frevel: wenn du umkehrst, will ich dich zu mir
umkehren lassen, und du darfst wieder vor mir stehen, und wenn du nur
Edles vorbringst ohne Gemeines, sollst du wieder mein Mund sein (15, 19-20) ;

vgl. dazu u. S. 24.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 399

damit wir es erleben! Es nahe doch und erfülle sich, was der Heilige Israels
plant, damit wir es kennenlernen.

Auch Zephanja schildert als Haltung seiner Zeitgenossen die
Überzeugung, daß Jahwe überhaupt nichts vermag, weder nützen
noch schaden kann (Zeph. 1, 12). Es ist dieselbe Haltung, die Micha
charakterisiert, wenn er die reichen Gutsbesitzer sagen läßt, Mi.
2, 6-7:

Sie sollen nicht dies prophezeien! Nicht wird Beschämung uns erreichen!
Ist verflucht das Haus Jakob? Ist zu kurz der Atem Jahwes, oder sind dies
seine Taten? Sind nicht seine Worte gut, zu Israel, seinem Volk?48

Das ist die Einstellung, die schon dem Arnos in Bethel von Seiten
des Amazja entgegentritt (Am. 7, 13). Die Verheißung Jahwes wird
als eine so reibungslos funktionierende Maschinerie angesehen, daß
sie zur Sicherung seihst gegen Jahwe werden kann. So etwas gab
es zur Zeit Jeremias natürlich auch; Zephanja ist ja ein Zeitgenosse
Jeremias; in Jer. 5, 12 heißt es:

Sie haben Jahwe verleugnet und gesprochen: «Mit ihm ist's nichts, uns
trifft kein Unheil, und Schwert und Hunger erleben wir nicht!»49

Aber hinter dem Väter-Söhne Wort steht nicht Selbstsicherheit,
sondern vielmehr absolute Ratlosigkeit. Um sie zu verstehen, muß
man sich vergegenwärtigen, daß das Ende des 8. und das 7.

Jahrhundert eine Zeit der geistlichen Restaurationsbestrebungen war, die

am sichtbarsten im Deuteronomium und der deuteronomischen
Reform entgegentreten. Es ist der großartige Versuch, noch einmal
das Steuer herumzuwerfen und zur Väterfrömmigkeit zurückzukehren,

vielleicht aus einem Gefühl heraus, daß man auf dem Vulkan
tanzte; wie der Bundschluß Josias für das Volk erweist (2. Kön.
23, 1-3), ist er auf breiter Ebene geschehen, auch wenn er dann in
Äußerlichkeiten steckenblieb. Der tollkühne und wohl auch
unrealistische Versuch Josias, sich dem nach Norden marschierenden
Pharao Necho entgegenzustellen, könnte einen Grund mit darin
haben, daß Josia nach der Reform sich der Hilfe Jahwes gewiß
fühlte. Die Stilisierung des Gutachtens der Prophetin Hulda über

48 Übersetzung nach Th. H. Robinson, Die Zwölf Kleinen Propheten (2.
Aufl. 1954).

49 Ich frage mich aber immer, ob das Wort nicht doch schon auf einer
etwas anderen Ebene liegt.



400 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

das neu gefundene Gesetz (2. Kön. 22, 16-20) läßt deutlich die
Enttäuschung erkennen. Wenn sie das Unheil nur für die Zeit Josias
als vermeidbar, aufs Ganze aber als unvermeidbar erklärt, so

schlägt sich darin gewiß die Erfahrung der folgenden Zeit nieder.
Es ist nun immer wieder danach gefragt worden, welche Stellung
Jeremia zu der Reform eingenommen habe50. Die Antwort ist
schwierig und kommt über ein: «ich kann mir nicht denken» oder
ein «Jeremia kann nicht so wirklichkeitsfremd gewesen sein»

eigentlich nicht hinaus. Auch die Abschnitte des Buches, che deutlich

deuteronomistische Färbung tragen51, beweisen nichts für die

Einstellung Jeremias zur Reform, sondern bilden, wenn auch nicht
eine eigentliche Quelle52, so doch eine Bearbeitung eigentlicher
Jeremiaworte. Man muß wohl auch daran denken, daß das
Verhältnis zu dieser Reform gar nicht so sehr Sache des Urteils eines
einzelnen war.

Wichtiger scheint mir die Frage (auch als Voraussetzung dafür,
wie die Einstellung Jeremias zum Deuteronomium zu beurteilen
sei), wie diese Zeit in ihren besten Vertretern mit ihrer Enttäuschung
darüber fertig wurde, daß der Zusammenbruch unvermeidlich war,
trotz eines letzten und wenigstens am Anfang imponierenden
Versuches, an die alten Satzungen und Verheißungen anzuknüpfen.
Die Meinung Ezechiels war offenbar die, daß sie nicht durchgehalten
hätten, was richtig, aber wohl doch zu vordergründig war. Was
aber bedeutete es für Jeremia, Zeitgenosse dieser Spannungen zu
sein? Das Eigentliche des Propheten Jeremia liegt nicht in dem

Zufälligen seiner Stellung am Ende einer Reihe oder seiner
persönlichen psychischen Anlagen, sondern darin, daß er mit diesen

Anlagen und Voraussetzungen zu dem Zeitpunkt als Prophet berufen

wurde, wo Gott den Schritt ins Exil vorbereitet, der dann
zugleich ein Schritt darüber hinaus wird.

50 Vgl. dazu die Angaben bei Stoebe (A. 1), S. 127 ; auch G. Fohrer, Neuere
Literatur zur alttestamentlichen Prophétie: Theol. Rundschau 20 (1952),
S. 242ff.

61 Jer. 7, 1-8, 3; 11. 1-14; 16, 1-13; 17, 19-27; 18. 1-12; 21, 1-10; 22, 1-5;
25, 1-14; 34, 8-22; 35.

52 S. Mowinckel, Zur Komposition des Buches Jeremia (1914).



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 401

3.

Jeremia ist Prophet; an der Besonderheit seines Berufes hält er
mit schmerzhafter Entschlossenheit fest. Im 13. Jahr des Königs
Josia wird er berufen (Jer. 1, 2); im 18. Jahr des Königs wird bei

Wiederherstellungsarbeiten im Tempel das Deuteronomium
gefunden (2. Kön. 22, 3). Einen sicheren zeitlichen Ansatz für die
einzelnen Sprüche Jeremias gewinnt man damit aber nicht. 2. Chr. 34,

1-3 spricht davon, daß Josia schon im 8. Jahr seiner Regierung
angefangen habe, Jahwe, den Gott seines Ahnherrn David, zu suchen,
daß er im 12. Jahr mit einer Reform im Gebiet Juda, Jerusalem
begonnen habe, bis dann schließlich im 18. Jahr das Deuteronomium
gefunden wurde. Offenbar verfügt hier die Chronik über selbständige
und gute Überlieferung, hat auch ein hohes Maß innerer
Wahrscheinlichkeit für sich, denn solche Reformen entstehen nicht von
heute auf morgen, sondern haben erhebliche politische
Voraussetzungen. Die Inhalte der Verkündigung Jeremias, die Mißstände,
die er geißelt, sind dieselben wie bei seinen Vorgängern. Dabei
kreist seine Gedankenwelt um zwei Punkte. Erstens ist es der
verfälschte, baalisierte Gottesdienst (vor allem Kap. 2-3), mit dem
sich für das Volk gar nicht das Bewußtsein eines Abfalls verbindet ;

sie sagen: ich habe mich nicht verunreinigt hinter den Baalen her
(2,23), oder: ich bin unschuldig, hat sich doch sein Zorn von mir
gewandt (2, 35). Man kann aber vielleicht doch sagen, daß hier
nicht der Schwerpunkt liegt, jedenfalls tritt diese Seite der
Verkündigung dann später zurück, und das kann seinen Grund darin
haben, daß diese Mißstände später beseitigt, wenigstens
eingeschränkt waren53. Der andere Punkt ist die selbstsichere Zuversicht

auf den Tempel, hinter der das Tun des Willens Gottes zu kurz
kommt. In den Tagen Jeremias war das kaum eine bloße Gedankenlosigkeit;

man konnte selbst in den Tagen Jojakims, wenn auch
mit halbem Herzen, noch darauf hinweisen, daß man sich
mindestens einmal darum bemüht habe, diesen Willen zu tun.

An der Besonderheit seiner Berufung hält Jeremia vor allem auch
da fest, wo es um die Auseinandersetzung mit den anderen Propheten
geht. Von ihm stammt die Bezeichnung «Lügenpropheten»64, deren

53 Es spricht vieles dafür, daß Jeremia in der Zeit nach der josianischen
Kultreform geschwiegen hat: v. Rad (A. 8), 2, S. 208.

54 Vgl. auch 1. Kön. 22, 22.

26



402 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

Leidenschaftlichkeit meist über die Schwierigkeit der Entscheidung
hinwegtäuscht, die der einzelne beim Hören der prophetischen
Botschaft zu treffen hatte56. Die Frage scheint nicht unberechtigt, ob
diese Schärfe sich nicht mit daher erklärt, daß Jeremia in ihnen
eine Versuchung seines eigenen Herzens bekämpft. Dabei ist zu
beachten, daß er seine Gegner nicht persönlich verdächtigt, wie
Micha, wenn er den anderen nackte Profitsucht vorwirft (Mi. 3, 5),
oder wie Jesaja, wenn er Priester und Propheten als eine Rotte von
Trunkenbolden charakterisiert (28, 7). Bei Jeremia ist ein anderer
Ton; es sind die Propheten, die ihres Herzens Gesichte verkündigen,

die Träume haben - die Jeremia nicht anerkennt -, die
nichts vom Worte Gottes wissen, das wie ein Hammer ist, der Felsen
zerschmettert, che schließlich ihre eigene Zunge zu Hilfe nehmen,
um Gottessprüche herzumurmeln (Kap. 23 passim), und die sogar
einander «meine Worte stehlen». Üblicherweise wird das so erklärt,
daß die innere Hohlheit dieser Männer sich daran erweist, daß
ihnen nichts einfällt, daß sie darum einander die Worte wegstehlen,
um sie als eigene Offenbarungen auszugeben.

Die Schwierigkeit liegt hier in dem «meine Worte». Es besteht zwar die
Möglichkeit, darin einen reinen Sarkasmus zu sehen56, dennoch erscheint das

angesichts der Strenge, mit der Jeremia zwischen einem wirklichen Jahwewort

und einem selbstgesuchten Spruch zu scheiden weiß, nicht recht
wahrscheinlich; dazu kommt, daß hier anscheinend moderne Maßstäbe von geistigem

Eigentum angewandt werden müssen. Da sie ohnedies alle Heilssprüche
verkünden, wäre die Originalität ja sowieso kein großes Problem. Mir scheint
deswegen die Frage berechtigt, ob es nicht auch so verstanden werden kann,
daß sie Sprüche früherer Propheten, die Jeremia tatsächlich als Gottes Wort
anerkannte, in irgendeiner Weise benutzten, um damit ihre Heilssprüche zu
sanktionieren. Das könnte das «meine Worte» verständlich machen; schwierig
bliebe freilich das «einer dem anderen». Die Sache ist indessen zu wenig klar,
als daß sich darauf weitere Schlüsse aufbauen ließen.

Jedenfalls spielt für Jeremia die Berufung auf die früheren
Propheten eine nicht unerhebliche Rolle57. Sie ist nicht so zu verstehen,
daß sich Jeremia auf die Autorität der Älteren stützt, denn er weiß
sich selbst als Autorität. Aber wenn ihm die prophetische Gewißheit
wird, daß das von den früheren verkündete Gericht eintreten muß,
und daß die nicht Recht haben, die sagen, ihr braucht euch jetzt

55 Vgl. G. Quell, Wahre und falsche Propheten (1952), S. 43ff.
56 So Rudolph (A. 4), der das Problem also deutlich sieht.
57 Vgl. o. Anm. 39.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 403

nicht zu fürchten, liegt es doch so, daß sich Jeremia dieser Haltung,
dieser theologischen Überzeugung seines Volkes eng verbunden
weiß, so daß das, was er zu sagen hat, schmerzlich seine eigenen
Hoffnungen trifft. Eine enge Berührung mit den früheren
Propheten und ihrer Verkündigung bestand dabei wohl schon vor
seinem eigenen Eintritt ins Prophetenamt. Das ist für seine
Bekanntschaft mit den Sprüchen Hoseas58 schon deswegen
wahrscheinlich, weil sonst das Verdikt von den gestohlenen Worten ihn
selbst getroffen hätte. Als Priestersohn aus Anatot ist er groß
geworden in den religiösen und theologischen Anschauungen seines

Standes. Das Wort Jer. 5, 4:

Zwar dachte ich, nur geringe Leute sind's, darum gebärden sie sich töricht,
denn sie kennen nicht den Weg Jahwes, die Gerechtsame ihres Gottes; ich
will doch zu den Großen hingehen und will reden mit ihnen, denn sie kennen
den Weg Jahwes, die Gerechtsame ihres Gottes,

zeigt zunächst das selbstverständliche Überlegenheitsgefühl des

jungen Mannes aus gutem Hause. Mehr sollte man daraus aber
nicht folgern, da Jeremia sich dann sehr nachdrücklich von diesen
Leuten distanziert.

Jeremia spricht selber einmal davon im Zusammenhang eines

ganz persönlich gehaltenen Klageliedes, 15, 16:

Fanden sich Worte von dir, so verschlang ich sie, und deine Worte wurden
mir Jubel und Herzensfreude69, daß über mir dein Name genannt ist, Jahwe,
du Gott der Heerscharen.

Der Schmerz über die Anfeindungen reißt den Propheten schließlich

zu Gotteslästerung, ja direkt zur Absage an Gott fort, wenn er
den Vorwurf macht, 15, 18:

Du wardst für mich zu einem Trugbach, zu Wassern, auf die kein Verlaß
ist.

Zunächst zum ersten: Ich verschlang die Worte. Der Gedanke ist
eigentümlich. LXX hat hier einen sehr viel harmloseren, konventionelleren Text,
der früher vielfach als ursprünglich angesehen wurde. Ubernimmt man den
hebräischen Text als ursprünglich - so geschieht es heute allgemein, und es

besteht kein Grund, ihn zu ändern -, so bleibt die Frage, ob es sich um den

Wortempfang des eigenen prophetischen Berufes handle. So wird es zumeist
angenommen. Nun scheint mir aber, daß das Wort «fanden sieh» voraussetzt,

58 Vgl. o. Anm. 40.
59 Andere Möglichkeit der Übersetzung: und die Freude meines Herzens

war's, daß über mir dein Name genannt ist: so Rudolph (A. 4).



404 H.-J.Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

daß etwas gesucht wurde, oder fand man es zufällig, schon realiter vorhanden
gewesen war60. Das gilt aber nicht von dem persönlichen Offenbarungsempfang,

der jeweils immer neu ist. So haben wir hier wohl an die andringende
Bereitschaft zum Hören und Lesen fremder Prophetensprüche zu denken.
Dafür spräche auch die Pluralform p'na'T, aber auch die Überlegung, daß

Jeremia die Gerichtsworte kaum Jubel und Herzensfreude genannt haben
dürfte61. Man kann gerade dazu darauf hinweisen, daß die Freude ein
integrierender Bestandteil der Verkündigung des Deuteronomiums ist62; diese
Gedanken werden lebendig gewesen sein, ehe sie ihren literarischen Niederschlag

oder auch ihren Niederschlag im Deuteronomium fanden. - In diese

Richtung weist auch das «über mir ist dein Name genannt». In dieser Form
kommt es zwar nur in Deut. 28, 10 vor, wird aber von Jeremia verschiedentlich

gebraucht63 und ist hier ein Zeichen dafür, wie sehr sich Jeremia im
Bewußtsein gemeinsamen religiösen Besitzes mit seinem Volke verbunden
weiß64. - Von hier aus bekommen die Worte am Schluß des Abschnittes
«Trugbach», «Wasser, auf das kein Verlaß ist» ihr besonderes Gewicht. Es ist
zunächst ein Ausdruck verzweifelter Ratlosigkeit an Gott, darin dem Wort
des Volkes von den sauren Trauben und den stumpfen Zähnen eng verwandt.
Es bestehen m.E. darüber hinaus ein gedanklicher Zusammenhang mit der
Gottesklage 2, 13: «Denn zwiefach Böses tat mein Volk: mich verließen sie,
den Quell lebendigen Wassers, um sich Zisternen zu hauen, rissige Zisternen,
die das Wasser nicht halten.»

So schließt das Wort an dieser Stelle beides in sich ein. Jeremia
ist durch das ihm anvertraute Gotteswort aus dem Glaubensbesitz
seiner Jugend hinausgestoßen worden; und er ist trotz seines
Gehorsams allein geblieben. Was er verheißen hat, hat Gott nicht

60 Vgl. dazu Stoebe (A. 1), S. 122f. Gegen die Berechtigung dieser Erklärung

hat Rudolph (A. 4) auf das Vorkommen des Verbums «Finden» in
ähnlichen Zusammenhängen 2. Chr. 36, 8 und Thr. 2, 9 hingewiesen, vgl. Re-
ventlow (A. 1), S. 220. Davon scheint mir Thr. 2, 9 besonders bedeutsam; ich
glaube allerdings, daß hier von Propheten geredet ist, die eine feste Stellung
im kultischen Leben haben, da sie neben König und Beamten genannt werden.

Dazu kommt, daß hier das Qal angewendet wird, was doch einen anderen
Tenor als das Nif'al in Jer. 15, 16 ergibt. So möchte ich, auch wenn ich das
Gewicht des Rudolphschen Arguments durchaus sehe, bei der obigen Deutung
bleiben.

61 Von einem spontanen prophetischen delectari zu sprechen, wie v. Rad
(A. 29), S. 266, scheint mir nicht ganz treffend.

62 Vgl. zu diesem Komplex G. von Rad, Das Gottesvolk im Deuteronomium

(1929), S. 9.
63 Jer. 7 passim; 14, 9; 25, 29; 34, 15, zumeist allerdings, um das

ungerechtfertigte Selbstvertrauen des Volkes zu kennzeichnen.
64 Für die Abtrennung der letzten Worte als nicht ursprünglich sehe ich

keinen Grund.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 405

gehalten, in keiner Richtung, dem Volke nicht und auch dem
Propheten nicht.

Dasselbe liegt auch in dem bitteren Vorwurf 20, 7 :

Du hast mich verführt, Jahwe, und ich ließ mich verführen, du griffst
nach mir und ühermochtest mich.

Der Ausdruck, der hier gebraucht wird, ist sehr stark; es ist die

Klage des verlassenen Mädchens, das einer betört und dann
sitzengelassen hat. Auch Hosea gebraucht es, wenn er davon spricht, um
zu zeigen, wie Jahwe Israel beredet und es in die Wüste führt, um
einen Neuanfang mit ihm zu machen. Dahinter steht natürlich das

Bild des Ehebundes, unter dem sich für Hosea das Bundesverhältnis
Jahwes zu Israel darstellt. Nun ist unsere Jeremiasteile wohl nicht
überinterpretiert, wenn wir denselben Gedanken auch hier finden.
Auf der einen Seite steht das Volk, das sich nicht gütig bereden
lassen wollte und sich seinem Gott widersetzte; aber Jeremia hat
es getan, doch es geht ihm darum nicht besser als dem Volk,
vielmehr ist er doppelt einsam geworden.

Wie sehr Jeremia sich in Hoffnungen und Erwartungen seinem,

Volk im Herzen verbunden weiß, zeigt das Wort 4, 10. Im Zusammenhang

wird das aus dem Norden hereinbrechende Unglück
nachdrücklich geschildert, dann heißt es weiter, 4, 9 :

An jenem Tag werden ratlos sein der König und die obersten Beamten,
die Priester und die Propheten sich entsetzen.

Dann fährt der masoretische Text fort, 4, 10:

Und ich sagte: Ach, mein Herr Jahwe, böse getäuscht hast du dieses Volk
und Jerusalem also : Frieden werdet ihr haben, und es geht doch an das Leben.

Es ist zwar allgemein üblich, hier den überlieferten Text zu
ändern, so daß diese Worte den bestürzten Beamten und den Priestern
in den Mund gelegt werden: «Sie werden dann sagen.» Aber die
textkritische Bezeugung dafür ist nicht besonders gut, die
Entstehung dieser Lesart außerdem unerklärlich. Der überlieferte Text
ist darum beizubehalten65. Allerdings, die Folgerung ist unberechtigt,

daß Jeremia selber einmal der Gruppe jener Propheten
angehört habe, die er als falsche Propheten charakterisiert, und daß

65 So z.B. Quell (A. 55), S. 95; Stoebe (A. 1), S. 127; auch Reventlow
(A. 1), S. 120.



406 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und, Seelsorger

dieses Wort darum aus seiner frühen Zeit stammen müsse66.
Vielmehr tritt uns Jeremia hier in einer eigenartig gebrochenen Haltung
entgegen; er weiß, daß das Wort der «andern» Menschenwort und
Täuschung ist, und erkennt dabei doch, daß er selber darauf
gehofft hat67, so daß er Gott geradezu den Vorwurf machen kann, daß

er die trügerische Weissagung seiher bewirkt habe, darin in
offenbarem Widerspruch mit dem, was er sonst über das Wort Gottes,
das in Wahrheit verkündet wird, zu sagen hat68. Es besteht ein
gedanklicher Zusammenhang mit dem Wort von dem Trugbach,
eine Tatsache, die Reventlow m. E. bei der Erklärung dieser Stelle
nicht genügend berücksichtigt hat.

Nehmen wir dazu gleich das seltsame Verhalten Jeremias bei
dem Zusammenstoß mit dem Lügenpropheten Hananja (Kap. 28).
Jeremia trägt im Auftrag Jahwes vor allen Leuten Jochhölzer, die

denen, die es sehen, zeigen sollen, daß das Volk das Joch des Königs
von Babel tragen müsse. Diese zerbricht Hananja und stellt seinen

Gottesspruch dagegen: so wird das Joch des Königs von Babel
zerbrochen werden. Jeremia antwortet darauf nur, Jer. 28, 6 :

So sei es, möchte Jahwe das tun, möchte Jahwe die Worte, die du
geweissagt hast, erfüllen,

und geht scheinbar hilflos davon. Erst danach empfängt er ein
Gotteswort, das nun post festum nicht mehr spontan überzeugend
klingt. Das ist einmal deswegen bedeutsam, weil es die Sorgfalt
oder auch die Nüchternheit erkennen läßt, mit der Jeremia zwischen

empfangenem Gotteswort und eigener Überzeugung zu scheiden
weiß. Zugleich läßt es aber einen Blick in sein eigenes Hoffen und
Wünschen tun. Denn seine Antwort ist nicht als Ironie zu
verstehen 69 - das wäre schließlich eine sehr hilflose Ironie -, sondern
ist durchaus ernst zu nehmen; Jeremia hofft tatsächlich, und sei es

nur für einen Augenblick, daß das Wort Hananjas in Erfüllung
gehen könne.

66 H. Bardtke, Jeremia, der Fremdvölkerprophet : Zs. f. d. alftest. Wiss.
53 (1935), S. 217.

67 In dieser Linie, wenngleich in der Beurteilung des Mitfühlens zu
vordergründig subjektiv H. Schmidt, Die großen Propheten: Die Schriften des A.T.,
II, 2 (2. Aufl. 1923), S. 290.

68 Vgl. dazu besonders Quell (A. 55), a.a.O.
69 So Schmidt (A. 67), S. 332.



H.-J. Stoebe, Jeremia,, Prophet und Seelsorger 407

Zurück zu Jer. 4, 10; der Spruch geht weiter:
Zu dieser Zeit wird es heißen für dieses Volk und für Jerusalem, ein Glutwind

kahler Höhen kommt aus der Wüste auf die Tochter meines Volkes zu,
nicht zum Worfeln und nicht zum Reinigen, ein Wind zu voll dafür kommt
mir70, nun muß auch ich71 Gerichtssprüche mit ihnen reden.

Die Deutung dieses auch in textlicher Hinsicht unsicheren Verses

ist umstritten; das letzte «Nun muß auch ich» wird zumeist als

Gottesrede aufgefaßt. Soweit man die Änderung im Vorhergehenden
übernimmt72, ergibt sich das natürlich mit einer gewissen
Selbstverständlichkeit. Wenn ich allerdings richtig sehe, gebraucht
Jeremia die Wendung «die Tochter meines Volkes» überwiegend in
Zusammenhängen, wo er selber der Redende ist73. Auch sonst

spricht manches dafür, daß hier noch der Prophet redet, der wie sein
Volk zunächst der Meinung war, daß die einzelnen Mißgeschicke
nur erzieherische Bedeutung hatten und noch nicht das endgültige
Gericht bedeuteten. Auch hier besteht eine Spannung zu dem
klaren Auftrag, den er bei seiner Berufung erhält. Doch braucht
man sie nicht zu überlasten, es ist verständlich, daß der Prophet,
der weiß, daß das Gericht unausweichlich kommen wird, zugleich
immer hofft, daß es doch noch nicht so weit sein möge. Ist diese

Stelle so richtig verstanden, stoßen wir auch hier wieder darauf,
daß der Prophet immer wieder selber von neuem überwunden werden

muß.
Darin liegt nun aber das Besondere der Prophetengestalt Jeremias,

in diesem Wissen um die Gemeinsamkeit mit seinem Volk in dessen

Anschauungen und Erwartungen, in denen er selber groß geworden
ist und die er seiner menschlichen Existenz nach teilt. Sie werden
in ihm gerichtet, und in ihm wird das Volk gerichtet, oder auch
umgekehrt; in diesem Gericht wird er ratlos wie das Volk. Wenn
diese Ratlosigkeit jetzt auch manchmal auf verschiedenen Ebenen
zu liegen scheint, so ist es doch die eine Ratlosigkeit, die an Gott
entsteht. Darin wird er zum Seelsorger, der zu seinen Volksgenossen

70 Von mir als dativus commodi aufgefaßt; verbreiteter ist die Auffassung
als dativus auctoris «von mir».

71 Das scheint mir richtiger als die Wiedergabe durch «ich selbst» (Volz,
Rudolph, Weiser). Für «auch ich» jetzt auch Reventlow (A. 1), S. 124, wenn
er auch andere Konsequenzen daraus zieht.

72 Nämlich «sie sagten» statt «ich sagte»; vgl. o. Anm. 65.
73 Jer. 6, 14( ; 6, 26; 8, 19. 21. 22. 23; 14, 17; 8, 11 6, 14. In anderer

Bedeutung 9, 6, aber dort textlich unsicher.



408 H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger

reden darf. Nicht darin, daß er sich in die Leiden und Sünden seines
Volkes mitfühlend hineinversetzt ; auch nicht damit, daß er
Solidaritätserklärungen abgibt, bei denen man doch noch sehr distanziert
und überlegen bleiben kann, sondern darin, daß er diese Grundsünde

bei sich selber gerichtet sieht. Daran gemessen ist das Gebot
der Ehe- und Kinderlosigkeit, mit der er an die Seite des Schicksals
seines Volkes tritt, fast gering.

Aber der da an der Last seines Volkes leidet, die seine eigene Last
ist, ist ein berufener Prophet. Er ist gehalten, daß er sich nicht durch
Kurzschlußhandlungen über die Spannung dieser Ratlosigkeit
hinwegmanövrieren kann, sei es durch Flucht in den Kreis der
Fröhlichen, wo man nicht viel nachzudenken braucht (15, 17), oder in
vorletzte Sicherheiten, die Gott schon abzubauen beginnt. Das
Wort Gottes, der Hammer, der Felsen zerschmeißt, ist so stark,
daß er sich nicht dispensieren kann, Jer. 20, 9:

Dacht ich aber: «Ich will nichts mehr davon wissen und nicht mehr in
seinem Namen reden», da war's in meinem Herzen wie brennend Feuer,
verhalten in meinen Gebeinen: ich mühte mich, es auszuhalten, und konnte
es nicht74.

Indem er so unausweichlich gestellt ist, wird das Leiden an Gott
zitm Leiden mit Gott, und das heißt Buße, seine Verkehrtheit und
sein Leiden vor Gott ganz ernst zu nehmen. Es ist schon darauf
hingewiesen worden, daß diese Auseinandersetzungen, diese
Schwierigkeiten des Propheten mit Gott niemals zu einer Diskussion
führen, so subjektiv berechtigt uns die Fragen des Propheten
manchmal erscheinen. Der Prophet empfängt nicht die Zusage einer
Linderung, sondern die Zusage noch größerer Aufgaben, 12, 5:

Wenn du mit Fußgängern läufst und sie dich schon müde machen, wie
willst du dich dann mit Pferden messen? Und wenn du vertraust auf sicheres
Land, was willst du tun im Hochwuchs am Jordan?75

Das heißt, wenn du Sicherheiten für deinen Glauben brauchst,
was willst du tun, wenn das Leben wirklich gefährlich wird und
ungeschützt. In Kap. 15 endet der Klageruf mit einer schroffen
Zurechtweisung, 15, 19:

Wenn du zu mir umkehrst, so will ich dich umkehren lassen, und du darfst
wieder vor mir stehen, und wenn du nur Köstliches vorbringst ohne Gemeinheit,

so darfst du wieder mein Mund sein.

74 Übersetzung nach Rudolph (A. 4).
75 Zur Stelle Stoebe (A. 1), S. 130.



H.-J. Stoebe, Jeremia, Prophet und Seelsorger 409

Auch dies ist keine Erleichterung, sondern die Last einer neuen
Aufgabe. Derselbe Gedanke begegnet übrigens in der Verkündigung
an das Volk, 4, 1 :

Wenn du dich bekehrst, Israel, darfst du zu mir zurückkehren, spricht
Jahwe, und wenn du die Scheusale entfernst, brauchst du vor mir nicht zu
flüchten.

Es wäre die Frage aufzuwerfen, welche Wirkung diese Seelsorge
Jeremias gehabt hat, oder was Gott damit gewirkt hat. Aber es

liegt wohl im Wesen der Sache, daß man solche Wirkungen nicht
aufzeigen kann, daß man sich dabei bescheiden muß, zu glauben,
daß sie da sind; daß in Gottes Plan mit der Welt nichts umsonst ist.
So war Jeremia, in seiner besonderen Eigenart, der Dienst anvertraut,

an seinem Teil das Volk auf das Exil vorzubereiten und ihm
zu helfen, daran nicht zu zerbrechen, sondern Gott nur um so tiefer
und besser zu erkennen, je mehr die vordergründigen, vorläufigen
Sicherungen aufhörten.

Hans-Joachim Stoebe, Basel


	Jeremia, Prophet und Seelsorger

