Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Textus. Annual of the Hebrew University Bible Project. 3. Jerusalem, Magnes
Press, 1963. 170 + 9 8., 22 Tafeln.

Uber den 1961 erschienenen ersten Band dieser Zeitschrift, die als inter-
nationales Organ des «Hebrew University Bible Project» Einzelfragen der
1955 beschlossenen kritischen Textausgabe des Alten Testaments behandelt,
wurde hier in Jahrgang 17 (1962), S. 63f., ausfithrlich berichtet. Band 2 ist
mir nicht zugegangen. Jetzt liegt der dritte Band vor. Behandelt werden
unter anderem der erst seit 1957 bekannte wichtige «Codex neofiti 1» aus
der Bibliothek des Vatikans, eine Kopie des Paldstinischen Targums zum
Pentateuch, sowie bisher unbekannte Fragmente des hebrédischen Pentateuch
in samaritanischer Version und Fragmente der babylonischen Massora
Magna. Von allgemeinerem Interesse ist ein Aufsatz von M. H. Goshen-
Gottstein: Wie ist der kritische Apparat einer Textausgabe, wo die alten
Versionen (Septuaginta!) eine Rolle spielen, im Blick auf die Frage «mecha-
nischer» oder «interpretativer» Retroversion zu gestalten?

Walter Baumgartner, Basel

Hebrew and Semitic Studies in Celebration of His Seventieth Birthday Pre-
sented to G. R. Driver. Ed. by D. W. Thomas and W. D. McHardy.
Oxford, Clarendon Press, 1963. VIII + 208 S. £ 3/15/—.

Zum 70. Geburtstag von Professor Driver, Oxford, wurde von Kollegen und
Freunden aus Nordamerika, Europa und Israel die vorliegende Festschrift
verfaBt. Die Beitrdge gehéren zu den wichtigsten, die es in letzter Zeit in
einer derartigen Veroffentlichung gegeben hat, und darum soll hier kurz der
Versuch gemacht werden, uber eine gréere Zahl von ihnen zu berichten.
Dies soll aber ja nicht als ein Wert- bzw. ein Préferenzurteil, sondern einfach
als eine Hervorhebung solcher Aufsiitze gelten, die die Leserschaft der Theo-
logischen Zeitschrift am meisten interessieren diirften.

W. F. Albright schreibt {iber «Archaic survivals in the text of Canticles»
(S. 1-7): im Hohelied finden wir ein merkwiirdiges Nebeneinander von
archaischen und neueren, manchmal sogar iranischen Formen; einige von
den ersteren, die meistens nordpalédstinischen Ursprungs sind, werden vom
Verfasser aufgezéihlt und eingehend behandelt, wobei ihr Weiterleben vom
Ende des I1. Jahrtausends oder schon von frither an bis ins 6.—5. Jahrhundert
hinein etwas sehr Besonderes darstellt. A. Diez-Macho: «A new list of so-
called ,Ben Naftali’ manuscripts, preceded by an inquiry into the true
character of these manuscripts» (8. 16-52), stellt eine Reihe wichtiger Be-
sonderheiten der Pseudo-Ben Naftali-Texte im Vergleich mit den authenti-
schen auf. A. Dupont-Sommer: «Un ostracon araméen inédit d’Eléphantine
(Collection Clermont-Ganneau No. 44)» (S. 53-58, mit einer vollseitigen
Reproduktion des Ostrakon), verdffentlicht zum ersten Mal ein wichtiges
Schriftstiick, dessen (durch Verstiimmelung des Textes leider unbekannt ge-
bliebener) Verfasser iiber seine Gefangenschaft anldBlich der Verfolgungen
der judischen Kolonie berichtet, und den Schabbat (geschrieben $bk) erwéhnt.
C. J. Gadd: «The second lamentation for Ur» (S. 59-71), gibt uns die erste
vollsténdige Veréffentlichung des sumerischen Textes des zweiten Klageliedes



358 Rezensionen

itber den Fall Urs (um 2006) mit wichtigen Bemerkungen iiber &dhnliche
Gattungen im Alten Testament. H. L. Ginsberg: «,Roots below and fruits
above‘ and related matters» (S. 72-76), erklirt in gewissen Zusammenhéngen
1. das Wort $dres als « Baumstumpf», und 2. das Verbum pdara(h) als «ver-
zweigen». C. H. Gordon: ¢« Abraham of Ur» (S. 76—84), unterzieht seine schon
frither vorgetragenen Thesen, daf3 Ur nicht der bekannte, stidliche, sondern
ein unbekannter, nordmesopotamischer Ort gewesen sei, und dafB die Erz-
viter merchani princes (verb shr und Konigsideologie!) gewesen seien, deren
Lebenszeit in die 2. Halfte des IT. Jahrtausends gehort, einer erneuten Unter-
suchung, dies auf Grund des Textes aus Ugarit PRU IV (1956) S. 103{f. Die
Ausfithrungen des Verfassers stellen den bestbelegten Versuch einer Spét-
datierung der Erzviter dar, und werden gewil} ernsthaft in Betracht gezogen
werden miissen, obschon er hier (leider) die wichtigen onomastischen und
linguistischen Parallelen aus den Maritexten nicht erwédhnt. E. Hammer-
shaimb: «On the so-called Infinitivus absolutus in Hebrew» (S. 85-95), stellt
den gemeinsemitischen Gebrauch dieser Form als Objekt zum Verbum und
seinen manchmal imperativischen Wert im Hebréischen fest, und zeigt wei-
ter, dall der heute 6fters angenommene «perfektischey» Wert des Inf. abs.
nicht ganz gesichert ist. S. Mowinckel: «Sahal» (S. 95-103), erklirt weshalb
dieses Wort héufig mit «Lowe», manchmal aber mit «Schalgendrachen,
«Lindwurm» tibersetzt werden muf. C. Rabin: «The origin of the subdivisions
of Semitic» (S. 104-115), erldutert, wie fragwiirdig heute die frither angenom-
mene These von einem Ursprung der einzelnen semitischen Sprachen aus
verschiedenen Vélkerwanderungen erscheine, und daf3 wviele linguistische
Unterschiede eher «auf sekundérer linguistischer Verbreitung» beruhen.
H. H. Rowley: «Notes onthe Aramaic of the Genesis Apocryphon (S.116-129),
zeigt, daf dessen Sprache ein wenig spéter als die des aramadischen Teils
Daniels anzusetzen ist und also gut aus dem 2. Jahrhundert stammen kann.
W. Rudolph: «Jesaja XV-XVI» (8. 130-143), schldgt als Datum fir dieses
Stiick die 1. Hélfte des 8. Jahrhunderts vor, wodurch es sich als «die élteste
Schriftprophetie des Alten Testaments» erweist. T. W. Thacker: « Compound
tenses containing the verb ,be‘ in Semitic and Egyptian» (S. 156-171), unter-
sucht den Gebrauch des Zeitwortes «sein» sowohl als Copula als auch zu-
sammen mit einem Partizip.

Weitere Aufsétze sind aulerdem: P. A. H. de Boer: «A Syro-hexaplar text
of the song of Hanna: I Samuel ii. 1-10»; G. Ryckmans: «Le gayl en Arabie
méridionale préislamique» (S. 144-155) und J. Ziegler: «Die Vokabel-
Varianten der o-Rezension im griechischen Sirach» (S. 172-190).

Eine Bibliographie des Jubilars in Auswahl schliet diese schéne und an-
regende Festschrift ab, deren Verfassern und Herausgebern sich auch der
Rezensent mit Glickwiinschen fur den Gefeierten anschlieen méchte.

J. Alberto Soggin, Rom

HervmeEr RINGGREN, Israelitische Religion. = Die Religionen der Menschheit,
26. Stuttgart, W. Kohlhammer-Verlag, 1963. XII + 326 S. DM 34.-.

«Israelitische Religion», nicht «Theologie des A.T.», nennt der schwedische
Religionshistoriker seinen Beitrag in der Reihe « Die Religionen der Mensch-



Rezensionen 359

heit». Damit wird er einerseits der Aufgabe der Reihe gerecht und vermag
andererseits das Interesse fiir die religionsgeschichtlichen Vorginge im Wer-
den und in der Entfaltung des alttestamentlichen Glaubens zu wecken. Die
zur Blite gelangte Alttestamentliche Theologie der Gegenwart hat sich so
intensiv mit dem innerbiblischen Glaubenszeugnis befaf3t, daf3 die religions-
geschichtliche Fragestellung geradezu wieder aktuell werden kénnte. Wie
fruchtbar sie nach wie vor ist, vermag Ringgren in schénster Weise zu zeigen.

Er selber weil} sich der sog. Uppsala-Schule nahe, steht aber fortwiahrend
so sehr im Nehmen und Geben nach allen Seiten offen, dall der Leser einen
weiten Horizont der Forschung und der méglichen Ergebnisse erhélt. Nicht
abgekliarte Fragen werden offen gelassen. Die Auseinandersetzung in stritti-
gen Punkten erfolgt souveréin, vornehm und aufbauend. Fiir einzelne Wort-
untersuchungen wird héufig L. Koehlers «Theologie des Alten Testamentes»
und Lexicon beigezogen, wiihrend von Rads Interpretationen vor allem fiir
das Verstandnis des Opfers verwertet werden. Kurz, es liegt ein Werk vor,
das die besten Resultate der letzten Jahrzehnte alttestamentlicher Unter-
suchungen zusammenfat und in gutem Stil jedem Interessierten préasentiert
wird.

Ohne ihn in eine These zu zwingen, verfolgt der Verfasser vor allem den
synkretistischen Proze3 von Jahweglauben und kanaanéischer Religion. Von
der Religion der Erzviter tiber die Verschmelzung nach der Landnahme und
wahrend der — breit dargestellten — Konigszeit bis hin zu Philo zeichnet er
die Einwirkung der Umwelt. Nur unter ihrem Einflull und in der Konfronta-
tion hat Israel seine Erkenntnisse entwickelt. Die Einwirkung setzt natiirlich
viele verwandte Beziehungen voraus. Phdnomenologische Berithrungspunkte
findet er zwischen Jahwe und dem atmosphérischen Hochgott, der den mit
El gebildeten Namen zugrunde liegt (S. 20. 39), auch werden zerstorerische
Seiten Jahwes (Ri. 9, 23; 2. Sam. 24, 1) als «Charakteristikum sog. Hoch-
gotter» (S. 42, 64f.) gedeutet. Frithelemente des Schépfungsglaubens sieht
Ringgren in der Bezeichnung «El Eljon, der Schépfer (oder Besitzer) des
Himmels und der Erde», Gen. 14, 19 (S. 92. 40), einem Abschnitt, der mehr-
fach fiir verschiedene Entwicklungsphasen verwendet wird — hauptséchlich
fiir die Ubernahme des altjerusalemischen Gottes Sedek und die Recht-
fertigung der davidischen Religionspolitik (S. 54).

Aber wo liegt der israelitische Kristallisationspunkt, um den sich die Vor-
stellungen der Umwelt lagern konnten? Mose und seine Zeit treten in Sicht,
die Auszugstradition wird tibernommen, denn «es ist unwahrscheinlich, daf
sich ein Volk eine Zeit der Sklaverei angedichtet habe» (S. 25). «T'radition»
ist im tibrigen als «Mitteilung von...» zu verstehen, nicht motivgeschichtlich.
Nach den tiblichen Erwédgungen tiber Mose erfolgt die iibliche Antwort, daf
«wir Mose nicht entbehren kénnen» (S. 36). Moglicherweise kann aber jetzt
sogar die Bundesvorstellung bis zu ihm zurtickgefiithrt werden, die durch den
hethitischen Hoheitsvertrag ja nun in die alteste Zeit geriickt werden kann
(S. 31f.).

Die Religion der Konigszeit ist quellenméfBig wie religionsgeschichtlich er-
giebiger und wird auf 222 Seiten breit dargelegt. In der Gottesvorstellung
fallt wieder die Doppeltheit im Wesen Jahwes auf, charakterisiert durch seine



360 Rezensionen

«Heiligkeit». Ringgren zieht fur «heiligr die Ableitung von akkadisch
«quddusu» — glinzend, leuchtend — vor, méchte aber das Schreckliche und
ganz andere daraus lesen (S. 65). Man kénnte en passant darauf hinweisen,
dal3 gerade bei Jesaja die gottliche Heiligkeit ambivalent ist und sich bis in
die Eschatologie hinein auswirkt. Hier sind auch der Grimm und die Eifer-
sucht Gottes beheimatet — jene Ziige, die C. G. Jung in seinem Hiobbuch so
faszinieren. Als Nebenprodukte des Synkretismus werden die Gestalten des
himmlischen Hofstaates, Hypostasen und auch Ddmonen gestreift (S. 79 bis
91). Schépfung, Paradies und Sintflut werden mehr paraphrasierend durch-
gangen, aber mit reichlichen Hinweisen auf den mythologischen Hintergrund
und die israelitische Umformung versehen. Gilt hier, daB3 das mythologische
Material in einen geschichtlichen Rahmen eingebettet wurde (d. h. offenbar
in den jahwistischen Vorbau), so ist es besonders interessant, in dem — leider
etwas kurzen — Abschnitt «Gott in der Geschichte» (S. 100-102) zu hoéren,
daBl im A.T. nebst der Historisierung des Mythus in der geschichtlichen Dar-
stellung eher von einer Mythisierung der Geschichte zu reden wére (S. 102).
Beispiele dafiir findet der Verfasser bezeichnenderweise doch nur in den be-
kannten Uberlagerungen bei Dtjes.

Erwihlung und Anthropologie gehen in gewohnten Bahnen, héchstens,
daB Ps. 8 zuritickhaltend als Konigspsalm verstanden werden koénnte. «Der
erste Mensch wird in koniglichen Kategorien geschildert» (S. 112, ebenso
S. 211, wo kurz an eine mimische Darstellung der Schépfungsgeschichte im
Kult gedacht wird).

Nach dem letzteren ist man um so erstaunter, wie beherrscht im ausfuhr-
lichen Kapitel {iber den Kult referiert wird. Viele Indizien weisen den For-
scher zwar auf eine reale Mitte, gestatten aber doch keine Rekonstruktion
alter Rituale (S. 137). Gerade hier soll das aulBerbiblische Material weise ver-
wendet werden. Das sich oft fast aufdréingende Kultdrama wird gegen Engnell
abgelehnt (8. 168. 171). Ringgrens vermittelnder Standort erweist sich in der
Vermutung fruchtbar, dafl sowohl Mowinckels These vom Neujahrsfest wie
das Bundeserneuerungsfest von Weiser und von Rad Interpretationsweisen
derselben Tatbestéinde sein konnten. Das israelitische Neujahrsfest wiirde
dann in der kanaandisch bedingten Feier der Konigsherrschaft Jahwes und
im parallellosen israelitischen Bundeserneuerungsfest wurzeln (S. 178).

Eine doppelte Wurzel ist auch fir die Beurteilung des Koénigtums zu be-
rucksichtigen (S. 201ff.). Es gibt nicht eine in sich ruhende Konigsideologie,
sondern Bertithrungs-, Verschmelzungs- und Abstoffungspunkte. Das hethi-
tische Krénungszeremoniell (Salbung, S. 203f.), dgyptische und sumerische
Wiirdetitel zeigen zwar die Verwandtschaft und Abhéngigkeit, gestatten aber
nicht, in Israel von einem g6ttlichen Konigtum zu reden. Sinngeméfer ist
die Bezeichnung «sakrales Konigtum» (S. 213).

Ist die israelitische Religion als Mischprodukt anzusehen, ist begreiflich,
daB die Propheten gegeniiber diesem tolerierten oder auch theologisch ver-
arbeiteten Synkretismus kritisch reagieren. Aber selbst ihr Protest bedient
sich wiederum der Bilder und Vorstellungen, die sie ihrerseits iibernommen
haben. Hosea bezieht seine Bilder von der Ehe der bekdmpften Fruchtbar-
keitsreligion (S. 246). Jesaja hilt an der Erwiahlung des Zions fest, wahrend



Rezensionen 361

Micha ihr gleichgiiltig, wenn nicht ablehnend gegeniibersteht. Jeremia hat
Verbindungen mit den noérdlichen Rahelstdmmen und ist mehr dem Sinai-
bund zugewandt (daher Jer. 31, 31ff.). Bei Ezechiel ist die Spannung in die
Psyche verlagert. Aber nicht nur die AuBerungen der Propheten sind um-
weltsabhéngig, das Prophetentum selber hat wieder eine zweifache Wurzel
in der orientalischen Umwelt und im Bundesgedanken Israels und seiner
ethischen Ausrichtung.

In der nachexilischen Zeit treten an Stelle des altkanaandischen Hin-
flusses, der noch in der Auspriagung des éltesten Auferstehungsglaubens eine
Rolle spielt (S. 295), hellenistische (nebst anderem in der anthropologischen
Dichotomie wahrnehmbar, S. 291) und iranische Einwirkungen (dualistisches
Geschichtsbild, S. 306). Philo schliefllich vereinigt in seiner Person Offen-
barungsglaube und hellenistische Philosophie und ist ein letztes Beispiel jener
Synthese, die das ganze A.T. durchzieht.

Die israelitische Religion wird also kraftig auf den gesittigten Boden einer
religiésen Umwelt gezogen. Spiritualisierungen werden beinahe von selbst
verdichtig. Ungewollt stellt sich doch die Frage, worin und wie denn noch
das spezifisch Israelitische ausgedriickt werden kann, wenn fast alle Aussage-
formen vorgepriagt sind. Die geschmihte «Sprache Kanaans» wird kana-
andisch ! Es scheint jedenfalls, daf3 auch ein «Vere paganus, vere israeliticus»
noch manche Generation beschéftigen wird. Dem Verfasser weil man fiir
seine brillante Leistung wie fiir seine unbequeme und gewill unbeabsichtigte
Mahn- und Denkaufgabe groflen Dank. Werner Reiser, Basel

TH. C. VRIEZEN, De Godsdienst van Israél. Arnhem, Van Loghum-Slaterus;
Antwerpen, Standaart Boekhandel, 1963. 261 S., 16 Taf. FI. 8.90.

Die vorliegende Arbeit kann als eine Geschichte Israels vom Gesichtspunkt
des Gottesdienstes betrachtet werden ; darin unterscheidet sie sich von anderen
gleichnamigen Werken (z.B. von dem gerade in 2. Auflage erschienenen von
H. J. Kraus). Dieses methodische Vorversténdnis bringt Vorteile und Nach-
teile mit sich, so wie man sie auch fiir andere in der gleichen Weise behandelte
Gegenstande wahrnehmen kann. Zu den Vorteilen gehért, da3 eine wissen-
schaftlich genaue Behandlung durch die geschichtliche Sukzession doch
leichter leserlich und assimilierbar gemacht wird, was fiir ein Buch, das wie
dieses, fir ein gréeres Publikum bestimmt ist, ausschlaggebend sein diirfte.
Zu den Nachteilen gehort die micht leichte Ubersehbarkeit der einzelnen
Institutionen und ihrer Entwicklung, was in unserem Band, der weder ein
Autoren- noch ein Gegenstandsregister besitzt und dessen Anmerkungen am
Ende vorgelegt werden, noch erschwert wird; diese letzteren Elemente sind
jedoch rein technisch und konnen in einer néchsten Auflage verbessert
werden.

Der Druck und das Papier sind gut; der Preis aber (ungefihr sFr. 10.—) fiir
ein Pocketbook ist bestimmt zu hoch, dafiir hatten die Verleger auch ein
broschiertes Exemplar liefern kénnen. Die nicht schéne und technisch min-
derwertige Herstellung des Pocketbooks rechtfertigt sich nur durch den
Zweck, ein wichtiges Werk zu stark verbilligtem Preise einem gréBeren Kreis



362 Rezensionen

zugénglich zu machen ; dies geschieht hier aber nur teilweise. Natiirlich haben
diese Bemerkungen aber mit dem Inhalt des Buches nichts zu tun.

Eine Einleitung in Kap. I setzt sich mit den Problemen Tradition, Ge-
schichte und Historie auseinander. Hier wird der verhéltnisméssig geringe
zeitliche Abstand zwischen Moses und dem #ltesten Bearbeiter seiner Tra-
ditionen («J») betont (S. 15); dariber mehr unten. Kap. IT behandelt die
Religion Israels «auf dem Hintergrund der altorientalischen Religionen»; es
gehort zu dem Besten, was bis heute auf einleitendem Gebiet produziert wor-
den ist, und sollte von jedem Orientalisten und Theologen griindlich durch-
gearbeitet werden. Ahnlichkeit und Verschiedenheit der einzelnen Religionen,
Besonderheiten von Israel ihnen gegeniiber sowohl als sein Synkretismus
werden mit reichhaltiger Literatur kurz und tiefschiirfend erldutert. Die
Sondermerkmale der Religion Israels werden im Anschluf3 an Baumgartner
dargestellt!. Im ITI. Kap. wird die Religion Israels im 11. Jahrhundert, das
hochste Datum, an das die Quellen uns heranfiihren, behandelt: Jahwe ist
Gott (8. 67ff.), und zwar der einzige Gott Israels, was aber andere Gétter
fiir fremde Lander und Vélker nicht ausschlieBt. Die Vorgeschichte, Kap. IV,
bildet den nichsten Abschnitt. Hier nimmt der Verfasser Stellung in der
Diskussion, die zwischen mitteleuropiischen und nordamerikanischen Ge-
lehrten im Gang ist. Volle Anerkennung zollt er der Alt’schen Rekonstrulktion
der Religion des «Vatergottes» (S. 91ff.), aber gegen gewisse itiberlieferungs-
geschichtliche Schlisse ist er eher zurtckhaltend (S. 87ff.), wie wir spiter
noch sehen werden. Im Kap. V nimmt er gegeniiber dem von G. von Rad
herausgearbeiteten «kleinen geschichtlichen Credo» eine eher ablehnende Stel-
lung ein (S. 105ff.): dies Credo befindet sich in einer jiingeren Schicht (das
Deut.) und ist gar kein Glaubensbekenntnis; ferner bildet die Sinaitradition
einen Teil der Wiisteniiberlieferung und ist von ihr nicht zu scheiden (S. 106{f.).
Uberhaupt fiithrt die traditionsgeschichtliche Methode zu einer zu groBen Be-
schrankung des historisch verwendbaren Materials (S. 113ff.), so dal am
Ende von der Uberlieferung nichts mehr iibrig bleibt. Auf Grund dieser Fest-
stellungen weill er eine Vorgeschichte Israels zu rekonstruieren, die immerhin
stark auf der Tradition fullt. Kap. VI, der Sieg des Jahwismus, betont das
Unikum des davidisch-salomonischen Grofreiches in Syrien-Paldstina, und
dann das Ringen der Religion Israels um die Oberhand ; der optimistische Titel
verschwindet in der Behandlung, die uns einen langen und schweren Kampf
zeigt, wobei der Synkretismus nur unter groflen Opfern aus dem Wege ge-
schafft werden konnte. Von hier an folgt der Verfasser mehr oder weniger der
Geschichte Israels: das Leben der beiden Staaten, die groen Propheten, die
deut. Reformation und das Exil, die Restauration, der Judaismus, und ver-
mag darin die wichtigsten kultischen Institutionen zu verarbeiten.

Besonders schwerwiegend sind die von Vriezen gemachten AuBerungen
tiber die traditionsgeschichtliche Methode. Kann der Rezensent hinsichtlich
der vorgekommenen Ubertreibungen ihm nur zustimmen, so méchte er doch
seinen Skeptizismus anldBlich der Spétdatierung des Deut. und besonders
gewisser darin erhaltener Traditionen, u.a. des sog. Credos, duBern. Da muf3

L W. Baumgartner, Theol. Zeitschr. 3 (1947), S. 811f.



Rezensionen 363

man schon sagen: die Zeiten sind reif fiir ein vollig neues Studium des Deut.
(und der deut. Uberarbeitung der geschichtlichen Biicher), wie das zuletzt
besonders durch A. Alt, G. von Rad, G. E. Wright und N. Lohfink geschieht.

Im ganzen kann man dem Verfasser nur dankbar sein. Vertreter philo-
sophischer und theologischer Fakultdten bediirfen solcher Werke, die fiir den
Nichtspezialisten wie flir den Fachmann wichtig sind. Deswegen erwarten wir
baldige Ubersetzungen (wie bei anderen Werken des Verfassers) in die drei
Sprachen. J. Alberto Soggin, Rom

BeNeEDIKT OT1ZEN, Studien tiber Deuterozacharja. Acta theologica danica, 6.
Copenhagen, E. Munksgaard, 1964. 303 p. Kr. 60.—.

L’interprétation de la seconde partie du livre de Zacharie a toujours sou-
levé de grandes difficultés; aussi saluera-t-on avec reconnaissance la publi-
cation de la these de B. Otzen, un éléve des regrettés A. Bentzen et F. Huid-
berg sur le Deutérozacharie. Le théologien danois fait preuve d’une riche in-
formation, d’une pensée & la fois ferme et nuancée. Son étude se lit avec
intérét; elle représente une utile contribution aux recherches sur l'un des
prophétes les plus obscurs de I’Ancien Testament.

L’ouvrage de B. Otzen comprend quatre parties: — 1. La premiére est
consacrée a I'histoire de l'exégése du Deutérozacharie, depuis le XVIIe
siécle jusqu’a nos jours. B. Otzen souligne 'importance de 1’étude de B. Stade
parue en 1881. — 2. La seconde, de beaucoup la plus longue (p. 35-212),
concerne 'arriére-plan historique des oracles de Zacharie 9 & 14. Aprés une
enquéte soignée et parfois subtile, B. Otzen conclut: Zac. 9-10 proviennent
de cercles judéens au temps deJosias; Zac.11 a été composé au lendemain de
la chute de Jérusalem; Zac. 12-13 est en grande partie I’ceuvre de Judéens
au début de I'exil; Zac. 14 a un caractére apocalyptique évident et peut étre
rapproché du Tritoésaie. — 3. Dans le troisieme chapitre B. Otzen compare
sa position avec celle de Lamarche qui vient de publier une importante
étude sur ces mémes chapitres (1961). Alors que le théologien francais insiste
sur la structure extrémement compliquée qu’il pense retrouver dans les
chapitres 9 a 14 de Zacharie, B. Otzen estime que les éléments constitutifs
de Deutérozacharie proviennent des traditions cultuelles d’Israel. — 4. Enfin
le chapitre quatre permet a l’auteur de compléter son travail par des re-
marques de critique textuelle et d’exégése.

La thése de B. Otzen est donc une étude préliminaire, et fort compléte,
a l'explication du message des chapitres 9 & 14 de Zacharie. Méme si I'on ne
suit pas toujours le théologien danois dans ses déductions, on apprécie sa
méthode et 'orientation générale de son ouvrage; on y recourra pour véri-
fier telle hypothése ou puiser tel renseignement d’ordre historique. Je pense
en particulier & ce qui nous est dit sur la période de Josias, sur les fils de
Javan (p. 45ss.), sur le réve de la reconstitution de ’empire de David (p.
62ss.) ou sur l'interprétation «cultuelley de Zaec. 12, 8-13, 1.

Robert Martin-Achard, Genéve

EDpUARD ScHWEIZER, Neotestamentica. Deutsche und englische Awufsdtze 1951
bis 1963. Zurich/Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1963. 448 S.

In der letzten Zeit sind auf dem theologischen Biichermarkt 6fters Aufsatz-



364 Rezensionen

sammlungen erschienen. Das erscheint dadurch gerechtfertigt, daf die ent-
scheidenden DenkanstéBe fiir die Forschung vielfach gerade durch einzelne
Aufsitze gegeben wurden. Deshalb sollten sie leicht greifbar sein. Die Samm-
lung der Aufsidtze von E. Schweizer unterscheidet sich dadurch von anderen
gleicher Art, da@ sie die verschiedensten Gebiete umgreift: Religionsgeschich-
te («Voraussetzungen»), Christologie, Pneumatologie, Ekklesiologie, Liturgie
und exegetische Einzelfragen. Sie zeichnet sich ferner dadurch aus, daB sie
nicht im bloB theologisch-wissenschaftlichen Denken verharrt, sondern immer
wieder bis zu den praktischen Fragen der Gemeinde und ihres Gottesdienstes
vorstoBt. Das zeigt sich nicht nur darin, da3 E. Schweizer solche praktischen
Fragen direkt behandelt, sondern seine ganze theologische Diktion ist vom
Blick auf die Gemeinde und nicht blof auf den Einzelnen hin geprigt.

Im Gegensatz zu den Ausfithrungen von R. Bultmann in seiner «Theologie
des Neuen Testaments» (S. 17, 2) sieht er z. B. den paulinischen Begriff
owuae nicht vom Einzelnen her, sondern durch die Begegnung des Menschen
mit Gott und seinem Mitmenschen geprigt (S. 291f. 322f.). So ist auch das
Ziel des Gottesdienstes «by no means the comfort, the happiness, or even the
salvation of the individual», sondern immer ¢the upbuilding of the church»
(5. 388). Dabei verschméht er im iibrigen durchaus nicht die Forschungs-
ergebnisse von R. Bultmann und seinen Schiilern, sondern betreibt vielmehr
gerade auch strenge historisch-kritische Arbeit bei eingehender Beriicksich-
tigung der religionsgeschichtlichen Umwelt des Neuen Testaments. Auf die-
sem Wege kann er manche einleuchtende Einwiinde gegen das Urteil vor-
bringen, ein bestimmtes Wort stamme nicht vom historischen Jesus, sondern
sei nur Gemeindebildung. So ist z. B. E. Schweizer zuzustimmen, wenn er
sagt, dal es schwer vorstellbar ist, dall der Vorwurf Jesu, der Petrus « Satan»
nennt, in der Gemeinde erfunden worden sein soll (S. 68, 239). Auch spricht
in der Tat gegen Bultmanns Vermutung, Matth. 16, 17-19 sei der urspring-
liche SchluB3?, daB3 Mark. 8, 32f. nicht nachtréglich erfunden sein wird (S. 68,
Anm. 37).

Andererseits gelangt E. Schweizer auf diesem Wege oft nur zu blo3 hypo-
thetischen und anfechtbaren Ergebnissen, so wenn er etwa die echten Jesus-
worte von der spéteren Gemeindebildung abzugrenzen versucht. Es war z. B.
geradezu vorauszusehen, dafl die Hypothese E. Schweizers, dal schon Jesus
selber den Terminus «Menschensohn» gebrauchte, von Ph. Vielhauer bestrit-
ten werden wiirde?. In diesen Fragen wird wohl nie auch nur anndherungs-
weise Ubereinstimmung zu erzielen sein. Sollten wir deshalb nicht viel mehr
untersuchen, was die biblischen Schriftsteller bzw. die Urgemeinde in Wirk-
lichkeit gedacht und verkiindigt haben? E. Schweizer sagt einmal: «Er
(Jesus) hat damit einerseits einen Anspruch erhoben, aufmerksam gemacht
auf das Geheimnis, das hinter seinem Wirken steht, und hat andererseits
doch niemandem eine bequeme Formel in die Hand gegeben, die man nur zu
tibernehmen brauchte, um rechtgldubig zu sein. Denn der Terminus (,Men-

1 R. Baltmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (1931), S.276f.
2 Ph. Vielhauer, Jesus und der Menschensohn: Zs.f.Theol.u. Ki. 60 (1963),
S. 133f.



Rezensionen 365

schensohn‘) konnte ebenso als etwas ungewohnte Umschreibung fiir das Ich
eines gewohnlichen Menschen verstanden werden wie als Ausdruck der Be-
sonderheit des Weges Jesu» (S. 75). Von dieser Aussage bleibt giiltig, dal die
Urgemeinde mit dem Terminus « Menschensohn» auf das Geheimnis Jesu auf-
merksam machte. Ob aber schon Jesus diesen Terminus gebrauchte, muf
offen bleiben.

Daf3 manche Fragen offen bleiben konnen, dafl dies auch durchaus kein
Mangel zu sein braucht, bestreitet auch E. Schweizer nicht. «Manchmal ist
das Eingesténdnis, noch lingst nicht am Ende der Fragen zu sein, sehr viel
hilfreicher als das Angebot von radikalen Ldsungen, die beanspruchen, alle
Probleme zu losen» (8. 120). Diesen Satz spricht E. Schweizer bei der Be-
handlung der sog. «Kerygmatheologie» aus. Er sieht sehr klar ihre Gefahr
darin, «dafl das extra nos des Heilshandelns Gottes je iibersehen werden»
kann (S. 118). Dabei darf es nicht zu einer «T'heologie der Tatsachen», aber
auch nicht zu einer «Theologie der Gnosis» kommen (S. 120).

Es erscheint uns fraglich, ob E. Schweizer der johanneischen Eschatologie
ganz gerecht geworden ist. Jedenfalls erscheint auf diesem Gebiet sein Urteil,
wenn man seine Ausfithrungen in seinen verschiedenen Aufsétzen miteinander
vergleicht, als nicht ausgewogen. Einmal sagt er: «...a whole gospel like
John’s show there were churches which expressed their faith without speaking
of a future eschatological event or of Heilsgeschichte in the strictest sense»
(S. 131). Andererseits weill er aber auch anhand der bekannten Textstellen,
daB die Zwn oiviog auch bei Johannes in der Zukunft liegend verstanden
wird und dafl es bei Johannes auch das zukiinftige Ereignis des Gerichts
gibt (8. 387). Er fragt mit Recht, ob es «so sicher» ist, dal T éoxdn fueépa
Zeichen eines Redaktors ist (S. 386). Aber ist die «in der Zukunft liegende
Vollendung» wirklich «nur (von uns gesperrt gedruckt) die Bestitigung des
schon Geschehenen» (8. 259)? Finden «Glauben und Erkennen... nur noch
die Bestatigung in der Vollendung der himmlischen Herrlichkeit» (S. 262)?
Wir fragen, ob das Wortchen «nur» hier nicht fehl am Platz ist. Die Ver-
wandlung vom Glauben zum Schauen, die Vollendung des schon Geschehenen
sollte radikaler und inhaltsschwerer gesehen werden.

Aus der Fiille der Probleme, die E. Schweizer aufgreift und bespricht,
seien nur noch herausgegriffen: die Theologie des Markus (S. 93ff.), Fragen
des Bekenntnisses (S. 122ff.), die historisch-kritische Bibelwissenschaft und
die Verkiindigungsaufgabe der Kirche (S. 136ff.), besonders Fragen zur
Theologie des Paulus (S. 180ff.), der Apokalypse (S. 190ff.), das Verhéltnis
von Schrift und Tradition (S. 203ff.), die Jiinger Jesu und die Kirche nach
der Auferstehung (S. 239ff.), und zwar bei Johannes (8. 254ff.), bei Paulus
(S. 272ff.) und in den paulinischen Antilegomena (S. 2931f.), Kirche und
Mission (S. 317ff.), der Gottesdienst (S. 3331f.), Wesen, Ursprung und Ent-
wicklung des Herrenmahles (S. 344ff.) und exegetische Einzelfragen. Dabei
bleiben die Ausfithrungen E. Schweizers aufschluBreich und wichtig bis hin
zu den abschlieBenden exegetischen Einzelfragen. Wir nennen hieraus nur die
kleine meisterhafte exegetische Studie tiber «Die Heilung des Kéniglichen:
Joh. 4, 46-54» (S. 4071f.), in der er grundlegende Ausfithrungen zur Bedeu-
tung und zum rechten Verstdndnis von Wunder und Zeichen macht. Es sei



366 Rezenstonen

noch darauf hingewiesen, daf der Verfasser dankenswerterweise seine Aus-
fihrungen mit reichhaltigen Anmerkungen versehen, nach jedem Aufsatz die
neueste Literatur zum Thema angefihrt und abschlieflend ein ausfiihrliches
Stellenregister gebracht hat. Helmut Wenz, Frankfurt/M.

Hruinz ScHUMACHER, Das tausendjahrige Konigreich Christt auf Erden. Eine
biblische Untersuchung tm Lichte des Fortschreitens der gottlichen Heils-
offenbarung wund Heilsgeschichte. Stuttgart, Paulus-Verlag Karl Geyer,
1964. 296 S. DM 14.80.

Der Verfasser dieser Studie gehort dem Kreis an, der von der auf ein Mil-
lenium und eine Apokatastasis panton ausgerichteten Verkiindigung eines
Ernst Ferdinand Stroter, Theodor Béhmerle und Karl Geyer gepragt ist, und
wirkt gegenwiirtig als Schriftleiter der von diesem Kreis getragenen Zeit-
schrift «Gnade und Herrlichkeit».

Das Anliegen, das Schumacher bewegt, ist zu zeigen, dall die biblische
Botschaft wesentlich in der Verkiindigung des tausendjahrigen Koénigreiches
Christi auf Erden bestehe, und dafl die Beschriankung des Christentums auf
die Frage nach dem individuellen Heil ein Hauptgrund seiner grofen Un-
wirksamkeit sel.

Uber die von ihm angewandte Methode schreibt Schumacher: «Weil Gott
Sein Heil in Etappen fortschreitend offenbart und verwirklicht, méchten wir
auch das Zeugnis der Schrift tiber das Tausendjahrreich dieser Entwicklung
gemdl darlegen. Wir stellen also nicht bei der Behandlung der einzelnen
Unterabschnitte Stellen aus dem Alten und Neuen Testament einfach unver-
bunden nebeneinander... Auch gehen wir nicht den Weg, zunéchst das neu-
testamentliche Zeugnis und dabei besonders die Kernstelle Offb. 20, 1-10
herauszustellen, um sodann auf Grund von Offb. 20 anzugeben, was fur alt-
testamentliche Stellen sich auf das Millenium beziehen, sondern wir verfolgen
den Weg, wie ihn die géttliche Heilsoffenbarung ging.» — Demgemiaf3 zerfallt
der Hauptteil des Buches in folgende Abschnitte: 1. Das Konigreich nach
dem Alten Testament: das Reich als Reich Israels; 2. Das Konigreich nach
den Evangelien: das Reich als Reich des Kénigs; 3. Das Koénigreich nach der
Apostelgeschichte und der Briefliteratur des Neuen Testamentes: das Reich
in seiner Verzogerung; 4. Das Konigreich nach dem Buch der Offenbarung:
das Reich als Reich der Vorvollendung. — Am Schlull dieses Hauptteils sagt
Schumacher: «Es ist etwas ungeheuer Grof3es und Herrliches um dieses Reich,
das all unser Vorstellungsvermogen weit tibersteigt. Und doch ist es noch
nicht die letzte Vollendung der Liebesgedanken Gottes, sondern erst die
Uberleitung dazu. Durch das Heiligtum des Milleniums schreitet die Mensch-
heit aus dem Vorhof des gegenwiirtigen bésen Aons hiniiber ins Allerheiligste
der Neuen Welt.»

Nachdem unter dem Titel « Der Reichsgedanke tiberliefert in der Menschen
Hiinde» das «tausendjihrige Konigreich Christi im Spiegel der Kirchenge-
schichte» kurz dargestellt worden ist, wird ein letzter Abschnitt der Frage:
«Der neue Staat Israel im Lichte des Kommenden» gewidmet. Dabei stellt
Schumacher den Satzen Johann Jakob Stamms, daBl die alttestamentliche
LandverheiBung im Neuen Testament keinen Platz mehr habe, sondern in



Rezensionen 367

Jesu Person und die ihn umgebende Gemeinde aufgenommen sei, und da@
daher die Griindung des israelischen Staates in Paldstina keine direkte heils-
geschichtliche Bedeutung habe, die Uberzeugung gegeniiber, da die Samm-
lung Israels im neugegriindeten Staat eine Vorerfullung der gottlichen
SammlungsverheiBungen sei; die endgiiltige Sammlung erfolge allerdings
erst beim Kommen des Herrn.

Auch wenn man in bezug auf das Tausendjihrige Reich anderer Ansicht
ist als Schumacher, wird man aus seiner umsichtigen Schrift manche wert-
volle Anregung empfangen. Ernst Staehelin, Basel

Heinrice Krarr, Clavis patrum apostolicorum. Catalogus vocum in libris
patrum qui dicuntur apostolict non raro occurrentium. Miinchen, Késel Ver-
lag, 1963. VIIT 4 591 S. DM 65.—.

Dieses willkommene Hilfsmittel zum Studium der #ltesten nichtkanoni-
schen Schriften der Kirche verdanken wir einem protestantischen Gelehrten,
Professor fir Kirchengeschichte in Kiel, und einer Mitarbeiterin, Ursula
Friichtel. Kraft basiert seine Konkordanz der Apostolischen Viter auf ein
paar moderne KEditionen, die er im Besitz der Leser ohne weiteres voraus-
setzt . Inwiefern er Goodspeeds Index verwendet hat, wird im Vorwort nicht
erwihnt.? Goodspeed beriicksichtigte mehr Texte als Kraft, auch Papias,
Polykarpmartyrium und Diognetbrief, fiihrte aber jeweils nur die Nummern
der Verse an. Dafiir gibt der neue Schliissel von Kraft bei jedem Wort sowohl
eine lateinische und deutsche Ubersetzung wie den Kontext an, was die Be-
nutzung aullerordentlich erleichtert.

Stichproben zeigen, wie grofl die Genauigkeit des Verzeichnisses ist3. Fur
nicht spezialisierte Leser wiire eine Einleitung mit Angaben tiber die be-
nutzten Texteditionen und Abkiirzungen ein Desideratum.

Bo Reicke, Basel

Die Pilgerreise der Aetheria (Peregrinatio Aetheriae). Eingeleitet und erklirt
von HELENE PETRE, ibersetzt von Karl Vretska. Klosterneuburg bei
Wien, Bernina-Verlag, 1958. 285 S., 4 Karten u. Pliane. DM 20.70.

Wo Paldstinareisen heute so sehr im Schwang sind, mag ein wenngleich
verspateter Hinweis auf dieses Buch noch immer berechtigt sein. Handelt es
doch von einem der dltesten Berichte von einer Paldstinareise, und er ist um
so interessanter, als er von einer Frau stammt. Er liegt in einer 1884 in einem
italienischen Kloster gefundenen Handschrift vor, deren Eingang fehlt. Damit
mag es zusammenhéngen, daf3 wir tiber die Autorin nur unzulédnglich orien-
tiert sind. Nicht einmal ihr Name ist ganz sicher, ebensowenig ihre Heimat
(Gallien oder Spanien?) und ihr Stand (Abtissin oder einfache Nonne?). Aber

1 Gemeint sind: K. Bihlmeyer, Die apostolischen Viter, 1, 2. Aufl. mit
einem Nachtrag von W. Schneemelcher (1956); M. Whittaker, Der Hirt des
Hermas (1956); oder J. A. Fischer, Die apostolischen Véter griechisch und
deutsch, 1 (1956); 2 in Vorbereitung.

2 K. J. Goodspeed, Index patristicus sive Clavis patrum apostolicorum
operum (1907, 2. Aufl. Naperville I1l. 1961); VIII + 262 S.

3 8. 428b, 1. Clem, 63, 1: add. témov.



368 Rezensionen

wenigstens die Zeit ihrer Reise (um 400 n.Chr.) steht fest; und auch fir ihre
Personlichkeit 148t sich doch allerlei dem Bericht entnehmen, den sie als
Brief an «die ehrwiirdigen Frauen, ihre Schwestern», stilisiert im Vulgérlatein
jener Zeit, schreibt. «Heilige Neugier» gibt sie selber als Motiv fiir ihre drei-
jihrige Reise an, die sie von Konstantinopel nach Jerusalem, nach Agypten,
uber den Sinai zuriick nach Paldstina und weiter durch Syrien und Klein-
asien zum Ausgangspunkt zuriickfiihrte. Die damit verbundenen Strapazen
und Gefahren hélt sie nicht der Erwihnung wert. Sie wollte einfach alle die
Statten und Gegenden sehen, von denen das Alte und Neue Testament er-
zihlen. Darum hatte sie ihre Bibel mit und dazu den «Baedeker» jener Zeit,
das Ortsnamenverzeichnis des Euseb in der Ubersetzung des Hieronymus.
AuBerdem aber wollte sie die christliche Kirche des Morgenlandes mit ihren
Gottesdiensten und Festen und ihren frommen Ménnern kennenlernen, und
widmet dem den zweiten Teil ihres Berichts. Dagegen fehlt ihr jedes Interesse
fur die Natur des Morgenlandes, fiir seine Geschichte und Denkmaéler und die
einheimische Bevolkerung. So kommt bei aller Einseitigkeit ihrer Einstellung
doch ein ganz eindriickliches Bild heraus.

Das nett ausgestattete Bédndchen, das den lateinischen Text mit gegen-
iiberstehender Ubersetzung und in Einleitung und Anmerkungen alles Wich-
tige zum Verstiandnis bietet, sei allen Interessenten angelegentlich empfohlen.

Walter Bawmgartner, Basel

TiBor GALLUS, S. J., Der Nachkomme der Fraw in der altlutheranischen
Schriftauslegung. 1. Klagenfurt, Verlag Carinthia, 1964, 172 S. Fr. 14.—.

In den Jahren 1949, 1953 und 1954 hat Tibor Gallus S. J. in drei Binden
das Werk herausgegeben: «Interpretatio mariologica Protoevangelii» (Gen.
3, 15). Es enthélt die Geschichte der romisch-katholischen Auslegung von
Gen. 3, 15 bis zur Proklamation des Dogmas von der Unbefleckten Empfiang-
nis Marias.

Nun 1d8t er, gleichsam als Fortsetzung, das Werk erscheinen: «Der Nach-
komme der Frau (Gen. 3, 15) in der altlutheranischen Schriftauslegungy.
Einstweilen liegt der erste Band vor. Er behandelt die Auslegung von Gen. 3,
15 bei Luther, Zwingli und Calvin.

Der Hauptteil des Bandes ist Luther gewidmet; er zerfillt in drei Ab-
schnitte: 1. Die erste Phase der lutherischen Schriftauslegung 1513-1521;
2. Die zweite Phase... 15621-1535; 3. Die dritte Phase... 1535-1546. Das
Material ist erschopfend beigezogen und ausgewertet und die Darstellung
klar und durchaus objektiv.

In einem Vorwort hebt Peter Meinhold vor allem die 6kumenische Bedeu-
tung der Untersuchung von Tibor Gallus hervor, indem er schreibt: «Seine
Ergebnisse sind ein férderlicher Beitrag zur Erhellung der Stellung Luthers
zum Alten Testament. Sie werfen ein neues Licht auf einzelne Stellen von
Luthers berithmter Genesis-Vorlesung. SchlieBlich stellen sie einen wichtigen
Beitrag zur Stellung Luthers zu Maria dar, der auch fiir die gegenwartige
Diskussion zwischen evangelischen und katholischen Christen viel starker
herangezogen werden sollte, als es bisher geschehen ist.»

Ernst Staehelin, Basel



Rezensionen 369

JouxN YobpEr, Tdufertum und Reformation in der Schweiz. 1. Die Gespréche
zwischen Tdufern und Reformatoren 1523—-1538. = Schriftenreihe des Men-
nonitischen Geschichtsvereins, 6. Karlsruhe, Verlag H. Schneider, 1962.
184 S. DM 12.—-.

«Es ist die Absicht dieser Studie, eine Vorarbeit zum Verstdndnis der
Téuferbewegung als theologiegeschichtlicher GréBe zu liefern» (S. 11). Der
Verfasser geht den Quellen nach, in denen uns Gespréiche zwischen Téufern
und Reformatoren erhalten sind, und versucht, aus ihnen einen Skopus der
entstehenden Tédufertheologie zu erarbeiten. Die Methode dieses Versuches
ist gepriigt von der amerikanischen Forschung, die sich seit langem um an-
gemessene Differenzierungen innerhalb des linken Fliigels der Reformation
bemiitht. Dadurch soll unter Vermeidung leichtfertiger Nivellierung das reli-
giose Hauptmotiv der einzelnen Gruppen herausgearbeitet werden. In 32
Kapiteln gibt der Verfasser eine umfassende Darstellung der Entstehung und
Konsolidierung der Téufertheologie. Die ersten vier Kapitel sind der «Vor-
geschichte des Taufertums» gewidmet (8. 13-39). Die «Grundlegung» (S. 40
bis 89) beschreibt die entscheidenden Auseinandersetzungen des Jahres 1525
aus der Sicht der theologischen Gegensétze. Die Jahre 1526-1530 bringen die
Entwicklung der Té&ufertheologie, deren wichtigste Station die Schleit-
heimer Synode von 1527 sein durfte (S. 90-126). Die Jahre bis 1538 unter-
sucht Yoder in einem vierten Abschnitt (S. 127-151). Eine abschlieende
Betrachtung ist der «Bedeutung der Gespridche fiir das Versténdnis des
Téufertums» gewidmet (S. 152-174).

Die Methode der historischen Erfassung des Objektes, die der Aussonde-
rung eines «eigentlichen Taufertums» gilt, mufl man begriiBen. Thre An-
wendung durch den Verfasser freilich kann nicht ohne Kritik hingenommen
werden. Yoders Herausschédlung des «eigentlichen Téufertums» fallen
Miintzer, Hubmaier, Denck, Hoffmann, die Bauern, die Appenzeller Enthu-
siasten, natiirlich die Reformatoren, nicht aber der frithe Zwingli zum Opfer.
Das Ergebnis des Buches wird zusammengefal3t in der «grundsétzlichen
Frage, wer denn eigentlich im zweiten Viertel des 16. Jahrhunderts Sekte
gewesen sei: die protestantischen Staatskirchen... oder die Téufer...»
(8. 176f.). Die Antwort auf diese rhetorische Frage zu Ungunsten der Ziircher
Reformation ist nicht nur Ergebnis, sondern bereits Voraussetzung der histo-
rischen Beweisfithrung. Das sei an wenigen Beispielen erldutert.

Das Bemiihen des Verfassers in § 2, Zwinglis Argumentation auf der
2. Ziircher Disputation mit den Reformierungsabsichten der spéiteren Téaufer
zu koordinieren, entfernt die Darstellung von ihren geschichtlichen Begeben-
heiten. Ein genaues Studium der Quellen ergibt, daB die reformatorische
Partei zu diesem Zeitpunkt bereits in zwei Gruppen zerfallen war. In § 6
untersucht Yoder bei der Wiedergabe des Téaufergespriches im Augustiner-
kloster den Bericht des Zolliker Wiachters Hottinger, der gesagt haben soll:
«Zwingli werde bald zu den Téufern {ibertreten» (S. 44). In Wirklichkeit hat
Hottinger gesagt: «Es ist den Briidern méglich gewesen, Zwingli zu iiber-
zeugen, Denn Zwingli hat ihnen gegeniiber erklart, wenn die Zeit der Fasten

24



370 Rezensionen

komme, werde er das géttliche Leben auch annehmen.! Damit war von
Zwingli nichts weiter gemeint als die Abschaffung der Messe zur Fastenzeit
1525, die dann auch geschah. Der zusammenfassende § 30 behandelt die
These, die friher schon in verschiarfter Form von John Horsch u. a. vertreten
wurde, daBl Zwingli seine Anschauung iiber Staat und Kirche gewandelt
habe. Das sei «der Anlaf3 zum Bruch» (S. 164) gewesen. Diese These von der
Wandlung bei Zwingli ist schon vor 20 Jahren von dem Historiker L. von
Muralt aus den Quellen widerlegt worden?. Dall Yoder am Schlull dieses Ab-
schnittes gar die Formulierung wagt, Zwingli habe 1522 «das Staatskirchen-
wesen begriindet» (S. 166), verrdt Unkenntnis der historischen Zusammen-
hénge.

Ein empfindlicher Mangel des Buches ist der fiinfjéhrige Abstand zwischen
Entstehung und Verdffentlichung. Die rasech vordringende Téuferforschung
hat einen Teil der behandelten Probleme in der Zwischenzeit aus den Quellen
aufarbeiten konnen. Der § 7 wire durch die griindliche Untersuchung des
Mennoniten Heinold Fast titber « Die Sonderstellung der Tédufer in St. Gallen
und Appenzell» zu ergiinzen ®. Die behandelten Themen der §§ 8, 9, 10 und 12
haben inzwischen in Torsten Bergstens Buch iiber Balthasar Hubmaier
(1961) eine detailliertere Erforschung erhalten®. Yoders Darstellung von
Hubmaiers Widerruf ist bereits von Bergsten (S. 386ff. und 393{f.) korrigiert
worden. Die §§ 14 und 19 sind mit Fasts neuer Arbeit iber Hans Kriisi zu
vergleichen und die entsprechenden Fehler zu verbessern®.

Joachim Staedtke, Dubendorf, Kt. Zirich

ExRkKEHART FABIAN, Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner
Verfassung 152429 bis 15631/35. Darstellung und Quellen mit einer Briick-
Bibliographie. = Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, 1. Tiibingen,
Osiandersche Buchhandlung (Kommissionsverlag), 1962. 428 S. DM 42.—.

Diese Arbeit, deren Erstauflage von 1956 von Sven Géransson im 14. Jahr-
gang dieser Zeitschrift (1958), S. 372f., besprochen wurde, ist nunmehr in
zweiter Auflage erschienen. Der Umfang ist von 182 auf 428 Seiten ange-
wachsen! Der Autor hat in der Zwischenzeit weitere archivalische Studien
getrieben, deren Verwertung die Ausweitung des Umfanges nach sich zog.
Schon die Erstauflage hatte 20 Druckseiten Quellenbelege geboten, in der
Zweitauflage kommt der Text des ersten Schmalkaldischen Bundesvertrages
vom 27. Februar 1531, der Bericht Jakob Sturms iiber die Entstehung des
Bundesvertrages und der Text der Schmalkaldischen Bundesverfassung vom
23. Dezember 1535 hinzu (S. 347-386). Gerade die Erweiterungen der Arbeit
zeigen, dall die Entstehungsgeschichte dieses protestantischen Schutz- und
Trutzbundes noch viel komplizierter ist, als man seither in der Forschung
annahm. Die Aktivitdt der oberdeutschen evangelischen Reichsstéidte er-

1 F. Blanke, Briider in Christo (1955), S. 53.

2 L. von Muralt, Zwingliana 6, 2 (1934), S. 75ff.

3 H. Fast, Zwingliana 11, 4 (1960), S. 223-240.

¢ Besprechung in Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 149ff.
® H. Fast, Zwingliana 11, 7 (1962), S. 456-475.



Rezensionen 371

scheint in der Neuauflage noch viel gréBBer als seither; dies gilt vor allem von
Biberach/Ri3, EBlingen, Heilbronn, Isny, Kempten, Konstanz, Lindau,
Memmingen, Reutlingen, Schwébisch Hall, Speyer, Stralburg, Ulm und
Windsheim. Hier sind die Archive gut ausgewertet worden, so dall dem
Territorialkirchenhistoriker wertvollstes Material geboten wird. Die Thesen,
daBl Melanchthon mit den Rémisch-Katholiken gegen Zwingli in den Abend-
mabhlsstreitigkeiten sich verbinden wollte und dafl er — im Gegensatz zu
Luther — auch nach 1530 jedes Widerstandsrecht gegen den Kaiser ablehnte,
werden beibehalten. Letztere diirfte dem fragwiirdig erscheinen, der Me-
lanchthons Aufruf beim Ausbruch des Schmalkaldischen Krieges kennt und
der weil3, wie sehr auch Melanchthons politische Lehren von der aristoteli-
schen «Politik» her geformt waren. Das Widerstandsrecht war ein integrie-
render Bestandteil dieser « Politik», und kein Aristoteliker hat sich ithm auf
die Dauer entziehen kénnen. Wilhelm A. Schulze, Mannheim

JoacHIM STAEDTKE, Die Theologie des jungen Bullinger. = Studien zur
Dogmengeschichte und systematischen Theologie, 16. Zirich, Zwingli-
Verlag, 1962. 312 8. Fr. 24.—.

Mit diesem Werk legt Pfarrer Dr. Staedtke, der den Lesern dieser Zeitschrift
seit langem wohlbekannt ist (Aufsdtze in Band 10, 1954; 11, 1955; 16, 1960;
19, 1963), seine Ziircher Dissertation als die erste grole Frucht seiner
Bullinger-Studien im Druck vor. Die Darstellung beruht auf weithin unbe-
kannten handschriftlichen Quellen, die der Verfasser nach seiner ausgedehn-
ten, durch zahlreiche neue Funde belohnten archivalischen Sammmelarbeit
historisch erschlossen hat (vgl. den Anhang, S. 261-297).

Die theologischen Aussagen des jungen Bullinger aus den ersten Jahren
seiner schriftstellerischen Tétigkeit (1523-1528) kommen in ausfiithrlichen
Zitaten zu Wort, sind von einem griindlichen dogmengeschichtlichen Kom-
mentar begleitet und zu einem systematisch geschlossenen Ganzen verar-
beitet. Hierbei hat der Verfasser seine anerkannten historischen Féhigkeiten
hinter seinem systematisch-theologischen Interesse bewult zurticktreten
lassen. Wer mit historischen Augen zu lesen pflegt, mul} sich an die nach Art
dogmatischer Loci aufgebaute Darstellung trotz der sachlichen Begrindung
(S. 14) erst etwas gewohnen, und daB die ihrer Gattung nach so verschieden-
artigen Quellen (Briefe, dogmatische und ethische Abhandlungen, Vor-
lesungsmanuskripte, Streitschriften) ohne innere Differenzierung und ohne
Beriticksichtigung der nidheren historischen Umstédnde allzu gleichméfBig ver-
wertet sind, wird er nicht vollig verschmerzen. Dennoch treten dank der ein-
dringenden Analyse des Verfassers neben den theologischen auch die histori-
schen Ergebnisse deutlich hervor.

Wiéhrend seiner Schulzeit im Geist der Devotio moderna erzogen, hat
Bullinger spéter gleichsam als theologischer Autodidakt die Kirchenvéter
studiert und die Werke der Reformatoren gelesen, um schon frith eine
christozentrische, biblizistische evangelische Theologie («Christus solus
audiendus», «sola scriptura», vgl. S. 52-71) zu entfalten, die, in sich einheit-
lich und ohne grofle Spannungen, gegeniiber Luther, Zwingli und Melanch-
thon relativ selbsténdig erscheint. Den fur Luther und Melanchthon grund-



372 Rezenstonen

legenden Gegensatz von Gesetz und Evangelium 146t er beiseite, um (von
Irendus angeregt) das Zentrum der HI. Schrift in der Lehre von dem einen
und ewigen Bund Gottes mit den Menschen (beispielhaft Gottes Bund mit
Abraham, Gen. 17) zu finden (8. 62, 110). Wihrend seine Theologie gleich-
zeitig der altkirchlichen Trinitédtslehre verpflichtet bleibt (S. 88, 103), ist in
dieser Hervorhebung des Bundesgedankens als des Skopus der HI. Schrift
und der Theologie der auch fiir die spétere reformierte Fdéderaltheologie
wesentliche, originale und charakteristische theologische Beitrag Bullingers
zu erblicken. Wie der Verfasser iiberzeugend darlegt, sind die meisten Glau-
bensartikel, von der Gotteslehre bis hin zur Tauf- und Abendmahlslehre, von
diesem heilsgeschichtlichen Gesichtspunkt bestimmt (S. 102), so daf auch
ihre FEinzelheiten stets wvon Bullingers «trinitarisch-heilsgeschichtlicher
Grundposition» (S. 123) aus zu verstehen sind. So kommt bei Bullinger trotz
seines Eklektizismus (8. 141) schon friih eine erstaunliche Geschlossenheit im
theologischen Denken zustande.

Mit seiner bei dem Fehlen von Vorarbeiten ebenso verdienstlichen wie
mithevollen, unmittelbar aus den Quellen gearbeiteten Rekonstruktion der
frithen Theologie Bullingers ist dem Verfasser in dieses historisch und theo-
logisch bisher so gut wie unerforschte Gebiet ein wichtiger Vorsto3 gelungen,
der ganz besondere Anerkennung verdient.

Gustav Adolf Benrath, Heidelberg

Max GEIGER, Aufklirung und Erweckung. Beitrige zur Erforschung Johann
Heinrich Jung-Stillings und der Erweckungstheologie. = Basler Studien zur
Historischen und Systematischen Theologie, 1. Ziirich, EVZ-Verlag, 1963.
619 S.

Aufkldrung und Erweckung sind im Urteil der letzten anderthalb Men-
schenalter mit sehr schlechten Zensuren bedacht worden. Nicht zuletzt in
der Sicht der Theologie galten sie als Stiefkinder, man darf sagen als bdse
Stiefkinder des protestantischen Geistes, hervorgegangen aus der Mesalliance
von Vernunft und Gemiit, und als solche Schrittmacher einer individualisti-
schen Weltkultur, die in den Krisen des 20. Jahrhunderts zur Last und zum
Verhiéngnis geworden sei. So zeigte sich das allgemeine Absinken des histori-
schen Interesses nach dem 1. Weltkrieg nirgends so deutlich wie in der radi-
kalen Achtung jenes 18. Jahrhunderts. Freilich: nicht alle, die in den 20er
Jahren zu einer geistesgeschichtlichen Rodungsarbeit aufbrachen, besaBen
hinreichende Sachkenntnis, und es war fiir Besonnene mit Hénden zu greifen,
dafl der zornige Kahlschlag, mit dem etwa die Theologen sich wieder einen
freien Blick fiir das Hochgebirge der Reformation zu verschaffen hofften,
nicht nur zu einem erschiitternden Bildungsverfall, sondern auch zu einer
tiefen geistlichen Armut fithren mufB. Beides kennzeichnet unsere heutige
Situation.

Das vorliegende Buch von Max Geiger ist m. W. seit langem das erste
groBlere wissenschaftliche Werk, das in positiver Weise ein theologiege-
schichtlich bedeutsames Thema jener so lange miBBachteten Zeit behandelt.
Am Beispiel Heinrich Jung-Stillings, des « Patriarchen der Erweckung», aber



Rezensionen 373

auf einem weiten zeitgeschichtlichen Hintergrund, wird das Problem Auf-
klarung und Erweckung untersucht.

Zum AuBeren: Es handelt sich nicht um eine durchgiingige biographische
Darstellung, sondern, wie der Untertitel des Buches den Plan des Verfassers
kennzeichnet, um «Beitrdge», d. h. um in sich geschlossene Problemkreise,
die am Leben, Werk und Wirken Jung-Stillings zur Behandlung kommen.
Das gibt dem Gesamtinhalt eine gewisse Bewegtheit, unter Aufgabe der élte-
ren Kunstform der historischen Monographie. Aber iiberall werden doch die
Verbindungslinien und Zusammenhénge sichtbar und schlieBen sich zu einem
eindrucksvollen Gesamtgemaélde.

1. Ein erster Teil des Buches, wesentlich die Personlichkeit Jung-Stillings
und seine nahere Umwelt betreffend, hat bereits vor acht Jahren als Habilita-
tiongschrift gedient. In ihm kommt vornehmlich das umfangreiche, iiberaus
weitschichtige gedruckte und ungedruckte Quellenmaterial zur Auswertung,
dem in einem neuen Kapitel Jung-Stillings geheime Tagebiicher an die Seite
treten, deren Dechiffrierung dem Verfasser meisterhaft gelungen ist und tiefe
Einblicke in Jung-Stillings seelische Entwicklung gewihrt. — 2. Ist schon die
Lektiire dieses ersten Teiles, der die Quellen ausgedehnt zur Sprache kommen
148¢t, fiir den Liebhaber von Frommigkeitsgeschichten ein erregender Genuf3,
so Offnet der hinzugekommene Teil «Jung-Stilling und RubBland» den Blick
in eine geistige Landschaft von wahrhaft welthistorischen Perspektiven. Ge-
stalten, die bisher fast nur im Zwielicht von Mystik, Schwérmerei und ver-
schlagener Diplomatie gestanden haben, wie die geheimnisvolle Frau von
Kriidener oder die griechische Hofdame der Zarin, Roxandra von Stourdza,
erhalten Farbe und werden in ihrer Bedeutung erkennbar. Des Seltsamen
und Verwunderlichen bleibt auch jetzt noch genug. Aber Weltgeschichte und
frommes Erleben gehen ineinander iiber. Der schon alternde Jung-Stilling
wird zum Mittelpunkt und méchtigen Anreger von Uberzeugungen, die eine
Zeitlang in der hofischen Welt des Zaren Wurzel schlagen und schlieBlich
diesen selber erfassen. — 3. Und nun, das ist wohl das eindrucksvollste Kapitel
des ganzen Buches, wird gezeigt, wie Aufklérung und Erweckung in merk-
wiirdiger Symbiose im Programm der Heiligen Allianz im Sinne eines christ-
lichen Vélkerbundes zum Ausdruck kommen. Die eschatologische Ruf3land-
vision Jung-Stillings steht im Hintergrund, aber auch das in den Kreisen der
Erweckten lebendige Verstiandnis fir die Fithrungen Gottes im Volkerleben.
Wenn Geiger es unternimmt, in sehr weitfassenden Untersuchungen die
Originalschrift des Zaren zu interpretieren und scharf abzuheben von der
Umformung, die das Dokument in der Staatskanzlei Metternichs erfuhr, so
ist er doch ebenso weit entfernt von einer einseitigen Apologie wie von einer
Blindheit gegeniiber der labilen Person des Zaren. Aber ihm geht es darum,
die Eigenart dieses Allianzprojektes, das in der politischen Geschichts-
schreibung fast nur der Lécherlichkeit preisgegeben wurde, von den Tenden-
zen her deutlich zu machen, die in der Erweckung als eine Art angewandtes
Christentum zuhause waren. Wiederum wird aber gerade an dieser Stelle die
Erweckung nicht als eine isolierte Erscheinung verstanden, sondern einge-
bettet in zeitgeschichtliche Beziige, wie sie in den Ideen von 1789, aber auch
in freimaurerischen Gedanken, zutage getreten sind. Warum die Heilige



374 Rezensionen

Allianz scheiterte, das wird ebenso gewissenhaft wie kritisch akzentuierend
dargetan. — 4. Den Schluf3 bildet ein sehr instruktives und abgewogenes
Kapitel iiber Jung-Stilling als Erweckungstheologe, das noch einmal die
ganze Weite der geistigen und geistlichen Motive sichtbar werden 148t, die
fiir die innere und dullere Entwicklung Jung-Stillings bestimmend waren. Es
rechtfertigt sich jetzt, wenn der Verfasser in den vorangegangenen Ab-
schnitten den Leser oft von der groflen Strafle seiner Darstellung wegfiithrte
und auf Seitenpfaden die verschiedensten Stimmen der Zeit zu Gehor
brachte, um auf diese Weise deutlich zu machen, in welchem geistesgeschicht-
lichen Kosmos die Erweckung ihr Zelt aufgeschlagen hatte.

Ich will nicht verschweigen, daf3 ich mich an manchen Stellen kritischer,
auch theologisch distanzierter ausgedriickt héitte. Ebenso mag die Frage
erwigenswert sein, ob man Jung-Stilling als Erweckungstheologen bezeichnen
kann; er, der ein Laie ¢«hoherer Ordnung» war, hat doch letztlich alle theolo-
gischen Begriffsschemata in einem fruchtbaren Durchbruch gesprengt und
ist gerade dadurch zu einem bewegten und bewegenden Zentrum der «Stillen
im Lande» geworden. Doch ist das alles nicht ausschlaggebend fiir die im-
ponierende Leistung, die dieses Buch darstellt. Man muf3 wohl die Liebe zur
Sache haben, wie sie Max Geiger besitzt, um ein so wenig oder meist nur er-
baulich behandeltes Thema zum Leuchten zu bringen. Man kann nur win-
schen, daB die Lektiire dieses Buches viele zu weiteren Studien anregt. Die
Fiille des Stoffes, wovon die Anmerkungen Kunde geben, bietet Anlafl genug.
Daf3 Aufkléirung und Erweckung auch heute noch oder heute wieder lohnens-
werte Gegenstdnde der theologiegeschichtlichen Forschung sind, das hat
dieses Buch jedenfalls tiberzeugend dargetan. Karl Kupisch, Berlin

HrmnricH Orr, Die Lehre des I. Vatikanischen Konzils. Hin evangelischer
Kommentar. Begegnung, 4. Basel, F. Reinhardt, 1963. 174 S.

Ohne Ubertreibung darf man wohl von einem Ereignis sprechen, wenn ein
evangelischer Theologe in so irenischer Weise, wie es hier geschieht, einen
Kommentar zu den dogmatischen Dekreten und Lehrsitzen des I. Vatika-
nums verfaBt. Die Probleme, zu denen das Konzil Stellung bezog (Gottes-
begriff, Offenbarung und natiirliche Gotteserkenntnis, Schrift und Tradition,
Glaube und Vernunft, sichtbare Einheit der Kirche, oberster Hirte, unfehl-
bares Lehramt), sind «zur Zeit auch in der evangelischen Theologie von be-
sonderer Aktualitédt» (S.9), widhrend die Art der Stellungnahme als eine
besondere Schwierigkeit fiir das dkumenische Gesprich empfunden wird.

Der Kommentar, dem die entsprechenden Konzilstexte ungekiirzt voraus-
geschickt werden, beruht auf drei Grundsétzen: 1. So unwiderruflich ein
Dogma fiir Rom ist, so unwiderruflich ist ein Grundartikel des Glaubens fir
das evangelische Bekenntnis. 2. Kein Dogma bzw. kein Grundartikel vermag
je die geoffenbarte Wahrheit addquat auszusprechen. Darum ist es méglich,
eine allméhliche «Einigung durch Interpretation» (S.13), die nichts mit
bloBem Kompromif3 zu tun hat, zu erreichen, da 3. die stets zu verbessern-
den oder besser zu verstehenden Aussagen beider Seiten vom einen und glei-
chen Mysterium herkommen und auf es zugehen.

Kapitelweise stellt der Verfasser die AnstoBe und Differenzen heraus, «die



Rezensionen 375

sich vom Gesichtspunkte gemeinevangelischer Theologie» (S. 9) gegeniiber
der Lehre des I. Vatikanums ergeben. Schon in diesem Stadium wird nebst
Trennendem auch Verbindendes gebucht. Der eigentliche Kommentar ver-
sucht, im Sinne einer Einigung durch Interpretation, «eine Lésung oder
einen Ansatz zum Weiterdenken zu skizzieren, die sich einem mdoglichen
evangelischen Verstandnis der Sache ndhern» (S. 23).

Der katholische Theologe ist damit angefragt, ob man die Konzilstexte so
verstehen diirfe. Darauf zu antworten, wiirde ungefdhr ein Biichlein gleichen
Umfanges erfordern. Sosehr namlich der katholische Leser dem Autor an
vielen Stellen zuzustimmen vermag, wird er ebenso oft nicht bis zum Ende
mitgehen koénnen, oder doch mit Unterscheidungen und Gegenfragen ant-
worten miissen. Die Hauptschwierigkeit bietet dem evangelischen Theologen
durchwegs die Autoritéit des katholischen Lehramtes. Erblickt er aber nicht,
so méchte der katholische Leser fragen, in den Prinzipien der Reformation
eine das Schriftverstdndnis normierende Funktion von gleichem Gewicht,
ohne dabei eine Schwierigkeit zu verspiiren? So begreiflich Luthers Reaktion
nicht nur gegen die von den Katholiken selber beklagten Mi3sténde im kirch-
lichen Leben, sondern auch gegen die leider sehr dekadente Theologie seiner
Zeit war, so war sie eben doch sehr zeitbedingt und, wie der Autor selber
antént, nicht frei von Leidenschaft. Kénnen die daraus entsprungenen Uber-
zeugungen als absolute Norm des Schriftverstédndnisses und als Wertmal@-
stab des Glaubens von fiinfzehn vorausliegenden christlichen Jahrhunderten
angesehen werden? Wire vielleicht auch in dieser Bezichung etwas zu er-
warten von der in der jiingern evangelischen Theologie sich abzeichnenden
Stellung zum Traditionsbegriff und zum hermeneutischen Problem (S. 63)?
Ebenso fragt sich, welche Aussichten eine Neuinterpretierung einer evangeli-
schen Lehre hétte, um als evangelisches Bekenntnis allgemein angenommen
zu werden. Das II. Vatikanische Konzil ist daran, zu erkliren, dafl die Lehre
vom besonderen Priestertum das allgemeine Priestertum der Glaubigen nicht
in Abrede stelle, daf3 die Primatsvollmacht des Papstes keine Schmélerung
des bischoflichen Amtes bedeute. Und diese Ergéinzungen werden von der
ganzen Kirche angenommen werden.

Etliche landldaufige Fehlbeurteilungen der katholischen Lehre sind vom
Verfasser richtiggestellt worden, weil er auf das Ganze geachtet hat. Ab und
zu kniipft er an neuere Tendenzen innerhalb des Katholizismus an und setzt
in sie ganz besondere Erwartungen. Diesbeziiglich wird es gut sein, nicht
allen Erneuerungsbestrebungen den gleichen Wert beizumessen, sondern zu
uberlegen, ob das Neue, das sie bringen, einer Neubesinnung auf die Schrift
oder bloB der Anpassung an die Tagesphilosophie entsprungen sei. Eingangs
erwihnt der Verfasser, das héchste Anliegen im ganzen Gesprach miisse die
Gottheit Gottes sein. Wenn dem so ist, so wird auf die Dauer gesehen ein
ersprieBlicher Dialog nicht einseitig von einer ihrer anthropozentrischen
Blickrichtung sich rithmenden Tendenz katholischer Theologie zu erhoffen
sein, sondern ebenso sehr und noch mehr von einer Begegnung mit dem uber-
zeitlichen Schatz jener Hochform von katholischer Theologie, die sowohl der
nachtridentinischen Verengung als auch dem Unheil des Nominalismus vor-
ausging.



376 Rezensionen

Alle am 6kumenischen Gespréch Beteiligten werden dem Basler Professor
fiir seine sehr klaren Darlegungen Dank wissen. Pius Kinzle, O.P., Luzern

Gustar WINGREN, Hvangelium und Kirche. = Theologie der Okumene, 10.
Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1963. 281 S. DM 22.80.

Dieser Band bildet zusammen mit «Schépfung und Gesetz» (Gottingen,
1960) einen dogmatischen Entwurf. Ich verweise auf die Rezension des
fritheren Bandes von D. B. Pedersen, die auch zum 2. Band lesenswert bleibt.?

Fir den kontinentalen Leser sei zuerst empfehlend auf das internationale
und interkontinentale theologische Gespridch hingewiesen, das dem Autor
selbstverstdndlich ist, ohne dafB sein Entwurf dadurch die Geschlossenheit
verliert. Auch fillt der weitgehend 6kumenische Zug des lutherischen Theo-
logen auf; dieser wird u.a. daher gewonnen, dall er die T'aufe ins Zentrum
seines theologischen und theologisch-ethischen Denkens riickt (sollte nicht
aber «die Uberraschende Weite der Glaubensgemeinschaften in der gegen-
seitigen Anerkennung ihrer Taufe auch auf der Ebene der Abendmahlsge-
meinschaft ihre Folgen haben ?», S. 20f.). Ich nenne weiter die Verbindung
von (lohnender!) biblischer, kirchlicher, dogmatischer Treue und erfrischen-
der Weltoffenheit, bewerkstelligt durch das Bemiihen, ersten und zweiten
Glaubensartikel, in spezieller Orientierung an Irenéus, zusammenzuschauen.
Dies bedeutet Zusammenordnung wvon Sakramentslehre und Sozialethik
(S. 60 u.6.). «Zuerst kommt die Auferstehung Christi, dann kommt ,alles‘ und
dann erst die Kirche (Eph. 1, 22f....). Damit wird die Kirche grundsétzlich
in die eigene Bewegung Christi auf ,alles’ und ,alle Vélker® hin eingeordnet
(Mt. 24,14...). Die Wendung nach aullen gehoért zum Wesen der Kirche, und
wenn sie diese Wendung verliert, dann verliert sie ihre Verbindung mit
Christus» (S. 102).

M.E. ist ein Gesprich zwischen dieser Theologie und der von ihr bearg-
wohnten um Barth méglich und lohnend, im Blick auf die &hnlichen und auf die
andersgerichteten Akzente.? Das gilt z. B. 1. beziiglich des Gesetzes. Hier wird
dieses gesehen nicht als Voraussetzung des Evangeliums, aber als Front des
Evangeliums (cf. S. 183,202),in anderem Sinne nicht als zweites Reich, sondern
als Umkreis des Evangeliums (S. 242: «Die ganze Lehre von den beiden Regi-
menten stellt den Ausdruck einer im Grunde sakramentalen Lebensan-
schauung dar»). Gesetz wird im Sinne von «Wirklichkeit» als das «Gesetz»
der Iirde verstanden (Coh. 5,11), aber nicht ein untheologisches Wirklichkeits-
bild als Gesetz (cf. S. 193ff.). Das Evangelium bedeutet keinen Hohlraum
(S. 235), sondern ist Evangelium auf Erden, Gottes Gebot aber geht vom
Evangelium aus (cf. S. 189f., auch S. 225f. fiir den usus theologicus).® Ich
erwihne 2. die Taufe. « Die Taufe ist primér... Christi eigene Taufe, die Ge-
neraltaufe auf Golgatha... In dieser groflen Taufe sein, bedeutet Willigkeit,
selbst Christus in seiner Gemeinde zu bekennen und ihm zu lobsingen und

1 Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 234f.

2 Wingrens neues Buch ist weniger polemisch als friihere.

3 Néhere Ausfithrungen in J. Fangmeier, Karl Barth und die Pédagogik
(1964), VIII G, «Evangelium und Gesetz», S. 432—42.



Rezensionen 377

daher mit Freude die Wassertaufe anzunehmen» (S. 228). «Die Taufe ist der
Akt des Glaubens und der Umkehr, der aus dem Hoéren des ausgesandten
Wortes folgt» (S. 214). Das stimmt bis in die Termini mit Barth tiberein und
legt gemeinsame theologisch-ethische Besinnung nahe (cf. S. 148). Zwei
«Theologien», von denen die eine «Christus — Er ist’s gar», die andere Christi
Tod und Auferstehung im menschlichen Leben in den Mittelpunkt stellen, so,
daB beide den andern Aspekt keinesfalls verleugnen wollen, sind zur Zwie-
sprache gewiesen. Dies mochte der einen Seite helfen, im (christusgeheiligten)
Staub der Erde nicht — cf. den Schlufl des Buches — zu versanden.

Jiirgen Fangmeier, Basel

Philosophie und christliche Huistenz. Festschrift fiir Heinrich Barth. Hrsg.
von Gerhard Huber. Basel und Stuttgart, Verlag Helbing & Lichtenhahn,
1960. 261 S.

Zum 70. Geburtstag des Basler Philosophen erschien diese Festschrift mit
dem fiir die Arbeit des Jubilars bezeichnenden Titel: Philosophie und christ-
liche Existenz. Eine kleine Zahl von Mitarbeitern aus dem engsten Kreise
von Kollegen und Freunden wurde dazu eingeladen. Anders als das mit
sonstigen Festschriften der Fall ist, gibt also diese keinerlei Eindruck von der
Wirkung Barthscher Gedanken in einem weiteren Schiiler- und Anhénger-
kreis. Abgesehen vom Redaktor selber und F. Brunner, Neuchatel, sind
keine Schiiler vertreten, auch nicht Personen, die in ihrer Arbeit sich ndher
mit Heinrich Barth auseinandersetzten.

Die Beitrdge dieser Festschrift stammen von fiinf Zeitgenossen, von denen
der Bruder des Jubilars, Karl, sich in einem kurzen Beitrag iiber das Ver-
héltnis von Philosophie und Theologie duBert. Der Hauptbeitrag, der fast
die Hélfte der Festschrift einnimmt, wurde vom néchsten Fachkollegen, Karl
Jaspers, beigesteuert : « Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung», eine Auseinandersetzung, die inzwischen in Jaspers’ groflem
Werk, 1962 unter nahezu gleichem Titel erschienen, in gréferer Ausfiihrlich-
keit tuiberholt wurde. Emil Brunner geht in seinem Beitrag «Christlicher
Glaube und Philosophie der Existenz» in groBlen Ziigen auf die verschiedenen
Richtungen der Existenzphilosophie ein, um sie dann alle unter das Epithe-
ton «icheinsam» (besonders Jaspers) einzufangen. Fernand Brunner schreibt
iiber die Einheit der Wahrheit. Alfred de Quervain bietet einen Uberblick
uber die Ansétze einer philosophischen neben einer theologischen Ethik, wo-
bei dann die Grundlagen der letzteren mehr zur Ausfithrung kommen. Von
einem «Gesprich des Theologen mit einem Ethiker», wie der Untertitel des
Beitrages heifit, kann man eigentlich nichts in Erfahrung bringen. Dafiir
wird dem nichttheologischen Partner zu wenig Diskussionsmoglichkeit ge-
boten.

Gerhard Huber gibt am Schluf in einigen klaren und zutreffenden Linien
ein Bild der Entwicklung Heinrich Barths aus den ersten Anfangen der
Marburger Schule in die Existenzphilosophie hinein. Wer sich iiber dessen
Philosophie orientieren will, findet hier eine gediegene Einfithrung. Das heil3t
aber nicht, dal mit diesem Beitrag schon das Gesamtbild der Beziehungen
H. Barths zur Philosophiegeschichte abgerundet wire. Sowie der ganzen



378 Rezensionen

Festschrift die nétige Ambiance fehlt, um zu eruieren, wie Barths ceuvre nun
gewirkt habe, so fehlt auch dieser Einfithrung Hubers die nétige geschicht-
liche Gliederung, um zu verstehen, wie bestimmte Linien aus dem neukanti-
schen Denken bei Barth geblieben sind und welche sich unter Einwirkung
bestimmter Zeiterscheinungen vom Marburger Einflull 16sten. Es wiire zum
Beispiel interessant, sich die Analogie der Barthschen philosophischen Ent-
wicklung in deren Betonung von Begriffen, wie Kontingenz, Freiheit, Ge-
meinschaft, mit der des franzisischen Kritizismus mit #dhnlicher Hervor-
hebung derartiger Kategorien zu vergegenwirtigen (Emil Boutroux, Léon
Brunschvicg, Octave Hamelin, R. le Senne usw.). Der Kritizismus ist in
Frankreich einen ganz anderen Weg auf die Existenzphilosophie hin gewan-
dert als der deutsche (die Phénomenologie). Hinter dem franzosischen Kritizis-
mus stand die katholische Spiritualitédt, hinter der Entwicklung Heinrich
Barths eine protestantische (vgl. K. Barth, W. Herrmann), aber seine kriti-
sche Philosophie durchlief Phasen der Besinnung, wie wir sie parallel im
franzosischen und nicht im deutschen Denken beobachten kénnen. Diesen
geschichtlichen Durchblick hat uns Gerhard Huber in seiner Einfithrung ver-
missen lassen. Hendrik van Oyen, Basel

SteEPHEN B. G. MBUNGA, Church Law and Bantw Music. Eeclestastical Docat-
ments and Law on Sacred Music as applied to Bantu Music. = Neue
Zeitschr. f. Missionswissenschaft, Suppl. 13. Schoneck/Beckenried, Ad-
minist. de la Nouv. Revue de Science Missionnaire, 1963. XXXT - 211 S.

Mit welch selbstverstédndlicher Freude weill sich der ostafrikanische Ver-
fasser, der seine Arbeit der « Kénigin der Mission», «the Mother of Christ and
Ours» dediziert, in der réomisch-katholischen Kirche zuhause! Wie der Sdnger
des 119. Psalms dankbar der Weisungen des Herrn gedenkt, so blickt
Mbunga durch die kirchenmusikalischen Weisungen des Canon 1264 § 1 aus
dem Codex Juris Canonici hindurch auf den lebendigen Gott, der in seiner
katholischen Kirche recht, d.h. unter Inanspruchnahme aller natiirlichen
afrikanischen Krifte gepriesen sein will. In Tanganyika aufgewachsen,
durfte sich der Verfasser dann in Rom und in Kéln kirchenrechtlichen,
ethnomusikologischen und missionswissenschaftlichen Studien hingeben. Am
Ende seiner miithevollen Arbeitszeit dankt er seinem Vater, der ihn den Weg
des Lebens und der Zucht lehrte, und seiner Mutter, die er immer bewunderte,
wenn sie zur afrikanischen Guitarre ihre Lieder sang.

Die Arbeit, die man das afrikanisch-katholische Gegenstiick zu einer
Untersuchung von Henry Weman nennen kann?, zerfillt in drei Teile.
Mbunga gibt zuerst einen Abrif} des historischen Hintergrundes der Bantu-
musik und deckt die fragwiirdige Haltung der fritheren Missionsepoche auf,
in der man aus falscher Angst vor heidnischen Befleckungen den Wert ur-
spriinglicher einheimischer Musikelemente nicht zu erkennen vermochte und
die Ubung eigener Musikinstrumente und Ténze zugunsten unechter Import-
ware verkommen liel. « Beim Rock’n’Roll oder Twist, konnen wir da ehrlich

1 H. Weman, African Music and the Church in Africa (Studia Missionalia
Upsaliensia, 1960), rez. in Ev. Miss.-Mag. 105 (1961), S. 86-88.



Rezensionen 379

behaupten, daf} sie uns das Blut zum Kochen bringen und wir uns ergétzen,
wie etwa beim Mganda- oder Ngombe sugu-Tanz, selbst wenn wir diese nur
mit kieselsteingefiillten Blechbiichsen begleiten?» (S. 29; Parlamentsan-
sprache Dr. Nyereres in Dar-es-Salaam vom 10. 12. 1962).

Im historischen und kirchenjuristischen Teil erldutert der Verfasser
Canon 1264 § 1: «Jede Instrumental- oder Vokalmusik, die irgendetwas Un-
gehoriges oder Unsauberes enthilt, mufl von der Kirche ferngehalten werden,
und es sollen die liturgischen Gesetze hinsichtlich sakraler Musik beobachtet
werden.» Wenn der schlechte Gebrauch der Musik verhindert werden soll und
sich die kirchlich-gesetzlichen MafBnahmen als Wohltat zur Verhinderung
ubler Entwicklungen aufdringen, sieht Mbunga als Ziel jeder guten gehor-
samen Musikausiibung stets vor Augen, das Herz zur echten Freude gegen-
iiber seinem Schoépfer zu animieren. Hier diirfte der Verfasser ein gelehriger
Schiiler seines Lehrers Marius Schneider gewesen sein (der im Rahmen der
musikwissenschaftlichen Vortrige an der Universitit Basel im Februar 1964
einen inspirierenden Vortrag {iber die Natur des Lobgesanges hielt).

Im dritten juridico-missiologischen Teil sucht der Verfasser die kirchlichen
Kanones, vor allem den Pontifikalbrief Johannes XXXIII. «Jucunda Lau-
datio» vom 8. 12. 1961, auf die Bantumusik anzuwenden. In den nichtfeier-
lichen Liturgien der 6ffentlichen Gottesdienste, vor allem aber in den privaten
Gottesdiensten konnen religitose Volksgesénge in einheimischer Sprache Ver-
wendung finden. Die den Gebréduchen des betreffenden Landes angepalite
Musik wirkt auf Geist und Gemiit der Menschen, so daf sie in die Lage ver-
setzt werden, dem liturgischen Geschehen bewufBlter zu folgen. Dabei muf3
alles «aufgenommen» werden, was wirklich gut ist, um dem Gottesdienst
«eingefiigt» zu werden, damit die Kirche in der rechten Weise sich der Bantu-
kultur «anpasse». So kann die Bantukirche zu einem passenderen Instrument
fiir Gottesdienst und Evangelisation in ihrem Volke werden (S. 145), ohne
daf} sie etwas zu verlieren braucht von dem, was ihr anvertraut ist, im Gegen-
teil nur auf bessere Art ihren ganzen Schatz darbieten kann. Generalver-
urteilungen des Heidnischen sind ebenso zu unterlassen wie blinde Uber-
treibungen alles Guten. Im Sakramentalleben der Kirche kommen die
religiosen Empfindungen zur Erfiillung, die in den magischen Praktiken des
Heidentums ihren verfehlten Ausdruck gesucht haben.

Bei den Gesingen bilden die Anspielungen einen besonderen Reiz. Der
Horer mull selber erraten, was gemeint ist. So wird «his own mental contri-
bution» (S. 154) sein liturgischer Aktivbeitrag. Didaktische Poesie kann fiur
die katechetische Unterweisung Verwendung finden. Die Sammlung und
Sichtung des gesanglichen Materials ruft nach geschickten, theologisch ge-
schulten Bantumusikern.

Die Geschicklichkeit des Spielers vorausgesetzt kénnen alle Instrumente,
sofern sie die Bedeutung der religiésen Texte erhellen und die Andacht ver-
stérken helfen, liturgische Verwendung finden. Von der Orgel bis zur Trom-
mel kann alles zum echten Gottesdienst geweiht werden. Im Gegensatz zur
westlichen Welt, die den echten T'anz nicht mehr kennt, sind die afrikanischen
Christen dazu berufen, bei bestimmten Gelegenheiten (Regen- oder Trocken-
zeiten, Sée- und Erntefeste, Namenszeremonien am 8. Tage, Pubertéatsriten)



380 Notizen und Glossen

den heiligen Tanz zu {iben und so die Immoralitéit des Westens zu {iberwinden.

Bibliographie (11 Seiten) und drei Appendices (wichtige Zitate aus der
Patristik ; chronologisches Verzeichnis der Hauptdokumente tiber die sakrale
Kunst und Musik und ihre Anwendung; Zusammenstellung neuerer afri-
kanischer Schallplattenaufnahmen vor allem aus Siid- und Ostafrika) ver-
vollstdndigen diese kirchentreu wissenschaftliche Leistung des afrikanischen
Theologen. Werner Bieder, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawriz. The Ecumenical Review 16, 4 (1964): N. A. Nissiotis, Is the Vati-
can Council Really Ecumenical? (357-377); L. Vischer, Roman Catholic
Ecumenism and the World Council of Churches (378-394); A. F. Carillo de
Albornoz, Religious Liberty and the Second Vatican Council (394-405).
FEvangelisches Missions-Magazin 108, 2 (1964): F. Raaflaub, Kirchenordnung
und Kirchenzucht in einer jungen Kirche Westafrikas (53—68); W. Trobisch
und E. Schick, Ein Briefwechsel {iber Beichte und Kirchenzucht (69-80);
J. Auf der Maur, Die Missionsmethode im Frihmittelalter, T (81-101).
Judaica 20, 2 (1964) : G. Richard-Molard, Das Israelsschema auf dem T1. Vati-
kanischen Konzil (65-73); K. Hruby, Anzeichen fiir das Kommen der messia-
nischen Zeit (73-90); J. Maier, Die messianische Erwartung im Juden-
tum..., IT (90-120). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 120, 15 (1964):
H. Ruh, Die 2. Allchristliche Friedensversammlung in Prag (227-231). 16:
F. Hoch, Christozentrische Diakonie (242-246); K. Hutten, Die christlichen
Kirchen und der Kommunismus (246-249). H. W. Huppenbauer, Sekten und
Splitterkirchen in Afrika (257-262). Reformatio 13, 7 (1964): G. Stamm,
Diskussionen um Bach (388-398); T. Riisch, Probleme des reformierten
Kirchenbaues, 1I (409—419). 8: A. Lindt, Kirchlicher und politischer Wider-
stand im Dritten Reich (443-456); R. Leuenberger, Ehrlich vor Gott!
(456-477); W. J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum in Brasilien, I
(484-488). Rewue de théologie et de philosophie 97, 2 (1964): C. Senft, Vérité
historique, vérité révélée (129-139). R. Kasser, Le Livre secret de Jean
(140-150). Schweizerische theologische Umschau 34, 1 (1964): K. Guggisberg,
Neue Stromungen im Katholizismus (2-16); V. Maag, Tod und Jenseits nach
dem Alten Testament (17-37). Verbum caro 70 (1964): J.-J. Leuba, La tradi-
tion et les traditions (75-92); P.-Y. Emery, La céne: une liturgie ou un
sacrement ? (93-107).

BELGIEN. Nowwelle revue théologique. S. Légasse, Jésus: juif ou non?
(673-705). S. Decloux, Existence de Dieu et rencontre d’autrui (706-724);
D. Nothomb, Une nouvelle forme de catéchése (725-743).



	Rezensionen

