
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Textus. Annual of the Hebrew University Bible Project. 3. Jerusalem, Magnes
Press, 1963. 170 + 9 S., 22 Tafeln.

Über den 1961 erschienenen ersten Band dieser Zeitschrift, die als
internationales Organ des «Hebrew University Bible Project» Einzelfragen der
1955 beschlossenen kritischen Textausgabo des Alten Testaments behandelt,
wurde hier in Jahrgang 17 (1962), S. 63f., ausführlich berichtet. Band 2 ist
mir nicht zugegangen. Jetzt liegt der dritte Band vor. Behandelt werden
unter anderem der erst seit 1957 bekannte wichtige «Codex neofiti 1» aus
der Bibliothek des Vatikans, eine Kopie des Palästinischen Targums zum
Pentateuch, sowie bisher unbekannte Fragmente des hebräischen Pentateuch
in samaritanischer Version und Fragmente der babylonischen Massora
Magna. Von allgemeinerem Interesse ist ein Aufsatz von M. H. Goshen-
Gottstein: Wie ist der kritische Apparat einer Textausgabe, wo die alten
Versionen (Septuaginta!) eine Rolle spielen, im Blick auf die Frage
«mechanischer» oder «interpretativer» Retroversion zu gestalten?

Walter Baumgartner, Basel

Hebrew and, Semitic Studies in Celebration of His Seventieth Birthday
Presented to C. R. Driver. Ed. by D. W. Thomas and W. D. McHardy.
Oxford, Clarendon Press, 1963. VIII + 208 S. £ 3/15/—.

Zum 70. Geburtstag von Professor Driver, Oxford, wurde von Kollegen und
Freunden aus Nordamerika, Europa und Israel die vorliegende Festschrift
verfaßt. Die Beiträge gehören zu den wichtigsten, die es in letzter Zeit in
einer derartigen Veröffentlichung gegeben hat, und darum soll hier kurz der
Versuch gemacht werden, über eine größere Zahl von ihnen zu berichten.
Dies soll aber ja nicht als ein Wert- bzw. ein Präferenzurteil, sondern einfach
als eine Hervorhebung solcher Aufsätze gelten, die die Leserschaft der
Theologischen Zeitschrift am meisten interessieren dürften.

W. F. Albright schreibt über «Archaic survivals in the text of Canticles»
(S. 1-7): im Hohelied finden wir ein merkwürdiges Nebeneinander von
archaischen und neueren, manchmal sogar iranischen Formen; einige von
den ersteren, die meistens nordpalästinischen Ursprungs sind, werden vom
Verfasser aufgezählt und eingehend behandelt, wobei ihr Weiterleben vom
Ende des II. Jahrtausends oder schon von früher an bis ins 6.-5. Jahrhundert
hinein etwas sehr Besonderes darstellt. A. Dlez-Macho: «A new list of so-
called ,Ben Naftali1 manuscripts, preceded by an inquiry into the true
character of these manuscripts» (S. 16-52), stellt eine Reihe wichtiger
Besonderheiten der Pseudo-Ben Naftali-Texte im Vergleich mit den authentischen

auf. A. Dupont-Sommer: «Un ostracon araméen inédit d'Eléphantine
(Collection Clermont-Ganneau No. 44)» (S. 53-58, mit einer vollseitigen
Reproduktion des Ostrakon), veröffentlicht zum ersten Mal ein wichtiges
Schriftstück, dessen (durch Verstümmelung des Textes leider unbekannt
gebliebener) Verfasser über seine Gefangenschaft anläßlich der Verfolgungen
der jüdischen Kolonie berichtet, und den Schabbat (geschrieben sbh) erwähnt.
C. J. Gadd: «The second lamentation for Ur» (S. 59-71), gibt uns die erste
vollständige Veröffentlichung des sumerischen Textes des zweiten Klageliedes



358 Rezensionen

über den Fall Urs (um 2006) mit wichtigen Bemerkungen über ähnliche
Gattungen im Alten Testament. H. L. Ginsberg: «,Roots below and fruits
above' and related matters» (S. 72—76), erklärt in gewissen Zusammenhängen
1. das Wort sôres als «Baumstumpf», und 2. das Verbum pära(h) als
«verzweigen». C. H. Gordon: «Abraham of Ur» (S. 76-84), unterzieht seine schon
früher vorgetragenen Thesen, daß Ur nicht der bekannte, südliche, sondern
ein unbekannter, nordmesopotamischer Ort gewesen sei, und daß die
Erzväter merchant princes (verb shr und Königsideologie!) gewesen seien, deren
Lebenszeit in die 2. Hälfte des II. Jahrtausends gehört, einer erneuten
Untersuchung, dies auf Grund des Textes aus Ugarit PRU IV (1956) S. 103ff. Die
Ausführungen des Verfassers stellen den bestbelegten Versuch einer Spät-
datierung der Erzväter dar, und werden gewiß ernsthaft in Betracht gezogen
werden müssen, obschon er hier (leider) die wichtigen onomastischen und
linguistischen Parallelen aus den Maritexten nicht erwähnt. E. Hammer-
shaimb: «On the so-called Infinitivus absolutus in Hebrew» (S. 85—95), stellt
den gemeinsemitischen Gebrauch dieser Form als Objekt zum Verbum und
seinen manchmal imperativischen Wert im Hebräischen fest, und zeigt weiter,

daß der heute öfters angenommene «perfektische» Wert des Inf. abs.
nicht ganz gesichert ist. S. Mowinckel: «Salial» (S. 95-103), erklärt weshalb
dieses Wort häufig mit «Löwe», manchmal aber mit «Schalgendrache»,
«Lindwurm» übersetzt werden muß. C. Rabin: «The origin of the subdivisions
of Semitic» (S. 104-115), erläutert, wie fragwürdig heute die früher angenommene

These von einem Ursprung der einzelnen semitischen Sprachen aus
verschiedenen Völkerwanderungen erscheine, und daß viele linguistische
Unterschiede eher «auf sekundärer linguistischer Verbreitung» beruhen.
H. H. Rowley: «Notes on the Aramaic ofthe Genesis Apocryphon (S. 116-129),
zeigt, daß dessen Sprache ein wenig später als die des aramäischen Teils
Daniels anzusetzen ist und also gut aus dem 2. Jahrhundert stammen kann.
W. Rudolph: «Jesaja XV-XVI» (S. 130-143), schlägt als Datum für dieses
Stück die 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts vor, wodurch es sich als «die älteste
Schriftprophetie des Alten Testaments» erweist. T. W. Thacker: «Compound
tenses containing the verb ,be' in Semitic and Egyptian» (S. 156-171), untersucht

den Gebrauch des Zeitwortes «sein» sowohl als Copula als auch
zusammen mit einem Partizip.

Weitere Aufsätze sind außerdem: P. A. H. de Boer: «A Syro-hexaplar text
of the song of Hanna: I Samuel ii. 1-10»; G. Ryckmans: «Le qayl en Arabie
méridionale préislamique» (S. 144-155) und J. Ziegler: «Die Vokabel-
Varianten der o-Rezension im griechischen Sirach» (S. 172—190).

Eine Bibliographie des Jubilars in Auswahl schließt diese schöne und
anregende Festschrift ab, deren Verfassern und Herausgebern sich auch der
Rezensent mit Glückwünschen für den Gefeierten anschließen möchte.

J. Alberto Soggin, Rom

Hblmee Rixggben, Israelitische Religion. — Die Religionen der Menschheit,
26. Stuttgart, W. Kohlhammer-Verlag, 1963. XII + 326 S. DM 34.-.

«Israelitische Religion», nicht «Theologie des A.T.», nennt der schwedische

Religionshistoriker seinen Beitrag in der Reihe «Die Religionen der Mensch-



Rezensionen 359

heit». Damit wird er einerseits der Aufgabe der Reihe gerecht und vermag
andererseits das Interesse für die religionsgeschichtlichen Vorgänge im Werden

und in der Entfaltung des alttestamentlichen Glaubens zu wecken. Die
zur Blüte gelangte Alttestamentliche Theologie der Gegenwart hat sich so
intensiv mit dem innerbiblischen Glaubenszeugnis befaßt, daß die
religionsgeschichtliche Fragestellung geradezu wieder aktuell werden könnte. Wie
fruchtbar sie nach wie vor ist, vermag Ringgren in schönster Weise zu zeigen.

Er selber weiß sich der sog. Uppsala-Schule nahe, steht aber fortwährend
so sehr im Nehmen und Geben nach allen Seiten offen, daß der Leser einen
weiten Horizont der Forschung und der möglichen Ergebnisse erhält. Nicht
abgeklärte Fragen werden offen gelassen. Die Auseinandersetzung in strittigen

Punkten erfolgt souverän, vornehm und aufbauend. Für einzelne
Wortuntersuchungen wird häufig L. Koehlers «Theologie des Alten Testamentes»
und Lexicon beigezogen, während von Rads Interpretationen vor allem für
das Verständnis des Opfers verwertet werden. Kurz, es liegt ein Werk vor,
das die besten Resultate der letzten Jahrzehnte alttestamentlicher
Untersuchungen zusammenfaßt und in gutem Stil jedem Interessierten präsentiert
wird.

Ohne ihn in eine These zu zwängen, verfolgt der Verfasser vor allem den
synkretistischen Prozeß von Jahweglauben und kanaanäischer Religion. Von
der Religion der Erzväter über die Verschmelzung nach der Landnahme und
während der - breit dargestellten - Königszeit bis hin zu Philo zeichnet er
die Einwirkung der Umwelt. Nur unter ihrem Einfluß und in der Konfrontation

hat Israel seine Erkenntnisse entwickelt. Die Einwirkung setzt natürlich
viele verwandte Beziehungen voraus. Phänomenologische Berührungspunkte
findet er zwischen Jahwe und dem atmosphärischen Hochgott, der den mit
El gebildeten Namen zugrunde liegt (S. 20. 39), auch werden zerstörerische
Seiten Jahwes (Ri. 9, 23; 2. Sam. 24, 1) als «Charakteristikum sog.
Hochgötter» (S. 42, 64f.) gedeutet. Frühelemente des Schöpfungsglaubens sieht
Ringgren in der Bezeichnung «El Eljon, der Schöpfer (oder Besitzer) des

Himmels und der Erde», Gen. 14, 19 (S. 92. 40), einem Abschnitt, der mehrfach

für verschiedene Entwicklungsphasen verwendet wird - hauptsächlich
für die Übernahme des altjerusalemischen Gottes Sedek und die
Rechtfertigung der davidischen Religionspolitik (S. 54).

Aber wo liegt der israelitische Kristallisationspunkt, um den sich die
Vorstellungen der Umwelt lagern konnten? Mose und seine Zeit treten in Sicht,
die Auszugstradition wird übernommen, denn «es ist unwahrscheinlich, daß
sich ein Volk eine Zeit der Sklaverei angedichtet habe» (S. 25). «Tradition»
ist im übrigen als « Mitteilung von...» zu verstehen, nicht motivgeschichtlich.
Nach den üblichen Erwägungen über Mose erfolgt die übliche Antwort, daß
«wir Mose nicht entbehren können» (S. 36). Möglicherweise kann aber jetzt
sogar die Bundesvorstellung bis zu ihm zurückgeführt werden, die durch den
hethitischen Hoheitsvertrag ja nun in die älteste Zeit gerückt werden kann
(S. 31 f.).

Die Religion der Königszeit ist quellenmäßig wie religionsgeschichtlich
ergiebiger und wird auf 222 Seiten breit dargelegt. In der Gottesvorstellung
fällt wieder die Doppeltheit im Wesen Jahwes auf, charakterisiert durch seine



360 Rezensionen

«Heiligkeit». Ringgren zieht für «heilig» die Ableitung von akkadisch
«quddusu» - glänzend, leuchtend - vor, möchte aber das Schreckliche und
ganz andere daraus lesen (S. 65). Man könnte en passant daraufhinweisen,
daß gerade bei Jesaja die göttliche Heiligkeit ambivalent ist und sich bis in
die Eschatologie hinein auswirkt. Hier sind auch der Grimm und die Eifersucht

Gottes beheimatet - jene Züge, die C. G. Jung in seinem Hiobbuch so
faszinieren. Als Nebenprodukte des Synkretismus werden die Gestalten des
himmlischen Hofstaates, Hypostasen und auch Dämonen gestreift (S. 79 bis
91). Schöpfung, Paradies und Sintflut werden mehr paraphrasierend
durchgangen, aber mit reichlichen Hinweisen auf den mythologischen Hintergrund
und die israelitische Umformung versehen. Gilt hier, daß das mythologische
Material in einen geschichtlichen Rahmen eingebettet wurde (d. h. offenbar
in den jahwistischen Vorbau), so ist es besonders interessant, in dem - leider
etwas kurzen - Abschnitt «Gott in der Geschichte» (S. 100-102) zu hören,
daß im A.T. nebst der Historisierung des Mythus in der geschichtlichen
Darstellung eher von einer Mythisierung der Geschichte zu reden wäre (S. 102).
Beispiele dafür findet der Verfasser bezeichnenderweise doch nur in den
bekannten Überlagerungen bei Dtjes.

Erwählung und Anthropologie gehen in gewohnten Bahnen, höchstens,
daß Ps. 8 zurückhaltend als Königspsalm verstanden werden könnte. «Der
erste Mensch wird in königlichen Kategorien geschildert» (S. 112, ebenso
S. 211, wo kurz an eine mimische Darstellung der Schöpfungsgeschichte im
Kult gedacht wird).

Nach dem letzteren ist man um so erstaunter, wie beherrscht im ausführlichen

Kapitel über den Kult referiert wird. Viele Indizien weisen den
Forscher zwar auf eine reale Mitte, gestatten aber doch keine Rekonstruktion
alter Rituale (S. 137). Gerade hier soll das außerbiblische Material weise
verwendet werden. Das sich oft fast aufdrängende Kultdrama wird gegen Engneil
abgelehnt (S. 168. 171). Ringgrens vermittelnder Standort erweist sich in der
Vermutung fruchtbar, daß sowohl Mowinckels These vom Neujahrsfest wie
das Bundeserneuerungsfest von Weiser und von Rad Interpretationsweisen
derselben Tatbestände sein könnten. Das israelitische Neujahrsfest würde
dann in der kanaanäisch bedingten Feier der Königsherrschaft Jahwes und
im parallellosen israelitischen Bundeserneuerungsfest wurzeln (S. 178).

Eine doppelte Wurzel ist auch für die Beurteilung des Königtums zu
berücksichtigen (S. 201ff.). Es gibt nicht eine in sich ruhende Königsideologie,
sondern Berührungs-, Verschmelzungs- und Abstoßungspunkte. Das hethi-
tische Krönungszeremoniell (Salbung, S. 203f.), ägyptische und sumerische
Würdetitel zeigen zwar die Verwandtschaft und Abhängigkeit, gestatten aber
nicht, in Israel von einem göttlichen Königtum zu reden. Sinngemäßer ist
die Bezeichnung «sakrales Königtum» (S. 213).

Ist die israelitische Religion als Mischprodukt anzusehen, ist begreiflich,
daß die Propheten gegenüber diesem tolerierten oder auch theologisch
verarbeiteten Synkretismus kritisch reagieren. Aber selbst ihr Protest bedient
sich wiederum der Bilder und Vorstellungen, die sie ihrerseits übernommen
haben. Hosea bezieht seine Bilder von der Ehe der bekämpften
Fruchtbarkeitsreligion (S. 246). Jesaja hält an der Erwählung des Zions fest, während



Rezensionen 361

Micha ihr gleichgültig, wenn nicht ablehnend gegenübersteht. Jeremia hat
Verbindungen mit den nördlichen Rahelstämmen und ist mehr dem Sinaibund

zugewandt (daher Jer. 31, 31 ff.). Bei Ezechiel ist die Spannung in die
Psyche verlagert. Aber nicht nur die Äußerungen der Propheten sind
umweltsabhängig, das Prophetentum selber hat wieder eine zweifache Wurzel
in der orientalischen Umwelt und im Bundesgedanken Israels und seiner
ethischen Ausrichtung.

In der nachexilischen Zeit treten an Stelle des altkanaanäischen
Einflusses, der noch in der Ausprägung des ältesten Auferstehungsglaubens eine
Rolle spielt (S. 295), hellenistische (nebst anderem in der anthropologischen
Dichotomie wahrnehmbar, S. 291) und iranische Einwirkungen (dualistisches
Geschichtsbild, S. 306). Philo schließlich vereinigt in seiner Person
Offenbarungsglaube und hellenistische Philosophie und ist ein letztes Beispiel jener
Synthese, die das ganze A.T. durchzieht.

Die israelitische Religion wird also kräftig auf den gesättigten Boden einer
religiösen Umwelt gezogen. Spiritualisierungen werden beinahe von selbst
verdächtig. Ungewollt stellt sich doch die Frage, worin und wie denn noch
das spezifisch Israelitische ausgedrückt werden kann, wenn fast alle Aussageformen

vorgeprägt sind. Die geschmähte «Sprache Kanaans» wird kana-
anäisch! Es scheint jedenfalls, daß auch ein «Vere paganus, vere israeliticus»
noch manche Generation beschäftigen wird. Dem Verfasser weiß man für
seine brillante Leistung wie für seine unbequeme und gewiß unbeabsichtigte
Mahn- und Denkaufgabe großen Dank. Werner Reiser, Basel

Th. C. Vriezen, De Godsdienst van Israel. Arnhem, Van Loghum-Slaterus;
Antwerpen, Standaart Boekhandel, 1963. 261 S., 16 Taf. Fl. 8.90.

Die vorliegende Arbeit kann als eine Geschichte Israels vom Gesichtspunkt
des Gottesdienstes betrachtet werden ; darin unterscheidet sie sich von anderen
gleichnamigen Werken (z.B. von dem gerade in 2. Auflage erschienenen von
H. J. Kraus). Dieses methodische Vorverständnis bringt Vorteile und Nachteile

mit sich, so wie man sie auch für andere in der gleichen Weise behandelte
Gegenstände wahrnehmen kann. Zu den Vorteilen gehört, daß eine
wissenschaftlich genaue Behandlung durch die geschichtliche Sukzession doch
leichter leserlich und assimilierbar gemacht wird, was für ein Buch, das wie
dieses, für ein größeres Publikum bestimmt ist, ausschlaggebend sein dürfte.
Zu den Nachteilen gehört die nicht leichte Übersehbarkeit der einzelnen
Institutionen und ihrer Entwicklung, was in unserem Band, der weder ein
Autoren- noch ein Gegenstandsregister besitzt und dessen Anmerkungen am
Ende vorgelegt werden, noch erschwert wird; diese letzteren Elemente sind
jedoch rein technisch und können in einer nächsten Auflage verbessert
werden.

Der Druck und das Papier sind gut; der Preis aber (ungefähr sFr. 10.-) für
ein Pocketbook ist bestimmt zu hoch, dafür hätten die Verleger auch ein
broschiertes Exemplar liefern können. Die nicht schöne und technisch
minderwertige Herstellung des Pocketbooks rechtfertigt sich nur durch den
Zweck, ein wichtiges Werk zu stark verbilligtem Preise einem größeren Kreis



362 Rezensionen

zugänglich zu machen; dies geschieht hier aber nur teilweise. Natürlich haben
diese Bemerkungen aber mit dem Inhalt des Buches nichts zu tun.

Bine Einleitung in Kap. I setzt sich mit den Problemen Tradition,
Geschichte und Historie auseinander. Hier wird der verhältnismässig geringe
zeitliche Abstand zwischen Moses und dem ältesten Bearbeiter seiner
Traditionen («J») betont (S. 15); darüber mehr unten. Kap. II behandelt die
Religion Israels «auf dem Hintergrund der altorientalischen Religionen»; es

gehört zu dem Besten, was bis heute auf einleitendem Gebiet produziert worden

ist, und sollte von jedem Orientalisten und Theologen gründlich
durchgearbeitet werden. Ähnlichkeit und Verschiedenheit der einzelnen Religionen,
Besonderheiten von Israel ihnen gegenüber sowohl als sein Synkretismus
werden mit reichhaltiger Literatur kurz und tiefschürfend erläutert. Die
Sondermerkmale der Religion Israels werden im Anschluß an Baumgartner
dargestellt1. Im III. Kap. wird die Religion Israels im 11. Jahrhundert, das
höchste Datum, an das die Quellen uns heranführen, behandelt: Jahwe ist
Gott (S. 67ff.), und zwar der einzige Gott Israels, was aber andere Götter
für fremde Länder und Völker nicht ausschließt. Die Vorgeschichte, Kap. IV,
bildet den nächsten Abschnitt. Hier nimmt der Verfasser Stellung in der
Diskussion, die zwischen mitteleuropäischen und nordamerikanischen
Gelehrten im Gang ist. Volle Anerkennung zollt er der Alt'schen Rekonstruktion
der Religion des «Vatergottes» (S. 91ff.), aber gegen gewisse überlieferungsgeschichtliche

Schlüsse ist er eher zurückhaltend (S. 87ff.), wie wir später
noch sehen werden. Im Kap. V nimmt er gegenüber dem von G. von Rad
herausgearbeiteten «kleinen geschichtlichen Credo» eine eher ablehnende Stellung

ein (S. 105ff.): dies Credo befindet sich in einer jüngeren Schicht (das
Deut.) und ist gar kein Glaubensbekenntnis; ferner bildet die Sinaitradition
einen Teil der Wüstenüberlieferung und ist von ihr nicht zu scheiden S. 106 ff.
Uberhaupt führt die traditionsgeschichtliche Methode zu einer zu großen
Beschränkung des historisch verwendbaren Materials (S. 113ff.), so daß am
Ende von der Überlieferung nichts mehr übrig bleibt. Auf Grund dieser
Feststellungen weiß er eine Vorgeschichte Israels zu rekonstruieren, die immerhin
stark auf der Tradition fußt. Kap. VI, der Sieg des Jahwismus, betont das

Unikum des davidisch-salomonischen Großreiches in Syrien-Palästina, und
dann das Ringen der Religion Israels um die Oberhand ; der optimistische Titel
verschwindet in der Behandlung, die uns einen langen und schweren Kampf
zeigt, wobei der Synkretismus nur unter großen Opfern aus dem Wege
geschafft werden konnte. Von hier an folgt der Verfasser mehr oder weniger der
Geschichte Israels : das Leben der beiden Staaten, die großen Propheten, die
deut. Reformation und das Exil, die Restauration, der Judaismus, und
vermag darin die wichtigsten kultischen Institutionen zu verarbeiten.

Besonders schwerwiegend sind die von Vriezen gemachten Äußerungen
über die traditionsgeschichtliche Methode. Kann der Rezensent hinsichtlich
der vorgekommenen Übertreibungen ihm nur zustimmen, so möchte er doch
seinen Skeptizismus anläßlich der Spätdatierung des Deut, und besonders
gewisser darin erhaltener Traditionen, u. a. des sog. Credos, äußern. Da muß

1 W. Baumgartner, Theol. Zeitschr. 3 (1947), S. 81ff.



Rezensionen 363

man schon sagen : die Zeiten sind reif für ein völlig neues Studium des Deut,
(und der deut. Überarbeitung der geschichtlichen Bücher), wie das zuletzt
besonders durch A. Alt, G. von Rad, G. E. Wright und N. Lohfink geschieht.

Im ganzen kann man dem Verfasser nur dankbar sein. Vertreter
philosophischer und theologischer Fakultäten bedürfen solcher Werke, die für den
Nichtspezialisten wie für den Fachmann wichtig sind. Deswegen erwarten wir
baldige Übersetzungen (wie bei anderen Werken des Verfassers) in die drei
Sprachen. J. Alberto Soggin, Rom

Benedikt Otzen, Studien über Deuterozacharja. Acta theologica danica, 6.

Copenhagen, E. Munksgaard, 1964. 303 p. Kr. 60.-.

L'interprétation de la seconde partie du livre de Zacharie a toujours soulevé

de grandes difficultés; aussi saluera-t-on avec reconnaissance la
publication de la thèse de B. Otzen, un élève des regrettés A. Bentzen et F. Huid-
berg sur le Deutérozacharie. Le théologien danois fait preuve d'une riche
information, d'une pensée à la fois ferme et nuancée. Son étude se lit avec
intérêt; elle représente une utile contribution aux recherches sur l'un des

prophètes les plus obscurs de l'Ancien Testament.
L'ouvrage de B. Otzen comprend quatre parties: — 1. La première est

consacrée à l'histoire de l'exégèse du Deutérozacharie, depuis le XVIIe
siècle jusqu'à nos jours. B. Otzen souligne l'importance de l'étude de B. Stade

parue en 1881. - 2. La seconde, de beaucoup la plus longue (p. 35-212),
concerne l'arrière-plan historique des oracles de Zacharie 9 à 14. Après une
enquête soignée et parfois subtile, B. Otzen conclut: Zac. 9-10 proviennent
de cercles judéens au temps deJosias; Zac. lia été composé au lendemain de

la chute de Jérusalem; Zac. 12-13 est en grande partie l'œuvre de Judéens
au début de l'exil; Zac. 14 a un caractère apocalyptique évident et peut être
rapproché du Tritoésaïe. - 3. Dans le troisième chapitre B. Otzen compare
sa position avec celle de Lamarche qui vient de publier une importante
étude sur ces mêmes chapitres (1961). Alors quo le théologien français insiste
sur la structure extrêmement compliquée qu'il pense retrouver dans les

chapitres 9 à 14 de Zacharie, B. Otzen estime que les éléments constitutifs
de Deutérozacharie proviennent des traditions cultuelles d'Israël. — 4. Enfin
le chapitre quatre permet à l'auteur de compléter son travail par des

remarques de critique textuelle et d'exégèse.
La thèse de B. Otzen est donc une étude préliminaire, et fort complète,

à l'explication du message des chapitres 9 à 14 de Zacharie. Même si l'on ne
suit pas toujours le théologien danois dans ses déductions, on apprécie sa
méthode et l'orientation générale de son ouvrage; on y recomra pour vérifier

telle hypothèse ou puiser tel renseignement d'ordre historique. Je pense
en particulier à ce qui nous est dit sur la période de Josias, sur les fils de

Javan (p. 45 ss.), sur le rêve de la reconstitution de l'empire de David (p.
62ss.) ou sur l'interprétation «cultuelle» de Zac. 12, 8-13, 1.

Robert Martin-Achard, Genève

Edtjard Schweizer, Neotestamentica. Deutsche und englische Aufsätze 1951
bis 1963. Zürich/Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1963. 448 S.

In der letzten Zeit sind auf dem theologischen Büchermarkt öfters Aufsatz-



364 Rezensionen

Sammlungen erschienen. Das erscheint dadurch gerechtfertigt, daß die
entscheidenden Denkanstöße für die Forschung vielfach gerade durch einzelne
Aufsätze gegeben wurden. Deshalb sollten sie leicht greifbar sein. Die Sammlung

der Aufsätze von E. Schweizer unterscheidet sich dadurch von anderen
gleicher Art, daß sie die verschiedensten Gebiete umgreift : Religionsgeschichte

(«Voraussetzungen»), Christologie, Pneumatologie, Ekklesiologie, Liturgie
und exegetische Einzelfragen. Sie zeichnet sich ferner dadurch aus, daß sie
nicht im bloß theologisch-wissenschaftlichen Denken verharrt, sondern immer
wieder bis zu den praktischen Fragen der Gemeinde und ihres Gottesdienstes
vorstößt. Das zeigt sich nicht nur darin, daß E. Schweizer solche praktischen
Fragen direkt behandelt, sondern seine ganze theologische Diktion ist vom
Blick auf die Gemeinde und nicht bloß auf den Einzelnen hin geprägt.

Im Gegensatz zu den Ausführungen von R. Bultmann in seiner «Theologie
des Neuen Testaments» (S. 17, 2) sieht er z. B. den paulinischen Begriff
atfiga nicht vom Einzelnen her, sondern durch die Begegnung des Menschen
mit Gott und seinem Mitmenschen geprägt (S. 291f. 322f.). So ist auch das
Ziel des Gottesdienstes «by no means the comfort, the happiness, or even the
salvation of the individual», sondern immer «the upbuilding of the church»
(S. 388). Dabei verschmäht er im übrigen durchaus nicht die Forschungsergebnisse

von R. Bultmann und seinen Schülern, sondern betreibt vielmehr
gerade auch strenge historisch-kritische Arbeit bei eingehender Berücksichtigung

der religionsgeschichtlichen Umwelt des Neuen Testaments. Auf
diesem Wege kann er manche einleuchtende Einwände gegen das Urteil
vorbringen, ein bestimmtes Wort stamme nicht vom historischen Jesus, sondern
sei nur Gemeindebildung. So ist z. B. E. Schweizer zuzustimmen, wenn er
sagt, daß es schwer vorstellbar ist, daß der Vorwurf Jesu, der Petrus « Satan»
nennt, in der Gemeinde erfunden worden sein soll (S. 68, 239). Auch spricht
in der Tat gegen Bultmanns Vermutung, Matth. 16, 17—19 sei der ursprüngliche

Schluß1, daß Mark. 8, 32 f. nicht nachträglich erfunden sein wird (S. 68,
Anm. 37).

Andererseits gelangt E. Schweizer auf diesem Wege oft nur zu bloß
hypothetischen und anfechtbaren Ergebnissen, so wenn er etwa die echten Jesus-
worte von der späteren Gemeindebildung abzugrenzen versucht. Es war z. B.
geradezu vorauszusehen, daß die Hypothese E. Schweizers, daß schon Jesus
selber den Terminus «Menschensohn» gebrauchte, von Ph. Vielhauer bestritten

werden würde2. In diesen Fragen wird wohl nie auch nur annäherungsweise

Ubereinstimmung zu erzielen sein. Sollten wir deshalb nicht viel mehr
untersuchen, was die biblischen Schriftsteller bzw. die Urgemeinde in
Wirklichkeit gedacht und verkündigt haben? E. Schweizer sagt einmal: «Er
(Jesus) hat damit einerseits einen Anspruch erhoben, aufmerksam gemacht
auf das Geheimnis, das hinter seinem Wirken steht, und hat andererseits
doch niemandem eine bequeme Formel in die Hand gegeben, die man nur zu
übernehmen brauchte, um rechtgläubig zu sein. Denn der Terminus (,Men-

1 R. Bültmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (1931), S.276f.
2 Ph. Vielhauer, Jesus und der Menschensohn: Zs.f.Theol.u.Ki. 60 (1963),

S. 133f.



Rezensionen 365

schensohn') konnte ebenso als etwas ungewohnte Umsehreibung für das Ich
eines gewöhnlichen Menschen verstanden werden wie als Ausdruck der
Besonderheit des Weges Jesu» (S. 75). Von dieser Aussage bleibt gültig, daß die
Urgemeinde mit dem Terminus «Menschensohn» auf das Geheimnis Jesu
aufmerksam machte. Ob aber schon Jesus diesen Terminus gebrauchte, muß
offen bleiben.

Daß manche Fragen offen bleiben können, daß dies auch durchaus kein
Mangel zu sein braucht, bestreitet auch E. Schweizer nicht. «Manchmal ist
das Eingeständnis, noch längst nicht am Ende der Fragen zu sein, sehr viel
hilfreicher als das Angebot von radikalen Lösungen, die beanspruchen, alle
Probleme zu lösen» (S. 120). Diesen Satz spricht E. Schweizer bei der
Behandlung der sog. «Kerygmatheologie» aus. Er sieht sehr klar ihre Gefahr
darin, «daß das extra nos des Heilshandelns Gottes je übersehen werden»
kann (S. 118). Dabei darf es nicht zu einer «Theologie der Tatsachen», aber
auch nicht zu einer «Theologie der Gnosis» kommen (S. 120).

Es erscheint uns fraglich, ob E. Schweizer der johanneischen Eschatologie
ganz gerecht geworden ist. Jedenfalls erscheint auf diesem Gebiet sein Urteil,
wenn man seine Ausführungen in seinen verschiedenen Aufsätzen miteinander
vergleicht, als nicht ausgewogen. Einmal sagt er: «...a whole gospel like
John's show there were churches which expressed their faith without speaking
of a future eschatological event or of Heilsgeschichte in the strictest sense »

(S. 131). Andererseits weiß er aber auch anhand der bekannten Textstellen,
daß die £oif| aiijuvioç auch bei Johannes in der Zukunft liegend verstanden
wird und daß es bei Johannes auch das zukünftige Ereignis des Gerichts
gibt (S. 387). Er fragt mit Recht, ob es «so sicher» ist, daß rf) éaxciTri f|gépa
Zeichen eines Redaktors ist (S. 386). Aber ist die «in der Zukunft liegende
Vollendung» wirklich «nur (von uns gesperrt gedruckt) die Bestätigung des
schon Geschehenen» (S. 259)? Finden «Glauben und Erkennen... nur noch
die Bestätigung in der Vollendung der himmlischen Herrlichkeit» (S. 262)?
Wir fragen, ob das Wörtchen «nur» hier nicht fehl am Platz ist. Die
Verwandlung vom Glauben zum Schauen, die Vollendung des schon Geschehenen
sollte radikaler und inhaltsschwerer gesehen werden.

Aus der Fülle der Probleme, die E. Schweizer aufgreift und bespricht,
seien nur noch herausgegriffen: die Theologie des Markus (S. 93ff.), Fragen
des Bekenntnisses (S. 122ff.), die historisch-kritische Bibelwissenschaft und
die Verkündigungsaufgabe der Kirche (S. 136ff.), besonders Fragen zur
Theologie des Paulus (S. 180ff.), der Apokalypse (S. 190ff.), das Verhältnis
von Schrift und Tradition (S. 203ff.), die Jünger Jesu und die Kirche nach
der Auferstehung (S. 239ff.), und zwar bei Johannes (S. 254ff.), bei Paulus
(S. 272ff.) und in den paulinischen Antilegomena (S. 293ff.), Kirche und
Mission (S. 317ff.), der Gottesdienst (S. 333ff.), Wesen, Ursprung und
Entwicklung des Herrenmahles (S. 344ff.) und exegetische Einzelfragen. Dabei
bleiben die Ausführungen E. Schweizers aufschlußreich und wichtig bis hin
zu den abschließenden exegetischen Einzelfragen. Wir nennen hieraus nur die
kleine meisterhafte exegetische Studie über «Die Heilung des Königlichen:
Joh. 4, 46-54» (S. 407ff.), in der er grundlegende Ausführungen zur Bedeutung

und zum rechten Verständnis von Wunder und Zeichen macht. Es sei



366 Rezensionen

noch darauf hingewiesen, daß der Verfasser dankenswerterweise seine
Ausführungen mit reichhaltigen Anmerkungen versehen, nach jedem Aufsatz die
neueste Literatur zum Thema angeführt und abschließend ein ausführliches
Stellenregister gebracht hat. Helmut Wenz, Frankfurt/M.

Heinz Schumacher, Das tausendjährige Königreich Christi auf Erden. Eine
biblische Untersuchung im Lichte des Fortschreitens der göttlichen
Heilsoffenbarung und Heilsgeschichte. Stuttgart, Paulus-Verlag Karl Geyer,
1964. 296 S. DM 14.80.

Der Verfasser dieser Studie gehört dem Kreis an, der von der auf ein
Millenium und eine Apokatastasis panton ausgerichteten Verkündigung eines
Ernst Ferdinand Ströter, Theodor Böhmerle und Karl Geyer geprägt ist, und
wirkt gegenwärtig als Schriftleiter der von diesem Kreis getragenen
Zeitschrift «Gnade und Herrlichkeit».

Das Anliegen, das Schumacher bewegt, ist zu zeigen, daß die biblische
Botschaft wesentlich in der Verkündigung des tausendjährigen Königreiches
Christi auf Erden bestehe, und daß die Beschränkung des Christentums auf
die Frage nach dem individuellen Heil ein Hauptgrund seiner großen
Unwirksamkeit sei.

Über die von ihm angewandte Methode schreibt Schumacher: «Weil Gott
Sein Heil in Etappen fortschreitend offenbart und verwirklicht, möchten wir
auch das Zeugnis der Schrift über das Tausendjahrreich dieser Entwicklung
gemäß darlegen. Wir stellen also nicht bei der Behandlung der einzelnen
Unterabschnitte Stellen aus dem Alten und Neuen Testament einfach unver-
bunden nebeneinander... Auch gehen wir nicht den Weg, zunächst das neu-
testamentliche Zeugnis und dabei besonders die Kernstelle Offb. 20, 1-10
herauszustellen, um sodann auf Grund von Offb. 20 anzugeben, was für alt-
testamentliche Stellen sich auf das Millenium beziehen, sondern wir verfolgen
den Weg, wie ihn die göttliche Heilsoffenbarung ging.» - Demgemäß zerfällt
der Hauptteil des Buches in folgende Abschnitte: 1. Das Königreich nach
dem Alten Testament: das Reich als Reich Israels; 2. Das Königreich nach
den Evangelien: das Reich als Reich des Königs; 3. Das Königreich nach der
Apostelgeschichte und der Briefliteratur des Neuen Testamentes: das Reich
in seiner Verzögerung; 4. Das Königreich nach dem Buch der Offenbarung:
das Reich als Reich der Vorvollendung. — Am Schluß dieses Hauptteils sagt
Schumacher: «Es ist etwas ungeheuer Großes und Herrliches um dieses Reich,
das all unser Vorstellungsvermögen weit übersteigt. Und doch ist es noch
nicht die letzte Vollendung der Liebesgedanken Gottes, sondern erst die
Überleitung dazu. Durch das Heiligtum des Milleniums schreitet die Menschheit

aus dem Vorhof des gegenwärtigen bösen Äons hinüber ins Allerheiligste
der Neuen Welt.»

Nachdem unter dem Titel «Der Reichsgedanke überliefert in der Menschen
Hände» das «tausendjährige Königreich Christi im Spiegel der Kirchengoschichte

» kurz dargestellt worden ist, wird ein letzter Abschnitt der Frage :

«Der neue Staat Israel im Lichte des Kommenden» gewidmet. Dabei stellt
Schumacher den Sätzen Johann Jakob Stamms, daß die alttestamentliche
Landverheißung im Neuen Testament keinen Platz mehr habe, sondern in



Rezensionen 367

Jesu Person und die ihn umgebende Gemeinde aufgenommen sei, und daß
daher die Gründung des israelischen Staates in Palästina keine direkte heils-
gesohichtliche Bedeutung habe, die Überzeugung gegenüber, daß die Sammlung

Israels im neugegründeten Staat eine Vorerfüllung der göttlichen
Sammlungsverheißungen sei; die endgültige Sammlung erfolge allerdings
erst beim Kommen des Herrn.

Auch wenn man in bezug auf das Tausendjährige Reich anderer Ansicht
ist als Schumacher, wird man aus seiner umsichtigen Schrift manche wertvolle

Anregung empfangen. Ernst Staehelin, Basel

Heinrich Kraft, Clavis patrum apostolicorum. Catalogua vocum in libris
patrum qui dicuntur apostolici non raro occurrentium. München, Kösel Verlag,

1963. VIII + 591 S. DM 65.-.
Dieses willkommene Hilfsmittel zum Studium der ältesten nichtkanonischen

Schriften der Kirche verdanken wir einem protestantischen Gelehrten,
Professor für Kirchengeschichte in Kiel, und einer Mitarbeiterin, Ursula
Früchtel. Kraft basiert seine Konkordanz der Apostolischen Väter auf ein

paar moderne Editionen, die er im Besitz der Leser ohne weiteres voraussetzt1.

Inwiefern er Goodspeeds Index verwendet hat, wird im Vorwort nicht
erwähnt.2 Goodspeed berücksichtigte mehr Texte als Kraft, auch Papias,
Polykarpmartyrium und Diognetbrief, führte aber jeweils nur die Nummern
der Verse an. Dafür gibt der neue Schlüssel von Kraft bei jedem Wort sowohl
eine lateinische und deutsche Übersetzung wie den Kontext an, was die
Benutzung außerordentlich erleichtert.

Stichproben zeigen, wie groß die Genauigkeit des Verzeichnisses ist3. Für
nicht spezialisierte Leser wäre eine Einleitung mit Angaben über die
benutzten Texteditionen und Abkürzungen ein Desideratum.

Bo Reiche, Basel

Die Pilgerreise der Aetheria (Peregrinatio Aetheriae). Eingeleitet und erklärt
von Hélène Petré, übersetzt von Karl Vretska. Klosterneuburg bei
Wien, Bernina-Verlag, 1958. 285 S., 4 Karten u. Pläne. DM 20.70.

Wo Palästinareisen heute so sehr im Schwang sind, mag ein wenngleich
verspäteter LIinweis auf dieses Buch noch immer berechtigt sein. Handelt es

doch von einem der ältesten Berichte von einer Palästinareise, und er ist um
so interessanter, als er von einer Frau stammt. Er liegt in einer 1884 in einem
italienischen Kloster gefundenen Handschrift vor, deren Eingang fehlt. Damit
mag es zusammenhängen, daß wir über die Autorin nur unzulänglich orientiert

sind. Nicht einmal ihr Name ist ganz sicher, ebensowenig ihre Heimat
(Gallien oder Spanien?) und ihr Stand (Äbtissin oder einfache Nonne?). Aber

1 Gemeint sind: K. Bihlmeyer, Die apostolischen Väter, 1, 2. Aufl. mit
einem Nachtrag von W. Schneemelcher (1956); M. Whittaker, Der Hirt des
Hermas (1956); oder J. A. Fischer, Die apostolischen Väter griechisch und
deutsch, 1 (1956); 2 in Vorbereitung.

2 E. J. Goodspeed, Index patristicus sive Clavis patrum apostolicorum
operum (1907, 2. Aufl. Naperville III. 1961); VIII + 262 S.

3 S. 428b, 1. Clem, 63, 1 : add. töttov.



368 Rezensionen

wenigstens die Zeit ihrer Reise (um 400 n.Chr.) steht fest; und auch für ihre
Persönlichkeit läßt sich doch allerlei dem Bericht entnehmen, den sie als
Brief an «die ehrwürdigen Frauen, ihre Schwestern», stilisiert im Vulgärlatein
jener Zeit, schreibt. «Heilige Neugier» gibt sie selber als Motiv für ihre
dreijährige Reise an, die sie von Konstantinopel nach Jerusalem, nach Ägypten,
über den Sinai zurück nach Palästina und weiter durch Syrien und Kleinasien

zum Ausgangspunkt zurückführte. Die damit verbundenen Strapazen
und Gefahren hält sie nicht der Erwähnung wert. Sie wollte einfach alle die
Stätten und Gegenden sehen, von denen das Alte und Neue Testament
erzählen. Darum hatte sie ihre Bibel mit und dazu den «Baedeker» jener Zeit,
das Ortsnamenverzeichnis des Euseb in der Übersetzung des Hieronymus.
Außerdem aber wollte sie die christliche Kirche des Morgenlandes mit ihren
Gottesdiensten und Festen und ihren frommen Männern kennenlernen, und
widmet dem den zweiten Teil ihres Berichts. Dagegen fehlt ihr jedes Interesse
für die Natur des Morgenlandes, für seine Geschichte und Denkmäler und die
einheimische Bevölkerung. So kommt bei aller Einseitigkeit ihrer Einstellung
doch ein ganz eindrückliches Bild heraus.

Das nett ausgestattete Bändchen, das den lateinischen Text mit
gegenüberstehender Übersetzung und in Einleitung und Anmerkungen alles Wichtige

zum Verständnis bietet, sei allen Interessenten angelegentlich empfohlen.
Walter Baumgartner, Basel

Tibob Gabltjs, S. J., Der Nachkomme der Frau in der altlutheranischen
Schriftauslegung. 1. Klagenfurt, Verlag Carinthia, 1964. 172 S. Fr. 14.-.

In den Jahren 1949, 1953 und 1954 hat Tibor Gallus S. J. in drei Bänden
das Werk herausgegeben: «Interpretatio mariologica Protoevangelii» (Gen.
3, 15). Es enthält die Geschichte der römisch-katholischen Auslegung von
Gen. 3, 15 bis zur Proklamation des Dogmas von der Unbefleckten Empfängnis

Marias.
Nun läßt er, gleichsam als Fortsetzung, das Werk erscheinen: «Der

Nachkomme der Frau (Gen. 3, 15) in der altlutheranischen Schriftauslegung».
Einstweilen liegt der erste Band vor. Er behandelt die Auslegung von Gen. 3,
15 bei Luther, Zwingli und Calvin.

Der Hauptteil des Bandes ist Luther gewidmet; er zerfällt in drei
Abschnitte: 1. Die erste Phase der lutherischen Schriftauslegung 1513-1521;
2. Die zweite Phase... 1521-1535; 3. Die dritte Phase... 1535-1546. Das
Material ist erschöpfend beigezogen und ausgewertet und die Darstellung
klar und durchaus objektiv.

In einem Vorwort hebt Peter Meinhold vor allem die ökumenische Bedeutung

der Untersuchung von Tibor Gallus hervor, indem er schreibt : « Seine

Ergebnisse sind ein förderlicher Beitrag zur Erhellung der Stellung Luthers
zum Alten Testament. Sie werfen ein neues Licht auf einzelne Stellen von
Luthers berühmter Genesis-Vorlesung. Schließlich stellen sie einen wichtigen
Beitrag zur Stellung Luthers zu Maria dar, der auch für die gegenwärtige
Diskussion zwischen evangelischen und katholischen Christen viel stärker
herangezogen werden sollte, als es bisher geschehen ist.»

Ernst Staehelin, Basel



Rezensionen 369

John Yodek, Täufertum und Reformation in der Schweiz. 1. Die Gespräche
zwischen Täufern und Reformatoren 1523-1538. Schriftenreihe des Men-
nonitischen Geschichtsvereins, 6. Karlsruhe, Verlag H. Schneider, 1962.
184 S. DM 12.-.

«Es ist die Absicht dieser Studie, eine Vorarbeit zum Verständnis der
Täuferbewegung als theologiegeschichtlicher Größe zu liefern» (S. 11). Der
Verfasser geht den Quellen nach, in denen uns Gespräche zwischen Täufern
und Reformatoren erhalten sind, und versucht, aus ihnen einen Skopus der
entstehenden Täufertheologie zu erarbeiten. Die Methode dieses Versuches
ist geprägt von der amerikanischen Forschung, die sich seit langem um
angemessene Differenzierungen innerhalb des linken Flügels der Reformation
bemüht. Dadurch soll unter Vermeidung leichtfertiger Nivellierung das
religiöse Hauptmotiv der einzelnen Gruppen herausgearbeitet werden. In 32

Kapiteln gibt der Verfasser eine umfassende Darstellung der Entstehung und
Konsolidierung der Täufertheologie. Die ersten vier Kapitel sind der
«Vorgeschichte des Täufertums» gewidmet (S. 13-39). Die «Grundlegung» (S. 40
bis 89) beschreibt die entscheidenden Auseinandersetzungen des Jahres 1525

aus der Sicht der theologischen Gegensätze. Die Jahre 1526-1530 bringen die
Entwicklung der Täufertheologie, deren wichtigste Station die Schleit-
heimer Synode von 1527 sein dürfte (S. 90-126). Die Jahre bis 1538 untersucht

Yoder in einem vierten Abschnitt (S. 127-151). Eine abschließende
Betrachtung ist der «Bedeutung der Gespräche für das Verständnis des

Täufertums» gewidmet (S. 152-174).

Die Methode der historischen Erfassimg des Objektes, die der Aussonderung

eines «eigentlichen Täufertums» gilt, muß man begrüßen. Ihre
Anwendung durch den Verfasser freilich kann nicht ohne Kritik hingenommen
werden. Yoders Herausschälung des «eigentlichen Täufertums» fallen
Müntzer, Hubmaier, Denck, Hoffmann, die Bauern, die Appenzeller
Enthusiasten, natürlich die Reformatoren, nicht aber der frühe Zwingli zum Opfer.
Das Ergebnis des Buches wird zusammengefaßt in der «grundsätzlichen
Frage, wer denn eigentlich im zweiten Viertel des 16. Jahrhunderts Sekte

gewesen sei : die protestantischen Staatskirchen... oder die Täufer...»
(S. 176f.). Die Antwort auf diese rhetorische Frage zu Ungunsten der Zürcher
Reformation ist nicht nur Ergebnis, sondern bereits Voraussetzung der
historischen Beweisführung. Das sei an wenigen Beispielen erläutert.

Das Bemühen des Verfassers in § 2, Zwinglis Argumentation auf der
2. Zürcher Disputation mit den Reformierungsabsichten der späteren Täufer
zu koordinieren, entfernt die Darstellung von ihren geschichtlichen Begebenheiten.

Ein genaues Studium der Quellen ergibt, daß die reformatorische
Partei zu diesem Zeitpunkt bereits in zwei Gruppen zerfallen war. In § 6

untersucht Yoder bei der Wiedergabe des Täufergespräches im Augustinerkloster

den Bericht des Zolliker Wächters Hottinger, der gesagt haben soll:
«Zwingli werde bald zu den Täufern übertreten» (S. 44). In Wirklichkeit hat
Hottinger gesagt: «Es ist den Brüdern möglich gewesen, Zwingli zu
überzeugen. Denn Zwingli hat ihnen gegenüber erklärt, wenn die Zeit der Fasten

24



370 Rezensionen

komme, werde er das göttliche Leben auch annehmen.»1 Damit war von
Zwingli nichts weiter gemeint als die Abschaffung der Messe zur Fastenzeit
1525, die dann auch geschah. Der zusammenfassende § 30 behandelt die
These, die früher schon in verschärfter Form von John Horsch u. a. vertreten
wurde, daß Zwingli seine Anschauung über Staat und Kirche gewandelt
habe. Das sei «der Anlaß zum Bruch» (S. 164) gewesen. Diese These von der
Wandlung bei Zwingli ist schon vor 20 Jahren von dem Historiker L. von
Muralt aus den Quellen widerlegt worden2. Daß Yoder am Schluß dieses
Abschnittes gar die Formulierung wagt, Zwingli habe 1522 «das Staatskirchenwesen

begründet» (S. 166), verrät Unkenntnis der historischen Zusammenhänge.

Ein empfindlicher Mangel des Buches ist der fünfjährige Abstand zwischen
Entstehung und Veröffentlichung. Die rasch vordringende Täuferforschung
hat einen Teil der behandelten Probleme in der Zwischenzeit aus den Quellen
aufarbeiten können. Der § 7 wäre durch die gründliche Untersuchung des

Mennoniten Heinold Fast über «Die Sonderstellung der Täufer in St. Gallen
und Appenzell» zu ergänzen3. Die behandelten Themen der §§ 8, 9, 10 und 12

haben inzwischen in Torsten Bergstens Buch über Balthasar Hubmaier
(1961) eine detailliertere Erforschung erhalten4. Yoders Darstellung von
Hubmaiers Widerruf ist bereits von Bergsten (S. 386ff. und 393ff.) korrigiert
worden. Die §§ 14 und 19 sind mit Fasts neuer Arbeit über Hans Krüsi zu
vergleichen und die entsprechenden Fehler zu verbessern5.

Joachim Staedtke, Dübendorf, Kt. Zürich

Ekkbeabi Fabian, Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner
Verfassung 1524/29 bis 1531/35. Darstellung und Quellen mit einer Brück-
Bibliographie. Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, 1. Tübingen,
Osiandersche Buchhandlung (Kommissionsverlag), 1962. 428 S. DM 42.-.

Diese Arbeit, deren Erstauflage von 1956 von Sven Göransson im 14. Jahrgang

dieser Zeitschrift (1958), S. 372f., besprochen wurde, ist nunmehr in
zweiter Auflage erschienen. Der Umfang ist von 182 auf 428 Seiten
angewachsen! Der Autor hat in der Zwischenzeit weitere archivalische Studien
getrieben, deren Verwertung die Ausweitung des Umfanges nach sich zog.
Schon die Erstauflage hatte 20 Druckseiten Quellenbelege geboten, in der
Zweitauflage kommt der Text des ersten Schmalkaldischen Bundesvertrages
vom 27. Februar 1531, der Bericht Jakob Sturms über die Entstehung des

Bundesvertrages und der Text der Schmalkaldischen Bundesverfassung vom
23. Dezember 1535 hinzu (S. 347-386). Gerade die Erweiterungen der Arbeit
zeigen, daß die Entstehungsgeschichte dieses protestantischen Schutz- und
Trutzbundes noch viel komplizierter ist, als man seither in der Forschung
annahm. Die Aktivität der oberdeutschen evangelischen Reichsstädte er-

1 F. Blanke, Brüder in Christo (1955), S. 53.
2 L. von Muralt, Zwingliana 6, 2 (1934), S. 75ff.
3 H. Fast, Zwingliana 11, 4 (1960), S. 223-240.
4 Besprechung in Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 149ff.
5 H. Fast, Zwingliana 11, 7 (1962), S. 456-475.



Rezensionen 371

scheint in der Neuauflage noch viel größer als seither; dies gilt vor allem von
Biberach/Riß, Eßlingen, Heilbronn, Isny, Kempten, Konstanz, Lindau,
Memmingen, Reutlingen, Schwäbisch Hall, Speyer, Straßburg, Ulm und
Windsheim. Hier sind die Archive gut ausgewertet worden, so daß dem
Territorialkirchenhistoriker wertvollstes Material geboten wird. Die Thesen,
daß Melanchthon mit den Römisch-Katholiken gegen Zwingli in den
Abendmahlsstreitigkeiten sich verbinden wollte und daß er — im Gegensatz zu
Luther - auch nach 1530 jedes Widerstandsrecht gegen den Kaiser ablehnte,
werden beibehalten. Letztere dürfte dem fragwürdig erscheinen, der Me-
lanchthons Aufruf beim Ausbruch des Schmalkaldischen Krieges kennt und
der weiß, wie sehr auch Melanchthons politische Lehren von der aristotelischen

«Politik» her geformt waren. Das Widerstandsrecht war ein integrierender

Bestandteil dieser «Politik», und kein Aristoteliker hat sich ihm auf
die Dauer entziehen können. Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Joachim Staedtke, Die Theologie des jungen Bullinger. Studien zur
Dogmengeschichte und systematischen Theologie, 16. Zürich, Zwingli -

Verlag, 1962. 312 S. Fr. 24.-.

Mit diesem Werk legt Pfarrer Dr. Staedtke, der den Lesern dieser Zeitschrift
seit langem wohlbekannt ist (Aufsätze in Band 10, 1954; 11, 1955; 16, 1960;
19, 1963), seine Zürcher Dissertation als die erste große Frucht seiner
Bullinger-Studien im Druck vor. Die Darstellung beruht auf weithin
unbekannten handschriftlichen Quellen, die der Verfasser nach seiner ausgedehnten,

durch zahlreiche neue Funde belohnten archivalischen Sammelarbeit
historisch erschlossen hat (vgl. den Anhang, S. 261-297).

Die theologischen Aussagen des jungen Bullinger aus den ersten Jahren
seiner schriftstellerischen Tätigkeit (1523-1528) kommen in ausführlichen
Zitaten zu Wort, sind von einem gründlichen dogmengeschichtlichen
Kommentar begleitet und zu einem systematisch geschlossenen Ganzen
verarbeitet. Hierbei hat der Verfasser seine anerkannten historischen Fähigkeiten
hinter seinem systematisch-theologischen Interesse bewußt zurücktreten
lassen. Wer mit historischen Augen zu lesen pflegt, muß sich an die nach Art
dogmatischer Loci aufgebaute Darstellung trotz der sachlichen Begründung
(S. 14) erst etwas gewöhnen, und daß die ihrer Gattung nach so verschiedenartigen

Quellen (Briefe, dogmatische und ethische Abhandlungen,
Vorlesungsmanuskripte, Streitschriften) ohne innere Differenzierung und ohne
Berücksichtigung der näheren historischen Umstände allzu gleichmäßig
verwertet sind, wird er nicht völlig verschmerzen. Dennoch treten dank der
eindringenden Analyse des Verfassers neben den theologischen auch die historischen

Ergebnisse deutlich hervor.
Während seiner Schulzeit im Geist der Devotio moderna erzogen, hat

Bullinger später gleichsam als theologischer Autodidakt die Kirchenväter
studiert und die Werke der Reformatoren gelesen, um schon früh eine
christozentrische, biblizistische evangelische Theologie («Christus solus
audiendus», «sola scriptura», vgl. S. 52-71) zu entfalten, die, in sich einheitlich

und ohne große Spannungen, gegenüber Luther, Zwingli und Melanchthon

relativ selbständig erscheint. Den für Luther und Melanchthon grund-



372 Rezensionen

legenden Gegensatz von Gesetz und Evangelium läßt er beiseite, um (von
Irenaus angeregt) das Zentrum der Hl. Schrift in der Lehre von dem einen
und ewigen Bund Gottes mit den Menschen (beispielhaft Gottes Bund mit
Abraham, Gen. 17) zu finden (S. 62, 110). Während seine Theologie gleichzeitig

der altkirchlichen Trinitätslehre verpflichtet bleibt (S. 88, 103), ist in
dieser Hervorhebung des Bundesgedankens als des Skopus der Hl. Schrift
und der Theologie der auch für die spätere reformierte Föderaltheologie
wesentliche, originale und charakteristische theologische Beitrag Bullingers
zu erblicken. Wie der Verfasser überzeugend darlegt, sind die meisten
Glaubensartikel, von der Gotteslehre bis hin zur Tauf- und Abendmahlslehre, von
diesem heilsgeschichtlichen Gesichtspunkt bestimmt (S. 102), so daß auch
ihre Einzelheiten stets von Bullingers «trinitarisch-heilsgeschichtlicher
Grundposition» (S. 123) aus zu verstehen sind. So kommt bei Bullinger trotz
seines Eklektizismus (S. 141) schon früh eine erstaunliche Geschlossenheit im
theologischen Denken zustande.

Mit seiner bei dem Fehlen von Vorarbeiten ebenso verdienstlichen wie
mühevollen, unmittelbar aus den Quellen gearbeiteten Rekonstruktion der
frühen Theologie Bullingers ist dem Verfasser in dieses historisch und
theologisch bisher so gut wie unerforschte Gebiet ein wichtiger Vorstoß gelungen,
der ganz besondere Anerkennung verdient.

Gustav Adolf Benrath, Heidelberg

Max Geiger, Aufklärung und Erweckung. Beiträge zur Erforschung Johann
Heinrich Jung-Stillings und der Erweckungstheologie. Basler Studien zur
Historischen und Systematischen Theologie, 1. Zürich, EVZ-Verlag, 1963.
619 S.

Aufklärung und Erweckung sind im Urteil der letzten anderthalb
Menschenalter mit sehr schlechten Zensuren bedacht worden. Nicht zuletzt in
der Sicht der Theologie galten sie als Stiefkinder, man darf sagen als böse

Stiefkinder des protestantischen Geistes, hervorgegangen aus der Mesalliance
von Vernunft und Gemüt, und als solche Schrittmacher einer individualistischen

Weltkultur, die in den Krisen des 20. Jahrhunderts zur Last und zum
Verhängnis geworden sei. So zeigte sich das allgemeine Absinken des historischen

Interesses nach dem 1. Weltkrieg nirgends so deutlich wie in der
radikalen Ächtung jenes 18. Jahrhunderts. Freilich: nicht alle, die in den 20er
Jahren zu einer geistesgeschichtlichen Rodungsarbeit aufbrachen, besaßen
hinreichende Sachkenntnis, und es war für Besonnene mit Händen zu greifen,
daß der zornige Kahlschlag, mit dem etwa die Theologen sich wieder einen
freien Blick für das Hochgebirge der Reformation zu verschaffen hofften,
nicht nur zu einem erschütternden Bildungsverfall, sondern auch zu einer
tiefen geistlichen Armut führen muß. Beides kennzeichnet unsere heutige
Situation.

Das vorliegende Buch von Max Geiger ist m. W. seit langem das erste
größere wissenschaftliche Werk, das in positiver Weise ein theologiegeschichtlich

bedeutsames Thema jener so lange mißachteten Zeit behandelt.
Am Beispiel Heinrich Jung-Stillings, des «Patriarchen der Erweckung», aber



Rezensionen 373

auf einem weiten zeitgeschichtlichen Hintergrund, wird das Problem
Aufklärung und Erweckung untersucht.

Zum Äußeren: Es handelt sich nicht um eine durchgängige biographische
Darstellung, sondern, wie der Untertitel des Buches den Plan des Verfassers
kennzeichnet, um «Beiträge», d. h. um in sich geschlossene Problemkreise,
die am Leben, Werk und Wirken Jung-Stillings zur Behandlung kommen.
Das gibt dem Gesamtinhalt eine gewisse Bewegtheit, unter Aufgabe der älteren

Kunstform der historischen Monographie. Aber überall werden doch die
Verbindungslinien und Zusammenhänge sichtbar und schließen sich zu einem
eindrucksvollen Gesamtgemälde.

1. Ein erster Teil des Buches, wesentlich die Persönlichkeit Jung-Stillings
und seine nähere Umwelt betreffend, hat bereits vor acht Jahren als
Habilitationsschrift gedient. In ihm kommt vornehmlich das umfangreiche, überaus
weitschichtige gedruckte und ungedruckte Quellenmaterial zur Auswertung,
dem in einem neuen Kapitel Jung-Stillings geheime Tagebücher an die Seite
treten, deren Dechiffrierung dem Verfasser meisterhaft gelungen ist und tiefe
Einblicke in Jung-Stillings seelische Entwicklung gewährt. — 2. Ist schon die
Lektüre dieses ersten Teiles, der die Quellen ausgedehnt zur Sprache kommen
läßt, für den Liebhaber von Frömmigkeitsgeschichten ein erregender Genuß,
so öffnet der hinzugekommene Teil «Jung-Stilling und Rußland» den Blick
in eine geistige Landschaft von wahrhaft welthistorischen Perspektiven.
Gestalten, die bisher fast nur im Zwielicht von Mystik, Schwärmerei und
verschlagener Diplomatie gestanden haben, wie die geheimnisvolle Frau von
Krüdener oder die griechische Hofdame der Zarin, Roxandra von Stourdza,
erhalten Farbe und werden in ihrer Bedeutung erkennbar. Des Seltsamen
und Verwunderlichen bleibt auch jetzt noch genug. Aber Weltgeschichte und
frommes Erleben gehen ineinander über. Der schon alternde Jung-Stilling
wird zum Mittelpunkt und mächtigen Anreger von Uberzeugungen, die eine
Zeitlang in der höfischen Welt des Zaren Wurzel schlagen und schließlich
diesen selber erfassen. - 3. Und nun, das ist wohl das eindrucksvollste Kapitel
des ganzen Buches, wird gezeigt, wie Aufklärung und Erweckung in
merkwürdiger Symbiose im Programm der Heiligen Allianz im Sinne eines christlichen

Völkerbundes zum Ausdruck kommen. Die eschatologische Rußlandvision

Jung-Stillings steht im Hintergrund, aber auch das in den Kreisen der
Erweckten lebendige Verständnis für die Führungen Gottes im Völkerleben.
Wenn Geiger es unternimmt, in sehr weitfassenden Untersuchungen die
Originalschrift des Zaren zu interpretieren und scharf abzuheben von der
Umformung, die das Dokument in der Staatskanzlei Metternichs erfuhr, so
ist er doch ebenso weit entfernt von einer einseitigen Apologie wie von einer
Blindheit gegenüber der labilen Person des Zaren. Aber ihm geht es darum,
die Eigenart dieses Allianzprojektes, das in der politischen Geschichtsschreibung

fast nur der Lächerlichkeit preisgegeben wurde, von den Tendenzen

her deutlich zu machen, die in der Erweckung als eine Art angewandtes
Christentum zuhause waren. Wiederum wird aber gerade an dieser Stelle die
Erweckung nicht als eine isolierte Erscheinung verstanden, sondern
eingebettet in zeitgeschichtliche Bezüge, wie sie in den Ideen von 1789, aber auch
in freimaurerischen Gedanken, zutage getreten sind. Warum die Heilige



374 Rezensionen

Allianz scheiterte, das wird ebenso gewissenhaft wie kritisch akzentuierend
dargetan. - 4. Den Schluß bildet ein sehr instruktives und abgewogenes
Kapitel über Jung-Stilling als Erweckungstheologe, das noch einmal die

ganze Weite der geistigen und geistlichen Motive sichtbar werden läßt, die
für die innere und äußere Entwicklung Jung-Stillings bestimmend waren. Es
rechtfertigt sich jetzt, wenn der Verfasser in den vorangegangenen
Abschnitten den Leser oft von der großen Straße seiner Darstellung wegführte
und auf Seitenpfaden die verschiedensten Stimmen der Zeit zu Gehör
brachte, um auf diese Weise deutlich zu machen, in welchem geistesgesehicht-
lichen Kosmos die Erweckung ihr Zelt aufgeschlagen hatte.

Ich will nicht verschweigen, daß ich mich an manchen Stellen kritischer,
auch theologisch distanzierter ausgedrückt hätte. Ebenso mag die Frage
erwägenswert sein, ob man Jung-Stilling als Erweckungstheologen bezeichnen
kann; er, der ein Laie «höherer Ordnung» war, hat doch letztlich alle
theologischen Begriffsschemata in einem fruchtbaren Durchbruch gesprengt und
ist gerade dadurch zu einem bewegten und bewegenden Zentrum der «Stillen
im Lande» geworden. Doch ist das alles nicht ausschlaggebend für die
imponierende Leistung, die dieses Buch darstellt. Man muß wohl die Liebe zur
Sache haben, wie sie Max Geiger besitzt, um ein so wenig oder meist nur
erbaulich behandeltes Thema zum Leuchten zu bringen. Man kann nur
wünschen, daß die Lektüre dieses Buches viele zu weiteren Studien anregt. Die
Fülle des Stoffes, wovon die Anmerkungen Kunde geben, bietet Anlaß genug.
Daß Aufklärung und Erweckung auch heute noch oder heute wieder lohnens-
werte Gegenstände der theologiegeschichtlichen Forschung sind, das hat
dieses Buch jedenfalls überzeugend dargetan. Karl Kupisch, Berlin

Heinrich Ott, Die Lehre des I. Vatikanischen Konzils. Ein evangelischer
Kommentar. Begegnung, 4. Basel, F. Reinhardt, 1963. 174 S.

Ohne Übertreibung darf man wohl von einem Ereignis sprechen, wenn ein
evangelischer Theologe in so irenischer Weise, wie es hier geschieht, einen
Kommentar zu den dogmatischen Dekreten und Lehrsätzen des I. Vatika-
nums verfaßt. Die Probleme, zu denen das Konzil Stellung bezog (Gottesbegriff,

Offenbarung und natürliche Gotteserkenntnis, Schrift und Tradition,
Glaube und Vernunft, sichtbare Einheit der Kirche, oberster Hirte, unfehlbares

Lehramt), sind «zur Zeit auch in der evangelischen Theologie von
besonderer Aktualität» (S. 9), während die Art der Stellungnahme als eine
besondere Schwierigkeit für das ökumenische Gespräch empfunden wird.

Der Kommentar, dem die entsprechenden Konzilstexte ungekürzt
vorausgeschickt werden, beruht auf drei Grundsätzen: 1. So unwiderruflich ein
Dogma für Rom ist, so unwiderruflich ist ein Grundartikel des Glaubens für
das evangelische Bekenntnis. 2. Kein Dogma bzw. kein Grundartikel vermag
je die geoffenbarte Wahrheit adäquat auszusprechen. Darum ist es möglich,
eine allmähliche «Einigung durch Interpretation» (S. 13), die nichts mit
bloßem Kompromiß zu tun hat, zu erreichen, da 3. die stets zu verbessernden

oder besser zu verstehenden Aussagen beider Seiten vom einen und
gleichen Mysterium herkommen und auf es zugehen.

Kapitelweise stellt der Verfasser die Anstöße und Differenzen heraus, «die



Rezensionen 375

sich vom Gesichtspunkte gemeinevangelischer Theologie» (S. 9) gegenüber
der Lehre des I. Yatikanums ergeben. Schon in diesem Stadium wird nebst
Trennendem auch Verbindendes gebucht. Der eigentliche Kommentar
versucht, im Sinne einer Einigung durch Interpretation, «eine Lösung oder
einen Ansatz zum Weiterdenken zu skizzieren, die sich einem möglichen
evangelischen Verständnis der Sache nähern» (S. 23).

Der katholische Theologe ist damit angefragt, ob man die Konzilstexte so

verstehen dürfe. Darauf zu antworten, würde ungefähr ein Büchlein gleichen
Umfanges erfordern. Sosehr nämlich der katholische Leser dem Autor an
vielen Stellen zuzustimmen vermag, wird er ebenso oft nicht bis zum Ende
mitgehen können, oder doch mit Unterscheidungen und Gegenfragen
antworten müssen. Die Hauptschwierigkeit bietet dem evangelischen Theologen
durchwegs die Autorität des katholischen Lehramtes. Erblickt er aber nicht,
so möchte der katholische Leser fragen, in den Prinzipien der Reformation
eine das Schriftverständnis normierende Funktion von gleichem Gewicht,
ohne dabei eine Schwierigkeit zu verspüren So begreiflich Luthers Reaktion
nicht nur gegen die von den Katholiken selber beklagten Mißstände im
kirchlichen Leben, sondern auch gegen die leider sehr dekadente Theologie seiner
Zeit war, so war sie eben doch sehr zeitbedingt und, wie der Autor selber
antönt, nicht frei von Leidenschaft. Können die daraus entsprungenen
Uberzeugungen als absolute Norm des Schriftverständnisses und als Wertmaßstab

des Glaubens von fünfzehn vorausliegenden christlichen Jahrhunderten
angesehen werden? Wäre vielleicht auch in dieser Beziehung etwas zu
erwarten von der in der jüngern evangelischen Theologie sich abzeichnenden
Stellung zum Traditionsbegriff und zum hermeneutischen Problem (S. 63)?
Ebenso fragt sich, welche Aussichten eine Neuinterpretierung einer evangelischen

Lehre hätte, um als evangelisches Bekenntnis allgemein angenommen
zu werden. Das II. Vatikanische Konzil ist daran, zu erklären, daß die Lehre
vom besonderen Priestertum das allgemeine Priestertum der Gläubigen nicht
in Abrede stelle, daß die Primatsvollmacht des Papstes keine Schmälerung
des bischöflichen Amtes bedeute. Und diese Ergänzungen werden von der

ganzen Kirche angenommen werden.
Etliche landläufige Fehlbeurteilungen der katholischen Lehre sind vom

Verfasser richtiggestellt worden, weil er auf das Ganze geachtet hat. Ab und
zu knüpft er an neuere Tendenzen innerhalb des Katholizismus an und setzt
in sie ganz besondere Erwartungen. Diesbezüglich wird es gut sein, nicht
allen Erneuerungsbestrebungen den gleichen Wert beizumessen, sondern zu
überlegen, ob das Neue, das sie bringen, einer Neubesinnung auf die Schrift
oder bloß der Anpassung an die Tagesphilosophie entsprungen sei. Eingangs
erwähnt der Verfasser, das höchste Anliegen im ganzen Gespräch müsse die
Gottheit Gottes sein. Wenn dem so ist, so wird auf die Dauer gesehen ein
ersprießlicher Dialog nicht einseitig von einer ihrer anthropozentrischen
Blickrichtung sich rühmenden Tendenz katholischer Theologie zu erhoffen
sein, sondern ebenso sehr und noch mehr von einer Begegnung mit dem
überzeitlichen Schatz jener Hochform von katholischer Theologie, die sowohl der
nachtridentinischen Verengung als auch dem Unheil des Nominalismus
vorausging.



376 Rezensionen

Alle am ökumenischen Gespräch Beteiligten werden dem Basler Professor
für seine sehr klaren Darlegungen Dank wissen. Pius Künzle, O.P., Luzern

Gustaf Wingben, Evangelium und Kirche. — Theologie der Ökumene, 10.

Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1963. 281 S. DM 22.80.

Dieser Band bildet zusammen mit «Schöpfung und Gesetz» (Göttingen,
1960) einen dogmatischen Entwurf. Ich verweise auf die Rezension des
früheren Bandes von D.B. Pedersen, die auch zum 2. Band lesenswert bleibt.1

Für den kontinentalen Leser sei zuerst empfehlend auf das internationale
und interkontinentale theologische Gespräch hingewiesen, das dem Autor
selbstverständlich ist, ohne daß sein Entwurf dadurch die Geschlossenheit
verliert. Auch fällt der weitgehend ökumenische Zug des lutherischen Theologen

auf; dieser wird u.a. daher gewonnen, daß er die Taufe ins Zentrum
seines theologischen und theologisch-ethischen Denkens rückt (sollte nicht
aber «die überraschende Weite der Glaubensgemeinschaften in der
gegenseitigen Anerkennung ihrer Taufe auch auf der Ebene der Abendmahlsgemeinschaft

ihre Folgen haben ?», S. 20f.). Ich nenne weiter die Verbindung
von (lohnender!) biblischer, kirchlicher, dogmatischer Treue und erfrischender

Weltoffenheit, bewerkstelligt durch das Bemühen, ersten und zweiten
Glaubensartikel, in spezieller Orientierung an Irenäus, zusammenzuschauen.
Dies bedeutet Zusammenordnung von Sakramentslehre und Sozialethik
(S. 60 u.ö.). «Zuerst kommt die Auferstehung Christi, dann kommt,alles' und
dann erst die Kirche (Eph. 1, 22f....). Damit wird die Kirche grundsätzlich
in die eigene Bewegung Christi auf ,alles' und ,alle Völker' hin eingeordnet
(Mt. 24,14...). Die Wendung nach außen gehört zum Wesen der Kirche, und
wenn sie diese Wendung verliert, dann verliert sie ihre Verbindung mit
Christus» (S. 102).

M.E. ist ein Gespräch zwischen dieser Theologie und der von ihr
beargwöhnten um Barth möglich und lohnend, im Blick auf die ähnlichen und aufdie
andersgerichteten Akzente.2 Das gilt z.B. 1. bezüglich des Gesetzes. Hier wird
dieses gesehen nicht als Voraussetzung des Evangeliums, aber als Front des

Evangeliums (cf. S. 183,202), in anderem Sinne nicht als zweites Reich, sondern
als Umkreis des Evangeliums (S. 242: «Die ganze Lehre von den beiden Regi-
menten stellt den Ausdruck einer im Grunde sakramentalen Lebensanschauung

dar»), Gesetz wird im Sinne von «Wirklichkeit» als das «Gesetz»
der Erde verstanden (Coh. 5,1 aber nicht ein untheologisches Wirklichkeits-
bild als Oesetz (cf. S. 193ff.). Das Evangelium bedeutet keinen Hohlraum
(S. 235), sondern ist Evangelium auf Erden, Gottes Gebot aber geht vom
Evangelium aus (cf. S. 189f., auch S. 225f. für den usus theologicus).3 Ich
erwähne 2. die Taufe. «Die Taufe ist primär... Christi eigene Taufe, die
Generaltaufe auf Golgatha... In dieser großen Taufe sein, bedeutet Willigkeit,
selbst Christus in seiner Gemeinde zu bekennen und ihm zu lobsingen und

1 Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 234f.
2 Wingrens neues Buch ist weniger polemisch als frühere.
3 Nähere Ausführungen in J. Fangmeier, Karl Barth und die Pädagogik

(1964), VIII G, «Evangelium und Gesetz», S. 432-42.



Rezensionen 377

daher mit Freude die Wassertaufe anzunehmen» (S. 228). «Die Taufe ist der
Akt des Glaubens und der Umkehr, der aus dem Hören des ausgesandten
Wortes folgt» (S. 214). Das stimmt bis in die Termini mit Barth überein und
legt gemeinsame theologisch-ethische Besinnung nahe (cf. S. 148). Zwei
«Theologien», von denen die eine «Christus - Er ist's gar», die andere Christi
Tod und Auferstehung im menschlichen Leben in den Mittelpunkt stellen, so,
daß beide den andern Aspekt keinesfalls verleugnen wollen, sind zur
Zwiesprache gewiesen. Dies möchte der einen Seite helfen, im (christusgeheiligten)
Staub der Erde nicht — cf. den Schluß des Buches — zu versanden.

Jürgen Fangmeier, Basel

Philosophie und christliche Existenz. Festschrift für Heinrich Barth. Hrsg.
von Gerhard Huber. Basel und Stuttgart, Verlag Helbing & Lichtenhahn,
1960. 261 S.

Zum 70. Geburtstag des Basler Philosophen erschien diese Festschrift mit
dem für die Arbeit des Jubilars bezeichnenden Titel: Philosophie und christliche

Existenz. Eine kleine Zahl von Mitarbeitern aus dem engsten Kreise
von Kollegen und Freunden wurde dazu eingeladen. Anders als das mit
sonstigen Festschriften der Fall ist, gibt also diese keinerlei Eindruck von der
Wirkimg Barthscher Gedanken in einem weiteren Schüler- und Anhängerkreis.

Abgesehen vom Redaktor selber und F. Brunner, Neuchâtel, sind
keine Schüler vertreten, auch nicht Personen, die in ihrer Arbeit sich näher
mit Heinrich Barth auseinandersetzten.

Die Beiträge dieser Festschrift stammen von fünf Zeitgenossen, von denen
der Bruder des Jubilars, Karl, sich in einem kurzen Beitrag über das
Verhältnis von Philosophie und Theologie äußert. Der Hauptbeitrag, der fast
die Hälfte der Festschrift einnimmt, wurde vom nächsten Fachkollegen, Karl
Jaspers, beigesteuert : « Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung», eine Auseinandersetzimg, die inzwischen in Jaspers' großem
Werk, 1962 unter nahezu gleichem Titel erschienen, in größerer Ausführlichkeit

überholt wurde. Emil Brunner geht in seinem Beitrag «Christlicher
Glaube und Philosophie der Existenz» in großen Zügen auf die verschiedenen
Richtungen der Existenzphilosophie ein, um sie dann alle unter das Epitheton

«icheinsam» (besonders Jaspers) einzufangen. Fernand Brunner schreibt
über die Einheit der Wahrheit. Alfred de Quervain bietet einen Überblick
über die Ansätze einer philosophischen neben einer theologischen Ethik, wobei

dann die Grundlagen der letzteren mehr zur Ausführung kommen. Von
einem «Gespräch des Theologen mit einem Ethiker», wie der Untertitel des

Beitrages heißt, kann man eigentlich nichts in Erfahrung bringen. Dafür
wird dem nichttheologischen Partner zu wenig Diskussionsmöglichkeit
geboten.

Gerhard Huber gibt am Schluß in einigen klaren und zutreffenden Linien
ein Bild der Entwicklung Heinrich Barths aus den ersten Anfängen der
Marburger Schule in die Existenzphilosophie hinein. Wer sich über dessen

Philosophie orientieren will, findet hier eine gediegene Einführung. Das heißt
aber nicht, daß mit diesem Beitrag schon das Gesamtbild der Beziehimgen
H. Barths zur Philosophiegeschichte abgerundet wäre. Sowie der ganzen



378 Rezensionen

Festschrift die nötige Ambiance fehlt, um zu eruieren, wie Barths œuvre nun
gewirkt habe, so fehlt auch dieser Einführung Hubers die nötige geschichtliche

Gliederung, um zu verstehen, wie bestimmte Linien aus dem neukanti-
schen Denken bei Barth geblieben sind und welche sich unter Einwirkung
bestimmter Zeiterscheinungen vom Marburger Einfluß lösten. Es wäre zum
Beispiel interessant, sich die Analogie der Barthschen philosophischen
Entwicklung in deren Betonung von Begriffen, wie Kontingenz, Freiheit,
Gemeinschaft, mit der des französischen Kritizismus mit ähnlicher Hervorhebung

derartiger Kategorien zu vergegenwärtigen (Emil Boutroux, Léon
Brunschvicg, Octave Hamelin, R. le Senne usw.). Der Kritizismus ist in
Frankreich einen ganz anderen Weg auf die Existenzphilosophie hin gewandert

als der deutsche (die Phänomenologie). Hinter dem französischen Kritizismus

stand die katholische Spiritualität, hinter der Entwicklung Heinrich
Barths eine protestantische (vgl. K. Barth, W. Herrmann), aber seine kritische

Philosophie durchlief Phasen der Besinnung, wie wir sie parallel im
französischen und nicht im deutschen Denken beobachten können. Diesen
geschichtlichen Durchblick hat uns Gerhard Huber in seiner Einführung
vermissen lassen. Hendrik van Oyen, Basel

Stephen B. G. Mbunga, Church Law and Bantu Music. Ecclesiastical Documents

and Law on Sacred Music as applied to Bantu Music. Neue
Zeitschr. f. MissionsWissenschaft, Suppl. 13. Schöneck/Beckenried, Ad-
minist. de la Nouv. Revue de Science Missionnaire, 1963. XXXI + 211 S.

Mit welch selbstverständlicher Freude weiß sich der ostafrikanische
Verfasser, der seine Arbeit der «Königin der Mission», «the Mother of Christ and
Ours» dediziert, in der römisch-katholischen Kirche zuhause Wie der Sänger
des 119. Psalms dankbar der Weisungen des Herrn gedenkt, so blickt
Mbunga durch die kirchenmusikalischen Weisungen des Canon 1264 § 1 aus
dem Codex Juris Canonici hindurch auf den lebendigen Gott, der in seiner
katholischen Kirche recht, d.h. unter Inanspruchnahme aller natürlichen
afrikanischen Kräfte gepriesen sein will. In Tanganyika aufgewachsen,
durfte sich der Verfasser dann in Rom imd in Köln kirchenrechtlichen,
ethnomusikologischen und missionswissenschaftlichen Studien hingeben. Am
Ende seiner mühevollen Arbeitszeit dankt er seinem Vater, der ihn den Weg
des Lebens und der Zucht lehrte, und seiner Mutter, die er immer bewunderte,
wenn sie zur afrikanischen Guitarre ihre Lieder sang.

Die Arbeit, die man das afrikanisch-katholische Gegenstück zu einer
Untersuchung von Henry Weman nennen kann1, zerfällt in drei Teile.
Mbunga gibt zuerst einen Abriß des historischen Hintergrundes der Bantu-
musik und deckt die fragwürdige Haltung der früheren Missionsepoche auf,
in der man aus falscher Angst vor heidnischen Befleckungen den Wert
ursprünglicher einheimischer Musikelemente nicht zu erkennen vermochte und
die Übung eigener Musikinstrumente und Tänze zugunsten unechter Importware

verkommen ließ. «Beim Rock'n'Roll oder Twist, können wir da ehrlich

1 H. Weman, African Music and the Church in Africa (dtudia Missionalia
Upsaliensia, 1960), rez. in Ev. Miss.-Mag. 105 (1961), S. 86-88.



Rezensionen 379

behaupten, daß sie uns das Blut zum Kochen bringen und wir uns ergötzen,
wie etwa beim Mganda- oder Ngombe sugu-Tanz, selbst wenn wir diese nur
mit kieselsteingefüllten Blechbüchsen begleiten?» (S. 29; Parlamentsansprache

Dr. Nyereres in Dar-es-Salaam vom 10. 12. 1962).
Im historischen und kirchenjuristischen Teil erläutert der Verfasser

Canon 1264 § 1 : «Jede Instrumental- oder Vokalmusik, die irgendetwas
Ungehöriges oder Unsauberes enthält, muß von der Kirche ferngehalten werden,
und es sollen die liturgischen Gesetze hinsichtlich sakraler Musik beobachtet
werden. » Wenn der schlechte Gebrauch der Musik verhindert werden soll und
sich die kirchlich-gesetzlichen Maßnahmen als Wohltat zur Verhinderung
übler Entwicklungen aufdrängen, sieht Mbunga als Ziel jeder guten
gehorsamen Musikausübung stets vor Augen, das Herz zur echten Freude gegenüber

seinem Schöpfer zu animieren. Hier dürfte der Verfasser ein gelehriger
Schüler seines Lehrers Marius Schneider gewesen sein (der im Rahmen der
musikwissenschaftlichen Vorträge an der Universität Basel im Februar 1964
einen inspirierenden Vortrag über die Natur des Lobgesanges hielt).

Im dritten juridico-missiologischen Teil sucht der Verfasser die kirchlichen
Kanones, vor allem den Pontifikalbrief Johannes XXXIII. «Jucunda
Laudatio» vom 8. 12. 1961, auf die Bantumusik anzuwenden. In den nichtfeierlichen

Liturgien der öffentlichen Gottesdienste, vor allem aber in den privaten
Gottesdiensten können religiöse Volksgesänge in einheimischer Sprache
Verwendung finden. Die den Gebräuchen des betreffenden Landes angepaßte
Musik wirkt auf Geist und Gemüt der Menschen, so daß sie in die Lage
versetzt werden, dem liturgischen Geschehen bewußter zu folgen. Dabei muß
alles «aufgenommen» werden, was wirklich gut ist, um dem Gottesdienst
«eingefügt» zu werden, damit die Kirche in der rechten Weise sich der Bantu -

kultur «anpasse». So kann die Bantukirche zu einem passenderen Instrument
für Gottesdienst und Evangelisation in ihrem Volke werden (S. 145), ohne
daß sie etwas zu verlieren braucht von dem, was ihr anvertraut ist, im Gegenteil

nur auf bessere Art ihren ganzen Schatz darbieten kann. General
Verurteilungen des Heidnischen sind ebenso zu unterlassen wie blinde
Übertreibungen alles Guten. Im Sakramentalleben der Kirche kommen die
religiösen Empfindungen zur Erfüllung, die in den magischen Praktiken des
Heidentums ihren verfehlten Ausdruck gesucht haben.

Bei den Gesängen bilden die Anspielungen einen besonderen Reiz. Der
Hörer muß selber erraten, was gemeint ist. So wird «his own mental
contribution» (S. 154) sein liturgischer Aktivbeitrag. Didaktische Poesie kann für
die katechetische Unterweisung Verwendung finden. Die Sammlung und
Sichtung des gesanglichen Materials ruft nach geschickten, theologisch
geschulten Bantumusikern.

Die Geschicklichkeit des Spielers vorausgesetzt können alle Instrumente,
sofern sie die Bedeutung der religiösen Texte erhellen und die Andacht
verstärken helfen, liturgische Verwendung finden. Von der Orgel bis zur Trommel

kann alles zum echten Gottesdienst geweiht werden. Im Gegensatz zur
westlichen Welt, die den echten Tanz nicht mehr kennt, sind die afrikanischen
Christen dazu berufen, bei bestimmten Gelegenheiten (Regen- oder Trockenzeiten,

Säe- und Erntefeste, Namenszeremonien am 8. Tage, Pubertätsriten)



380 Notizen und Glossen

den heiligen Tanz zu üben und so die Immoralität des Westens zu überwinden.
Bibliographie (11 Seiten) und drei Appendices (wichtige Zitate aus der

Patristik; chronologisches Verzeichnis der Hauptdokumente über die sakrale
Kunst und Musik und ihre Anwendimg; Zusammenstellung neuerer
afrikanischer Schallplattenaufnahmen vor allem aus Süd- und Ostafrika)
vervollständigen diese kirchentreu wissenschaftliche Leistung des afrikanischen
Theologen. Werner Bieder, Basel

Notizen nnd Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAIj

Schweiz. The Ecumenical Review 16, 4 (1964) : N. A. Nissiotis, Is the Vatican

Council Really Ecumenical? (357-377); L. Vischer, Roman Catholic
Ecumenism and the World Council of Churches (378-394); A. F. Carillo de

Albornoz, Religious Liberty and the Second Vatican Council (394-405).
Evangelisches Missions-Magazin 108, 2 (1964): F. Raaflaub, Kirchenordnung
und Kirchenzucht in einer jungen Kirche Westafrikas (53-68) ; W. Trobisch
und E. Schick, Ein Briefwechsel über Beichte und Kirchenzucht (69-80);
J. Auf der Maur, Die Missionsmethode im Frühmittelalter, I (81-101).
Judaica 20, 2 (1964) : 6. Richard-Molard, Das Israelsschema auf dem II.
Vatikanischen Konzil (65-73) ; K. Hruby, Anzeichen für das Kommen der messia-
nischen Zeit (73-90) ; J. Maier, Die messianische Erwartung im
Judentum..., II (90-120). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 120, 15 (1964):
H. Ruh, Die 2. Allchristliche Friedensversammlung in Prag (227-231). 16:
F. Hoch, Christozentrische Diakonie (242-246) ; K. Hutten, Die christlichen
Kirchen und der Kommunismus (246-249). H. W. Huppenbauer, Sekten und
Splitterkirchen in Afrika (257-262). Reformatio 13, 7 (1964): G. Stamm,
Diskussionen um Bach (388-398); T. Rüsch, Probleme des reformierten
Kirchenbaues, II (409-419). 8: A. Lindt, Kirchlicher und politischer Widerstand

im Dritten Reich (443-456); R. Leuenberger, Ehrlich vor Gott!
(456-477); W. J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum in Brasilien, I
(484-488). Revue de théologie et de philosophie 97, 2 (1964): C. Senft, Vérité
historique, vérité révélée (129-139). R. Kasser, Le Livre secret de Jean
(140—150). Schweizerische theologische Umschau 34, 1 (1964): K. Guggisberg,
Neue Strömungen im Katholizismus (2-16) ; V. Maag, Tod und Jenseits nach
dem Alten Testament (17-37). Verbum caro 70 (1964) : J.-J. Leuba, La tradition

et les traditions (75-92); P.-Y. Emery, La cène: une liturgie ou un
sacrement? (93-107).

Belgien. Nouvelle revue théologique. S. Légasse, Jésus: juif ou non?
(673-705). S. Decloux, Existence de Dieu et rencontre d'autrui (706-724);
D. Nothomb, Une nouvelle forme de catéchèse (725-743).


	Rezensionen

