Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 5

Artikel: Une discipline ecclésiastique aujourd’hui? : Pourquoi? - Et comment la
pratiquer?

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Une discipline ecclésiastique aujourd’hui?

Pourquoir? — Et comment la pratiquer?

Dans cet exposé — fait surprenant au premier abord — il ne sera
guere question, sauf tout a la fin, de discipline ecclésiastique au sens
courant du terme. Pas un instant toutefois nous n’avons perdu de
vue le sujet qui préoccupe tant de chrétiens aujourd’hui. Mais
comment oublier que nos Hglises de Suisse ne sont pas, comme
I’Eglise de Corinthe au temps de 'apétre Paul, des Eglises toutes
jeunes; qu’elles ont un passé multitudiniste impossible & répudier
sans autres? — Ce serait manquer de foi que de considérer telle
Eglise cantonale comme une Eglise malade, pour laquelle il n’y a
plus d’espoir; et surtout, professeur de dogmatique et d’éthique
chrétiennes, comment perdrais-je de vue que I’Evangile appelle
chacun a une wictoire spirituelle?

Par discipline ecclésiastique on entend en général un certain
nombre de régles de conduite, individuelles ou collectives, que
devrait observer tout membre de 1'Eglise. Par exemple I’exigence
d’une vie irréprochable. Ou encore I'obligation, avant un baptéme,
d’avoir un entretien avec le pasteur. De méme avant un mariage.
Enfin — inutile d’allonger — ’acceptation sans discussion de se sou-
mettre au refus de ’Eglise (et non pas de quelques pasteurs seule-
ment) d’invoquer la bénédiction divine sur des époux divoreés qui
fondent un nouveau foyer.

L’intention des promoteurs d’une discipline ainsi comprise est
excellente. Ils s'imaginent de bonne foi renforcer par la la com-
munauté, sinon I'édifier. Et pourtant, la plupart du temps, ce but
n’est pas atteint, nous verrons tout & I’heure pourquoi.

Comme preuve de ce que j’avance, je pourrais citer bien des faits
authentiques. Un seul exemple suffira tant il est parlant: Il y a
quelques années, le conducteur spirituel d'une de nos paroisses de
campagne apprenait par une voie détournée qu'un de ses conseillers
de paroisse venait d’étre mis & ’amende pour un modeste délit de
péche. Aussitot le pasteur se rend chez ce paroissien et lui demande
si ce qu’il a appris est exact. Surpris de pareille démarche pastorale,
I’homme reconnait treés simplement sa faute, qui lui parait sans



. Qrin, Une discipline ecclésiastique aujourd hui? 347

gravité. Mais au lieu de saisir 1'occasion d’'un entretien nettement
spirituel, le pasteur, campé sur le plan juridique — donc légaliste —
lui dit: Un conseiller de paroisse ne saurait étre marqué par la
flétrissure d'une condamnation ; vous savez ce qui vous reste a faire.
£t séance tenante, le pasteur accepte la démission de ce conseiller.
Mais, pour éviter les racontars, on découvre un double prétexte a
cette décision: santé quelque peu compromise, et manque de temps.

Comment s’étonner si, devant pareille attitude pastorale — point
unique - des fideles continuent & répéter le vieux slogan, si contraire
a l’esprit de I’Evangile: «Ceux qui vont & 1’église ne sont pas meil-
leurs que les autres»? — La lecture du dernier numéro de notre «Cor-
respondance fraternelle» (journal mensuel des pasteurs vaudois,
polycopié et plus ou moins confidentiel) m’a donné quelque inquié-
tude. Je me sens mal a 'aise quand je lis: «Ne devrait-on pas sou-
mettre & une approbation de I’Eglise, donc des autorités paroissiales,
tout baptéme, comme aussi le choix des parrains et marraines?»
Cela signifie sans doute que 'on voudrait confier au Conseil de
paroisse (ou peut-étre au pasteur?) le soin de décider si le baptéme
est vraiment pris au sérieux par les parents. Or qui done, si non
Dieu seul, peut lire dans les ames? Derriére ce souci que la grace
divine soit prise au sérieux, ne découvre-t-on pas le désir d’avoir
une Eglise composée exclusivement de gens pieux? De la cette
hantise des «garanties», si fréquente aujourd’hui chez nombre de
pasteurs et chez quelques fidéles. L’approbation de 1’Eglise, garantie
que tels parents savent ce qu’ils font en demandant le baptéme de
leur enfant. Le refus de ’'Eglise, garantie que le sacrement ne sera
pas galvaudé. Cette femme déclarée digne d’étre marraine, cet
homme, indigne d’étre parrain... Cest cela, I’Eglise de Jésus-
Christ? I'liglise du Maitre qui disait: «Ne jugez pas, afin de n’étre
pas jugés»? Certes pas!

Bien des années avant que lutte, résiste et meure pour sa foi un
Dietrich Bonhceffer, les initiateurs de la théologie dialectique ont
protesté avec vigueur contre la caricature de I’Evangile que serait
une Eglise «de gens pieux». On connait I’étude d’Ed. Thurneysen:
Dostoiewski ou les confins de I’homme. Le pasteur de Béle y cite —
avec pleine approbation, croyons-nous — un passage de Crime et
chatvment. Le pere de Sonia, la prostituée — I’éternel ivrogne — an-
nonce du fond de sa taverne le pardon du dernier jour en termes
extatiques: «Celui qui a eu pitié de tous les hommes, Celui qui a



348 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd hui?

tout compris, Celui-la aura pitié de nous. Il est le seul juge, il vien-
dra au dernier jour: «Approchez-vous aussi, nous dira-t-il, ap-
prochez, les ivrognes, approchez les liaches, approchez les impu-
diques!» Et nous approcherons tous sans crainte. Kt il nous dira:
«Vous étes tous des cochons! Vous avez sur vous le signe de la béte.
Mais venez tout de méme!» — Et les sages, les intelligents diront:
«Seigneur, pourquoi recois-tu ceux-la?» Kt il répondra: «Je les
regois, sages, je les regois, intelligents, parce qu’aucun d’eux ne
s’est cru digne de cette faveur...» Et il nous tendra ses bras, et
nous nous précipiterons...»

Et M. Thurneysen d’ajouter: «Parce qu’on l'oublie dans les
églises, ce message retentit dans les rues. Parce que les hommes sont
devenus sages, justes, intelligents et pieux sans Dieu, Dieu se réfugie
dans les coins obscurs de la terre, et n’y est apercu et compris...
que par ceux qui ont sombré et qui sont perdus.»

La place manque pour discuter ici la position théologique du
professeur de Bale. Disons simplement qu’on doit se demander si
cette page de Dostoiewski fait entendre une note authentiquement
évangélique. Certes 'orgueil du pharisaisme est chose odieuse, qui
ferme devant nous la porte du ciel. Mais le pire de tous les orgueils
ne réside-t-il pas dans la prétention du vice a se voir, en tant que
vice, préféré par le Dieu trois fois saint aux pauvres petites fidélités
de ceux qui s’efforcent d’étre ses enfants? — Cette réserve faite, il
faut toutefois étre reconnaissant aux dialecticiens d’avoir, dés la
premiere heure, rappelé avec force qu’il ne suffit pas d’étre irrépro-
chable au gré des hommes pour étre admis dans le Royaume des
cieux. L’Evangile de la griace proclame tout autre chose.

Une discipline ecclésiastique, au sens évangélique du terme, n’a
rien & voir avec un Code pénal, ni avec la morale des «honnétes
gens». Elle ne peut découler que d’une certitude fondamentale:
I'Eglise de Jésus-Christ est une communauté de gens qui se savent pé-
cheurs, et qui ne redoutent pas de s’avouer tels, devant Dieu et devant
leurs freres. — Si cette certitude premiere manque, tout est perdu.
Car des chrétiens qui se refusent a étre une communauté d’impies
se condamnent par 14 méme & demeurer solitaires. «La communauté
pieuse, écrivait Bonhceffer, n’autorise personne a étre un pécheur.
Il s’ensuit que chacun doit chercher & cacher son péché, a lui-méme
d’abord, & la communauté ensuite. [ Dans cette pseudo-communauté]
il ne nous est pas permis d’étre des pécheurs... Aussi préférons-nous



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd’huz? 349

rester seuls avec notre péché, et cela au prix du mensonge et de
I’hypocrisie.»?

C’est la la raison pour laquelle la griace — qui est 'amour méme
de Dieu — est si difficilement comprise, et si difficilement acceptée
des gens prétendiment pieux. Elle les choque, elle les heurte. En
effet elle les place en face du grand «Mais» de I’Evangile. Elle dit &
chacun: Tu es un pécheur, indigne de subsister devant le saint des
saints. Mais le Dieu de Jésus-Christ, qui hait le péché et aime le
pécheur de tout son amour de Pére, t’aime d’un amour éternel.
Il t’a aimé le premier, malgré ton péché, et chaque jour encore il
t’aime, tout pécheur que tu sois. Il te veut tel que tu es, pas autre-
ment. — Du reste, comment pourrais-tu étre autrement, sans
sombrer dans la plus lamentable déloyauté? — Par ailleurs une
purification antérieure de ton étre, de ta vie, permettant a Dieu de
te pardonner — & supposer qu’elle fiit possible — rendrait sa grice
vaine. — Non: devant Lui, et devant Lui seul, il t’est permis d’étre
un pécheur. Quelle libération!

A en juger par tant de confidences regues depuis mon accident de
1963 de la part de «camarades de maladiey, il faut peut-étrel’épreuve
de l'accident grave pour nous amener, enfin, & comprendre ces
vérités. Ces candidats a I’opération rencontrés ici ou la, qui savaient
qu’on tentait pour eux le tout pour le tout; ces gens avertis qu'une
narcose constituait pour eux une épreuve périlleuse, comment sont-
ils allés sur la table d’opération? Avec la simplicité dun enfant,
s’en remettant en toute confiance & leur médecin sans doute, mais
bien plus encore a Celui qui guide la main du chirurgien. Je me suis
«remis», disait I'un d’eux, en répétant les paroles connues: «Tel que
je suis, sans rien & moi, — Sinon ton sang versé pour moi, — Seigneur,
je viens...»

Libération, avons-nous dit tout & ’heure. De quoi? Du masque
que tous nous portons devant les hommes. Dans la communauté
des gens pieux, on se ment a soi-méme, en minimisant ses fautes;
et on ment & autrui en se faisant passer pour meilleur que 'on est. —
Devant Dieu, pouvoir enfin étre soi-méme! Enfin n’avoir plus besoin
de mentir! Quel apaisement, quelle libération!

Cette communauté d’étres pécheurs est fondée en Christ. Assuré-
ment le verset 23 du chapitre 20 du Quatrieme évangile a fait

1 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, éd. frang. De la vie communautaire,
p. 111.



350 K. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd hui ?

couler beaucoup d’encre. Dans le méme esprit que Bonhceffer
(Nachfolge, Vie communautaire) nous croyons pouvoir dire & ce pro-
pos: En acceptant de vivre, simple homme parmi les hommes,
Jésus s’est fait pleinement notre frere. Par 1 il a mis en lumiére la
profondeur de notre péché et 'immensité de 'amour divin (Dieu
s’est donné lui-méme pour nous sauver). — L’KEglise chrétienne vit
de cette double certitude: Dieu hait le péché et aime le pécheur.
(C’est pourquoi Il a donné & tous ceux qui sont ses enfants le pouvoir
de pardonner en son nom. «Ceux & qui vous pardonnerez les péchés,
ils leur seront pardonnés; ceux a qui vous les retiendrez, ils seront
retenus» (Jean 20:23). Le frére en la foi devient done un moyen
de grace. Il tient des lors pour nous (osons-le dire) la place du Christ.
Bonhceffer va jusqu’a écrire: «Désormais c¢’est notre frere qui, par
Lui, nous devient un «Christ»... Le frére est devant nous le signe
de la vérité et de la grace de Dieu... Il entend la confession de nos
fautes a la place du Christ, et il nous pardonne nos péchés a la place
du Christ... Quand je vais me confesser a un fréere, je vais & Dieu
lui-méme. » 2

Combien ces remarques sont justes évangéliquement. A lire et &
méditer Bonhoeeffer, sans jamais oublier pourtant la différence entre
I'Eglise confessante qui fut la sienne, et nos Eglises cantonales,
multidudinistes, — je suis arrivé a la conviction qu’il ne peut y avoir
de discipline ecclésiastique authentique, conforme a l’esprit de
I’Evangile, sans le rétablissement de la confession fraternelle.

Qu’une discipline ecclésiastique soit nécessaire, ¢’est indiscutable.
L’apotre Paul le rappelait aux chrétiens de Corinthe, notre Dieu
n’est pas un Dieu de désordre, mais un Dieu de paix (I Cor. 14:33).
Si la trompette rend un son confus, personne ne se préparera au
combat (I Cor. 14:8). Mais cet ordre dans I'Eglise doit venir de I’in-
térieur, non de l'extérieur. Faute de quoi il sera inefficace. Les exi-
gences de la discipline ecclésiastique demeureront des sortes d’ar-
ticles de code, sans utilité réelle, si elles ne jaillissent pas de la vie
profonde de l'individu et de la communauté. C’est dire qu’il ne
g’agit pas du tout de rétablir dans nos Eglises réformées la confession
sous la forme catholique romaine. Il s’agit de la confession libre,
volontaire, spontanée entre deux croyants, telle que la recommande
I’épitre de Jacques (5:16). — Il est exclu aussi de songer & en revenir
a la confession de ses fautes devant 'Eglise entiére, telle qu’elle

2 Bonhoeffer (n. 1), p. 113.



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd’hui? 351

fut pratiquée dans les tout premiers temps. Il y a 14 une impos-
sibilité et psychologique et spirituelle, trop méconnue par certains
mouvements religieux au cours des dges, et encore aujourd’hui. A
part les graves inconvénients qu’elle présente forcément, cette fagon
de faire oublie que, dans l'esprit de I’Evangile, par le frére — cet
«autre Christ» — le croyant est en communion avec toute I’ Eglise.

11.

Il est temps de nous demander ce que nous vaut cette confession
fraternelle. N’hésitons pas a le dire: des trésors de grand prix.

1. En premier lieu, cette confession fait disparaitre 1’isolement
qui, toujours, enferme le pécheur sur lui-méme. Tout conducteur
spirituel digne de ce nom le sait, le péché constitue par excellence
le pouvoir qui accapare 'homme, qui le met & part de ses fréres,
done 'arrache & la communauté. Plus un étre humain est seul, plus
le péché exerce sur lui sa puissance destructrice. Et, inversément,
plus un étre humain se laisse prendre dans les filets du péché, plus
il est plongé dans la solitude. Car, I’Evangile le dit, le péché redoute
la lumiere. Il aime la pénombre, les ténebres, la nuit. Il entend
rester ignoré. Et par la il empoisonne lentement notre vie tout en-
tiére. — Rien de plus émouvant & mon sens que les confidences — &
condition qu’elles soient sobres et discrétes — de ceux qui ont connu
Penveloppement du péché, d'un péché particulier peut-étre. Un mot
revient toujours dans ces aveux: solitude. Des camarades, des
«copains» en masse. Et pourtant 'isolement le plus complet. Jus-
qu’au moment — cela peut durer trés longtemps — ol, par la con-
fession fraternelle, la clarté de I’Evangile d’amour et de pardon
tait irruption dans un coeur. Des cet instant, la tendance & se justi-
fier diminue, parfois méme disparait. Dévoilé, confessé (méme a
une seule personne) le péché a perdu son pouvoir. Vaincu dans un
seul coeur, dans une seule vie, il ne peut plus désormais porter at-
teinte & la communauté en la déchirant. Semper peccator, assuré-
ment, le chrétien. Mais I’homme n’est plus seul: il a confessé sa
faute & un frére, donc a Dieu. Il a compris ce qu’est la grace, et ¢’est
la plus belle découverte possible, la plus stimulante, la plus joyeuse.
I1 est intégré dans la communauté des étres pécheurs, certes, mais
qui vivent moment aprés moment du pardon de leur Dieu.

2. En second lieu, cette confession fraternelle fait tomber 1’or-



352 E. Grin, Une discipline ecclésiastique awjourd hui?

gueil, déja signalé sous la forme de la propre justice. L’orgueil, on
I’a souvent affirmé, est la racine de tous les péchés: refuser la con-
dition que Dieu m’a faite; vivre pour moi seul; disposer entiére-
ment de moi-méme, hair, désirer comme je 'entends. Ne devoir de
comptes a personne, surtout pas & Dieu.

A cause de cette emprise, terrible, de I’orgueil sur chacun de nous,
la confession & un frere, méme a ’ami le plus str, est une douloureuse
humiliation. Et encore ces mots sont-ils trés insuffisants. Il est
beaucoup plus difficile de se confesser & un homme qu’a Dieu. Je ne
I’ai pas toujours pensé ni enseigné. Mais depuis quelques années je
puis prendre & mon compte chacun des mots de cette page de Bon-
heeffer: «A nous présenter comme un pécheur devant [un freére],
nous éprouvons un sentiment de honte presque insupportable. Car,
grice a notre aveu de culpabilité sur des points trés précis, notre
prochain peut assister a la mort lamentable... de notre vieil homme.
Cet acte d’humiliation en présence d’un tiers est si difficile que nous
espérons toujours pouvoir I’éviter. Nos yeux sont si aveuglés que
nous ne voyons plus la promesse [glorieuse] attachée a un tel
abaissement. En effet, ¢’est Jésus-Christ lui-méme qui a subi a notre
place... la mort ignominieuse du pécheur. Il n’a pas eu honte
d’étre mis en croix pour nous comme un malfaiteur, et c’est finale-
ment notre communion avec lui qui nous conduit nous-méme a subir
cette mort horrible de la confession, afin que nous puissions avoir
réellement part a la vertu de sa croix. La croix de Jésus-Christ
anéantit tout orgueil. Mais elle nous reste étrangére tant que nous
avons peur de voir éclater au grand jour, comme & Golgotha, la fin
de notre vieil homme, et que nous avons honte de passer par cette
mise & mort peu glorieuse du pécheur que signifie la confession. La
confession nous introduit dans la vraie communion de la croix de
Jésus-Christ et nous fait accepter notre propre croix.»?

3. La confession fraternelle a aussi cette immense valeur: nous
donner la certitude absolue d’un pardon vraiment divin. — A ce
propos il vaut la peine de revenir sur notre affirmation: il est bien
plus difficile de confesser son péché & un frére qu’a Dieu. A premiére
vue cette déclaration parait singuliere. Dieu n’est-il pas le saint des
saints, Celui dont les yeux sont trop purs pour voir le mal? Au lieu
que nos fréres sont pécheurs tout comme nous. Dés lors n’est-il
pas beaucoup plus aisé de nous ouvrir & ceux qui sont nos pairs,

3 Bonhoeffer (n. 1), p. 115s.



H. Grin, Une discipline ecclésiastique avjourd’hui? 353

qu’a Celui qui nous dépasse de toute sa pureté, de toute sa gran-
deur? — Tel n’est pas le cas pour une raison infiniment profonde,
a laquelle nous ne prétons pas une suffisante attention: Il arrive
souvent que, en croyant confesser nos fautes & Dieu, nous nous les
confessons en somme @ nous-méme. Dans le domaine des choses
spirituelles, il est facile de se faire illusion. Et c’est tellement plus
agréable de recevoir le pardon de notre part, plutét que de Dieu. -
Mais quel danger redoutable! Comparaitre devant soi-méme, vivre
d'un pardon pseudo-divin, illusion mortelle pour notre adme! Et
pourtant qui de nous peut se vanter d’échapper & ce péril? Nos re-
chutes incessantes, la faiblesse de notre foi, donc de notre obéissance
ne s’expliquent-elles pas surtout parce que, malgré notre prétention
d’étre portés par la grice divine, nous vivons d'un pardon tout
imaginaire? Comment ce pardon accordé par nous-méme serait-il
capable de consommer une réelle rupture entre nous et le péché?
L’ap6tre Paul I’a montré avec une netteté parfaite, seule la Parole
de Dieu, qui tout & la fois nous juge et nous fait grice, est assez
puissante pour accomplir la coupure qui marque le commencement
nouveau caractéristique de toute vie chrétienne. — Seulement, qus
nous donnera la certitude que nous avons vraiment affaire au Dieu
vivant, et non pas & nous-méme? — A cette question angoissée, nous
avons répondu déja en retrouvant, grice a la pénétration spirituelle
de Bonhceeffer, la vérité vitale contenue dans le texte Jean 20:23.
(Cest par le moyen du frére qui accepte de recevoir notre confession
que Dieu nous donne la certitude dont nous avons absolument
besoin: que nous avons affaire & Dieu et non pas & nous-méme.
Quelle grace que notre frére puisse briser le cercle mortel de nos
illusions! Quand done comprendrons-nous que celui qui s’ouvre de
ses péchés a un frére n’est plus réduit & lui-méme, mais découvre
dans cette présence toute simple la présence méme du Diew d’ amour?
«Tant que je reste avec moi-méme, la confession de mes fautes de-
meure équivoque. C’est en présence d’un frére que mon péché doit
venir au jour... De toute fagon — [Dieu le veut ainsi] —mon péché
doit venir & la lumiére; il vaut [donc] mieux que ce soit aujourd’hui,
entre mon frére et moi, plutét qu’au dernier jour dans la clarté du
jugement final. La grace de pouvoir confesser nos péchés a un frere
nous épargne les terreurs du Jugement dernier.»*

4 Bonhoeffer (n. 1), p. 117s.

23



354 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd’ hue?

Découvrir comme tout & nouveau les trésors spirituels que ren-
ferme la confession au sens évangélique, tache urgente et magnifique
pour I'Eglise protestante: Le fréere donné & chacun de nous pour
que nous puissions étre certains de la réalité de Dieu; le frere donné
a chacun pour nous garantir I’authenticité de I’aveu de nos fautes,
et aussi la certitude que nous sommes pardonnés de Diew... Pouvoir
se confesser les uns aux autres, grace infinie pour les chrétiens. Cette
grice, Dieu nous I’a accordée, nous donnant par la des certitudes
sans lesquelles nous ne pourrions pas vivre un seul instant.

4. Cette confession fraternelle, enfin (impossible de tout dire),
constitue la porte d’entrée de la vie nouvelle qui a nom metation de
Jésus-Christ. Cette expression splendide, si chargée de séve spiri-
tuelle, a été beaucoup trop abandonnée par la théologie protestante,
et la réalité qu’elle recouvre également. Qu’est-ce en effet que la
vie nouvelle dont parle ’apétre Paul, sinon une existence dans la-
quelle — & cause du pardon re¢u par pure grace — «les choses ancien-
nes sont passées», et dans laquelle «toutes choses sont devenues
nouvelles»? (11 Cor. 5:17). Confession — conversion, ces deux
réalités sont étroitement liées. — Nouvelles, parce que le Christ «a
opéré un recommencement avec nous». Il nous fait confiance, quand
bien méme il nous sait pécheurs, et la vie entre le Seigneur et ceux
qui sont siens commence. Cette vie est une Nachfolge, comme 1’in-
dique clairement le titre d’'un des plus beaux livres de Bonhceffer.
La confession fraternelle telle que nous I’avons envisagée implique
forcément 'imitation. Non pas la copie servile — fatalement factice —
de chacun des gestes et des actes de Jésus. Mais la vie dans un autre
esprit. Un changement complet d’optiqgue. Aprés la nuit du péché,
la joyeuse clarté de ’amour. «Il n’y a pas de plus grand amour que
de donner sa vie pour ceux qu’on aime.» Cela, le Christ I’a fait. It
il veut que nous marchions sur ses traces. Avec lui, a cause de lui,
taire la grande découverte: que si la bonté donne, ’'amour, lui, se
donne. Et que la marque distinctive du chrétien est constituée par
I’adjonction du tout petit mot: se.



. Grin, Une discipline ecclésiastique awjourd hue? 355

III.

Mais, cette confession fraternelle, si riche de bénédictions spiri-
tuelles, comment la pratiquer? A cette question il n’y a qu’une ré-
ponse possible, tout & fait concrete. Une confession toute générale —
toujours tres facile — ne sert absolument & rien, sinon a me rendre
plus habile encore & me justifier moi-méme. C’est pourquoi on a pu
dire que la meilleure préparation & la confession sera toujours une
confrontation sincére de notre comportement avec les Dix Com-
mandements.

La confession fraternelle serait-elle alors une sorte de loi nouvelle
que Dieu nous imposerait? En aucun cas. Mais bien une grice
magnifique offerte a tout homme pour lui permettre de sortir de la
solitude ol ’enferme le péché. Offerte, non point imposée. Offerte,
mais que nul croyant ne saurait refuser sans réel dommage. «En
exhortant les croyants & se confesser leurs péchés les uns aux
autres — écrivait Luther dans son Grand catéchisme — je les exhorte
simplement & étre des chrétiens.»

Pas de vie chrétienne, done, sans la confession fraternelle. Quelle
révolution dans nos Iglises si nos pasteurs venaient a le proclamer,
et si les fideles, peu a peu, leur emboitaient le pas! — Mais, nous
pouvons en étre surs, cette exhortation si simple, si franchement
évangélique ne serait pas comprise. Ce n’est pas une raison pour
ne pas la tenter. Pourquoi ne pas commencer deux a deux, ici, la,
ailleurs encore?... Si nous croyons vraiment & la puissance du
Saint-Esprit, nous ne pouvons pas refuser de croire que de grandes
choses pourraient s’accomplir par la constitution de ces petits
noyaux de vie spirituelle.

A condition de ne pas retomber dans la double erreur romaine:
institutionnaliser la confession, et en confier la charge & une seule
personne. Institutionnalisée, la confession fraternelle perd aussitot
sa marque spécifiquement évangélique de liberté et de spontanéité.
Et confiée a une seule personne, elle risque fort de devenir une
simple formalité, ou au contraire (mais le péril est tout aussi grave)
un instrument de domination sur les dmes. — Débordé par 1’abon-
dance des confessions qu’il recut des le début du réveil dans sa
paroisse, Blumhardt-le-pére aurait ardemment désiré voir d’autres
que lui - des fideles — accepter de devenir des «confesseurs». Il y a un
siecle, tout comme hier Bonhceffer, il pensait que quiconque vit de



356 B. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd’hui?

la prédication de la Parole peut entendre la confession d'un frere.
«Dans un milieu ou 'on vit de la prédication de la eroix, la con-
fession jaillit d’elle-méme», et les confesseurs surgissent tout na-
turellement. Mais ce ne fut pas le cas & Mottlingen, et ¢’est pro-
bablement l'un des motifs pour lesquels, de ladmirable réveil
d’alors, aujourd’hui & vues humaines il ne reste rien.

Parvenu au terme de cet exposé sur la discipline ecclésiastique,
le lecteur dira-t-il qu’il n’en a guére été question? Ce serait la preuve
que nous n’avons pas été compris. La vraie discipline, celle qui est
tout autre chose qu'un code ecclésiastique, ne peut jaillir que de la
confession. Si, par la griace de la confession fraternelle, une com-
munauté chrétienne se constitue, une discipline s’établira par la
force des choses. Le respect du baptéme, le sérieux mis & choisir
marraines et parrains, le respect du mariage, donc aussi la solution
de I’épineux probléme du remariage d’époux divoreés, et tant
d’autres choses du méme ordre ne seront jamais obtenus — sur le
plan authentiquement évangélique — par les décisions d’un synode.
Mais bien par l’action profonde, vivante de ces noyaux de vie
spirituelle que représenteront immanquablement deux fréres se
confessant I'un a 'autre. Se refuser & cette certitude, ¢’est mettre
en doute les promesses mémes de 1’Ecriture, et ne pas croire vrai-
ment & la puissance irrésistible de 1’Esprit.

Edmond Grin, Lausanne



	Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? : Pourquoi? - Et comment la pratiquer?

