
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 5

Artikel: Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? : Pourquoi? - Et comment la
pratiquer?

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Une discipline ecclésiastique aujourd'hui?
Pourquoi - Et comment la -pratiquer

I.

Dans cet exposé - fait surprenant au premier abord - il ne sera
guère question, sauf tout à la fin, de discipline ecclésiastique au sens
courant du terme. Pas un instant toutefois nous n'avons perdu de

vue le sujet qui préoccupe tant de chrétiens aujourd'hui. Mais
comment oublier que nos Eglises de Suisse ne sont pas, comme
l'Eglise de Corinthe au temps de l'apôtre Paul, des Eglises toutes
jeunes; qu'elles ont un passé multitudiniste impossible à répudier
sans autres? - Ce serait manquer de foi que de considérer telle
Eglise cantonale comme une Eglise malade, pour laquelle il n'y a

plus d'espoir; et surtout, professeur de dogmatique et d'éthique
chrétiennes, comment perdrais-je de vue que l'Evangile appelle
chacun à une victoire spirituelle

Par discipline ecclésiastique on entend en général un certain
nombre de règles de conduite, individuelles ou collectives, que
devrait observer tout membre de l'Eglise. Par exemple l'exigence
d'une vie irréprochable. Ou encore l'obligation, avant un baptême,
d'avoir un entretien avec le pasteur. De même avant un mariage.
Enfin - inutile d'allonger - l'acceptation sans discussion de se

soumettre au refus de l'Eglise (et non pas de quelques pasteurs
seulement) d'invoquer la bénédiction divine sur des époux divorcés qui
fondent un nouveau foyer.

L'intention des promoteurs d'une discipline ainsi comprise est
excellente. Ils s'imaginent de bonne foi renforcer par là la
communauté, sinon l'édifier. Et pourtant, la plupart du temps, ce but
n'est pas atteint, nous verrons tout à l'heure pourquoi.

Comme preuve de ce que j'avance, je pourrais citer bien des faits
authentiques. Un seul exemple suffira tant il est parlant: Il y a

quelques années, le conducteur spirituel d'une de nos paroisses de

campagne apprenait par une voie détournée qu'un de ses conseillers
de paroisse venait d'être mis à l'amende pour un modeste délit de

pêche. Aussitôt le pasteur se rend chez ce paroissien et lui demande
si ce qu'il a appris est exact. Surpris de pareille démarche pastorale,
l'homme reconnaît très simplement sa faute, qui lui paraît sans



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? 347

gravité. Mais an lieu de saisir l'occasion d'un entretien nettement
spirituel, le pasteur, campé sur le plan juridique - donc légaliste -
lui dit: Un conseiller de paroisse ne saurait être marqué par la
flétrissure d'une condamnation ; vous savez ce qui vous reste à faire.
Et séance tenante, le pasteur accepte la démission de ce conseiller.
Mais, pour éviter les racontars, on découvre un double prétexte à

cette décision: santé quelque peu compromise, et manque de temps.
Comment s'étonner si, devant pareille attitude, pastorale - point

unique - des fidèles continuent à répéter le vieux slogan, si contraire
à l'esprit de l'Evangile: «Ceux qui vont à l'église ne sont pas meilleurs

que les autres»? - La lecture du dernier numéro de notre
«Correspondance fraternelle» (journal mensuel des pasteurs vaudois,
polycopié et plus ou moins confidentiel) m'a donné quelque inquiétude.

Je me sens mal à l'aise quand je lis: «Ne devrait-on pas
soumettre à une approbation de l'Eglise, donc des autorités paroissiales,
tout baptême, comme aussi le choix des parrains et marraines?»
Cela signifie sans doute que l'on voudrait confier au Conseil de

paroisse (ou peut-être au pasteur?) le soin de décider si le baptême
est vraiment pris au sérieux par les parents. Or qui donc, si non
Dieu seul, peut lire dans les âmes? Derrière ce souci que la grâce
divine soit prise au sérieux, ne découvre-t-on pas le désir d'avoir
une Eglise composée exclusivement de gens pieux? De là cette
hantise des «garanties», si fréquente aujourd'hui chez nombre de

pasteurs et chez quelques fidèles. L'approbation de l'Eglise, garantie
que tels parents savent ce qu'ils font en demandant le baptême de
leur enfant. Le refus de l'Eglise, garantie que le sacrement ne sera

pas galvaudé. Cette femme déclarée digne d'être marraine, cet
homme, indigne d'être parrain... C'est cela, l'Eglise de Jésus-
Christ? l'Eglise du Maître qui disait: «Ne jugez pas, afin de n'être
pas jugés»? Certes pas!

Bien des années avant que lutte, résiste et meure pour sa foi un
Dietrich Bonhcefifer, les initiateurs de la théologie dialectique ont
protesté avec vigueur contre la caricature de l'Evangile que serait
une Eglise «de gens pieux». On connaît l'étude d'Ed. Thurneysen:
Dostoïewski ou les confins de l'homme. Le pasteur de Bâle y cite -
avec pleine approbation, croyons-nous - un passage de Crime et

châtiment. Le père de Sonia, Ja prostituée - l'éternel ivrogne -
annonce du fond de sa taverne le pardon du dernier jour en termes
extatiques: «Celui qui a eu pitié de tous les hommes, Celui qui a



348 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui

tout compris, Celui-là aura pitié de nous. Il est le seul juge, il viendra

au dernier jour: «Approchez-vous aussi, nous dira-t-il,
approchez, les ivrognes, approchez les lâches, approchez les

impudiques!» Et nous approcherons tous sans crainte. Et il nous dira:
«Vous êtes tous des cochons! Vous avez sur vous le signe de la bête.
Mais venez tout de même!» - Et les sages, les intelligents diront:
«Seigneur, pourquoi reçois-tu ceux-là?» Et il répondra: «Je les

reçois, sages, je les reçois, intelligents, parce qu'aucun d'eux ne
s'est cru digne de cette faveur...» Et il nous tendra ses bras, et
nous nous précipiterons...»

Et M. Thurneysen d'ajouter: «Parce qu'on l'oublie dans les

églises, ce message retentit dans les rues. Parce que les hommes sont
devenus sages, justes, intelligents et pieux sans Dieu, Dieu se réfugie
dans les coins obscurs de la terre, et n'y est aperçu et compris...
que par ceux qui ont sombré et qui sont perdus.»

La place manque pour discuter ici la position théologique du
professeur de Bâle. Disons simplement qu'on doit se demander si

cette page de Dostoïewski fait entendre une note authentiquement
évangélique. Certes l'orgueil du pharisaïsme est chose odieuse, qui
ferme devant nous la porte du ciel. Mais le pire de tous les orgueils
ne réside-t-il pas dans la prétention du vice à se voir, en tant que
vice, préféré par le Dieu trois fois saint aux pauvres petites fidélités
de ceux qui s'efforcent d'être ses enfants? - Cette réserve faite, il
faut toutefois être reconnaissant aux dialecticiens d'avoir, dès la
première heure, rappelé avec force qu'il ne suffit pas d'être irréprochable

au gré des hommes pour être admis dans le Royaume des

cieux. L'Evangile de la grâce proclame tout autre chose.

Une discipline ecclésiastique, au sens évangélique du terme, n'a
rien à voir avec un Code pénal, ni avec la morale des «honnêtes

gens». Elle ne peut décorder que d'une certitude fondamentale:
l'Eglise de Jésus-Christ est une communauté de gens qui se savent
pécheurs, et qui ne redoutent pas de s'avouer tels, devant Dieu et devant
leurs frères. - Si cette certitude première manque, tout est perdu.
Car des chrétiens qui se refusent à être une communauté d'impies
se condamnent par là même à demeurer solitaires. «La communauté
pieuse, écrivait Bonhœffer, n'autorise personne à être un pécheur.
Il s'ensuit que chacun doit chercher à cacher son péché, à lui-même
d'abord, à la communauté ensuite. [Dans cette pseudo-communauté]
il ne nous est pas permis d'être des pécheurs... Aussi préférons-nous



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? 349

rester seuls avec notre péché, et cela au prix du mensonge et de

l'hypocrisie.»1
C'est là la raison pour laquelle la grâce - qui est l'amour même

de Dieu - est si difficilement comprise, et si difficilement acceptée
des gens prétendûment pieux. Elle les choque, elle les heurte. En
effet elle les place en face du grand «Mais» de l'Evangile. Elle dit à
chacun: Tu es un pécheur, indigne de subsister devant le saint des

saints. Mais le Dieu de Jésus-Christ, qui hait le péché et aime le
pécheur de tout son amour de Père, t'aime d'un amour éternel.
Il t'a aimé le premier, malgré ton péché, et chaque jour encore il
t'aime, tout pécheur que tu sois. Il te veut tel que tu es, pas autrement.

- Du reste, comment pourrais-tu être autrement, sans
sombrer dans la plus lamentable déloyauté? - Par ailleurs une
purification antérieure de ton être, de ta vie, permettant à Dieu de

te pardonner - à supposer qu'elle fût possible - rendrait sa grâce
vaine. - Non: devant Lui, et devant Lui seul, il t'est permis d'être
un pécheur. Quelle libération!

A en juger par tant de confidences reçues depuis mon accident de

1963 de la part de «camarades de maladie», il faut peut-être l'épreuve
de l'accident grave pour nous amener, enfin, à comprendre ces

vérités. Ces candidats à l'opération rencontrés ici ou là, qui savaient
qu'on tentait pour eux le tout pour le tout ; ces gens avertis qu'une
narcose constituait pour eux une épreuve périlleuse, comment sont-
ils allés sur la table d'opération? Avec la simplicité d'un enfant,
s'en remettant en toute confiance à leur médecin sans doute, mais
bien plus encore à Celui qui guide la main du chirurgien. Je me suis

«remis», disait l'un d'eux, en répétant les paroles connues: «Tel que
je suis, sans rien à moi, - Sinon ton sang versé pour moi, - Seigneur,
je viens...»

Libération, avons-nous dit tout à l'heure. De quoi? Du masque
que tous nous portons devant les hommes. Dans la communauté
des gens pieux, on se ment à soi-même, en minimisant ses fautes;
et on ment à autrui en se faisant passer pour meilleur que l'on est. -
Devant Dieu, pouvoir enfin être soi-même Enfin n'avoir plus besoin
de mentir! Quel apaisement, quelle libération!

Cette communauté d'êtres pécheurs est fondée en Christ. Assurément

le verset 23 du chapitre 20 du Quatrième évangile a fait
1 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, éd. franç. De la vie communautaire,

p. 111.



350 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui?

couler beaucoup d'encre. Dans le même esprit que Bonhoeffer
(.Nachfolge, Vie communautaire) nous croyons pouvoir dire à ce

propos: En acceptant de vivre, simple homme parmi les hommes,
Jésus s'est fait pleinement notre frère. Par là il a mis en lumière la
profondeur de notre péché et l'immensité de l'amour divin (Dieu
s'est donné lui-même pour nous sauver). - L'Eglise chrétienne vit
de cette double certitude: Dieu hait le péché et aime le pécheur.
C'est pourquoi II a donné à tous ceux qui sont ses enfants le pouvoir
de pardonner en son nom. «Ceux à qui vous pardonnerez les péchés,
ils leur seront pardonnés; ceux à qui vous les retiendrez, ils seront
retenus» (Jean 20:23). Le frère en la foi devient donc un moyen
de grâce. Il tient dès lors pour nous (osons-le dire) la place du Christ.
Bonhoeffer va jusqu'à écrire: «Désormais c'est notre frère qui, par
Lui, nous devient un « Christ »... Le frère est devant nous le signe
de la vérité et de la grâce de Dieu... Il entend la confession de nos
fautes à la place du Christ, et il nous pardonne nos péchés à la place
du Christ... Quand je vais me confesser à un frère, je vais à Dieu
lui-même.»2

Combien ces remarques sont justes évangéliquement. A lire et à

méditer Bonhoeffer, sans jamais oublier pourtant la différence entre
l'Eglise confessante qui fut la sienne, et nos Eglises cantonales,
multidudinistes, - je suis arrivé à la conviction qu'il ne peut y avoir
de discipline ecclésiastique authentique, conforme à l'esprit de

l'Evangile, sans le rétablissement de la confession fraternelle.
Qu'une discipline ecclésiastique soit nécessaire, c'est indiscutable.

L'apôtre Paul le rappelait aux chrétiens de Corinthe, notre Dieu
n'est pas un Dieu de désordre, mais un Dieu de paix (I Cor. 14:33).
Si la trompette rend un son confus, personne ne se préparera au
combat (I Cor. 14:8). Mais cet ordre dans l'Eglise doit venir de

l'intérieur, non de l'extérieur. Faute de quoi il sera inefficace. Les

exigences de la discipline ecclésiastique demeureront des sortes
d'articles de code, sans utilité réelle, si elles ne jaillissent pas de la vie
profonde de l'individu et de la communauté. C'est dire qu'il ne
s'agit pas du tout de rétablir dans nos Eglises réformées la confession
sous la forme catholique romaine. Il s'agit de la confession libre,
volontaire, spontanée entre deux croyants, telle que la recommande
l'épître de Jacques (5:16). - Il est exclu aussi de songer à en revenir
à la confession de ses fautes devant l'Eglise entière, telle qu'elle

2 Bonhoeffer (n. 1), p. 113.



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? 351

fut pratiquée dans les tout premiers temps. Il y a là une
impossibilité et psychologique et spirituelle, trop méconnue par certains
mouvements religieux au cours des âges, et encore aujourd'hui. A
part les graves inconvénients qu'elle présente forcément, cette façon
de faire oublie que, dans l'esprit de l'Evangile, par le frère - cet
«autre Christ» - le croyant est en communion avec toute l'Eglise.

II.

Il est temps de nous demander ce que nous vaut cette confession
fraternelle. N'hésitons pas à le dire : des trésors de grand prix.

1. En premier lieu, cette confession fait disparaître l'isolement
qui, toujours, enferme le pécheur sur lui-même. Tout conducteur
spirituel digne de ce nom le sait, le péché constitue par excellence
le pouvoir qui accapare l'homme, qui le met à part de ses frères,
donc l'arrache à la communauté. Plus un être humain est seul, plus
le péché exerce sur lui sa puissance destructrice. Et, inversément,
plus un être humain se laisse prendre dans les filets du péché, plus
il est plongé dans la solitude. Car, l'Evangile le dit, le péché redoute
la lumière. Il aime la pénombre, les ténèbres, la nuit. Il entend
rester ignoré. Et par là il empoisonne lentement notre vie tout
entière. - Rien de plus émouvant à mon sens que les confidences - à

condition qu'elles soient sobres et discrètes - de ceux qui ont connu
l'enveloppement du péché, d'un péché particulier peut-être. Un mot
revient toujours dans ces aveux: solitude. Des camarades, des

«copains» en masse. Et pourtant l'isolement le plus complet.
Jusqu'au moment - cela peut durer très longtemps - où, par la
confession fraternelle, la clarté de l'Evangile d'amour et de pardon
fait irruption dans un cœur. Dès cet instant, la tendance à se justifier

diminue, parfois même disparaît. Dévoilé, confessé (même à

une seule personne) le péché a perdu son pouvoir. Vaincu dans un
seul cœur, dans une seule vie, il ne peut plus désormais porter
atteinte à la communauté en la déchirant. Semper peccator, assurément,

le chrétien. Mais l'homme n'est plus seul: il a confessé sa

faute à un frère, donc à Dieu. Il a compris ce qu'est la grâce, et c'est
la plus belle découverte possible, la plus stimulante, la plus joyeuse.
Il est intégré dans la communauté des êtres pécheurs, certes, mais
qui vivent moment après moment dix pardon de leur Dieu.

2. En second lieu, cette confession fraternelle fait tomber l'or-



352 E. Orin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui?

gueil, déjà signalé sous la forme de la propre justice. L'orgueil, on
l'a souvent affirmé, est la racine de tous les péchés: refuser la
condition que Dieu m'a faite; vivre pour moi seul; disposer entièrement

de moi-même, haïr, désirer comme je l'entends. Ne devoir de

comptes à personne, surtout pas à Dieu.
A cause de cette emprise, terrible, de l'orgueil sur chacun de nous,

la confession à un frère, même à l'ami le plus sûr, est une douloureuse
humiliation. Et encore ces mots sont-ils très insuffisants. Il est

beaucoup plus difficile de se confesser à un homme qu'à Dieu. Je ne
l'ai pas toujours pensé ni enseigné. Mais depuis quelques années je
puis prendre à mon compte chacun des mots de cette page de Bon-
hœffer: «A nous présenter comme un péchera' devant [un frère],
nous éprouvons un sentiment de honte presque insupportable. Car,
grâce à notre aveu de culpabilité sui' des points très précis, notre
prochain peut assister à la mort lamentable... de notre vieil homme.
Cet acte d'humiliation en présence d'un tiers est si difficile que nous
espérons toujours pouvoir l'éviter. Nos yeux sont si aveuglés que
nous ne voyons plus la promesse [glorieuse] attachée à un tel
abaissement. En effet, c'est Jésus-Christ lui-même qui a subi à notre
place... la mort ignominieuse du pécheur. Il n'a pas eu honte
d'être mis en croix pour nous comme un malfaiteur, et c'est finalement

notre communion avec lui qui nous conduit nous-même à subir
cette mort horrible de la confession, afin que nous puissions avoir
réellement pai't à la vertu de sa croix. La croix de Jésus-Christ
anéantit tout orgueil. Mais elle nous reste étrangère tant que nous
avons peur de voir éclater au grand jour, comme à Golgotha, la fin
de notre vieil homme, et que nous avons honte de passer par cette
mise à mort peu glorieuse du pécheur que signifie la confession. La
confession nous introduit dans la vraie communion de la croix de

Jésus-Christ et nous fait accepter notre propre croix. »8

3. La confession fraternelle a aussi cette immense valeur: nous
donner la certitude absolue d'un pardon vraiment divin. - A ce

propos il vaut la peine de revenir sur notre affirmation: il est bien
plus difficile de confesser son péché à un frère qu'à Dieu. A première
vue cette déclaration paraît singulière. Dieu n'est-il pas le saint des

saints, Celui dont les yeux sont trop purs pour voir le mal? Au lieu
que nos frères sont pécheurs tout comme nous. Dès lors n'est-il
pas beaucoup plus aisé de nous ouvrir à ceux qui sont nos pairs,

3 Bonhoeffer (n. 1), p. 115s.



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? 353

qu'à Celui qui nous dépasse de toute sa pureté, de toute sa
grandeur? - Tel n'est pas le cas pour une raison infiniment profonde,
à laquelle nous ne prêtons pas une suffisante attention: Il arrive
souvent que, en croyant confesser nos fautes à Dieu, nous nous les
confessons en somme à nous-même. Dans le domaine des choses

spirituelles, il est facile de se faire illusion. Et c'est tellement plus
agréable de recevoir le pardon de notre part, plutôt que de Dieu. -
Mais quel danger redoutable Comparaître devant soi-même, vivre
d'un pardon pseudo-divin, illusion mortelle pour notre âme! Et
pourtant qui de nous peut se vanter d'échapper à ce péril? Nos
rechutes incessantes, la faiblesse de notre foi, donc de notre obéissance

ne s'expliquent-elles pas surtout parce que, malgré notre prétention
d'être portés par la grâce divine, nous vivons d'un pardon tout
imaginaire? Comment ce pardon accordé par nous-même serait-il
capable de consommer une réelle rupture entre nous et le péché?

L'apôtre Paul l'a montré avec une netteté parfaite, seule la Parole
de Dieu, qui tout à la fois nous juge et nous fait grâce, est assez

puissante pour accomplir la coupure qui marque le commencement
nouveau caractéristique de toute vie chrétienne. - Seulement, qui
nous donnera la certitude que nous avons vraiment affaire au Dieu
vivant, et non pas à nous-même - A cette qirestion angoissée, nous
avons répondu déjà en retrouvant, grâce à la pénétration spirituelle
de Bonhœffer, la vérité vitale contenue dans le texte Jean 20:23.
C'est par le moyen du frère qui accepte de recevoir notre confession

que Dieu nous donne la certitude dont nous avons absolument
besoin: que nous avons affaire à Dieu et non pas à nous-même.
Quelle grâce que notre frère puisse briser le cercle mortel de nos
illusions! Quand donc comprendrons-nous que celui qui s'ouvre de

ses péchés à un frère n'est plus réduit à lui-même, mais découvre
dans cette présence toute simple la présence même du Dieu d'amour
«Tant que je reste avec moi-même, la confession de mes fautes
demeure équivoque. C'est en présence d'un frère que mon péché doit
venir au jour... De toute façon - [Dieu le veut ainsi] - mon péché
doit venir à la lumière; il vaut [donc] mieux que ce soit aujourd'hui,
entre mon frère et moi, plutôt qu'au dernier jour dans la clarté du
jugement final. La grâce de pouvoir confesser nos péchés à un frère
nous épargne les terreurs du Jugement dernier.»4

4 Bonhoeffer (n. 1), p. 117s.

23



354 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui

Découvrir comme tout à nouveau les trésors spirituels que
renferme la confession au sens évangélique, tâche urgente et magnifique
pour l'Eglise protestante: Le frère donné à chacun de nous pour
que nous puissions être certains de la réalité de Dieu ; le frère donné
à chacun pour nous garantir l'authenticité de l'aveu de nos fautes,
et aussi la certitude que nous sommes pardonnés de Dieu... Pouvoir
se confesser les uns aux autres, grâce infinie pour les chrétiens. Cette
grâce, Dieu nous l'a accordée, nous donnant par là des certitudes
sans lesquelles nous ne pourrions pas vivre un seul instant.

4. Cette confession fraternelle, enfin (impossible de tout dire),
constitue la porte d'entrée de la vie nouvelle qui a nom imitation de

Jésus-Christ. Cette expression splendide, si chargée de sève

spirituelle, a été beaucoup trop abandonnée par la théologie protestante,
et la réalité qu'elle recouvre également. Qu'est-ce en effet que la
vie nouvelle dont parle l'apôtre Paul, sinon une existence dans

laquelle - à cause du pardon reçu par pure grâce - «les choses anciennes

sont passées», et dans laquelle «toutes choses sont devenues
nouvelles»? (II Cor. 5:17). Confession - conversion, ces deux
réalités sont étroitement bées. - Nouvelles, parce que le Christ «a

opéré un recommencement avec nous». Il nous fait confiance, quand
bien même il nous sait pécheurs, et la vie entre le Seigneur et ceux
qui sont siens commence. Cette vie est une Nachfolge, comme
l'indique clairement le titre d'un des plus beaux livres de Bonhœffer.
La confession fraternelle telle que nous l'avons envisagée implique
forcément l'imitation. Non pas la copie servile - fatalement factice -
de chacun des gestes et des actes de Jésus. Mais la vie dans un autre
esprit. Un changement complet d'optique. Après la nuit du péché,
la joyeuse clarté de l'amour. «Il n'y a pas de plus grand amour que
de donner sa vie pour ceux qu'on aime.» Cela, le Christ l'a fait. Et
il veut que nous marchions sur ses traces. Avec lui, à cause de lui,
faire la grande découverte: que si la bonté donne, l'amour, lui, se

donne. Et que la marque distinctive du chrétien est constituée par
l'adjonction du tout petit mot: se.



E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? 355

III.

Mais, cette confession fraternelle, si riche de bénédictions
spirituelles, comment la pratiquer A cette question il n'y a qu'une
réponse possible, tout à fait concrète. Une confession toute générale -
toujours très facile - ne sert absolument à rien, sinon à me rendre
plus habile encore à me justifier moi-même. C'est pourquoi 011 a pu
dire que la meilleure préparation à la confession sera toujours une
confrontation sincère de notre comportement avec les Dix
Commandements.

La confession fraternelle serait-elle alors une sorte de loi nouvelle

que Dieu nous imposerait? En aucun cas. Mais bien une grâce
magnifique offerte à tout homme pour lui permettre de sortir de la
solitude où l'enferme le péché. Offerte, non point imposée. Offerte,
mais que nid croyant ne saurait refuser sans réel dommage. «En
exhortant les croyants à se confesser leurs péchés les uns aux
autres - écrivait Luther dans son Grand catéchisme - je les exhorte
simplement à être des chrétiens. »

Pas de vie chrétienne, donc, sans la confession fraternelle. Quelle
révolution dans nos Eglises si nos pasteurs venaient à le proclamer,
et si les fidèles, peu à peu, leur emboîtaient le pas! - Mais, nous
pouvons en être sûrs, cette exhortation si simple, si franchement
évangélique ne serait pas comprise. Ce n'est pas une raison pour
ne pas la tenter. Pourquoi ne pas commencer deux à deux, ici, là,
ailleurs encore Si nous croyons vraiment à la puissance du
Saint-Esprit, nous ne pouvons pas refuser de croire que de grandes
choses pourraient s'accomplir par la constitution de ces petits
noyaux de vie spirituelle.

A condition de ne pas retomber dans la double erreur romaine:
institutionnaliser la confession, et en confier la charge à une seule

personne. Institutionnalisée, la confession fraternelle perd aussitôt
sa marque spécifiquement évangélique de liberté et de spontanéité.
Et confiée à une seule personne, elle risque fort de devenir une
simple formalité, ou au contraire (mais le péril est tout aussi grave)
un instrument de domination sur les âmes. - Débordé par l'abondance

des confessions qu'il reçut dès le début du réveil dans sa

paroisse, Blumhardt-le-père aurait ardemment désiré voir d'autres
que lui - des fidèles - accepter de devenir des «confesseurs». Il y a un
siècle, tout comme hier Bonhoeffer, il pensait que quiconque vit de



356 E. Grin, Une discipline ecclésiastique aujourd'hui?

la prédication de la Parole pent entendre la confession d'un frère.
«Dans un milieu où l'on vit de la prédication de la croix, la
confession jaillit d'elle-même», et les confesseurs surgissent tout
naturellement. Mais ce ne fut pas le cas à Möttlingen, et c'est
probablement l'un des motifs pour lesquels, de l'admirable réveil
d'alors, aujourd'hui à vues humaines il ne reste rien.

Parvenu au terme de cet exposé sur la discipline ecclésiastique,
le lecteur dira-t-il qu'il n'en a guère été question Ce serait la preuve
que nous n'avons pas été compris. La vraie discipline, celle qui est
tout autre chose qu'un code ecclésiastique, ne peut jaillir que de la
confession. Si, par la grâce de la confession fraternelle, une
communauté chrétienne se constitue, une discipline s'établira par la
force des choses. Le respect du baptême, le sérieux mis à choisir
marraines et parrains, le respect du mariage, donc aussi la solution
de l'épineux problème du remariage d'époux divorcés, et tant
d'autres choses du même ordre ne seront jamais obtenus - sur le

plan authentiquement évangélique - par les décisions d'un synode.
Mais bien par l'action profonde, vivante de ces noyaux de vie
spirituelle que représenteront immanquablement deux frères se

confessant l'un à l'autre. Se refuser à cette certitude, c'est mettre
en doute les promesses mêmes de l'Ecriture, et ne pas croire
vraiment à la puissance irrésistible de l'Esprit.

Edmond Grin, Lausanne


	Une discipline ecclésiastique aujourd'hui? : Pourquoi? - Et comment la pratiquer?

