
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 5

Artikel: Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Autor: Simeonow, Simeon N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

1. Die Entstehung des bulgarischen Volkes

Bei der Entstehung der Bulgaren sind mehrere Stadien zu
unterscheiden: 1) massenhaftes Ansiedeln der mittelslawischen Stämme
aus Dakien (Karpathen) im 6. Jahrhundert n. Chr. und in der ersten
Hälfte des 7. Jahrhunderts im heutigen Bulgarien, Mazedonien,
Mittel- und Südalbanien, Epirus, Thessalien, Böotien, Attika und
auf der Peloponnes; 2) Ansiedeln der turko-bidgarischen Horde in
der Dobrudscha und in Nordbulgarien; 3) die Gründung eines

bulgarischen Staates1.
1) Die Slawisierung der Balkanhalbinsel ging allmählich vor sich,

von Norden nach Süden. Diese Veränderung muß um die Mitte
des 7. Jahrhunderts bereits vollendet gewesen sein, da der
byzantinische Imperator Konstantin V. Kopronymus (741-775) voll
Trauer geäußert hat, daß «das ganze Land slawisch und barbarisch
geworden» sei2. Schon in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts
hatte sich in Mazedonien eine mächtige slawische Gemeinschaft
gebildet, unter dem Namen «Slawinia» bekannt, die das Gebiet vom
Ägäischen Meer bis zum Aclriatischen Meer innehatte. Sie wurde
von den byzantinischen Imperatoren Konstanz II. und Justinian
II. Iiinotmetos bekämpft3.

1 Iw. Snegaroff, Kratka istoria na sâvremennite pravoslavni cerkwi
(Kurze Geschichte der gegenwärtigen orthodoxen Kirchen), 2 (1946), S. 9.

Vgl. ferner u. a. : C. I. Iirecek, Geschichte der Bulgaren (1876), S. 2ff. ;

A. Strausz, Die Bulgaren. Ethnographische Studien (1898), S. 4ff. ; G. Bousquet,

Historie du peuple bulgare depuis les origines jusqu'à nos jours (1909),
S. 3ff. ; W. Ruland, Geschichte der Bulgaren (1911), S. 2ff. ; G. Songeon,
Historie de la Bulgarie (1913), S. 3ff. ; D. Rizoff, Die Bulgaren in ihren
historischen, ethnographischen und politischen Grenzen (1917), S. 3ff. ;

W. N. Zlatarski, Istoria na Bôlgarskata Dâezava près srednite vekove
(Geschichte des bulgarischen Staates im Mittelalter), 1 (1918), S. 7-352 ; P. Hybl,
Dêjiny nâroda bulharského (1930), S. 2ff. ; St. Runeiman, A History of the
First Bulgarian Empire (1930), S. 3-299; Chr. Gérard, Les Bulgares de la
Volga et les Slaves du Danube. Le problème des races et les barbares (1939),
S. 13-205; G. Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates (31963),
S. 105-201.

2 W. N. Zlatarski (A. 1), S. 200f.
3 Iw. Snegaroff (A. 1), S. 9; vgl. Istoria na Bôlgaria (Die Geschichte



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 329

2) Im Jahre 680 vermochte eine türkisch-bulgarische Horde, mit
ihrem Chan Isperich (Asparuch) an der Spitze4, die byzantinischen
Provinzen Skythien und Niedermösien (das heutige Donau-Bulgarien

und die Dobrudscha) einzunehmen.
3) Sie gründete hier einen bulgarischen Staat, der sich zum Ziel

setzte, sich die uneinigen slawischen Stämme auf der Balkanhalbinsel

zu unterwerfen. Bei Chan Kram (803-814)5 erstreckte sich der
bxdgarische Staat weit nach dem Westen (er grenzte an den
Frankenstaat), nach Süden und Südwesten bis zum Balkangebirge hin.
Er besaß auch einen Teil von Dakien (der heutigen Walachei -
Rumänien) und das Tal des Flusses Theiß. Unter dem Sohne Krams,
Omurtag (814-832)6, kam auch das slawische Gebiet Strom
(zwischen den Flüssen Sawa und Drawa) hinzu, und unter dem Fürsten
Boris (852-889)7 dehnte sich der bulgarische Staat nach Westen
fast bis zur Stadt Rassa (Novi-pasar) aus und umfaßte
Westmazedonien und Südalbanien bis zum Adriatischen Meer (bis zur
Avlona-Bucht). Unter dem Sohn von Boris, Simeon (893-927)8,
dem ersten bulgarischen Herrscher, der den Zarentitel trug, reichte
der bulgarische Staat im Süden bis an Konstantinopel und an
Saloniki heran9.

Die Erweiterung des bulgarischen Staates bedeutete gleichzeitig
auch, daß sich das vorherrschende turko-bulgarische Element in den
weiten slawischen Landgebieten zerstreute. Und das hieß Schwächung

der ethnischen Stärke, war aber eine günstige Bedingung für
das Verschmelzen mit der slawischen Bevölkerung. So wurde die

turlco-bulgarische Horde allmählich slawisiert, und es blieb nur der

Bulgariens), 1 (1954), S. 6ff. ; Die Rel. in Gesch. u. Geg.3, 1 (1957), Sp.
1506-1509.

4 W. Voigt, Asparuch: Philol. Wochenschr. 56 (1936), Sp. 1135f.
5 G. Kazarov, Die Gesetzgebung des bulgarischen Fürsten Krum: Byz.

Zs. 16 (1907), S. 254-257.
6 L. K. Katona, Omurtag: Zeitschr. des Körösi Csoma-Archiv. 2 (1906-

1932), S. 436-440.
7 L. N. Sobolew, Der erste Fürst von Bulgarien (1886), S. 4ff.
8 G. Sercheraet, Simeon le Grand (1960), S. 2ff. ; vgl. W. N. Zlatarski,

Simeon von Bulgarien, in: Menschen, die Geschichte machten, hrsg. von R.
Rohden - G. Ostrogorsky, 1 (1930), S. 5ff. ; G. Ostrogorsky, Avtokrator i
Samodrzac: Glas der K. Serb. Akad. 164, II, 84 (1935), S. 97-187; M. Las-
caris, Deux notes sur le règne de Symeon de Bulgare (1952), S. 4ff. ; u. a.

9 Ausführlich bei Zlatarski (A. 1), ebd. und 2 (1927), S. 1-515; vgl.
Snegaroff (A. 1), S. 10.



330 S.N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Name «Bulgaren» als gemeinsame Benennung für solche Slawen und
ursprüngliche Bulgaren, die Untertanen des bulgarischen Staates

waren.

2. Das älteste Christentum in Bulgarien

Das Christentum faßte auf der Balkanhalbinsel schon in den
ersten Jahrhunderten Wurzel. Paulus kam mehrere Male durch
Thrazien, Mazedonien und Griechenland11. Der Überlieferung nach
wirkte als Bischof in Philippopolis (dem heutigen Plowdiw) ein
Bekannter des Paulus, Hermas (Rom. 16, 14), im thrazischen Beröa
(dem heutigen Weria, Stara Sagera) der Gastgeber des Apostels,
Karpus (2. Tim. 4, 13), und in Odessos (dem heutigen Warna) der

Märtyrer Amplius12. Gegen Ende des 2. Jahrhunderts kämpften die

Kirchen in den Städten Debeltos (nahe dem heutigen Burgas) und
Anchialos gegen den Montanismus. Der Bischof von Debeltos, Elias
Publius Julius (f um 190), unterzeichnete das Sendschreiben des

Antiochier Bischofs Serapion an Karikos und Pontios hinsichtlich
dieser Sekte13. Tertxdlian versichert, daß es unter den Volksstämmen,

die am Unterlauf der Donau lebten - Goten, Daken, Sarmaten
und Skythen - Christen gegeben habe14. Gegen Ende des 3.

Jahrhunderts muß das Christentum in den Ländern der Balkanhalbinsel
sehr verbreitet gewesen sein, da (den athographischen Denkmälern
zufolge) während der Verfolgung Diokletians der alte Bischof
Philippos von Herakleia, sein Diakon Hermes und der Herakleia-Pres-

byter Severus dieser zum Opfer fielen. Die Leichen von Philippos
und Hermes wurden in den Fluß Hebros (Maritza) geworfen, doch
die Christen von Adrianopel fanden sie und bargen sie außerhalb
der Stadt. Viele christliche Märtyrer werden auch in der Donaustadt

Durostorum (dem heutigen Silistra), wie der Bischof Dassius,
sechs römische Soldaten u. a., angeführt.

10 Snegaroff (A. 1), S. 11; vgl. I. D. Sismanov, L'étymologie du nom
«Bulgare»: Keleti Szemle 4 (1903), S. 47-85. 334-363; 5 (1904), S. 88-110;
I. Melieh, Bolgârok ès szlâvok: Magyar Nyelv 17 (1921), S. 1-15; St. P.

Kyriakidos, BouXrapoi Kai XXaßoi eîç ti)v eXXr]vu<r|v iaxopiav: Arigomeùpaxa xf|ç
'Exaipdaç paKeboviKwv airoubiDv, 5 (1946) S. 5ff.

11 Apg. 16, 11—20, 6.
12 J. P. Migne, Patrologia gr., t. 117, ool. 137.
13 Eus. Hist., hrsg. von E. Schwartz, V, 19, 3.
14 Migne, Patrologia lat., t. 2, col. 650.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 331

Als die heidnischen Slawen die Halbinsel im 6.-7. Jahrhundert
überfluteten, konnten sie den Glauben der von ihnen beherrschten
Ländergebiete zwar äußerlich beeinträchtigen, doch vermochten sie

das Licht des Christentums nicht mehr zu erlöschen, das von
Konstantinopel, Saloniki, Philippi, Dyrrachion (Dratsch) und anderen
Bischofssitzen verbreitet wurde. Die von diesen Kirchenzentren
ausgehenden Strahlen berührten allmählich die slawischen Massen, wie
früher die Thrazier und Illyrer.

Die byzantinische Oberschicht war auf der Balkanhalbinsel
führender Träger der christlichen Ideale. Die im Reiche der
byzantinischen Imperatoren Theodosius (380-398) und Justinians des

Großen (527-565) lebenden Slawen nahmen den christlichen Glauben

oft wegen Umgangs mit christlichen Familien an. Besonders in
den größeren Ortschaften suchten sie engere Verbindung mit der
christlichen Gesellschaft, um ebenfalls «Romäer» zu werden. Sie
wollten als Bürger der Vorzüge, die der Staat gewährte, teilhaftig
werden, und der Weg zu dieser Annäherung war die Annahme des

christlichen Glaubens16.

Auch viele Gläubige, die bei den Zusammenstößen zwischen den
slawischen Stämmen und Byzanz in Gefangenschaft geraten waren,
wurden Verbreiter des Christentums unter den Slawen.
Wahrscheinlich entsandten Metropoliten aus den byzantinischen Städten
auf der Balkanhalbinsel auch einige Missionare in die benachbarten
slawischen Gebiete. Von solchem Wirken erzählt eine altbulgarische
Legende (Legende von Saloniki genannt). Sie berichtet von dem

gebildeten Kappadokier Kyrill, der nach Saloniki gekommen und
von dort aus unter die Heiden am Fluß Bregalnitza (in der Gegend
von Stip) gegangen sei, um ihnen zu predigen16.

Die christliche slawische Bevölkerung der Osthälfte der
Balkanhalbinsel stand unter dem Patriarchat von Konstantinopel, die
Christen der Westhälfte hingegen unter dem päpstlichen Vikariat
in Saloniki und in Justiniana prima (bis zu dessen Zerstörung im
7. Jahrhundert), wonach sie um 732 ebenfalls zum Konstantinopler
Patriarchat übertraten17.

Als im 7. Jahrhundert die türkischen Proto-Bulgaren auf die
Halbinsel kamen, vermochten sie als Minderheit den Glauben der

15 Snegaroff (A. 1), S. 17.
16 A. Teodorov Balan, Kirill i Methodi, 2 (1934), S. 111.
17 Snegaroff (A. 1), S. 18.



332 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Slawen nicht zu verdrängen. Sie begannen vielmehr, sich anzupassen
und das Christentum anzunehmen, und die christlichen Bulgaren
wurden immer zahlreicher.

Der Nachfolger von Chan Krum, sein Sohn Omurtag (814-832),
und die Boljaren erblickten aber im Christentum eine Gefahr für
den bulgarischen Staat. Es erschien ihnen als eine Macht, die die
ethnische Einheit des bulgarischen Stammes schwächen würde. So

veranlaßte Omurtag eine grausame Verfolgung der Christen. Den
Märtyrertod starben der Ochrider Metropolit Mandil, der Bischof
Leo von Nikeja, die christlichen Wejwoden Johann und Leontius,
der Geistliche Parod, die Kleriker Gabriel und Sionius und 377
andere Christen, deren Namen unbekannt geblieben sind. Omurtag
ließ den Lehrer am kaiserlichen Hofe Kinamon in den Kerker werfen,

nur weil dieser sich zum christlichen Glauben bekannt hatte18.
Der Nachfolger Omurtags, sein drittgeborener Sohn Malamir

(832-836), milderte den Druck auf die Christen. Auf die Fürsprache
seines ältesten Bruders Enrawot (Nrawota) hin befreite er Kinamon
aus dem Gefängnis.

Kinamon blieb bei Enrawot wohnen; die Annäherung zwischen beiden
führte dazu, daß Enrawot «in das erhabene Geheimnis der Gottesfurcht
eindrang und dessen Reinheit mit dem Schmutz des Heidentums verglich, so
daß er einen Widerwillen gegen die Gottlosigkeit zu empfinden und an
Christus zu glauben begann und sich taufen ließ». Als Malamir dies erfuhr,
geriet er in Zorn, ließ seinen Bruder rufen und forderte, daß er sich von dem
«fremden Gott» lossage, andernfalls ihm der Tod drohe. Enrawot weigerte
sich jedoch, dem Befehl nachzukommen; er zog es vor, im Namen Christi
zu sterben. Dem Erzähler nach blickte Enrawot dem Tod mit folgender
Weissagung ins Auge: «Dieser Glaube, für den ich jetzt sterbe, wird sich über
das ganze bulgarische Land verbreiten und um sich greifen, wenngleich ihr
ihn mit meinem Tod zu unterdrücken meint. In jedem Heim wird das Zeichen
des Kreuzes Eingang finden, überall werden neue Gotteshäuser errichtet
werden, und lautere Geistliche werden dem wahren Gott dienen. »19

Unter Chan Prossian (836-852) erweiterte sich der bulgarische
Staat. Ihm traten die Slawen am Unterlauf des Stnmia-Flusses bei,
möglicherweise auch die am Wardar-Eluß und am Ochrida-See
wohnenden. Hiermit nahm die Zahl der christlichen Bevölkerung
in der bulgarischen Diözese zu. Es ist nicht überliefert, wie sich

18 Migne (A. 12), 20-614; vgl. Gérard (A. 1), S. 159-173; Snegaroff
(A. 1), S. 22.

19 Migne (A. 12), 126, 193.



«S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 333

dieser bulgarische Herrscher zum Christentum verhielt, doch
scheint er tolerant gewesen zu sein - wenn nicht aus innerer Neigung,
so aus Staatsrücksichten, nämlich um sich die in den byzantinischen
Gebieten lebenden Slawen, die er für den bulgarischen Staat
gewinnen wollte, nicht zu Feinden zu machen20.

Die Verfolgungen, denen das Christentum unter den bulgarischen
Herrschern ausgesetzt war, begeisterten die Anhänger Christi in
Bulgarien nur noch mehr. So berichtet der Ochrida-Erzbischof
Theophylakt, daß die bulgarischen Untertanen christlichen Glaubens

ihren väterlichen Glauben in höchster Reinheit erhielten, sich
bei jedem Gespräch mit Nichtchristen zur christlichen Lehre
bekannten und ihnen, soweit es möglich war, die Wahrheit des

Evangeliums auslegten21.

3. Die offizielle Christianisierung der Bulgaren

Unter Fürst Boris (852-889) nahm der bulgarische Staat noch
größere Ausmaße an, indem der größere Teil der Balkanhalbinsel,
einschließlich des heutigen Albaniens, erobert wurde. Durch diese

Ausdehnung kam Bulgarien mit der christlichen Welt immer mehr
in Berührung, auch mit dem Frankenreich, an das Bulgarien
nunmehr grenzte, und das zwang den bulgarischen Herrscher, seine

Beziehungen zu den christlichen Nachbarn zu regeln. Um als ein dem
römischen Kaiser und den andern christlichen Herrschern des

Westens gleichberechtigter Gebieter zu erscheinen, mußte er seine

Machtstellung gesetzlich bestätigen lassen, und das vermochte nach

damaliger Auffassung nur die Kirche. So wurde der bulgarische
Herrscher veranlaßt, die christliche Kultur als die vorherrschende
anzuerkennen und den christlichen Glauben anzunehmen.

Gleichzeitig trug die Ausdehnung des bulgarischen Staates zur
Zunahme der christlichen Bevölkerung bei. Dies aber verursachte
auch eine Spaltung des bulgarischen Staates: es wohnten Heiden
vornehmlich im Norden und Christen auf einem viel größeren
Gebiet hauptsächlich im Süden. Bis zu einem gewissen Grade stimmte
dieser Dualismus mit der ethnographischen Gliederung Bulgariens

20 Snegaroff (A. 1), S. 22; vgl. Zlatarski (A. 1), S. 337-351; Gérard (A. 1),
S. 174-178.

21 Migne (A. 12), 126, 193.



334 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

auf einen turko-bulgarischen nnd einen slawischen Teil überein.
Boris sah die Zukunft Bulgariens in der geistig-kulturellen
Vereinigung der beiden ethnischen Elemente, des bulgarischen und des

slawischen. Er sah auch die einzige Macht, die diese beiden
Elemente vereinigen könnte, im Christentum, um so mehr, als sich der
weitaus überwiegende Teil der Bevölkerung zu ihm bekannte und
seine kulturelle Fähigkeit erprobt war.

Boris fand nun ein Hindernis in der Politik der bulgarischen
Boljaren. Diese wollten ihre Rechte als Herrscher nicht aufgeben,
sondern die vereinten Slawen in Abhängigkeit lassen. Das hinderte
Boris daran, eine wirkliche Einigung des Staates zu erzielen und
die Größe, den Ruhm und die Macht anderer Souveränen zu
erreichen. Boris wollte vor allem den byzantinischen Herrschern ähnlich

sein, ein Oberhaupt, ein Gesalbter, ein Vertreter der absoluten
Macht, die von Gott stammt und einzig ihm zusteht.

Die christliche Lehre über den Ursprung der Macht von Gott
(Rom. 13, 1) wurde dem bulgarischen Fürsten nützlich. Hierdurch
konnte er die Staatsmacht auf die Person des Chans zentralisieren,
die Bedeutung des bulgarischen Stammadels und der bulgarischen
Volksschicht einschränken und für die Anerkennung der politischen
und sozialen Rechte der Slawen sorgen, die in seinem Reich eine
Mehrheit bildeten und große Stärke entwickelten.

Fürst Boris scheint aber dem christlichen Glauben auch innerlich zugeneigt
gewesen zu sein. Der westliche Geschichtsschreiber Pater Reginone aus Prüm
(f 915) berichtet über die Frömmigkeit des bulgarischen Fürsten: «Nachdem
er den Segen der Taufe empfangen, zeichnete er sich durch eine solche
Vollkommenheit aus, daß er, während er sich dem Volk tagsüber im königlichen
Ornat zeigte, nachts heimlich in die Kirche ging, ein Büßergewand auf dem
Boden der Kirche ausbreitete und darauf liegend im Gebet verharrte.»22
Seine Frömmigkeit kam auch darin zum Ausdruck, daß er nach einer 36
Jahre währenden Herrschaft die Regierung seinem ältesten Sohn Wladimir
abtrat und sich in ein Kloster zurückzog, wo er das Mönchsgewand anlegte23.

Im Jahre 864 teilte Boris Ludwig dem Deutschen seinen Wunsch
mit, sich taufen zu lassen24. Er konnte aher vorläufig diesen Wunsch

22 J. P. Migne (A. 12), 132, 10-150.
23 Ebd. 126, 201.
21 W. N. Zlatarski, Izvestia za Bôlgarite v chronikata na Simeona Meta-

frasta i Logoteta (Mitteilungen über die Bulgaren in der Chronik von Sim.
Methaphras und Logothet): Sbornik na narodni umotvorenia, 24 (1908),
S. 64; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 23.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 335

nicht verwirklichen, da er sein Volk darauf vorbereiten wollte und
den Widerstand der Boljaren kannte, außerdem nicht wußte, ob
sein Land sich zu Byzanz oder Rom bekennen sollte. Der Anschluß
Bulgariens an das eine oder das andere Zentrum der Christenheit
würde mit seiner künftigen staatlichen, kirchlichen und sozialen

Ordnung, mit seinem gesamten künftigen Kulturleben verbunden
bleiben. Außerdem würde sein Beitritt zu einer der beiden Kirchen
nicht nur Entzweiung mit der anderen bedeuten, sondern auch mit
der Gruppe von Staaten, die unter deren geistigem Einfluß standen.

Die dramatischen Ereignisse dieser Jahre veranlaßten Fürst Boris
jedoch, das Christentum von Byzanz anzunehmen. Eine
wahrscheinlich 864 eintretende Hungersnot trieb den bulgarischen Herrscher

in einen Krieg mit dem byzantinischen Imperium. Nach
mehreren Gefechten bot ihm der byzantinische Kaiser Michael II.
(856-867) Frieden unter der Bedingung, daß Boris sich taufen lasse,
und letzterer willigte ein. Im Jahre 865 schloß Boris einen Vertrag
mit Byzanz und trat zum Christentum über25.

Die Taufe nahm ein griechischer Bischof vor, der aus Konstantinopel
vermutlich an den Ort kam, wo der Frieden geschlossen wurde. Taufpate war
in absentia der byzantinische Kaiser Michael III., nach dem Boris bei der
Taufe den Namen Michael erhielt. Auch die den bulgarischen Herrscher
begleitenden Würdenträger wurden getauft.

Nach seiner Rückkehr in die Hauptstadt Pliska erließ Fürst Boris
die Verfügung, daß auch das Volk sich taufen lasse. Wie diese Taufe
vor sich ging, ist nicht bekannt. Allem Anschein nach hat sich der
christliche Glaube allmählich unter den Bulgaren-Heiden
verbreitet. In manchen Gegenden stellten konservative Boljaren einen
Aufruhr an, um Boris zu stürzen, und zwar beschuldigten sie ihn
des Verrats auf Grund der Annahme des Christentums. Fürst Boris
aber schlug den Aufstand in kurzer Zeit nieder und ließ die
Hauptaufständischen erbarmungslos töten - 52 Boljaren wurden samt
Weib und Kind umgebracht26.

Der Übertritt des bidgarischen Fürsten und seines Volkes zum
Christentum fand ein günstiges Echo bis in das adriatische Gebiet
seines Reiches. In der dortigen Stadt Glavenitza wurde dieses

25 A. Vaillant - M. Lascaris, La date de la conversion des Bulgares: Revue
des Etudes Slaves 13 (1933), S. 5-15.

26 Migne (A. 12), 126, 164. 179; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 23f. ; Gérard
(A. 1), S. 185-205.



336 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Ereignis durch eine in griechischer Sprache gehaltene Steininschrift
verewigt27.

4. Die Gründung der Bulgarischen Orthodoxen Kirche

Nachdem Eürst Boris sein Reich den zivilisierten christlichen
Ländern eingegliedert hatte, begann er dafür zu wirken, eine
unabhängige bulgarische Kirche zu schaffen. Und zwar wollte er für sie

den Rang eines Patriarchats. Er sah darin ein Mittel, um den
Volksgedanken am vollkommensten und wirksamsten mit dem Christentum

in Einklang zu bringen. Das bulgarische Patriarchat sollte zur
schnelleren Formung des slawisch-bulgarischen Volkes beitragen,
durch straffe Organisation des religiösen und geistigen Lebens im
weiträumigen Reich.

Doch wollte Konstantinopel diese Idee des bulgarischen Fürsten
nicht verwirklichen. Auf Grund der 28. Satzung des IV. Ökumenischen

Konzils und auf Grund eines Ediktes des byzantinischen
Imperators Leo III., des Isauriers (717-741), der dem Papst Ost-

Ulyrien weggenommen und es kirchlich dem Konstantinopler
Patriarchen unterstellt hatte, betrachtete man Bulgarien als einen
Teil des Patriarchats von Konstantinopel28. Man ging von der
Theorie der sog. «Pentarchie» aus, derzufolge es in der gesamten
christlichen Kirche nur fünf Patriarchen geben könnte: in Rom,
Konstantinopel, Alexandria, Antiochia und Jerusalem29.

In der Hoffnung, die Idee von einem bulgarischen Patriarchat
jedoch verwirklichen zu können, vielleicht auch unter dem Einfluß
römischer Missionare, die sich in Bulgarien befanden, beschloß
Fürst Boris im Jahre 866, seine Beziehungen zu Konstantinopel
abzubrechen und sich der westlichen Kirche anzunähern. Zuerst
verlangte er von seinem Verbündeten, Ludwig dem, Deutschen, einen
Bischof und Geistliche.

27 Snegaroff (A. 1), S. 24; vgl. W. N. Zlatarski, Namerenijat v ügo-
zapadno Albania nadpis s imeto na bôlgarskija knjaz Boris-Michail (Die in
Südwestalbanien aufgefundene Inschrift mit dem Namen des bulgarischen
Fürsten Boris-Michael) : Slavia 2, 1 (1923), S. 61-91.

28 Metropolit Simeon, Poslanie na zarigradskija patriarch Fotij do knjaz
Boris (Sendschreiben des Konstantinopler Patriarchen Photius an Fürst
Boris): Zeitschrift «Bulgarische Altertümer» 5 (1917), S. 32-91.

29 'Pc(\\r|ç Kai TToT\fjç, XùvTaYga twv iepüuv Kavovûiv, 4, 408f.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 337

Bald darauf, im August 866, entsandte Boris eine Delegation
nach Rom, an deren Spitze die Boljaren Peter - ein Verwandter des

Fürsten -, Iwan und Martin standen, die dem Papst Nikolaus I.
teure Geschenke und einen Brief des bulgarischen Herrschers
überbrachten30. In diesem Brief bat Boris den Papst, ihm die christliche
Leime in ihrer Reinheit darzulegen (sine macula et ruga) und ihm
tüchtige Unterweiser zu schicken. Außerdem fragte er ihn, ob die

Bulgaren nicht ihren eigenen Patriarchen haben könnten31.
Die Ankunft der bulgarischen Delegation in Rom erfreute Papst

Nikolaus I. aufs höchste. Er empfing sie feierlich, pries Gott und
dankte ihm dafür, daß er «ein solch großes Wunder vollzogen»
hatte32. Der Papst beantwortete ausführlich den Brief des Fürsten
Boris und jede seiner Fragen in erotematischer Form, in 106 Fragen
und Antworten33.

In den Antworten des Papstes zeichnen sich folgende Erwägungen
ab: — 1) Der Papst war bemüht, die Wünsche der Bulgaren und
ihres Fürsten zu erraten. Er wollte dieselben erfüllen, soweit sie

wenigstens seine Interessen nicht verletzten, um somit den
neubekehrten Herrscher und das Volk an sich zu binden. - 2) Überall
in seinen Antworten wies er auf die Unzulänglichkeiten der
Gebräuche der Konstantinopler Kirche einerseits, die Vollkommenheit
und Wahrheit der christlichen Lehre der Römischen Kirche andererseits

hin, damit sich die Bulgaren um so rascher von der Konstantinopler

Kirche abwendeten. - 3) Indem er sich den Umstand
zunutze machen wollte, daß sich die Bulgaren von selbst an ihn
gewendet hatten und zur römischen Kirche übertreten möchten,
versäumte der Papst nicht, die Autorität der geistlichen Macht vor der
weltlichen zu betonen. Er vermied dabei, sich mit irgendeiner
Konzession festzulegen, bevor er sich von der Aufrichtigkeit der

Bulgaren und ihres Fürsten überzeugt hatte. Auf diese Weise, so dachte

30 Migne (A. 14), 128, 1373f.
31 Ebd., 129, 19 D.
32 Ebd., 119, 1154f. A.
33 Ebd., 978-1016. Vgl. weiter H. Laemmer, Papst Nikolaus I. und die

byz. Staatskirche (1857); Annales Bertiniani: Mon. Germ, hist., S. I, p. 474;
E. Pereis, Die Briefe Papst Nikolaus I. Die kanonische Überlieferung: Neues

Archiv, 39 (1914), S. 45-153; D. Detschev, Otgoworite na papa Nikolaj I
po dopitvanjata na bôlgarite (Die Antworten des Papstes Nikolaus I. auf
die Anfragen der Bulgaren, 1922); I. Haller, Nikolaus I. und Pseudo-Isidor
(1936); F. Dvornik, Le schisma de Photius (1950), S. 144-196.

22



33S S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

er, könne er von Anfang an seine Machtstellung in Bulgarien festigen

und den bulgarischen Herrscher in Händen halten. So umging
er geschickt die Beantwortung der Frage nach der Einsetzung eines

bulgarischen Patriarchen. - 4) Bei mehreren Gelegenheiten führte
er das Prinzip der Oberherrschaft des Papstes in der Weltkirche an,
um sich dadurch gleich die völlige Unterwerfung der bulgarischen
Kirche unter den apostolischen Thron zu sichern.

Papst Nikolaus I. schloß seine diplomatischen Antworten mit
folgender Wendung ab : « So antworten wir auf eure Anliegen oder

Anfragen, wie es uns Gott eingab, nicht soweit wir konnten, aber
soweit wir meinten, daß es befriedigend sei. Wenn ihr nun durch
Gottes Gnade mit Bewilligung des Kirchenoberhaupts einen Bischof
bekommet, so wird der euch alles auf sein Amt Bezügliche lehren,
und wenn er etwas nicht wissen sollte, wird er es von der Autorität
des apostolischen Thrones erfahren. Und möge Gott, der Ihnen das

Heil durch den Höchsten enthüllte, es vollenden, festigen und bis

zum Ende unterstützen und kräftigen. Amen. »34

Um seine Absichten durchzuführen, sandte Nikolaus I. eine

päpstliche Kommission nach Bulgarien mit den beiden Bischöfen
Paulus von Populonia und Formosus von Porto (später Papst) an
der Spitze, die den endgültigen Übertritt des bulgarischen Volkes
zur römischen Kirche vorbereiten sollten. Zu Mitgliedern derselben
Kommission bestellte der Papst ferner Donatus (Bischof von Ostia),
Leo (Presbyter der Westkirche) und Martin (Diakon des Apostolischen

Thrones), die zunächst «das bidgarische Volk zum Glauben
bekehren», sodann nach Konstantinopel reisen und dem Patriarchen
den Beschluß des Papstes mitteilen sollten, daß das bulgarische
Volk in kirchlicher Hinsicht unter römische Obhut zu stehen
komme36. Die päpstliche Kommission verließ Rom zusammen mit
der bulgarischen Delegation, die auch die Antworten des römischen
Kirchenvaters mit sich führte, in der zweiten Novemberhälfte des

Jahres 866 und kam Ende desselben Monats vermutlich
wohlbehalten in Biügarien an, wo sie von Fürst Boris mit Freude empfangen

wurde.
Kaum in Bulgarien angelangt, machten sich die Sendboten des

Papstes ans Werk.
« Sie durchstreiften das ganze Land der Bulgaren», schreibt Anastasius der

Bibliothekar. «... Unablässig lockerten sie zuerst mit dem heidnischen Pflug
34 Migne (A. 14), 128, 978-1016.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 339

den Boden der Herzen auf, dann, nachdem sie die Dornen der Verblendung
herausgezogen hatten, pflanzten sie Christus in den Menschengeist ein,
sprengten mit den Wassern der heiligen Taufe, legten ihre Hände auf die
Häupter der Gläubigen, auf die gottgeweihten Kirchen oder Altäre.»36 An
einer anderen Stelle sagt derselbe Verfasser: «Die apostolischen Sendboten

begannen, das Volk die errettenden Dogmen zu lehren, und badeten Groß
und Klein, unter Mithilfe von Gottes Segen, im heiligen Quell und setzten
den ganzen religiösen Ritus des christlichen Glaubens bei den Bulgaren in
Gebrauch, wie sie es vom Heiligen Papst gelernt hatten. »37

Einen anderen Sinn gab der Konstantinopler Patriarch Photius (857-867)
dieser Tätigkeit der römischen Bischöfe in Bulgarien. Ihm zufolge versuchten
sie mit List, die Bulgaren zu verderben und von den geradlinigen und reinen
Dogmen und vom wahren christlichen Glauben abzuwenden38.

Besonders tat sich hier Formosus hervor, der Boris an sich zu
binden verstand und mit ihm so vertraut wurde, daß sich dieser
nach Anastasius dem Bibliothekar eines Tages die Haare raufte,
vor allen Anwesenden sagte: «Allen Boljaren und allen
Völkerschaften auf bulgarischem Boden sei kund und zu wissen, daß ich
vom heutigen Tage an Gottes Knecht und nach ihm Knecht des

seligen Petrus und seines Vikars sein werde.»39 Unter dem Einfluß
des Formosus vertrieb Boris die byzantinische Geistlichkeit aus
Bulgarien. Der bulgarische Herrscher wies übrigens 867, obwohl er
sich zuerst an Ludwig den Deutschen mit der Bitte um Bischöfe
und Geistliche gewandt hatte, die damals angelangte deutsche
Gesandtschaft zurück, an deren Spitze der gebildete Passauer Bischof
Ermenrich, ein guter Kenner der Slawen, stand40.

In der ersten Hälfte des Jahres 867 bat Fürst Boris den Papst,
den Bischof Formosus als bulgarischen Erzbischof einzusetzen.
Papst Nikolaus I. lehnte aber dies ab unter dem Vorwand, daß
Formosus eine Eparchie schon habe. Dann berief er Formosus und
Paulus sofort nach Rom und entsandte an ihrer Statt die Bischöfe
Dominikus von Tarvisium und Grimoald Polimartijski, indem er

35 Ebd., 1374; 129, 19 D-20 A.
36 Ebd., 129, 20 A.
37 Ebd., 128, 1374.
38 Metropolit Simeon, Okrôzno poslanie na zarigradskija patriarch Fotij

do istocnite patriarsi (Rundschreiben des Konstantinopler Patriarchen
Photius an die Ost-Patriarchen): Zeitschrift «Bulgarische Altertümer», 5

(1917), S. 119-134.
39 Migne (A. 14), 129, 20.
40 Zlatarski (A. 9), 2, S. 111; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 25f.



340 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

dem bulgarischen Herrscher vorschlug, sich einen Erzbischof unter
den römischen Presbytern in Bulgarien auszuwählen41.

Um die Mitte des Jahres 869 entsandte Fürst Boris seinen
Verwandten, den Boljaren Peter, mit einem Brief und königlichen
Geschenken nach Rom. In diesem Brief bat er den Papst Hadrian II.
erneut, den Diakon Martin, der den Bulgaren gut bekannt war,
zum Erzbischof zu weihen oder aber zu einem solchen einen der
Kardinäle der römischen Kirche zu ernennen, der «in bezug auf
Weisheit, Persönlichkeit und Lebenswandel würdig sei, zum
bulgarischen Erzbischof gewählt zu werden». «Zuerst möge er nach
Bulgarien geschickt werden und, von den Bulgaren gebilligt, dann
zum Range des Erzbischofs erhoben werden.»42 Doch auch dieser
Bitte des bulgarischen Herrschers schenkte der Heilige Vater nicht
Gehör, und zwar unter dem Vorwand, daß Diakon Martin als

Abgesandter zum Konstantinopler Konzil gewählt sei, das im Sommer
869 stattfinden solle. Anstatt eines andern Kardinals entsandte
Papst Hadrian II. einen Subdiakon Silvester, der nachher
Erzbischof werden sollte. Fürst Boris jedoch schickte Silvester samt
den ihn begleitenden Bischöfen - Leopard von Ancona und
Dominikus von Tarvisium - sofort zurück und verlangte wieder den
Bischof Formosus als bulgarisches Kirchenoberhaupt. Hadrian II.
erwiderte dem bulgarischen Herrscher, daß er jeden anderen von
Boris Genannten zum Bischof zu ernennen bereit sei, nur nicht
Formosus und Martin43.

Nach dreijährigen fruchtlosen Unterhandlungen war Boris
überzeugt, daß er in seinem Reich durch Rom keine Nationalkirche
würde einrichten können, die ein selbständiges Patriarchat wäre.
Scheinbar ohne seine Beziehungen zu Rom abzubrechen, bereitete
der bulgarische Herrscher den Boden wieder zu einem Einvernehmen

mit Byzanz, das ihn Rom abwendig zu machen versuchte und
sich bereit erklärte, ihm einen Erzbischof zu geben.

Im Jahre 869 berief der byzantinische Imperator Wasilius I. der
Mazedonier (867-886) ein Konzil nach Konstantinopel, das den Frieden

zwischen dem Osten und Rom wiederherstellte und von der
Westkirche als VIII. Ökumenisches Konzil betrachtet wurde44. Im

41 Migne (A. 14), 128, 1375f. ; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 26.
42 Migne (A. 14), 128, 1396.
43 Ebd., 1395f. ; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 26.
44 Dvornik (A. 33), S. 196-229.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 341

Februar 870, gegen Ende des Konzils, trafen in der byzantinischen
Hauptstadt, vielleicht mit Wissen des Wasilios I. und des Kon-
stantinopler Patriarchen Ignatius, Abgesandte des bulgarischen
Fürsten ein, an der Spitze der obenerwähnte Boljare Peter, Boris'
Verwandter, um zu verlangen, daß die bulgarische Kirchenfrage
besprochen und entschieden werde 45. Die bulgarischen Abgesandten
wurden von den byzantinischen Regierungskreisen freundlich
empfangen und wohnten der letzten Sitzung des Konzils bei, die am 28.

Februar in der Kirche Hagia Sophia unter dem Vorsitz des

Imperators stattfand46.
Am vierten Tage nach Beendigung des Konzils, d. h. am 4. März

870, erschienen auf Geheiß von Wasilios I. bei einer außerordentlichen

Sitzung im Schloß die päpstlichen Legaten Bischof Donatus
von Ostia, Bischof Stefan von Kens und Diakon Martin, die
Vertreter der Ostpatriarchate (Alexandria, Antiochia und Jerusalem)
sowie der Konstantinopler Patriarch Ignatius. Zu dieser Sitzung
wurden auch die Vertreter der bulgarischen Kirche und des

bulgarischen Staates geladen. Der bulgarische Abgesandte Peter erhob
sich und wandte sich mit folgenden Worten an die Versammelten :

«Der bulgarische Fürst, Herr Michail, war sehr erfreut, als er hörte,
daß sie sich aus verschiedenen Ländern nach des Apostels Willen
zugunsten der heiligen Gotteskirche versammelt haben... Jüngst
waren wir noch Heiden, und unlängst empfingen wir den Segen des

Christentums. Aus diesem Grunde, um nicht etwas zu verfehlen,
möchten wir von euch erfahren, die ihr den Platz der höheren
Patriarchen kennet, welcher Kirche wir uns zu unterwerfen
verpflichtet sind.»47

Diese Frage traf die Vertreter der Westkirche ganz unerwartet.
Sie antworteten entschieden, daß die bulgarische Kirche ausschließlich

der Oberhoheit des Papstes unterstehe. Die bulgarischen
Abgesandten erwiderten jedoch, ihr Verlangen sei, «daß die Vertreter
aller Patriarchate sich entschieden, ob es vernünftiger (rationabilius)
sei, wenn sie sich der Römischen oder der Konstantinopler Kirche
unterordneten»48. Es kam zu scharfen Auseinandersetzungen zwi-

45 G. Moravcsik, Die Namenliste der bulgarischen Gesandten am Konzil
im J. 869/70: Isvestia na Istoriceskoto druzestvo v sofia (1933), S. 8-23.

46 Liber Pontiflcalis, éd. I. Duchesne (1886-1S92), 2, S. 178-193.
47 Migne (A. 14), 128, 1391-94.
48 Ebd., 1391-94.



342 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

sehen den Vertretern der Ostkirche nnd den päpstlichen Legaten.
Endlich wurde mit Einverständnis des Patriarchen Ignatius der
Beschluß gefaßt, Bulgarien solle eine unabhängige Kirche haben
unter der Oberhoheit des Konstantinopler Patriarchen: «Wir
bestimmen» - so heißt es im Protokoll der Sitzung -, «daß das

bulgarische Land, das früher unter griechischer Herrschaft stand und
griechische Geistliche hatte, von neuem zur Konstantinopler Kirche
zurückkehre und seinen eigenen Erzbischof habe.»49 Den
bulgarischen Abgesandten wurde ein in griechischer Sprache verfaßter
Brief ausgehändigt, der den Beschluß des Konzils enthielt50.

So wurde die Frage der bulgarischen Kirche im Jahre 870
entschieden: Das Konzil anerkannte die Unabhängigkeit der
neugegründeten Bulgarischen Kirche mit einem Erzbischof an der Spitze,
der dem Konstantinopler Patriarchen unterstand. Sie bekam auch
einen dem Erzbischof unterstellten Bischof und innere
Selbstverwaltung51. Die Bulgarische Orthodoxe Kirche wurde die achte der
östlichen orthodoxen Kirchen (vor ihr gab es die von Konstantinopel,

Alexandria, Antiochia, Jerusalem, Cypern, Georgien und
Sinai).

Fürst Boris war ein Realist und begriff sehr wohl, daß er nicht
alles auf einmal erreichen konnte und daß er nach und nach zur
Verwirklichung seines hohen volkskirchlichen Ideals schreiten
mußte. Darum nahm er den Beschluß des Konstantinopler Konzils
als geltendes Gesetz an.

5. Die junge Bulgarische Kirche und die Päpste

Der römische Papst Hadrian II. war aber nicht zufrieden mit
der auf diese Weise im Jahre 870 gelösten bulgarischen Kirchenfrage.

Er betrachtete die Bulgarische Kirche weiter als unter seiner
Obhut stehend und suchte nach einem geeigneten Moment, die
Frage der Jurisdiktion in Bulgarien erneut zu erheben. Und
tatsächlich, als im Jahre 871 die byzantinischen Oberhäupter
Imperator Wasilios I. und Patriarch Ignatius sich mit einem Brief
an den Papst wandten, um seine Mithilfe bei der Wegräumung

49 Ebd.
50 Ebd., 129, 21 Aß.
51 Snegaroff (A. 1), S. 27.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 343

einiger Mißstände in der Konstantinopler Kirche zu erbitten,
beschloß die römische Kurie, diesen Fall zu benützen, um auf Grund
der päpstlichen Autorität die Entscheidung der bulgarischen Frage
umzuändern.

In seinem Antwortschreiben an Imperator Wasilios I. vom 10.

November 870 schrieb Hadrian II. ohne Umschweife:

«Außerdem liegt etwas anderes vor, wodurch erwiesen ist, daß die ersten
Taten eurer Frömmigkeit und die Anzeichen der früheren Huld, die ihr dem
Apostolischen Thron gegenüber zeigtet, unserer Hoffnung zum Trotz
unscheinbar geworden sind. Denn es hat mit eurer Genehmigung unser Bruder
und Mitbischof Ignatius gewagt (praesumpsit), ein Kirchenoberhaupt (anti-
stitem) im bulgarischen Lande zu weihen, worüber wir uns wundern, und
wir sind höchst überrascht, daß ihr eurer frommen Absicht (intentione)
entsagt habet. Bei all dem bitten wir euch, haltet (coercere) mittels rettendem
Überreden das schon genannte, geschätzte Kirchenoberhaupt (praesulem)
Ignatius vor Übergriffen in diesem Land zurück. Andernfalls wird er selbst
der kanonischen Vergeltung (ultionem) nicht entgehen, und jene, die sich
dort den Namen Kirchenoberhaupt oder eines anderen Amtes angeeignet
haben, werden ihres Ranges durch Kirchenbann, durch den sie schon
gebunden sind, enthoben werden. »52

In seinem Brief an den Patriarchen, soweit dessen Sinn aus dem
erhalten gebliebenen Bruchstück zu verstehen ist, warf Hadrian II.
dem Konstantinopler Patriarchen vor, er habe 870 angeordnet, daß
die römische Geistlichkeit «mit Schmach und Schande» aus
Bulgarien vertrieven wurde. Auf dem Papst liege keine Schuld, und
seitens des Ignatius sei kein Urteil gefällt worden53.

Die Konstantinopler Oberhäupter antworteten auf diese päpstlichen

Briefe nur mit Schweigen. So blieb die bulgarische Kirchenfrage

unverändert bis zum Tode des alten Hadrian II. am Ende des

Jahres 872.

Der neue Papst Johannes VIII. (871-882), ebenso verschlagen
wie tatkräftig, langjähriger Archidiakon an der römischen Kurie,
befaßte sich energischer mit der bulgarischen Frage, in der Hoffnung,
die Fehler seiner Vorgänger in kurzer Zeit gutzumachen. Bald nach
seiner Besteigung des päpstlichen Thrones entsandte er dem Fürsten
Boris ein Schreiben, worin er hervorhob, daß er den Konstantinopler
Patriarchen Ignatius, der im Hinblick auf die Jurisdiktion in Bul-

52 Migne (A. 14), 122, 131 C-D; vgl. Dvornik (A. 33), S. 225ff.; Liber
Pontificalis (A. 46), S. 182-185.

53 Migne (A. 14), 122, 1311 f.



344 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

garien unbezähmbar imd urteilslos sei, mit Kirchenbann belege, die

griechischen Bischöfe und Geistlichen, die sich dort befänden, nicht
nur in Kirchenbann tue, sondern auch mit Anathema bestrafe. Dabei

drohte er dem bulgarischen Herrscher und den Bulgaren, er
werde sie in dieselben Fesseln des Anathema legen, und zwar als

Abtrünnige, Flüchtlinge und solche, die ihre Versprechungen nicht
gehalten, und werde sie dem Teufel gleichsetzen, der «von Anfang
an ein Lügner sei und nicht in Wahrheit verharre» (Joh. 8, 54f.)64.
Februar 874 schrieb Johannes VIII. wieder an Boris, den er dahin zu
beeinflussen suchte, daß er sich freiwillig von Konstantinopel
lossage. In diesem Brief hob der Papst, als Nachfolger Christi durch
Petrus, seine Oberherrschaft hervor. Daher stamme auch seine
Macht über alle Patriarchen. Patriarch Ignatius habe sich durch
seine Ubergriffe in Bulgarien die Verurteilung des Apostolischen
Thrones zugezogen, weshalb der Papst die griechische Geistlichkeit,
die sich unter dem bulgarischen Volk befinde, mit Anathema
bestrafe65. Doch auch diese Briefe Johannes' blieben unbeantwortet.

In der zweiten Hälfte des Jahres 877 schickte der römische Heilige

Vater durch spezielle Abgesandte, die nach Konstantinopel
reisten, die Bischöfe Eugen von Ostia und Paul von Ancona, vier
Briefe nach Bulgarien: einen an alle griechischen Bischöfe in
Bulgarien56, einen andern an den bulgarischen Fürsten Boris57, einen
dritten an den Boljaren Peter58 und einen vierten an einen bulgarischen

Adligen59. Während er in seinem Brief an die bulgarischen
Bischöfe streng und kategorisch sprach, wandte er sich an den
bulgarischen Herrscher und die Adligen in mildem und gnädigem Ton,
offensichtlich, um einerseits die Stärke seiner kirchlichen Autorität
zu zeigen, andererseits um die bulgarischen Oberhäupter in ihren
Beziehungen zu Byzanz wankend zu machen, damit sie wieder für
Rom gewonnen würden. Doch auch diesmal konnte der Papst allem
Anschein nach sein Ziel nicht erreichen, da die Abgesandten schwerlich

nach Bulgarien zu gelangen vermochten und es unbestimmt
54 P. Ewald, Die Papstbriefe der britischen Sammlung : Neues Archiv der

Ges. f. ältere deutsche Geschichtskunde, 5 (1879), S. 300, N. 7 ; vgl. Dvornik
(A. 33), S. 227; Monumenta Germaniae Historica, Ep. VIII, S. 277.

55 Ewald (A. 54), S. 216, N. 8; vgl. Dvornik (A. 33), S. 227f.
56 Migne (A. 14), 126, 764f.
57 Ebd., 758-760.
58 Ebd., 760 C-762 A.
59 Ebd., 762 B-763 A.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 345

blieb, ob die obigen Briefe ihre Adressaten erreichten, um so mehr
als Patriarch Ignatius am 23. Oktober 877 gestorben war60 und das

Patriarchat erneut Patriarch Photius übernommen hatte, der ein
großer Gegner der päpstlichen unumschränkten Macht auf der
Balkanhalbinsel war.

Ungeachtet seiner offensichtlichen Mißerfolge schrieb Johannes
VIII. weiter Briefe an Boris61. Durch seine Abgesandten zum Kon-
stantinopler Konzil (879-880) warf er die Frage der Jurisdiktion in
Bulgarien erneut auf62. Nach abschlägigem Bescheid des Konzils
richtete er noch zwei Botschaften an den bulgarischen Fürsten68.
Doch alles war vergebens. Dem Papst mißlang nicht nur, die Felller
seiner Vorgänger zu verbessern, wie er sich vorgenommen, sondern
er entfremdete sich nach einer Reihe von Mißerfolgen und
Demütigungen den Bulgaren derart, daß die bulgarische Kirche lange
Jahre hindurch in kirchlicher, politischer und kultureller Hinsicht
vom Westen abgeschlossen blieb und im Lande eine ostkirchliche
Ordnung ausbildete.

Simeon N. Simeonow, Sofia

60 Monumenta Germaniae Historia (A. 54), S. 62-64; vgl. Dvornik (A. 33),
S. 247-249.

61 Migne (A. 14), 126, 833f.; 832f.; 833 C-D; 838; 841 f.; 843f.; 848f.
62 J. Hergenröther, Photius, Patriarch von Konstantinopel, 2 (1863),

S. 497f.; vgl. Dvornik (A. 33), S. 230-328.
"3 Migne (A. 14), 126, 938f.; 950 A.


	Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

