Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 5

Artikel: Die Entstehung der Bulgarischen Kirche
Autor: Simeonow, Simeon N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

1. Die Entstehung des bulgarischen Volkes

Bei der Entstehung der Bulgaren sind mehrere Stadien zu unter-
scheiden: 1) massenhaftes Ansiedeln der mittelslawischen Stamme
aus Dakien (Karpathen)im 6. Jahrhundert n. Chr. und in der ersten
Hilfte des 7. Jahrhunderts im heutigen Bulgarien, Mazedonien,
Mittel- und Stidalbanien, Epirus, Thessalien, Bootien, Attika und
auf der Peloponnes; 2) Ansiedeln der turko-bulgarischen Horde in
der Dobrudscha und in Nordbulgarien; 3) die Griindung eines bul-
garischen Staates!.

1) Die Slawisierung der Balkanhalbinsel ging allméhlich vor sich,
von Norden nach Siiden. Diese Verdnderung mull um die Mitte
des 7. Jahrhunderts bereits vollendet gewesen sein, da der byzan-
tinische Imperator Konstantin V. Kopronymus (741-775) voll
Trauer gedullert hat, dal «das ganze Land slawisch und barbarisch
geworden» sei?. Schon in der zweiten Héilfte des 7. Jahrhunderts
hatte sich in Mazedonien eine méchtige slawische Gemeinschaft ge-
bildet, unter dem Namen «Slawinia» bekannt, die das Gebiet vom
Agiischen Meer bis zum Adriatischen Meer innehatte. Sie wurde
von den byzantinischen Imperatoren Konstanz II. und Justinian
II. Rinotmetos bekampft 3.

1 Tw. Snegaroff, Kratka istoria na savremennite pravoslavni Gerkwi
(Kurze Geschichte der gegenwértigen orthodoxen Kirchen), 2 (1946), S. 9.
Vgl. ferner u. a.: C. I. Tire¢ek, Geschichte der Bulgaren (1876), S. 2ff.;
A. Strausz, Die Bulgaren. Ethnographische Studien (1898), S. 4ff.; G. Bous-
quet, Historie du peuple bulgare depuis les origines jusqu’a nos jours (1909),
S. 3ff.; W. Ruland, Geschichte der Bulgaren (1911), S. 2ff.; G. Songeon,
Historie de la Bulgarie (1913), S. 3ff.; D. Rizoff, Die Bulgaren in ihren
historischen, ethnographischen und politischen Grenzen (1917), S. 3ff.;
W. N. Zlatarski, Istoria na Bélgarskata Déaezava pres srednite vekove (Ge-
schichte des bulgarischen Staates im Mittelalter), 1 (1918), S. 7-352; F. Hybl,
Déjiny naroda bulharského (1930), S. 2ff.; St. Runeiman, A History of the
First Bulgarian Empire (1930), S. 3-299; Chr. Gérard, Les Bulgares de la
Volga et les Slaves du Danube. Le probléme des races et les barbares (1939),
S. 13-205; G. Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates (31963),
S. 105-201.

2 W. N. Zlatarski (A. 1), S. 200f.

3 Iw. Snegaroff (A. 1), S. 9; vgl. Istoria na Bodlgaria (Die Geschichte



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kerche 329

2) Im Jahre 680 vermochte eine tiirkisch-bulgarische Horde, mit
ihrem Chan Isperich (Asparuch) an der Spitze?, die byzantinischen
Provinzen Skythien und Niedermdsien (das heutige Donau-Bul-
garien und die Dobrudscha) einzunehmen.

3) Sie griindete hier einen bulgarischen Staat, der sich zum Ziel
setzte, sich die uneinigen slawischen Stdmme auf der Balkanhalb-
insel zu unterwerfen. Bei Chan Krum (803-814)5 erstreckte sich der
bulgarische Staat weit nach dem Westen (er grenzte an den Fran-
kenstaat), nach Siiden und Siidwesten bis zum Balkangebirge hin.
Er besafl auch einen Teil von Dakien (der heutigen Walachei —
Ruménien) und das Tal des Flusses Theill. Unter dem Sohne Krums,
Omurtag (814-832)°% kam auch das slawische Gebiet Strom (zwi-
schen den Flassen Sawa und Drawa) hinzu, und unter dem Fiirsten
Boris (852-889)7 dehnte sich der bulgarische Staat nach Westen
fast bis zur Stadt Rassa (Novi-pasar) aus und umfallite West-
mazedonien und Siidalbanien bis zum Adriatischen Meer (bis zur
Avlona-Bucht). Unter dem Sohn von Boris, Simeon (893-927)8,
dem ersten bulgarischen Herrscher, der den Zarentitel trug, reichte
der bulgarische Staat im Siiden bis an Konstantinopel und an
Saloniki heran?®.

Die Erweiterung des bulgarischen Staates bedeutete gleichzeitig
auch, daf} sich das vorherrschende turko-bulgarische Element in den
weiten slawischen Landgebieten zerstreute. Und das hiel Schwi-
chung der ethnischen Stérke, war aber eine giinstige Bedingung fiir
das Verschmelzen mit der slawischen Bevodlkerung. So wurde die
turko-bulgarische Horde allméhlich slawisiert, und es blieb nur der

Bulgariens), 1 (1954), S. 6ff.; Die Rel. in Gesch. u. Geg.?, 1 (1957), Sp.
1506-1509.

4+ W. Voigt, Asparuch: Philol. Wochenschr. 56 (1936), Sp. 1135f.

5 (. Kazarov, Die Gesetzgebung des bulgarischen Firsten Krum: Byz.
Zs. 16 (1907), S. 254-257.

6 L. K. Katona, Omurtag: Zeitschr. des Ko6rosi Csoma-Archiv. 2 (1906—
1932), S. 436-440.

7 L. N. Sobolew, Der erste Fiirst von Bulgarien (1886), S. 4ff.

8 (. Sercheraet, Simeon le Grand (1960), S. 2ff.; vgl. W. N. Zlatarski,
Simeon von Bulgarien, in: Menschen, die Geschichte machten, hrsg. von R.
Rohden — G. Ostrogorsky, 1 (1930), S. 5ff.; G. Ostrogorsky, Avtokrator i
Samodrzac: Glas der K. Serb. Akad. 164, I1, 84 (1935), S. 97-187; M. Las-
caris, Deux notes sur le régne de Symeon de Bulgare (1952), S. 4ff.; u. a.

9 Ausfihrlich bei Zlatarski (A. 1), ebd. und 2 (1927), 8. 1-515; vgl.
Snegaroff (A. 1), S. 10.



330 S. N. Simeonow, Die Enistehung der Bulgarischen Kirche

Name «Bulgaren» als gemeinsame Benennung fiir solche Slawen und
urspriingliche Bulgaren, die Untertanen des bulgarischen Staates
waren.

2. Das dlteste Christentum in Bulgarien

Das Christentum fafte auf der Balkanhalbinsel schon in den
ersten. Jahrhunderten Wurzel. Paulus kam mehrere Male durch
Thrazien, Mazedonien und Griechenland !, Der Uberlieferung nach
wirkte als Bischof in Philippopolis (dem heutigen Plowdiw) ein
Bekannter des Paulus, Hermas (Rom. 16, 14), im thrazischen Berda
(dem heutigen Weria, Stara Sagera) der Gastgeber des Apostels,
Karpus (2. Tim. 4, 13), und in Odessos (dem heutigen Warna) der
Mirtyrer Amplius2. Gegen Ende des 2. Jahrhunderts kimpften die
Kirchen in den Stéddten Debeltos (nahe dem heutigen Burgas) und
Anchialos gegen den Montanismus. Der Bischof von Debeltos, Elias
Publius Julius (1 um 190), unterzeichnete das Sendschreiben des
Antiochier Bischofs Serapion an Karikos und Pontios hinsichtlich
dieser Sektel3, Tertullian versichert, daB es unter den Volksstim-
men, die am Unterlauf der Donau lebten — Goten, Daken, Sarmaten
und Skythen — Christen gegeben habe!t. Gegen Ende des 3. Jahr-
hunderts mul} das Christentum in den Landern der Balkanhalbinsel
sehr verbreitet gewesen sein, da (den athographischen Denkmaélern
zufolge) wiahrend der Verfolgung Diokletians der alte Bischof Phi-
lippos von Herakleia, sein Diakon Hermes und der Herakleia-Pres-
byter Severus dieser zum Opfer fielen. Die Leichen von Philippos
und Hermes wurden in den FluBl Hebros (Maritza) geworfen, doch
die Christen von Adrianopel fanden sie und bargen sie auBerhalb
der Stadt. Viele christliche Méartyrer werden auch in der Donau-
stadt Durostorum (dem heutigen Silistra), wie der Bischof Dassius,
sechs romische Soldaten u. a., angefiihrt.

10 Snegaroff (A. 1), S. 11; vgl. I. D. Sigmanov, L’étymologie du nom
«Bulgare»: Keleti Szemle 4 (1903), S. 47-85. 334-363; 5 (1904), S. 88-110;
I. Melich, Bolgarok es szlavok: Magyar Nyelv 17 (1921), S. 1-15; St. P.
Kyriakidos, BoUlyopor kai ZAdBot elg thv eNAnvikiv ioToplav: Anuodiebuata Tfig
‘Etoipeiag uokedoviklv omouddv, 5 (1946) S. 51f.

11 Apg. 16, 11—20, 6.

1z J. P. Migne, Patrologia gr., t. 117, col. 137.

13 Kus. Hist., hrsg. von E. Schwartz, V, 19, 3.

14 Migne, Patrologia lat., t. 2, col. 650.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 331

Als die heidnischen Slawen die Halbinsel im 6.-7. Jahrhundert
iiberfluteten, konnten sie den Glauben der von ihnen beherrschten
Léndergebiete zwar dullerlich beeintrichtigen, doch vermochten sie
das Licht des Christentums nicht mehr zu erléschen, das von Kon-
stantinopel, Saloniki, Philippi, Dyrrachion (Dratsch) und anderen
Bischofssitzen verbreitet wurde. Die von diesen Kirchenzentren aus-
gehenden Strahlen beriihrten allméhlich die slawischen Massen, wie
frither die Thrazier und Illyrer.

Die byzantinische Oberschicht war auf der Balkanhalbinsel fiih-
render Triger der christlichen Ideale. Die im Reiche der byzan-
tinischen Imperatoren Theodosius (380-398) und Justinians des
Grofien (527-565) lebenden Slawen nahmen den christlichen Glau-
ben oft wegen Umgangs mit christlichen Familien an. Besonders in
den grofleren Ortschaften suchten sie engere Verbindung mit der
christlichen Gesellschaft, um ebenfalls « Roméier» zu werden. Sie
wollten als Biirger der Vorziige, die der Staat gewihrte, teilhaftig
werden, und der Weg zu dieser Annédherung war die Annahme des
christlichen Glaubens??.

Auch viele Glaubige, die bei den Zusammenstéfen zwischen den
slawischen Stdmmen und Byzanz in Gefangenschaft geraten waren,
wurden Verbreiter des Christentums unter den Slawen. Wahr-
scheinlich entsandten Metropoliten aus den byzantinischen Stéddten
auf der Balkanhalbinsel auch einige Missionare in die benachbarten
slawischen Gebiete. Von solchem Wirken erzéhlt eine altbulgarische
Legende (Legende von Saloniki genannt). Sie berichtet von dem
gebildeten Kappadokier Kyrill, der nach Saloniki gekommen und
von dort aus unter die Heiden am Fluf3 Bregalnitza (in der Gegend
von Stip) gegangen sei, um ihnen zu predigen 6.

Die christliche slawische Bevolkerung der Osthilfte der Balkan-
halbinsel stand unter dem Patriarchat von Konstantinopel, die
Christen der Westhélfte hingegen unter dem pépstlichen Vikariat
in Saloniki und in Justiniana prima (bis zu dessen Zerstorung im
7. Jahrhundert), wonach sie um 732 ebenfalls zum Konstantinopler
Patriarchat iibertraten?’.

Als im 7. Jahrhundert die tiirkischen Proto-Bulgaren auf die
Halbinsel kamen, vermochten sie als Minderheit den Glauben der

15 Snegaroff (A. 1), S. 17.

16 A. Teodorov Balan, Kirill i Methodi, 2 (1934), S. 111.
17 Snegaroff (A. 1), S. 18.



332 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Slawen nicht zu verdréngen. Sie begannen vielmehr, sich anzupassen
und das Christentum anzunehmen, und die christlichen Bulgaren
wurden immer zahlreicher.

Der Nachfolger von Chan Krum, sein Sohn Omurtag (814-832),
und die Boljaren erblickten aber im Christentum eine Gefahr fiir
den bulgarischen Staat. Es erschien ihnen als eine Macht, die die
ethnische Einheit des bulgarischen Stammes schwichen wiirde. So
veranlaf3te Omurtag eine grausame Verfolgung der Christen. Den
Martyrertod starben der Ochrider Metropolit Mandil, der Bischof
Leo von Nikeja, die christlichen Wejwoden Johann und Leontius,
der Geistliche Parod, die Kleriker Gabriel und Sionius und 377 an-
dere Christen, deren Namen unbekannt geblieben sind. Omurtag
lie3 den Lehrer am kaiserlichen Hofe Kinamon in den Kerker wer-
fen, nur weil dieser sich zum christlichen Glauben bekannt hatte.

Der Nachfolger Omurtags, sein drittgeborener Sohn Malamir
(832-836), milderte den Druck auf die Christen. Auf die Fiirsprache
seines dltesten Bruders Enrawot (Nrawota) hin befreite er Kinamon
aus dem Gefingnis.

Kinamon blieb bei Enrawot wohnen; die Anniherung zwischen beiden
fiuhrte dazu, dafl Enrawot «in das erhabene Geheimnis der Gottesfurcht ein-
drang und dessen Reinheit mit dem Schmutz des Heidentums verglich, so
daf3 er einen Widerwillen gegen die Gottlosigkeit zu empfinden und an
Christus zu glauben begann und sich taufen lieB». Als Malamir dies erfuhr,
geriet er in Zorn, liel seinen Bruder rufen und forderte, da@ er sich von dem
«fremden Gott» lossage, andernfalls ihm der Tod drohe. Enrawot weigerte
sich jedoch, dem Befehl nachzukommen; er zog es vor, im Namen Christi
zu sterben. Dem Erzéhler nach blickte Enrawot dem Tod mit folgender Weis-
sagung ins Auge: «Dieser Glaube, fiir den ich jetzt sterbe, wird sich iiber
das ganze bulgarische Land verbreiten und um sich greifen, wenngleich ihr
ihn mit meinem Tod zu unterdricken meint. In jedem Heim wird das Zeichen
des Kreuzes Eingang finden, tiberall werden neue Gotteshduser errichtet
werden, und lautere Geistliche werden dem wahren Gott dienen.»1®

Unter Chan Prossian (836-852) erweiterte sich der bulgarische
Staat. Ihm traten die Slawen am Unterlauf des Struma-Flusses bei,
moglicherweise auch die am Wardar-Flul und am Ochrida-See
wohnenden. Hiermit nahm die Zahl der christlichen Bevélkerung
in der bulgarischen Diézese zu. Es ist nicht {iberliefert, wie sich

18 Migne (A. 12), 777, 20-614; vgl. Gérard (A. 1), S. 159-173; Snegaroff

(A. 1), S. 22.
19 Migne (A. 12), 126, 193.



S. N. Stmeonow, Die Enistehung der Bulgarischen Kirche 333

dieser bulgarische Herrscher zum Christentum verhielt, doch
scheint er tolerant gewesen zu sein — wenn nicht aus innerer Neigung,
so aus Staatsriicksichten, ndmlich um sich die in den byzantinischen
Gebieten lebenden Slawen, die er fiir den bulgarischen Staat ge-
winnen wollte, nicht zu Feinden zu machen 20,

Die Verfolgungen, denen das Christentum unter den bulgarischen
Herrschern ausgesetzt war, begeisterten die Anhédnger Christi in
Bulgarien nur noch mehr. So berichtet der Ochrida-Erzbischof
Theophylakt, daf3 die bulgarischen Untertanen christlichen Glau-
bens ihren viterlichen Glauben in hiéchster Reinheit erhielten, sich
bei jedem Gesprich mit Nichtchristen zur christlichen Lehre be-
kannten und ihnen, soweit es moglich war, die Wahrheit des Evan-
geliums auslegten 21.

3. Die offizielle Christianisierung der Bulgaren

Unter Fiirst Boris (852-889) nahm der bulgarische Staat noch
groBere Ausmafle an, indem der grofiere Teil der Balkanhalbinsel,
einschliefilich des heutigen Albaniens, erobert wurde. Durch diese
Ausdehnung kam Bulgarien mit der christlichen Welt immer mehr
in Berithrung, auch mit dem Frankenreich, an das Bulgarien nun-
mehr grenzte, und das zwang den bulgarischen Herrscher, seine Be-
ziehungen zu den christlichen Nachbarn zu regeln. Um als ein dem
romischen Kaiser und den andern christlichen Herrschern des
Westens gleichberechtigter Gebieter zu erscheinen, mufite er seine
Machtstellung gesetzlich bestétigen lassen, und das vermochte nach
damaliger Auffassung nur die Kirche. So wurde der bulgarische
Herrscher veranlafit, die christliche Kultur als die vorherrschende
anzuerkennen und den christlichen Glauben anzunehmen.

Gleichzeitig trug die Ausdehnung des bulgarischen Staates zur
Zunahme der christlichen Bevolkerung bei. Dies aber verursachte
auch eine Spaltung des bulgarischen Staates: es wohnten Heiden
vornehmlich im Norden und Christen auf einem viel groleren Ge-
biet hauptsédchlich im Siiden. Bis zu einem gewissen Grade stimmte
dieser Dualismus mit der ethnographischen Gliederung Bulgariens

20 Snegaroff (A. 1), S. 22; vgl. Zlatarski (A. 1), S. 337-351; Gérard (A. 1),

S. 174-178.
21 Migne (A. 12), 126, 193.



334 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

auf einen turko-bulgarischen und einen slawischen Teil iiberein.
Boris sah die Zukunft Bulgariens in der geistig-kulturellen Ver-
einigung der beiden ethnischen Elemente, des bulgarischen und des
slawischen. Er sah auch die einzige Macht, die diese beiden Ele-
mente vereinigen kénnte, im Christentum, um so mehr, als sich der
weitaus iiberwiegende Teil der Bevilkerung zu ihm bekannte und
seine kulturelle Féhigkeit erprobt war.

Boris fand nun ein Hindernis in der Politik der bulgarischen
Boljaren. Diese wollten ihre Rechte als Herrscher nicht aufgeben,
sondern die vereinten Slawen in Abhéngigkeit lassen. Das hinderte
Boris daran, eine wirkliche Einigung des Staates zu erzielen und
die GréBe, den Ruhm und die Macht anderer Souverdnen zu er-
reichen. Boris wollte vor allem den byzantinischen Herrschern dhn-
lich sein, ein Oberhaupt, ein Gesalbter, ein Vertreter der absoluten
Macht, die von Gott stammt und einzig ihm zusteht.

Die christliche Lehre iiber den Ursprung der Macht von Gott
(Rom. 13, 1) wurde dem bulgarischen Fiirsten niitzlich. Hierdurch
konnte er die Staatsmacht auf die Person des Chans zentralisieren,
die Bedeutung des bulgarischen Stammadels und der bulgarischen
Volksschicht einschrinken und fiir die Anerkennung der politischen
und sozialen Rechte der Slawen sorgen, die in seinem Reich eine
Mehrheit bildeten und grofle Stirke entwickelten.

First Boris scheint aber dem christlichen Glauben auch innerlich zugeneigt
gewesen zu sein. Der westliche Geschichtsschreiber Pater Reginone aus Priim
(T 915) berichtet iiber die Frommigkeit des bulgarischen Firsten: «Nachdem
er den Segen der Taufe empfangen, zeichnete er sich durch eine solche Voll-
kommenheit aus, daB er, wihrend er sich dem Volk tagsiiber im kéniglichen
Ornat zeigte, nachts heimlich in die Kirche ging, ein Buergewand auf dem
Boden der Kirche ausbreitete und darauf liegend im Gebet verharrte.» 22
Seine Frommigkeit kam auch darin zum Ausdruck, daB er nach einer 36
Jahre withrenden Herrschaft die Regierung seinem éltesten Sohn Wladimir
abtrat und sich in ein Kloster zuriickzog, wo er das Ménchsgewand anlegte 23.

Im Jahre 864 teilte Boris Ludwig dem Deutschen seinen Wunsch
mit, sich taufen zu lassen 24. Er konnte aber vorliufig diesen Wunsch

22 J. P. Migne (A. 12), 132, 10-150.

% Ebd. 126, 201.

24 W. N. Zlatarski, Izvestia za Boélgarite v chronikata n4 Simeona Meta-
frasta i Logoteta (Mitteilungen tiber die Bulgaren in der Chronik von Sim.
Methaphras und Logothet): Sbornik na narodni umotvorenia, 24 (1908),
S. 64; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 23.



8. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 335

nicht verwirklichen, da er sein Volk darauf vorbereiten wollte und
den Widerstand der Boljaren kannte, aullerdem nicht wufite, ob
sein Land sich zu Byzanz oder Rom bekennen sollte. Der Anschlufl
Bulgariens an das eine oder das andere Zentrum der Christenheit
wiirde mit seiner kiinftigen staatlichen, kirchlichen und sozialen
Ordnung, mit seinem gesamten kiinftigen Kulturleben verbunden
bleiben. Aulerdem wiirde sein Beitritt zu einer der beiden Kirchen
nicht nur Entzweiung mit der anderen bedeuten, sondern auch mit
der Gruppe von Staaten, die unter deren geistigem Einflull standen.

Die dramatischen Ereignisse dieser Jahre veranlaf3ten Fiirst Boris
jedoch, das Christentum von Byzanz anzunehmen. Kine wahr-
scheinlich 864 eintretende Hungersnot trieb den bulgarischen Herr-
scher in einen Krieg mit dem byzantinischen Imperium. Nach
mehreren Gefechten bot ihm der byzantinische Kaiser Michael II.
(856-867) Frieden unter der Bedingung, dall Boris sich taufen lasse,
und letzterer willigte ein. Im Jahre 865 schlo8 Boris einen Vertrag
mit Byzanz und trat zum Christentum tiiber 25.

Die Taufe nahm ein griechischer Bischof vor, der aus Konstantinopel ver-
mutlich an den Ort kam, wo der Frieden geschlossen wurde. Taufpate war
in absentia der byzantinische Kaiser Michael III., nach dem Boris bei der

Taufe den Namen Michael erhielt. Auch die den bulgarischen Herrscher be-
gleitenden Wiirdentréger wurden getauft.

Nach seiner Riickkehr in die Hauptstadt Pliska erliel Fiirst Boris
die Verfiigung, dafl auch das Volk sich taufen lasse. Wie diese Taufe
vor sich ging, ist nicht bekannt. Allem Anschein nach hat sich der
christliche Glaube allmihlich unter den Bulgaren-Heiden ver-
breitet. In manchen Gegenden stellten konservative Boljaren einen
Aufrubr an, um Boris zu stiirzen, und zwar beschuldigten sie ihn
des Verrats auf Grund der Annahme des Christentums. Fiirst Boris
aber schlug den Aufstand in kurzer Zeit nieder und liel die Haupt-
aufstindischen erbarmungslos téten — 52 Boljaren wurden samt
Weib und Kind umgebracht 26

Der Ubertritt des bulgarischen Fiirsten und seines Volkes zum
Christentum fand ein giinstiges Echo bis in das adriatische Gebiet
seines Reiches. In der dortigen Stadt Glavenitza wurde dieses

% A. Vaillant — M. Lascaris, La date de la conversion des Bulgares: Revue
des Etudes Slaves 13 (1933), S. 5-15.

26 Migne (A. 12), 126, 164. 179; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 23f.; Gérard
(A. 1), S. 185-205.



336 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

Ereignis durch eine in griechischer Sprache gehaltene Steininschrift
verewigt 27.

4. Die Grindung der Bulgarischen Orthodoxen Kirche

Nachdem Fiirst Boris sein Reich den =zivilisierten christlichen
Léndern eingegliedert hatte, begann er dafiir zu wirken, eine unab-
héngige bulgarische Kirche zu schaffen. Und zwar wollte er fiir sie
den Rang eines Patriarchats. Er sah darin ein Mittel, um den Volks-
gedanken am vollkommensten und wirksamsten mit dem Christen-
tum in Kinklang zu bringen. Das bulgarische Patriarchat sollte zur
schnelleren Formung des slawisch-bulgarischen Volkes beitragen,
durch straffe Organisation des religiosen und geistigen Lebens im
weitrdumigen Reich.

Doch wollte Konstantinopel diese Idee des bulgarischen Fiirsten
nicht verwirklichen. Auf Grund der 28. Satzung des IV. Okumeni-
schen Konzils und auf Grund eines Ediktes des byzantinischen Im-
perators Leo IIl., des Isauriers (717-741), der dem Papst Ost-
lllyrien weggenommen und es kirchlich dem Konstantinopler Pa-
triarchen unterstellt hatte, betrachtete man Bulgarien als einen
Teil des Patriarchats von Konstantinopel?. Man ging von der
Theorie der sog. «Pentarchie» aus, derzufolge es in der gesamten
christlichen Kirche nur fiinf Patriarchen geben kénnte: in Rom,
Konstantinopel, Alexandria, Antiochia und Jerusalem 2°,

In der Hoffnung, die Idee von einem bulgarischen Patriarchat
jedoch verwirklichen zu kénnen, vielleicht auch unter dem Einflufl
romischer Missionare, die sich in Bulgarien befanden, beschlof3
First Boris im Jahre 866, seine Beziehungen zu Konstantinopel
abzubrechen und sich der westlichen Kirche anzunidhern. Zuerst
verlangte er von seinem Verbiindeten, Ludwig dem Deutschen, einen

Bischof und Geistliche.

27 Snegaroff (A.1), S.24; vgl. W. N. Zlatarski, Namerenijat v tigo-
zapadno Albania nadpis s imeto na boélgarskija knjaz Boris-Michail (Die in
Studwestalbanien aufgefundene Inschrift mit dem Namen des bulgarischen
Fursten Boris-Michael): Slavia 2, 1 (1923), S. 61-91.

28 Metropolit Simeon, Poslanie na zarigradskija patriarch Fotij do knjaz
Boris (Sendschreiben des Konstantinopler Patriarchen Photius an First
Boris): Zeitschrift «Bulgarische Alterttimer» 5 (1917), S. 32-91.

29 “PdAAng kai TToTAfg, ZUvTayua TV lepWv kovoviy, 4, 408f.



S. N. Stmeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kairche 337

Bald darauf, im August 866, entsandte Boris eine Delegation
nach Rom, an deren Spitze die Boljaren Peter — ein Verwandter des
Fiirsten —, Iwan und Martin standen, die dem Papst Nikolaus I.
teure Geschenke und einen Brief des bulgarischen Herrschers iiber-
brachten3?. In diesem Brief bat Boris den Papst, ihm die christliche
Lehre in ihrer Reinheit darzulegen (sine macula et ruga) und ihm
tiichtige Unterweiser zu schicken. Auflerdem fragte er ihn, ob die
Bulgaren nicht ihren eigenen Patriarchen haben kénnten?®!.

Die Ankunft der bulgarischen Delegation in Rom erfreute Papst
Nikolaus I. aufs hochste. Er empfing sie feierlich, pries Gott und
dankte ihm dafiir, dal er «ein solch grofles Wunder vollzogen»
hatte?2. Der Papst beantwortete austiihrlich den Brief des Fiirsten
Boris und jede seiner Fragen in erotematischer Form, in 106 Fragen
und Antworten 33.

In den Antworten des Papstes zeichnen sich folgende Erwégungen
ab: — 1) Der Papst war bemiiht, die Wiinsche der Bulgaren und
ihres Fiirsten zu erraten. Er wollte dieselben erfiillen, soweit sie
wenigstens seine Interessen nicht verletzten, um somit den neu-
bekehrten Herrscher und das Volk an sich zu binden. — 2) Uberall
in seinen Antworten wies er auf die Unzuldnglichkeiten der Ge-
brauche der Konstantinopler Kirche einerseits, die Vollkommenheit
und Wahrheit der christlichen Lehre der Romischen Kirche anderer-
seits hin, damit sich die Bulgaren um so rascher von der Konstan-
tinopler Kirche abwendeten. — 3) Indem er sich den Umstand zu-
nutze machen wollte, daf3 sich die Bulgaren von selbst an ihn ge-
wendet hatten und zur romischen Kirche tibertreten mochten, ver-
sdumte der Papst nicht, die Autoritdt der geistlichen Macht vor der
weltlichen zu betonen. Er vermied dabei, sich mit irgendeiner Kon-
zession festzulegen, bevor er sich von der Aufrichtigkeit der Bul-
garen und ihres Fiirsten iiberzeugt hatte. Auf diese Weise, so dachte

30 Migne (A. 14), 128, 1373f.

31 Ebd., 129, 19 D.

32 Ebd., 119, 1154f. A.

33 Ebd., 978-1016. Vgl. weiter H. Laemmer, Papst Nikolaus I. und die
byz. Staatskirche (1857); Annales Bertiniani: Mon. Germ. hist., S. I, p. 474;
E. Perels, Die Briefe Papst Nikolaus I. Die kanonische Uberlieferung: Neues
Archiv, 39 (1914), S. 45-153; D. Detschev, Otgoworite na papa Nikolaj I
po dopitvanjata na boélgarite (Die Antworten des Papstes Nikolaus I. auf
die Anfragen der Bulgaren, 1922); I. Haller, Nikolaus I. und Pseudo-Isidor
(1936); F. Dvornik, Le schisma de Photius (1950), S. 144-196.

22



338 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen IKirche

er, konne er von Anfang an seine Machtstellung in Bulgarien festi-
gen und den bulgarischen Herrscher in Hinden halten. So umging
er geschickt die Beantwortung der Frage nach der Einsetzung eines
bulgarischen Patriarchen. — 4) Bei mehreren Gelegenheiten fiihrte
er das Prinzip der Oberherrschaft des Papstes in der Weltkirche an,
um sich dadurch gleich die véllige Unterwerfung der bulgarischen
Kirche unter den apostolischen Thron zu sichern.

Papst Nikolaus I. schloB3 seine diplomatischen Antworten mit
folgender Wendung ab: «So antworten wir auf eure Anliegen oder
Anfragen, wie es uns Gott eingab, nicht soweit wir konnten, aber
soweit wir meinten, dafl es befriedigend sei. Wenn ihr nun durch
Gottes Gnade mit Bewilligung des Kirchenoberhaupts einen Bischof
bekommet, so wird der euch alles auf sein Amt Beziigliche lehren,
und wenn er etwas nicht wissen sollte, wird er es von der Autoritit
des apostolischen Thrones erfahren. Und mége Gott, der IThnen das
Heil durch den Hochsten enthiillte, es vollenden, festigen und bis
zum Ende unterstiitzen und kréftigen. Amen.»3%

Um seine Absichten durchzufiihren, sandte Nikolaus I. eine
pépstliche Kommission nach Bulgarien mit den beiden Bischdfen
Paulus von Populonia und Formosus von Porto (spéiter Papst) an
der Spitze, die den endgiiltigen Ubertritt des bulgarischen Volkes
zur romischen Kirche vorbereiten sollten. Zu Mitgliedern derselben
Kommission bestellte der Papst ferner Donatus (Bischof von Ostia),
Leo (Presbyter der Westkirche) und Martin (Diakon des Apostoli-
schen Thrones), die zundchst «das bulgarische Volk zum Glauben
bekehren», sodann nach Konstantinopel reisen und dem Patriarchen
den BeschluB3 des Papstes mitteilen sollten, dafi das bulgarische
Volk in kirchlicher Hinsicht unter rémische Obhut zu stehen
komme?®5. Die pépstliche Kommission verlie Rom zusammen mit
der bulgarischen Delegation, die auch die Antworten des romischen
Kirchenvaters mit sich fithrte, in der zweiten Novemberhalfte des
Jahres 866 und kam Ende desselben Monats vermutlich wohl-
behalten in Bulgarien an, wo sie von Fiirst Boris mit Freude empfan-
gen wurde.

Kaum in Bulgarien angelangt, machten sich die Sendboten des
Papstes ans Werk.

«Sie durchstreiften das ganze Land der Bulgaren», schreibt Anastasius der

Bibliothekar. «... Unablassig lockerten sie zuerst mit dem heidnischen Pflug

34 Migne (A. 14), 128, 978-1016.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 339

den Boden der Herzen auf, dann, nachdem sie die Dornen der Verblendung
herausgezogen hatten, pflanzten sie Christus in den Menschengeist ein,
sprengten mit den Wassern der heiligen Taufe, legten ihre Hénde auf die
Héupter der Gldaubigen, auf die gottgeweihten Kirchen oder Altédre.»3¢ An
einer anderen Stelle sagt derselbe Verfasser: «Die apostolischen Sendboten
... begannen, das Volk die errettenden Dogmen zu lehren, und badeten Gro83
und Klein, unter Mithilfe von Gottes Segen, im heiligen Quell und setzten
den ganzen religiésen Ritus des christlichen Glaubens bei den Bulgaren in
Gebrauch, wie sie es vom Heiligen Papst gelernt hatten. 37

Einen anderen Sinn gab der Konstantinopler Patriarch Photius (857-867)
dieser Téatigkeit der romischen Bischofe in Bulgarien. Thm zufolge versuchten
gie mit List, die Bulgaren zu verderben und von den geradlinigen und reinen
Dogmen und vom wahren christlichen Glauben abzuwenden 38,

Besonders tat sich hier Formosus hervor, der Boris an sich zu
binden verstand und mit ihm so vertraut wurde, daf3 sich dieser
nach Anastasius dem Bibliothekar eines Tages die Haare raufte,
vor allen Anwesenden sagte: «Allen Boljaren und allen Volker-
schaften auf bulgarischem Boden sei kund und zu wissen, dal ich
vom heutigen Tage an Gottes Knecht und nach ihm Knecht des
seligen Petrus und seines Vikars sein werde.»3® Unter dem Einflufi
des Formosus vertrieb Boris die byzantinische Geistlichkeit aus
Bulgarien. Der bulgarische Herrscher wies iibrigens 867, obwohl er
sich zuerst an Ludwig den Deutschen mit der Bitte um Bischofe
und Geistliche gewandt hatte, die damals angelangte deutsche Ge-
sandtschaft zuriick, an deren Spitze der gebildete Passauer Bischof
Ermenrich, ein guter Kenner der Slawen, stand 4.

In der ersten Hilfte des Jahres 867 bat Fiirst Boris den Papst,
den Bischof Formosus als bulgarischen Erzbischof einzusetzen.
Papst Nikolaus I. lehnte aber dies ab unter dem Vorwand, daf(}
Formosus eine Eparchie schon habe. Dann berief er Formosus und
Paulus sofort nach Rom und entsandte an ihrer Statt die Bischofe
Dominikus von Tarvisium und Grimoald Polimartijski, indem er

35 HEbd., 1374; 129, 19 D-20 A.

3¢ Ebd., 129, 20 A.

37 Ebd., 128, 1374.

38 Metropolit Simeon, Okrézno poslanie na zarigradskija patriarch Fotij
do isto¢nite patriarsi (Rundschreiben des Konstantinopler Patriarchen
Photius an die Ost-Patriarchen): Zeitschrift «Bulgarische Altertiimer», 5
(1917), S. 119-134.

39 Migne (A. 14), 129, 20.

40 Zlatarski (A. 9), 2, S. 111; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 25f.



340 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

dem bulgarischen Herrscher vorschlug, sich einen Erzbischof unter
den romischen Presbytern in Bulgarien auszuwéhlen4!.

Um die Mitte des Jahres 869 entsandte Fiirst Boris seinen Ver-
wandten, den Boljaren Peter, mit einem Brief und koniglichen Ge-
schenken nach Rom. In diesem Brief bat er den Papst Hadrian I1.
erneut, den Diakon Martin, der den Bulgaren gut bekannt war,
zum FErzbischof zu weihen oder aber zu einem solchen einen der
Kardinéle der romischen Kirche zu ernennen, der «in bezug auf
Weisheit, Personlichkeit und Lebenswandel wiirdig sei, zum bul-
garischen Hrzbischof gewdhlt zu werden». «Zuerst moge er nach
Bulgarien geschickt werden und, von den Bulgaren gebilligt, dann
zum Range des Erzbischofs erhoben werden.»*? Doch auch dieser
Bitte des bulgarischen Herrschers schenkte der Heilige Vater nicht
Gehor, und zwar unter dem Vorwand, daB3 Diakon Martin als Ab-
gesandter zum Konstantinopler Konzil gewéhlt sei, das im Sommer
869 stattfinden solle. Anstatt eines andern Kardinals entsandte
Papst. Hadrian II. einen Subdiakon Silvester, der nachher Erz-
bischof werden sollte. Fiirst Boris jedoch schickte Silvester samt
den ihn begleitenden Bischéfen — Leopard von Ancona und Do-
minikus von Tarvigsium - sofort zuriick und verlangte wieder den
Bischof Formosus als bulgarisches Kirchenoberhaupt. Hadrian II.
erwiderte dem bulgarischen Herrscher, dafl er jeden anderen von
Boris Genannten zum Bischof zu ernennen bereit sei, nur nicht
Formosus und Martin 3.

Nach dreijihrigen fruchtlosen Unterhandlungen war Boris iiber-
zeugt, dall er in seinem Reich durch Rom keine Nationalkirche
wiirde einrichten kénnen, die ein selbstindiges Patriarchat wiére.
Scheinbar ohne seine Beziehungen zu Rom abzubrechen, bereitete
der bulgarische Herrscher den Boden wieder zu einem Einverneh-
men mit Byzanz, das ihn Rom abwendig zu machen versuchte und
sich bereit erklirte, ihm einen Erzbischof zu geben.

Im Jahre 869 berief der byzantinische Imperator Wasilius I. der
Mazedonier (867-886) ein Konzil nach Konstantinopel, das den Frie-
den zwischen dem Osten und Rom wiederherstellte und von der
Westkirche als VIII. Okumenisches Konzil betrachtet wurde, Im

41 Migne (A. 14), 128, 1375f.; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 26.
42 Migne (A. 14), 128, 1396.

43 HEbd., 1395f.; vgl. Snegaroff (A. 1), S. 26.

4“4 Dvornik (A. 33), S. 196-229.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 341

Februar 870, gegen Ende des Konzils, trafen in der byzantinischen
Hauptstadt, vielleicht mit Wissen des Wasilios I. und des Kon-
stantinopler Patriarchen Ignatius, Abgesandte des bulgarischen
Fiirsten ein, an der Spitze der obenerwiahnte Boljare Peter, Boris’
Verwandter, um zu verlangen, dafl die bulgarische Kirchenfrage
besprochen und entschieden werde #5. Die bulgarischen Abgesandten
wurden von den byzantinischen Regierungskreisen freundlich emp-
fangen und wohnten der letzten Sitzung des Konzils bei, die am 28.
Februar in der Kirche Hagia Sophia unter dem Vorsitz des Im-
perators stattfand 46.

Am vierten Tage nach Beendigung des Konzils, d. h. am 4. Mirz
870, erschienen auf Geheill von Wasilios I. bei einer aullerordent-
lichen Sitzung im Schlof} die pépstlichen Legaten Bischof Donatus
von Ostia, Bischof Stefan von Nens und Diakon Martin, die Ver-
treter der Ostpatriarchate (Alexandria, Antiochia und Jerusalem)
sowie der Konstantinopler Patriarch Ignatius. Zu dieser Sitzung
wurden auch die Vertreter der bulgarischen Kirche und des bul-
garischen Staates geladen. Der bulgarische Abgesandte Peter erhob
sich und wandte sich mit folgenden Worten an die Versammelten:
«Der bulgarische Fiirst, Herr Michail, war sehr erfreut, als er horte,
daf} sie sich aus verschiedenen Lindern nach des Apostels Willen
zugunsten der heiligen Gotteskirche versammelt haben... Jingst
waren wir noch Heiden, und unldngst empfingen wir den Segen des
Christentums. Aus diesem Grunde, um nicht etwas zu verfehlen,
mochten wir von euch erfahren, die ihr den Platz der hdéheren
Patriarchen kennet, welcher Kirche wir uns zu unterwerfen ver-
pflichtet sind.»*?

Diese Frage traf die Vertreter der Westkirche ganz unerwartet.
Sie antworteten entschieden, dal3 die bulgarische Kirche ausschlie3-
lich der Oberhoheit des Papstes unterstehe. Die bulgarischen Abge-
sandten erwiderten jedoch, ihr Verlangen sei, «dall die Vertreter
aller Patriarchate sich entschieden, ob es verniinftiger (rationabilius)
sei, wenn sie sich der Romischen oder der Konstantinopler Kirche
unterordneten»“®. Es kam zu scharfen Auseinandersetzungen zwi-

45 (3. Moravesik, Die Namenliste der bulgarischen Gesandten am Konzil
im J. 869/70: Isvestia na Istori¢eskoto druzestvo v sofia (1933), S. 8-23.

46 Liber Pontificalis, éd. I. Duchesne (1886-1892), 2, S. 178-193.

47 Migne (A. 14), 128, 1391-94.

48 Ebd., 1391-94.



342 S. N. Simeonow, Die Intstehung der Bulgarischen Kirche

schen den Vertretern der Ostkirche und den pépstlichen Legaten.
Endlich wurde mit Einverstindnis des Patriarchen Ignatius der
Beschlul3 gefallt, Bulgarien solle eine wnabhdingige Kirche haben
unter der Oberhoheit des Konstantinopler Patriarchen: « Wir be-
stimmen» — so heillt es im Protokoll der Sitzung —, «dall das bul-
garische Land, das friither unter griechischer Herrschaft stand und
griechische Geistliche hatte, von neuem zur Konstantinopler Kirche
zuriickkehre und seinen eigenen Erzbischof habe.»%? Den bul-
garischen Abgesandten wurde ein in griechischer Sprache verfafter
Brief ausgehindigt, der den Beschluf3 des Konzils enthielt 5.

So wurde die Frage der bulgarischen Kirche im Jahre 870 ent-
schieden: Das Konzil anerkannte die Unabhingigkeit der neuge-
griindeten Bulgarischen Kirche mit einem Erzbischof an der Spitze,
der dem Konstantinopler Patriarchen unterstand. Sie bekam auch
einen dem Erzbischof unterstellten Bischof und innere Selbstver-
waltung 51. Die Bulgarische Orthodoxe Kirche wurde die achte der
ostlichen orthodoxen Kirchen (vor ihr gab es die von Konstan-
tinopel, Alexandria, Antiochia, Jerusalem, Cypern, Georgien und
Sinai).

First Boris war ein Realist und begriff sehr wohl, dal er nicht
alles auf einmal erreichen konnte und dal} er nach und nach zur
Verwirklichung seines hohen volkskirchlichen Ideals schreiten
mufte. Darum nahm er den Beschlull des Konstantinopler Konzils
als geltendes Gesetz an.

5. Die junge Bulgarische Kirche und die Pdpste

Der romische Papst Hadrian II. war aber nicht zufrieden mit
der auf diese Weise im Jahre 870 gelosten bulgarischen Kirchen-
frage. Er betrachtete die Bulgarische Kirche weiter als unter seiner
Obhut stehend und suchte nach einem geeigneten Moment, die
Frage der Jurisdiktion in Bulgarien erneut zu erheben. Und tat-
sichlich, als im Jahre 871 die byzantinischen Oberhdupter Im-
perator Wasilios I. und Patriarch Ignatius sich mit einem Brief
an den Papst wandten, um seine Mithilfe bei der Wegrdumung

19 Fhd.
50 Ebd., 129, 21 A 8.
51 Snegaroff (A. 1), S. 27.



S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 343

einiger Mif3stdnde in der Konstantinopler Kirche zu erbitten, be-
schlof3 die romische Kurie, diesen Fall zu beniitzen, um auf Grund
der pépstlichen Autoritédt die Entscheidung der bulgarischen Frage
umzuéndern.

In seinem Antwortschreiben an Imperator Wasilios I. vom 10.
November 870 schrieb Hadrian II. ohne Umschweife:

«AuBerdem liegt etwas anderes vor, wodurch erwiesen ist, da3 die ersten
Taten eurer Frommigkeit und die Anzeichen der fritheren Huld, die ihr dem
Apostolischen Thron gegeniiber zeigtet, unserer Hoffnung zum Trotz un-
scheinbar geworden sind. Denn es hat mit eurer Genehmigung unser Bruder
und Mitbischof Ignatius gewagt (praesumpsit), ein Kirchenoberhaupt (anti-
stitem) im bulgarischen Lande zu weihen, wortiber wir uns wundern, und
wir sind héchst tiberrascht, daf3 ihr eurer frommen Absicht (intentione) ent-
sagt habet. Bei all dem bitten wir euch, haltet (coercere) mittels rettendem
Uberreden das schon genannte, geschiitzte Kirchenoberhaupt (praesulem)
Ignatius vor Ubergriffen in diesem Land zuriick. Andernfalls wird er selbst
der kanonischen Vergeltung (ultionem) nicht entgehen, und jene, die sich
dort den Namen Kirchenoberhaupt oder eines anderen Amtes angeeignet
haben, werden ihres Ranges durch Kirchenbann, durch den sie schon ge-
bunden sind, enthoben werden. »52

In seinem Brief an den Patriarchen, soweit dessen Sinn aus dem
erhalten gebliebenen Bruchstiick zu verstehen ist, warf Hadrian II.
dem Konstantinopler Patriarchen vor, er habe 870 angeordnet, daf3
die romische Geistlichkeit «mit Schmach und Schande» aus Bul-
garien vertrieven wurde. Auf dem Papst liege keine Schuld, und
seitens des Ignatius sei kein Urteil gefillt worden %3.

Die Konstantinopler Oberhdupter antworteten auf diese pépst-
lichen Briefe nur mit Schweigen. So blieb die bulgarische Kirchen-
frage unverdndert bis zum Tode des alten Hadrian I1. am Ende des
Jahres 872.

Der neue Papst Johannes VIII. (871-882), ebenso verschlagen
wie tatkraftig, langjahriger Archidiakon an der romischen Kurie,
befalite sich energischer mit der bulgarischen Frage, in der Hoffnung,
die Fehler seiner Vorgédnger in kurzer Zeit gutzumachen. Bald nach
seiner Besteigung des péapstlichen Thrones entsandte er dem Fiirsten
Boris ein Schreiben, worin er hervorhob, dafl er den Konstantinopler
Patriarchen Ignatius, der im Hinblick auf die Jurisdiktion in Bul-

52 Migne (A. 14), 122, 131 C-D; vgl. Dvornik (A. 33), S. 225ff.; Liber
Pontificalis (A. 46), S. 182-185.

33 Migne (A. 14), 122, 1311f.



344 S. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

garien unbezdhmbar und urteilslos sei, mit Kirchenbann belege, die
griechischen Bischofe und Geistlichen, die sich dort befanden, nicht
nur in Kirchenbann tue, sondern auch mit Anathema bestrafe. Da-
bei drohte er dem bulgarischen Herrscher und den Bulgaren, er
werde sie in dieselben Fesseln des Anathema legen, und zwar als
Abtriinnige, Fliichtlinge und solche, die ihre Versprechungen nicht
gehalten, und werde sie dem Teufel gleichsetzen, der «von Anfang
an ein Liigner sei und nicht in Wahrheit verharre» (Joh. 8, 54f.)54.
Februar 874 schrieb Johannes VIII. wieder an Boris, den er dahin zu
beeinflussen suchte, dafl er sich freiwillig von Konstantinopel los-
sage. In diesem Brief hob der Papst, als Nachfolger Christi durch
Petrus, seine Oberherrschaft hervor. Daher stamme auch seine
Macht iiber alle Patriarchen. Patriarch Ignatius habe sich durch
seine Ubergriffe in Bulgarien die Verurteilung des Apostolischen
Thrones zugezogen, weshalb der Papst die griechische Geistlichkeit,
die sich unter dem bulgarischen Volk befinde, mit Anathema be-
strafe®®, Doch auch diese Briefe Johannes’ blieben unbeantwortet.

In der zweiten Hilfte des Jahres 877 schickte der romische Hei-
lige Vater durch spezielle Abgesandte, die nach Konstantinopel
reisten, die Bischofe Kugen von Ostia und Paul von Ancona, vier
Briefe nach Bulgarien: einen an alle griechischen Bischéfe in Bul-
garien®®, einen andern an den bulgarischen Fiirsten Boris®?, einen
dritten an den Boljaren Peter® und einen vierten an einen bulgari-
schen Adligen5®. Wahrend er in seinem Brief an die bulgarischen
Bischofe streng und kategorisch sprach, wandte er sich an den bul-
garischen Herrscher und die Adligen in mildem und gnédigem Ton,
offensichtlich, um einerseits die Stirke seiner kirchlichen Autoritit
zu zeigen, andererseits um die bulgarischen Oberhdupter in ihren
Beziehungen zu Byzanz wankend zu machen, damit sie wieder fiir
Rom gewonnen wiirden. Doch auch diesmal konnte der Papst allem
Anschein nach sein Ziel nicht erreichen, da die Abgesandten schwer-
lich nach Bulgarien zu gelangen vermochten und es unbestimmt

5 P. Ewald, Die Papstbriefe der britischen Sammlung: Neues Archiv der
Ges. f. dltere deutsche Geschichtskunde, 5 (1879), S. 300, N. 7; vgl. Dvornik
(A. 33), S. 227; Monumenta Germaniae Historica, Ep. VIII, S. 277.

55 Ewald (A. 54), S. 216, N. 8; vgl. Dvornik (A. 33), S. 227f.

56 Migne (A. 14), 126, 764f.

57 Ebd., 758-760.

58 Ebd., 760 C-762 A.
5 Ebd., 762 B-763 A.



8. N. Simeonow, Die Entstehung der Bulgarischen Kirche 345

blieb, ob die obigen Briefe ihre Adressaten erreichten, um so mehr
als Patriarch Ignatius am 23. Oktober 877 gestorben war¢ und das
Patriarchat erneut Patriarch Photius iibernommen hatte, der ein
groBer Gegner der papstlichen unumschriankten Macht auf der Bal-
kanhalbinsel war.

Ungeachtet seiner offensichtlichen Miflerfolge schrieb Johannes
VIII. weiter Briefe an Boris®. Durch seine Abgesandten zum Kon-
stantinopler Konzil (879-880) warf er die Frage der Jurisdiktion in
Bulgarien erneut auf®. Nach abschligigem Bescheid des Konzils
richtete er noch zwei Botschaften an den bulgarischen Fiirsten 3.
Doch alles war vergebens. Dem Papst mifllang nicht nur, die Fehler
seiner Vorginger zu verbessern, wie er sich vorgenommen, sondern
er entfremdete sich nach einer Reihe von Miflerfolgen und De-
miitigungen den Bulgaren derart, dafl die bulgarische Kirche lange
Jahre hindurch in kirchlicher, politischer und kultureller Hinsicht
vom Westen abgeschlossen blieb und im Lande eine ostkirchliche
Ordnung ausbildete.

Simeon N. Simeonow, Sofia

80 Monumenta Germaniae Historia (A. 54), S. 62—64; vgl. Dvornik (A. 33),
S. 247-249.

61 Migne (A. 14), 126, 833f.; 832f.; 833 C-D; 838; 841f.; 843f.; 848f.

62 J. Hergenrother, Photius, Patriarch von Konstantinopel, 2 (1863),
S. 497f.; vgl. Dvornik (A. 33), S. 230-328.

63 Migne (A. 14), 126, 938f.; 950 A.



	Die Entstehung der Bulgarischen Kirche

