Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Harorp H. RowLEyY (ed.), 4 Companion to the Bible. 2., géinzlich neugestaltete
Auflage. Edinburgh, T. & T. Clark, 1963. 628 S., 6 doppelseitige Karten.
£ 1/15/-.

Die erste Auflage dieses wichtigen Handbuches erschien 1939 und wurde
von T. W. Manson besorgt. Wegen des Krieges konnte es in den meisten
nichtangelsichsischen Léndern kaum beachtet werden, obwohl es das
evangelische Gegenteil zu manchem rémisch-katholischen Werk (wie z. B. die
Initiation Biblique, von A. Robert und A. Tricot) bildet. Es ist also zu be-
griien, daB diese Neuauflage erschienen ist, die gleichzeitig das Werk auf die
Héhe der heutigen Forschung bringt und den inzwischen heimgegangenen
Herausgeber durch einen anderen ersetzt, dessen Namen eine Garantie fur
hohe wissenschaftliche Qualitdt darstellt.

Natiirlich sind die Arbeiten unterschiedlich und wegen ihrer gebotenen
Kiirze nicht immer leicht zu werten. Dall dabei manches zu kurz kommt, ist
angesichts der Gattung auch nicht verwunderlich.

Wie gerne hitte man z.B. gesehen, dal E. Ullendorff: «Old Testament
Languages» (S. 11-18), seinen Beitrag weit ausfiuhrlicher gestaltet hétte,
fehlt es doch heute an Handbiichern, die den Anfidnger und den Nicht-
spezialisten auf dem laufenden halten kénnen, und ist sogar auch der Fach-
mann oft im Mare magnum der Uniibersichtlichkeit verloren. Nun ist
Ullendorff ja einer der Vertreter der These eines ursprunglichen semitischen
Bi-Litterismus (S. 14ff.), und hier gab es eine Mdéglichkeit, sie vor einem
breiteren Publikum zu vertreten.

In einer anderen Hinsicht koénnte man das Fehlen einer ausfiihrlichen
Behandlung der hermeneutischen Probleme um das Alte Testament, sowohl
als der ganzen Diskussion um die «Entmythologisierung» des Neuen Testa-
ments und der damit verbundenen Probleme (man beachte, daf3 R. Bultmann
und O. Cullmann nur ganz selten genannt werden) bedauern, héitten gerade
objektive, weil auBerhalb eines gewissen auch philosophischen Vorver-
stéandnisses stehende Aufsitze, bestimmt zur Klirung der Lage beigetragen.

Als besonders wichtig erscheinen noch die Studien von H. H. Rowley iiber
die alttestamentliche Literatur (S. 27-70), M. Black iiber spétjiidisches
Schrifttum (S. 71-89), J. Muilenburg iiber Gattungsforschung im A.T.
(S. 123-134), B. J. Roberts und N. Turner iiber Textforschung im A.T. und
im N.T. (S. 144-162 und 163-182), von D. Baly tber Geographie Palistinas
(S. 185-204), der eine neue Einteilung der Gegend, nicht nach Nord-Sid,
sondern nach West-Ost laufenden Linien versucht, C. J. Mullo Weir iiber
Israels Nachbarn (S. 205-219), J. Gray tiber Archéologie (S. 246-280). P. R.
Ackroyd tiber Geschichte Israels (S. 281-234), F. F. Bruce iiber das aposto-
lische Zeitalter (S. 495-522) und N. H. Snaith iiber Gottesdienst im A.T.
(S. 523-545). Beachtenswert ist ferner der sich im Anhang befindliche Pro-
spekt von Zeitrechnung und Kalender, Chronologie, Gewichten, Mallen usw.
von T. W. Manson, durch H. H. Rowley neubearbeitet (S. 570-580). Die dort



282 Rezensionen

gebotene Chronologie ist um einige Jahre héher als die in Deutschland und in
den USA iibliche.

Abschliefend kann man diesem Buch nur den verdienten Erfolg wiinschen.
Sollte es iibersetzt werden, dann wird man die jetzt eher auf angelséichsische
Literatur gerichtete Bibliographie in einigem ergénzen miissen.

J. Alberto Soggin, Rom

NorBERT LoOHFINEK, S. J., Das Hauptgebot. Eine Untersuchung literarischer
Einleitungsfragen zu Din.5—11. = Analecta Biblica, 20. Romae, Pontific.
Instituto Biblico, 1963. XXIV 4 317 S.

Die Besprechung eines Werkes iiber einen Gegenstand, der einem durch
eigenes Bemiihen vertraut ist?!, gibt dem Rezensenten einen Begriff nicht nur
vom FluB3 der Forschung, sondern auch von der Begrenztheit jeder Problem-
stellung und der Beschrankung der Perspektiven. In einer breit angelegten
Untersuchung der literarischen Einleitungsfragen zu Deut. 5-11 geht Lohfink
nach einer wertvollen Einleitung, in welcher er insbesondere die «Hilfe der
Vergangenheit» wiirdigt (die Arbeiten von de Wette, Wellhausen, Steuer-
nagel, Klostermann, von Rad u.a. kommen ausgiebig zur Sprache), dem auf-
fialligen Formelgebrauch des Deut. nach: Worte fir «Gesetz» und Gesetzes-
beobachtung, Verben des Verhiltnisses zu Jahwe und anderen Géttern,
Verben im «Segenshinweis», Vokabular des Dekaloganfangs, um nur das
Wichtigste zu nennen. In einem weiteren Arbeitsgang werden die Redeformen
des Deut. behandelt, unter welchen das erst seit kurzer Zeit faBbare Bundes-
formular (Baltzer u.a.) eine bedeutende Rolle spielt. In der guten Tradition
des papstlichen Bibelinstituts steht auch die kontinuierliche Textanalyse, die
Ausfihrungen tiber den Numeruswechsel (der Verfasser redet von der Nu-
merusmischung und konstatiert gesetzméfBige Zusammenhénge zwischen dem
Numerus und den verschiedenen Gattungen, «Erzahlung» und «Paréinese»)
und schlieBlich der Versuch einer inhaltlichen Bestimmung unter dem Titel
«Der paranetische Vorgang».

Bei voller Anerkennung der Schau des Ganzen, der prazisen Kleinarbeit,
der groBen Zahl von guten Einzelbeobachtungen, der reichen Verwertung
der zum Deut. besonders umfangreichen Literatur sind an den Verfasser und
sein Werk einige Fragen zu richten, die tiber die literarische Problemstellung
hinausfiihren : a) Hétten die Ergebnisse, die seinerzeit von Klostermann ange-
regt worden sind (er hat sie allerdings mehr hingeworfen als begriindet), nicht
besser fruchtbar gemacht werden kénnen, nachdem sie doch die literarischen
Einleitungsfragen in ein neues Licht gertickt haben ? Der Verfasser wire dann
der Absicht des Deut. noch um einen Schritt ndher gekommen. b) Ist die
Bedeutung des Numeruswechsels wirklich vom «hérpsychologischen Hinter-
grund» (S. 247f.) her zu fassen (Steigerungserlebnis, Emphase usw.), oder
16st sich das aufféllige Problem nicht doch eher von der inhaltlichen statt von
der psychologischen und literarischen Seite her, d.h. aber von dem dem Deut.
eigenen Volksbegriff her (auf den zuerst von Rad hingewiesen hat)? Damit

1 0. Béchli, Israel und die Volker. Eine Studie zum Deuteronomium,
= Abh. z. Theol. des A. und N. T., 41, Ziirich (1962).



Rezensionen 283

héngt die letzte Frage zusammen: ¢) Wére es nicht vom Text her angezeigt,
statt vom Horer-« Publikum» von der Gemeinde (qahal) oder von «Israel»
(vgl. die betonte Anrede) zu reden, und wiren nicht gerade dadurch der an
gich sehr gute Ertrag der literarischen Untersuchung historisch und theo-
logisch vertieft und fiir die weitere Forschung am Deut. noch bedeutsamer
geworden, als das zu besprechende Werk ohnehin ist? — Fiir die Erfassung des
Deut. ist eine weitere Vorarbeit geleistet worden, an der die kiinftige For-
schung nicht schadlos wird vorbeigehen kénnen.

Otto Bdichlz, Suhr, Kt. Aargau

Worrcana RicHTER, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richier-
buch. = Bonner Biblische Beitrédge 18. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1963.
XI + 411 S. DM 32.—.

Das Wort Traditionsgeschichte hat im Sprachgebrauch der heutigen alt-
testamentlichen Exegese einen wenigstens dreifachen Sinn. Es bezeichnet
einmal die Untersuchung der religiésen, kultischen und literarischen Tradi-
tionen, die z.B. dazu beitrugen, die Botschaft eines Propheten zu gestalten.
Diese Methode kommt z. B. in Beyerlins Micha-Untersuchung oder in Kaisers
«Der konigliche Knecht» zur Verwendung. Daneben bezeichnet Traditions-
geschichte das Studium des allmihlichen Wachsens der historischen Uber-
lieferungen und der Einordnung derselben in gréBere Einheiten bis zur Ent-
stehung der vorhandenen Erzihlungsliteratur, so wie es z.B. Noth in seinen
uberlieferungsgeschichtlichen Studien getan hat. Und drittens ist Traditions-
geschichte das Schlagwort der sog. Uppsala-Schule und wird als eine Methode
definiert, die auf einmal auf die Analyse der Uberlieferungseinheiten, auf das
Verstehen der vorliegenden Komposition und auf die religionsgeschichtliche
Analyse zielt; dabei sollen sowohl sprachliche und stilistische wie auch sach-
liche Kriterien zur Sprache kommen und die vorwiegend miindliche Art der
Uberlieferung beriicksichtigt werden. Die Uppsala-Schule hat neulich ein
konkretes Beispiel fiir die Anwendung ihrer traditionsgeschichtlichen Methode
gezeitigt.! Auch das hier zur Besprechung vorliegende Buch gibt einen wert-
vollen Beitrag zur Klarung der traditionsgeschichtlichen Methodenfragen.

Der Verfasser hat eine eingehende Analyse der Kap. 3—-9 des Richterbuches
vorgenommen und sich dabei bemiiht, nicht nur die bisher bekannten Metho-
den zu verschirfen, sondern auch neue und objektivere Kriterien zu finden.

Jeder Abschnitt wird zunéchst literarkrivisch analysiert, wobel sich ergibt,
daB sich die Annahme zweier Quellenschriften nirgends empfiehlt. Dann folgt
eine Gattungsanalyse unter Anwendung sprachlicher und stilistischer Kri-
terien, wobei besonders Satztypus, Tempusform und Wortfolge als Merkmale
der Gattungen hervortreten. Die Gattungsbestimmung fithrt zur Aufstellung
mehrerer neuen Gattungen: Erzahlung, Bericht, Schilderung, erbauliche
Betrachtung, konstruierte Erzdhlung usw. Diese werden auch im Hinblick
auf ihre Zugehorigkeit entweder zum alten Gut der Tradition oder zu dem
vom Verfasser oder Sammler gestalteten Stoff beurteilt. Aus dieser Analyse

1 R. A. Carlson, David the Chosen King. A Traditio-Historical Approach
to the Second Book of Samuel (1964).



284 Rezensionen

1iBt sich dann der Verlauf der Uberlieferung ablesen. Die urspriingliche Er-
zdahlung ist z.B. mit einemm Rahmen versehen oder mit anderem Stoff zu-
sammengefiigt worden, wodurch eine neue Deutung des Ereignisses zustande-
gekommen ist. Manchmal, wie in der Gideongeschichte, kénnen mehrere
Stufen des Traditionszuwachses abgelesen werden, von denen jede eine Um-
deutung des alten Stoffes bedeutete. Formelhafte Wendungen und stehende
Motive verraten den Bearbeiter und lassen seine besonderen Interessen her-
vorleuchten.

Aufgrund dieser Einzelanalyse meint der Verfasser feststellen zu koénnen,
daB die Stucke, die vom Urheber der Kap. 3-9 herrithren, als Hauptthema
die Rettung Israels durch die von Jahwe berufenen Richter haben. Die Fol-
gerung liegt nahe: die genannten Kapitel bildeten urspriinglich ein «Retter-
buch», das vom Redaktor des deuteronomistischen Geschichtswerks aufge-
nommen wurde.

Methodisch ist das Buch vorbildlich. Der Verfasser hat keine Miihe ge-
scheut, um sein Material aus allen Blickwinkeln zu beleuchten. Keiner Me-
thode wird ausschlieBliche Bedeutung beigemessen. Exkurse iiber Formen
und Motive kommen oft vor und férdern in vorziiglicher Weise die Unter-
suchung. AuBlerordentlich selten gibt der Gang der Beweisfithrung zu Fragen
AnlaB, obwohl das subjektive Element natiirlich nie ganz auszuschalten ist.
Wenn der religionsgeschichtliche Gesichtspunkt etwas zu kurz kommt, so
liegt das uberwiegend am Stoff selber. A priori kénnte man vielleicht fragen,
ob die Gattungsbestimmung wirklich so fast mechanisch mit ausschlieBlich
sprachlichen Kriterien getrieben werden kann, aber eine endgiiltige Ent-
scheidung 1aBt sich hier nur auf Grund weiterer Anwendung der Methoden
auf andere Texte fallen. Das Buch kann ohne Vorbehalt allen denen empfoh-
len werden, die die Neuorientierung der alttestamentlichen Wissenschaft
kennenlernen wollen. Helmer Ringgren, Abo, Finnland

MeNAHEM HARrAN, Between Ri’shondt (Former Prophecies) and Hadashét
(New Prophecies). A Literary-Historical Study in the Group of Prophecies
Js. XL-LXVIII. (Publ. of the Perry Foundation for Bibl. Res. in the
Hebr. Univ. of Jerusalem.) Jerusalem, The Magnes Press, 1963. 110 S.

Die vielen bisherigen Untersuchungen zu Jes. 40-66 haben noch manchen
Punkt unerklirt gelassen. Wihrend man auf der einen Seite von einem
Deutero- und einem Tritojesaja redet, wird auf der anderen die Einheit dieser
Kapitel beibehalten. Einige behaupten ferner, sie seien in Babylon, andere
sie seien in Paldstina niedergeschrieben worden.

Unser Verfasser hat dem ganzen Problem eine neue Untersuchung gewid-
met, erst in Vorlesungen an der Hebréischen Universitiat Jerusalem 1960 bis
1962, dann z.T. in einem am Bonner Kongrel fiir Alttestamentler gehaltenen
Referat!.

Die Untersuchung verlduft in zwei Richtungen: literarisch und historisch.
In ersterer Hinsicht erscheint es dem Verfasser wichtig, Struktur und Raum
der einzelnen Abschnitte festzulegen, ohne welche man zu keinem genauen

1 Vel. Vet. Test. Suppl. 9 (1963), S. 127-155.



Rezenstonen 285

Verstédndnis des Propheten gelangen kann; in letzterer Hinsicht, die Zeit der
Abfassung der verschiedenen Orakel zu bestimmen.

«Ri’shon6t» sind die Weissagungen, die den Fall Babylons ankiindigen,
«Hadashot» die von der Auferstehung des Volkes und seiner Riickkehr aus
dem Exil.

Nach dem Verfasser darf die Einheitlichkeit von Kap. 40-66 als erwiesen
gelten; die Orakel sind alle vor dem Anfang des Wiederaufbaues des Tem-
pels (520) anzusetzen, erstrecken sich also uber eine Periode von nicht mehr
als 18 Jahren.

Kap. 40-48 geben die in Babel, die weiteren die in Jerusalem verfaten
Abschnitte wieder. Die Stilinderung erklirt sich aus der Ubersiedlung von
Babylon nach Jerusalem, welches der Prophet als die heilige Stadt ansieht, da
sie an der Heiligkeit des Tempels teilhat. Alfredo Ravenna, Rom

Arvip S. KAPELRUD, Kt folk pd hjemferd. «Tristeprofeten»y — den annen
Jesaja—og hans budskap. Oslo, Universitetsforlaget, 1964. 102 S. N.kr. 14.50.

In versténdnisvoller und leichtverstdndlicher Weise behandelt der nor-
wegische Alttestamentler hier Deutero-Jesaja und seine Botschaft. Unter
modernen Autorititen wird besonders J. Muilenburg angefithrt. Zu den Er-
gebnissen gehoéren folgende Thesen: Der zweite Jesaja schrieb iiber die Be-
freiung aus der babylonischen Gefangenschaft, war aber selber mit Jerusalem
und dem Tempelkult verbunden (S. 33. 35). Auf die Weggefiithrten passen alle
Aussagen Uber den Gottesknecht (S. 89). Der typisch hebriische Wechsel
zwischen Kollektiv und Individuum ist dabei zu beachten (S. 64 u.6.). Der
leidende Gottesknecht war fir den Propheten das leidende, weggefiihrte
Israel, auf das uberlieferte Gedanken iiber Kénig und Prophet bezogen wur-
den (8. 55. 65. 74). Zu den Kénigsvorstellungen trugen auch Erinnerungen an
den im Exil lebenden Jojachin bei (S. 91). Bo Reicke, Basel

KorneLis HEikO MISKOTTE, Wenn die Gdlter schweigen. Vom Sinn des Alten
Testaments. Aus dem Holliandischen tubersetzt von H. Stoevesandt.
Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1963. 496 S. DM 25.—.

Als dem Rezensenten von der Schriftleitung dieser «Wélzer» uibergeben
wurde, ergriff ihn ein gewisses Unbehagen, denn ihm schien das Buch viel zu
grol3 und die Sprache gar nicht einfach. Mit der fortschreitenden Lektiire
wich dieses Gefiihl aber, um einem anderen, dhnlichen Platz zu machen:
der Perplexitiét, ein derartig gutes und wichtiges Werk recht zu rezensieren. Es
handelt sich um eines der erheblichsten Werke, die in den letzten Jahren tiber
den Gegenstand erschienen sind.

Sein Zweck ist nicht, zur heutigen theologischen und hermeneutischen Dis-
kussion uber das Alte Testament einen Beitrag zu liefern, sondern durch die
Wiedergewinnung seines wahren Sinnes Richtlinien fir ein Gespréch mit
dem modernen Menschen aufzuzeigen. Dieses Gesprich ist in Vergangenheit
und Gegenwart wegen der MiBachtung oder Geringschitzung des Alten
Testaments meistens unfruchtbar gewesen. Ohne das Alte Testament kann
es kein Verstdndnis des Neuen und seiner Botschaft geben, weil letzteres



286 Rezensionen

allein genommen, unbestimmt bleibt und iber groBe Teile der Realitét ein-
fach schweigt. Es besitzt niamlich das A.T. auf vielen Gebieten einen « Uber-
schuB» gegeniiber dem Neuen (so lautet die Uberschrift des Teiles II/3,
S. 179-304), ohne den seine Botschaft einfach im Unbestimmten schweben
bleibt. Darin liegt z.B. die grundsétzliche Schwéche der Theologie einer sonst
so bewunderungswerten Person wie Simone Weil: sie konnte den Weg zum
Christentum, dem sie doch so nahe stand (S. 96ff.), deswegen nicht wirklich
finden, weil sie mit dem A.T. nichts anzufangen wullte. Dieser Fall diirfte fiir
den Verfasser als paradigmatisch gelten.

In einem ersten Teil wird der heutige Mensch behandelt, an den sich die
Botschaft wendet. Der Verfasser nennt ihn nach Alfred Weber «den vierten
Menschen», der mit dem «miindigen Menschen» von D. Bonhoeffer manches
gemeinsam hat (S. 86ff.). Seine Welt wird dadurch charakterisiert, daf3 in ihr
«die Gotter schweigen», nicht weil sie im Sterben ldgen oder schon tot wéren
(darum kiimmert sich das A.T. nicht; S. 16ff.): sie sind ndmlich durchaus
lebensfihig und kénnen (wenn auch mit einem neuen Antlitz) zuriickkehren.
Aber sie reden nicht, ja sie haben nie wirklich geredet, denn sie sind doch eine
Projektion des menschlichen Geistes. Mit der Geburt Israels wurde dies zum
ersten Male erkannt (oder: Israel wurde geboren, als dies zum ersten Male
erkannt wurde). In diesem Sinn gibt es einen wahren Atheismus und Nihilis-
mus (8. 231f.), die einfach von dieser Feststellung ausgehen und die notigen
Folgen ziehen. Dies alles gilt aber auch fiir das Christentum, wo es zur «Reli-
gion» geworden ist, und fiir seinen Gott, wo er zu «einem Gotte» wurde
(S. 69ff., 73ff.). Wenn es aber einen wahren Nihilismus gibt, so gibt es auch
einen falschen: der trigt zwar der genannten Tatsache Rechenschaft, be-
dauert sie aber (S. 28ff.).

Die heutigen Menschen haben nicht viel Zeit und sind wenig konzen-
trationsfahig (S. 107ff.). « Was sie packen soll, mul sie tiberwéltigen, und soll
das geschehen, dann mul3 der Téter, der Sprecher, der Interpret selbst als
ein Uberwiltigter unter ihnen stehen und gehen.»

Als erstes macht sich der Verfasser daran, verschiedene uberlieferte
Schemata tuber das A.T. abzubauen. Darunter empfindet er als das verhing-
nisvollste, dall das A.T. eben das alte Testament ist. Dadurch kann man es
automatisch entwerten, ohne zu beachten, daf3 ja beide Testamente relativ
der Zeit der Offenbarung gegeniiber stehen: das Alte als Erwartung, das
Neue als Erinnerung (S. 119f.); aber ein und dasselbe sind doch ihr Gegen-
stand: der Bund, der Name Gottes, seine Anthropomorphismen usw. Diese
Einheit beider Testamente dient negativ zur Abgrenzung gegen das Heiden-
tum, das Griechentum usw. (S. 139f.), aber auch positiv zur Exegese (S. 150ff.):
die christologische « Deutung», die nicht im « Sinne frommer Umdeutung» ver-
standen werden darf, «ist fur den christlichen Glauben einfach geboten».
Dabei soll sich die Exegese durch die normale, fiir jeden Text giiltige Her-
meneutik fithren lassen, gerade wenn wir an die Menschlichkeit von Gottes
Wort glauben. Der Fehler der liberalen Exegese liegt gerade darin, dal} sie
«speziell» war und die biblischen Autoren nicht zu Worte kommen liel3.

Auch jede naturliche Theologie wird auf diese Art abgelehnt, weil sie nicht
im Wort der Schrift erhalten ist (S. 160ff.). Und es wird gezeigt, da3 was der



Rezensionen 287

Atheist eigentlich fast immer ablehnt, gerade diese natiirliche Theologie ist,
da er einen Gott als «Grund und Garanten» «einer sittlichen Weltordnung »
nicht anzunehmen vermag, und zwar mit Recht! Denn «was der Wille
JHWHSs ist, mu3 man héren», wo doch alles: Gesetz, Gnade, Gemeinschaft,
Kultus usw., durch das Wort bedingt wird.

Eine riickinterpretierende Eintragung des N.T.s in das Alte wird auch
scharf abgelehnt (S. 168ff.): das Gegenteil trifft zu, das A.T. fillt Christus
mit Gehalt, Sinn und Absicht. Das hat nichts mit Lehre zu schaffen, wie dies
noch bis vor kurzem behauptet worden ist, denn im A.T. begegnet uns der
Name, dessen Zusammentreffen mit Geschehen das Ereignis oder die Be-
gegnung herbeifithrt. Dieser Name ist aber gerade universal, indem er exklu-
siv ist; er wird verkannt, verworfen, doch ist er und bleibt er der Herr. Sein
Geheimnis «ist gerade in dem Sich-Hineinbinden des géttlich-Freien und
-Erhabenen» (S. 175).

Dem N.T. gegentiber hat das Alte ein Defizit (S. 176ff.): Vielheit der
Dinge, die einen Uberblick erschwert ; Vielheit der Formen, die eine Absicht
nicht klar aufdeckt ; die Betonung der Macht Gottes, die seine Liebe oft iiber-
schattet ; niemanden, der sich «das Wort» nennen kann. Aber es gibt auch
einen betrachtlichen, in vielem groferen UberschuB : das Primitive; die Ver-
kiindigung von Ursprung und Ewigkeit, Himmel und Erde, Jahwes Taten;
das Erzédhlen (und hier scheint der Verfasser, S. 200, obwohl nicht ausdriick-
lich, mit von Rads Begriff einer Theologie des A.T.s tibereinzustimmen); die
offene Zukunft; die Gottesnamen; die negativen Méchte, die Gotter; die
Thora, das Gebot, das Ethos, die soziale Gerechtigkeit, Gottes Vergangenheit
und Gegenwértigkeit; den Kros, die Politik (politisch haben sich jene
Kirchen besser zu halten gewul3t, bei denen das A.T. wirklich galt, S. 334);
die Erwartung, der Prophetismus... usw.

So erhélt die Geschichte die Bezeichnung einer « Geschichte des prophetisch-
apostolischen Wortes» (S. 305ff.). Hier gehort auch die Auseinandersetzung
mit dem Judentum hinein (S. 311ff.), wobei die Kirche meistens weder Ver-
stiandnis fir die an sie gerichteten Fragen, noch Liebe gezeigt hat (vgl. bes.
S. 3174f.).

Nach dem Verfasser bleibt der Kirche nur das {ibrig, was er «einen Gang
in die Fremde» nennt (S. 320ff.). Religion, Menschenworte usw. sind heute
in der industriellen Gesellschaft entwertet, auch die Liebe erstirbt; also mufl
fiir die Predigt und die Mission eine neue Weisung gefunden werden. Nur das
gesprochene Wort hat heute noch die Féhigkeit, Gemeinschaft zu bilden
(S. 337ff.), Literatur dagegen nicht. Man wird also das geschriebene Wort
fur die Gegenwart tibersetzen miissen. In ihm steckt jene objektive Gewalt,
aus welcher sogar der Widerspruch gegen die Kirche erwachsen kann. Aber
dies ist nur dann méglich, wo das A.T. fir voll genommen wird.

Der dritte und letzte Teil zeigt an einer Reihe von Textauslegungen, wie
die vorgeschlagene Anwendung praktisch vor sich gehen soll.

Es gibt nur ganz vereinzelte Stellen, in denen der Rezensent dem Ver-
fasser nicht zu folgen vermag, doch es lohnt sich nicht, sie aufzuzéhlen. Die
ganze alttestamentliche Hermeneutik sollte von diesen klaren, immer mit
Humor und doch auch wieder mit tiefern Ernst vorgetragenen Argumenten



288 Rezensionen

befruchtet werden. Nicht nur in der gegenwértigen Diskussion oder ange-
sichts des Gespriiches mit Nicht- oder Andersgléubigen, sondern fiir den
Pfarrer, den Religionslehrer, den interessierten Laien in ihrem téglichen
Leben und Amt, sollte dieses Buch zum Handbuch werden, als eines der
allerbesten Produkte der dialektischen Theologie auf diesen so umstrittenen
Gebieten. J. Alberto Soggin, Rom

JoHANN MAIER, Die Texte vom Toten Meer. 1. Ubersetzung. 2. Anmerkungen.
Miinchen und Basel, Ernst Reinhardt, 1960. 190, 232 S. Fr. 26.—.

Dr. J. Maier wurde als Assistent an der Evangelisch-theologischen Fakul-
tit der Universitdt Wien, auf den Vorschlag von Prof. K. Schubert, mit einer
Verdeutschung der Qumrantexte beauftragt. Er bietet im ersten Band dieses
Werks eine Ubersetzung aller Texte der Hohlen 1 und 4 von Qumran, die bis
1960 versffentlicht waren, und dazu eine Ubersetzung der mit der Ordens-
regel verwandten Damaskusschrift. Im zweiten Band stehen Erkldrungen zu
Sprachfragen und Hinweise auf die Literatur.

Die ausgezeichnete Ubertragung erméglicht allen Theologen und Histori-
kern, sich einen personlichen Begriff der berithmten Texte zu bilden. Maier
ubersetzt sauber und genau, ohne daf3 es unnaturlich klingt; er findet ge-
schickt die Mitte zwischen Originaltreue und Normalsprache. Jeder aktive
Qumranforscher kennt die vielen unsicheren Punkte, die von Maier auch gar
nicht geleugnet werden. Die einleitende Ubersicht ist allerdings zu allgemein,
die beigefugten Anmerkungen sind umgekehrt zu speziell abgefaf3t, um einem
weiteren Leserkreis aufschluBreich zu erscheinen. Hat aber der Nichtspezialist
auch einen allgemeinen Fundbericht zur Hand, wird ihm die Ubersetzung ein
sehr wertvolles Instrument sein ; und der Sachkundige findet im Anmerkungs-
teil ein sehr gediegenes Material. Dankbar ist man auch fiir die natzlichen
Register der Ausdriicke und Bibelstellen. Bo Reicke, Basel

MARCEL SiMoN, Verus Israel. Etude sur les relations entre Chrétiens et Juifs
dans Uempire romain, 135-425. 2. Aufl. Paris, E. de Boccard, 1964. 519 S.

Es ist zu begriilen, dal der StraBburger Religionshistoriker seine magi-
strale Doktorarbeit von 1948 der gelehrten Welt wieder zugénglich gemacht
hat. Man bekommt hier eine gediegene Ubersicht der Verhiltnisse zwischen
Juden und Christen zur Zeit der Apologeten und Kirchenvéter. Die neue
Auflage hat einen unverinderten Inhalt, wurde aber mit einem Anhang ver-
sehen (S. 477-518), wo neue Darstellungen und Gesichtspunkte diskutiert
werden. Es handelt sich um Qumrantexte, Synagogenkunst, Proselyten-
wesen, Antisemitismus, Politik der Rémer, den Ausdruck «¢minim» und das
Judenchristentum. Bo Reicke, Basel

[HErMANN L. STRACK und] PAuL BiLLERBECK, Kommentar zum Neuen Testa-
ment aus Talmud und Midrasch. 6. Verzeichnis der Schriftgelehrten. Geo-
graphisches Register. Hrsg. von Joachim Jeremias in Verbindung mit
Kurt Adolph. Miinchen, C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 1961.
VIII + 198 S., 3 Tabellen. DM 25.—.

Dem vierbéndigen Sammelwerk Billerbecks (1922-28) fiigten Professor



Rezensionen 289

Jeremias und Vikar Adolph 1956 als Band 5 ein Verzeichnis der angefithrten
Textstellen beil. Sie erginzten dieses 1961 im obenerwihnten Band 6 durch
Register der Rabbiner und Ortsnamen. Damit stehen niitzliche Ubersichten
des groBen Materials zur Verfugung. Besonders dankbar ist man fiir die drei
Tabellen, welche die Lehrer-Schiiler-Verhéltnisse bei den Tannaiten (ca.
20 v.—200 n.Chr.), den palédstinischen Amoréern (200-400 n.Chr.) und den
babylonischen Amordern (200-500 n.Chr.) graphisch darstellen.

Es ist unter anderem von Interesse zu sehen, mit welcher Frequenz die
Schriftgelehrten bei Billerbeck jeweils vorkommen. Statistisch uiberlegen ist
der Amoréaer Johanan der Schmied, der von ca. 195 bis 279 n.Chr. lebte und
in Tiberias den Grund zum jerusalemischen Talmud legte. Nach der Meinung
der Studenten driickte sich die Gelehrsamkeit dieses Professors auch durch
seine korperlichen Reize aus. Ein silberner Becher, mit roten Rosen ge-
schmiickt und zwischen Sonne und Schatten stehend, konne nur ein wenig
von der Anmut dieses Lehrers ausstrahlen (Talm. b. Bab. mes. 84a).

Der heute meistzitierte Kenner der jidischen Weisen ist eben Pfarrer
Billerbeck. Obwohl er im Schatten des Professor Strack stehen wollte, hat er
allein dem Kommentar jenen Reichtum verliehen, der fiir die moderne Er-
forschung des Judentums und Urchristentums eine solche Lichtquelle bildet.
Der neue Erginzungsband 148t den Kommentar noch mehr Glanz ausstrahlen.

Bo Reicke, Basel

Klassiker des Protestantismus, hrsg. von Christel Matthias Schréder. Bre-
men, Carl Schiinemann Verlag.
4. Hevowp Fast, Der linke I'liigel der Reformation. Glaubenszeugnisse der
Taufer, Spiritualisten, Schwdrmer und Antitrinitarier. XXXV + 432 S.
DM 17.80.
5. WINFRIED ZELLER, Der Protestaniismus des 17. Jahrhunderts. LXVI +
426 S. DM 17.80.

Der Verlag Carl Schiinemann hat als Band 266-272 seiner «Sammlung
Dieterich» eine Reihe «Klassiker des Protestantismus» angekiindigt, die,
wenn wir die Voranzeige nicht miBverstehen, eine Art von auszugsweisem
Uberblick iiber die Geschichte protestantischen Glaubens und Lebens zu
werden verspricht. Solche Summarien liegen nicht nur verlegerisch, sondern
auch rein geistig im Zuge unserer Zeit, die die mithsame Léngsschnittarbeit
unserer Vorfahren gerade auch auf dem Gebiet des Historischen durch einen
Reader’s-Digest-Querschnitt ersetzt, um auf diese Weise in moglichst kurzer
Frist einen moglichst breiten Zusammenhang zu iiberschauen. Es liegt auf
der Hand, daBl dieser Weg Vorteile und Gefahren in sich birgt. Positiv wirkt
er sich darin aus, da3 der Leser vom bloBen Meinen und Urteilen auf Grund
von Hérensagen weg und zu den priméren Quellen gefiithrt wird, an denen er
sich ein fundiertes und wohlbegriindetes Wissen bilden kann, das ihn zu
selbsténdiger Stellungnahme und MeinungsduBerung befdhigt. Die Grenzen
dieses Verfahrens liegen darin, dal} es zu leicht auf Einzelnes abhebt und nicht
geniigend deutlich werden 1da8t, daB alle geschichtlichen Erscheinungen nach

1 Rez. in Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 656.

19



290 Rezensionen

vorne und hinten mit der Gesamtgeschichte verkniipft sind und nur aus
deren Kenntnis heraus richtig verstanden und gedeutet werden kénnen.

Heinold Fast hat mit Band 4 sicher eine der schwierigsten Aufgaben der
ganzen Reihe tibernommen. Denn die Ménner, deren Glaubenszeugnisse er
dem Leser nahebringen will, sind durch die Reformatoren in ein schlechtes
Licht geriickt worden und haben bis heute daran zu tragen. Das geschicht-
liche und sachliche Vorurteil lastet auf ihnen. Es waren angelsidchsische Ge-
lehrte, die in viel mithsamer Kleinarbeit die von den sog. Schwérmern hinter-
lassenen Quellen sammelten, sichteten und fiir eine Interpretation ihres Wer-
dens und Wollens, so wie sie selbst es verstanden, auswerteten.!

Damit ist ein erster wichtiger Schritt in Richtung auf eine seit langem
anstehende wissenschaftlich einwandfreie und theologisch unvoreingenom-
mene Deutung jener Richtungen getan, die wir bisher im wesentlichen aus
der teilweise sehr einseitigen und vielfach héchst unsachlichen Kritik ihrer
Gegner kennen.

Fast ist sich der Tatsache durchaus bewuBt, dal sein Einteilungsschema
Téaufer-Spiritualisten-Schwirmer-Antitrinitarier kein allseitig evidentes und
sachgerechtes ist. Das liegt im Wesen der zu beschreibenden und aus ihren
Schriften zum Sprechen zu bringenden religiosen Gestalten des frithen
16. Jahrhunderts. Die Lektiire des Bandes macht vor allem anderen das eine
deutlich, daf8 unsere kirchengeschichtliche Forschung sich bisher allzu ein-
seitig auf die groBen Hauptgestalten der Reformationszeit konzentriert hat,
ohne zu sehen, dal} vor, neben und nach Luther, Zwingli und Calvin Neu-
aufbriiche geschahen, die in all ihrer partiellen oder auch totalen Frag-
wurdigkeit mit zu dem Gesamtgeschehen der Reformation gehéren. Vollends
deutlich wird dieser Tatbestand dort, wo die geschichtlichen Zeugnisse den
unwiderlegbaren Beweis dafiir erbringen, da sog. Schwirmer den Reforma-
toren Schwichen und Inkonsequenzen nachwiesen (etwa in der Tauf-,
Kirchen- und Toleranzfrage), an deren Folgen wir bis heute tragen und die
in unseren Tagen nicht selten eine Lésung im Sinne der sog. Schwirmer er-
fahren haben oder sicher noch erfahren werden. Nicht zuletzt dieser Umstand
macht die Lektiire des Bandes IV zu einem lehrreichen, kliarenden und weiter-
fihrenden Studium eines Kapitels der Kirchengeschichte, das zu durchdringen
und zu verstehen die Forschung gerade erst begonnen hat.

Der Marburger Kirchengeschichtler Winfried Zeller liefert in Band 5 eine
uberaus interessante Geschichte der Frommigkeit des 17. Jahrhunderts.
Diesen Zeitraum sieht man tblicherweise unter dem Aspekt der michtigen
Ausléufer der altprotestantischen Theologie oder — in seiner Spétphase — des
aufkommenden Pietismus. Bei dieser Schau entgeht einem die Tatsache, daf3
die Zeit zwischen 1580 und 1650 eine Epoche intensivsten geistlichen und
kirchlichen Lebens war, was man nicht zuletzt am Spiegel der kirchlichen
Dichtung, Musik und Andachtsliteratur ablesen kann. Winfried Zeller als
iiberragender Kenner dieser Literatur wiahlt aus dem groflen Reichtum an

1 Vor allem G. H. Williams, der in seinen beiden Werken Spiritual and
Anabaptist Writers (1957) und The Radical Reformation (1962) den bisher
groBten Beitrag leistete.



Rezensionen 291

charakteristischen Schriften mit sicherer Hand diejenigen aus, die das Wesen
der Frémmigkeit ihrer Zeit und Umgebung am besten verdeutlichen. Schon
die Voranstellung des Stephan Pritorius (1536-1603) zeigt die Treffsicherheit
der Auswahl. Pratorius, der in kaum einem kirchengeschichtlichen Werk
erscheint, muf} als einer der wirksamsten Vertreter evangelischer Frommig-
keit zwischen Luther und Spener angesehen werden. Seine mehr als 75 hinter-
lassenen Schriften (deren Edition eine lohnende Aufgabe wire) legen ein
beredtes Zeugnis dafiir ab, wieviel lebendiger reformatorischer Glaube als
Nachwirkung Luthers auch in den Jahrzehnten hértester und uns Heutige
sicher mit Recht unwiirdig anmutender theologischer und konfessioneller
Streitigkeiten lebendig gewesen ist. Zeller spannt den Bogen sehr weit, so da
er auch Ménner wie Valentin Weigel, Johannes Kepler, Jakob Bshme und
Johann Amos Comenius umschlieBt. Der oekumenische Akzent des Bandes
tritt in der Ubernahme von Texten aus Cromwell, Fox, Penn und Bunyan
zutage, die in den groflen Rahmen der Frommigkeitsgeschichte des 17. Jahr-
hunderts eingeordnet werden. Zeller gibt seiner Darstellung eine Biographie
und kurze Bibliographie einer jeden der herangezogenen (Gestalten bei und
fugt ein Literaturverzeichnis an, das dem Leser die vertiefende Weiterarbeit
ermdéglichen und erleichtern soll.

Die beiden Bénde bilden eine gute Werbung fur die ganze Reihe und
gehdren nicht nur in die Bibliothek des Fachtheologen und Pfarrers, sondern
eignen sich auch vorziiglich als kirchengeschichtliches Quellen- und Arbeits-
material und lassen gich allen denen in die Hand legen, die sich fir Geschichte
und Kirchengeschichte interessieren. Gotthold Mdiller, Tubingen

FriEpricH DELERAT, Immanuel Kant. Historisch-kritische Interpretation der
Hauptschriften. Heidelberg, Quelle & Meyer, 1963. 388 S. DM 34.—.

In allen Seminariibungen iiber Kant, die ich bislang gehalten habe, emp-
fand ich schmerzlich das Fehlen eines geeigneten Handbuchs, das dem Stu-
dierenden die wissenschaftliche Einarbeitung in den schweren Stoff erleich-
tert. Durch Friedrich Delekats neues Werk wird diese Liicke geschlossen. Es
fithrt auf historischem Weg zu allen wesentlichen Problemen der Kantschen
Philosophie, es erhellt die Vorgeschichte, verweist umfassend auf die altere
und neuere Sekundéirliteratur, und verdeutlicht, was ich fur besonders auf-
schluBireich halte, auch viele der bei Kant ungeltst gebliebenen Probleme:
dadurch hilft es voreilige Antworten zu verhtiten, die heutzutage manchmal
unter Berufung auf die Autoritit des Konigsberger Denkers angeboten wer-
den. Die Klarheit der Diktion in Verbindung mit der vorbildlichen wissen-
schaftlichen Exaktheit macht das Buch zu einem Standardwerk unsrer Zeit
sowohl fiir den Anfénger wie fiir den Kundigen.

Delekat setzt ein mit der kritischen Phase des Kantschen Denkens, er halt
sich im Gang der Darstellung an die Chronologie der Werke und erfaf3t das
Ganze, vollig im Kantschen Sinn, zugleich unter systematischem Aspekt. Im
ersten Teil wird die «Philosophia speculativa» dargestellt in historisch-
kritischer Analyse der Kritik der reinen Vernunft. Dieser erste Hauptteil
nimmt iiber die Hilfte des ganzen Buches ein. Der zweite Hauptteil ist der
«Philosophia practica» zugeordnet, hier werden die spéteren Schriften be-



292 Rezensionen

handelt: der gute Wille, die ethische Norm, Dominium und Imperium, und
schliellich Religion sind die systematischen Stichworte. Die Kritik der
Urteilskraft ist nicht gesondert behandelt, ihre Probleme werden von Delekat
bei den andern Schriften miterdrtert, die Lehre vom Schénen wurde ausge-
klammert. Davon abgesehen ist die Chronologie durchgehalten und, soweit es
der Rahmen erlaubt, Vollstdndigkeit erreicht.

Eingehend werden bei allen Einzelfragen die zeitgendssischen Lehrbiicher
untersucht und zitiert, mit denen Kant sich auseinandersetzt, auch ohne es
immer ausdriicklich zu erwihnen, besonders Wolf und Baumgarten. Sehr
aufschlufreich ist die Erorterung des Gegensatzes zwischen Newton und
Leibniz, der fur Kants Raum- und Zeitlehre und damit fur den Gesamtansatz
der Kritik der reinen Vernunft von entscheidender Bedeutung war. Mit ge-
bithrendem Akzent wird die starke Bindung Kants an die Mathematik und
die Physik betont; das hat tibrigens schon der erste Kritiker der Kritik der
reinen Vernunft beanstandet, Johann Georg Hamann (dessen «Metakritik»
ich leider bei Delekat nicht erwidhnt finde). An zahlreichen Stellen wird
Kants Lehre in die philosophische Gesamttradition seit Platon, Aristoteles
und Augustin eingeordnet und Zusammenhang wie Gegensatz recht erhellend
zur Darstellung gebracht. Delekats Werk erweist sich darin als ein Lehrbuch
mit weiten Ausblicken in die Geistesgeschichte. Dabei 148t sich natiirlich
keine Vollsténdigkeit erwarten. Aber an einem Punkt hétte ich mir etwas
mehr Ausfiihrlichkeit gewtinscht: es ist das Verhéltnis, in Zusammenhang
und Gegensatz, des Kantschen Denkens zu dem von David Hume.

Einen Schwerpunkt bildet, am Ende der Gesamtdarstellung, Kants Reli-
gionslehre. Theologen, die sich mit Kant beschéftigen, erhalten hier reichen
AufschluBl. Philosophen aber auch! Es sei hier ausdricklich betont: trotz
allen «Streits der Fakultiten» wird das Buch des Theologen Delekat auch
fiir den Philosophen von hoher Bedeutung sein. Es ist ein Werk iiber Kant
und nicht iiber «Kants Theologie». In sachlich richtig ausgewogenem Ver-
héltnis kommen die theologischen Fragen zur Sprache. Man darf gewil3 nicht
vorschnell Kant als lutherischen Protestanten vereinnahmen. Aber man kann
Delekat nur zustimmen, wenn er, in aller Behutsamkeit, Kants Kritik an den
Gottesbeweisen in Beziehung setzt zu Luthers Lehre vom Deus absconditus
(S. 219).

Delekats Kantbuch wird kiinftig dem Theologen wie dem Philosophen
gleich unentbehrlich sein. Ulrich Mann, Saarbriicken

HermanN HarrING, Theodor Haering 1848—1929. Christ und systematischer
Theologe. Ein Lebens- und Zeitbild. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1963.
528 S.

Wie einst O. Ritschl seinem groflen Vater, so widmet in diesemm Werk ein
Sohn dem vor 35 Jahren verstorbenen Vater ein Buch der Erinnerung. Aber
Haerings Monographie ist alles andere als ein Produkt bloBler Kirchen-
geschichtsschreibung. Es hat seine tiefsten Wurzeln in einem tiberall auf und
zwischen den Zeilen zutage tretenden Protest gegen die Geschichtsfeindlich-



Rezensionen 293

keit der dialektischen Theologie, die nach dem ersten Weltkrieg eine ganze
Theologengeneration in erster Linie zur Verachtung des Gewesenen erzog.
Gegen diese Verachtung wendet sich der leidenschaftliche Protest des Ver-
fassers, der als Historiker in der dialektischen Theologie eine grole Gefahr
fiir das Denken und die Wahrheit sieht.

Das umfangreiche Werk bietet einen hochst interessanten Ausschnitt aus
der Theologiegeschichte der Zeit zwischen dem Siebziger Krieg und den
ersten Jahren nach dem Weltkrieg von 1914-1918. Theodor Haering, einer
der fithrende Kopfe des Rechts-Ritschlianismus, wird in seinem Werden
und Wachsen aus und auf schwibischem Boden gezeichnet. Die theologische
und kirchliche Problematik der Zeit seines Pfarrerseins (1862—-1886) ersteht
in lebendig-plastischer Schilderung vor den Augen des Lesers. Uberall geht
es dem Autor implizit und explizit darum zu zeigen, dafl auch im 19. Jahr-
hundert lebendige und vorwértsdringende Gestalten und Fragen am Werke
waren. Haerings akademische Lehrtétigkeit in Ziirich, Gottingen und
Tibingen (1886-1918) erhélt mit all ihrer d&ulleren und inneren Bewegung
eine eingehende Darstellung, die ihn als im besten Sinne des Wortes «fort-
schrittlichen» und «existentiellen» Theologen zeigt.

Eine ausfiihrliche «Herausstellung von Hauptgesichtspunkten» umreit
das gesamte systematisch-theologische Schaffen Haerings, verzahnt es mit
den Problemstellungen, die sich aus dem Erbe Luthers, Kants, Schleier-
machers und Ritschls ergaben, und macht Haerings Auseinandersetzung mit
der religionsgeschichtlichen Schule deutlich. Auch der durch nicht wenige
Schriften ausgewiesene Exeget Haering wird eingehend gewlrdigt.

Zwei ebenfalls wichtige Kapitel gelten dem Prediger Haering und seiner
«Stellung zu Staat und Vaterland».

Das abschlieBende Kapitel «Riickblick und Vorblick» deutet Haering als
einen auf der Hoéhe seiner Zeit stehenden Theologen und der Sache des
Evangeliums hingegebenen Christen, von dem der Historiker nur mit Hoch-
achtung reden darf.

Die Vergangenheitsfeindlichkeit der frithen dialektischen Theologie hat
dazu gefiihrt, dal} ein einst so fithrender Systematiker wie Theodor Haering
heute kaum noch innerhalb der jingeren und jingsten Theologengeneration
bekannt ist. Man muf} es darum dem Verfasser danken, daf} er aus teilweisem
Miterleben und aus griindlicher Kenntnis der Zusammenhénge dieses Buch
geschrieben hat, das dem Leser Achtung vor dem Gewesenen abnétigt, auch
dann, wenn er sich nicht damit identifiziert.

Die subjektive Leidenschaftlichkeit und teilweise recht scharfe Polemik,
mit der das Werk geschrieben ist, kénnen den bewegenden und lehrreichen
Gesamteindruck, den es bei angespannter Lektiire hinterld3t, nicht erheblich
vermindern. Unsere Zeit braucht neben theologischen FanfarenstéBen und
riesenhaften Summen auch solche Biicher, die Ehrfurcht wecken vor denen,
die vor uns gedacht und in allen ihren Zeitbedingtheiten als Christen verant-
wortlich Theologie getrieben haben.

Gotthold Mdiller, Tiibingen



294 Rezensionen

WorrHART PANNENBERG (Hrsg.), Offenbarung als Geschichte. In Verbindung
mit R. Rendtorff, U. Wilckens, T. Rendtorff hrsg. = Kerygma und Dogma,
Beiheft 1. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1961. 131 S. — Zweite
Auflage mit einem Nachwort des Herausgebers, 1963 (S. 132-140).

Der erste Beitrag, von W. Pannenberg (S. 7-20), skizziert die Problem-
lage: Das Versténdnis von «Offenbarung» in der neueren und gegenwértigen
Geschichte der Theologie. Der zweite Beitrag, « Die Offenbarungsvorstellungen
im Alten Israel» von R. Rendtorff (S. 21-41), sucht das Offenbarungsver-
stéindnis in Israel durch Quellenstudium nédher zu begreifen. U. Wilckens
schreibt tber «Das Offenbarungsverstindnis in der Geschichte des Ur-
christentums» (S. 42-90). S. 91-114 bietet der Herausgeber W. Pannenberg
sieben «dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung». In einem
finften Beitrag (S. 115-131) bezieht Trutz Rendtorff den gewonnenen
Offenbarungsbegriff auf das Kirchenproblem.

Die zweite Auflage 1963 des Heftes enthélt S. 132-148 ein Nachwort des
Herausgebers, in dem er sich mit den verschiedenen, zum Teil auflergewthn-
lich heftigen Angriffen gegen den Entwurf auseinandersetzt. Der Grund-
gedanke gelangt so zu neuen Formulierungen, die die Absicht weiterhin
kldren, insbesondere in bezug auf die speziell als «anst6Big» empfundene
Proklamation der universalen Einsichtigkeit der historischen Offenbarung,
d.h. aber in bezug auf die Lokalisierung der Hermeneutik in der neuen Kon-
zeption.

Mit diesem Entwurf wird einerseits die Uberwindung der «Theologie des
Wortes» und der «Kerygmatheologie», andererseits ein neuer Weg in die
Zukunft der Theologiegeschichte gesucht. Der Vorstol geschieht auf brei-
tester Front ; kennzeichnend dafiir ist die Zusammenarbeit der Exegeten und
Systematiker. Das Grundséitzliche des Unternehmens ist ferner daran erkenn-
bar, da3, wie U.Wilckens konstatiert, die Aufgabe ihm eine neutestamentliche
Theologie in nuce abforderte (diese wird zugleich in iiberlieferungsgeschicht-
licher Anordnung geboten, nach dem Vorgang Gerhard von Rads fiir das
A.T.). Das Grundsitzliche zeigt sich in den Thesen Pannenbergs, die von dem
neu gefundenen Ausgangspunkt aus mehr oder weniger alle Gebiete der
Dogmatik in ein neues Licht stellen. Insofern bietet das Heft interessanteste
Lekture Giber zahlreiche Begriffe. Die Konzeption stellt nichts Geringeres dar
als ein umfassendes Programm zur Revolution der gegenwiirtigen Theologie:
die Vorrangstellung der Historie, der Apokalyptik und des lukanischen
Werkes, die Historizitat der Wundertaten Jesu, sein MessiasbewulBtsein, die
Kontinuitédt der urchristlichen Christologie, die positive Beurteilung der
Aufnahme der griechischen Gottesfrage in der Alten Kirche einerseits, des
konstantinischen Zeitalters andererseits, — das sind nur wenige Ziige an dieser
grundsétzlichen Provokation der herrschenden Meinung. Man mul} das Buch
durcharbeiten (als Seminargrundlage ist es denkbar gecignet). Es bringt die
Theologiegeschichte wieder in Fluf3.

R. Bohren kann im Blick auf die in der existentialen Interpretation ein-
laufende Enthistorisierung sagen: «Pannenbergs Rede von der , Sprache der



Rezensionen 295

Tatsachen< wirkt hier zunichst befreiend.»! Dem ist zuzustimmen. Noch
abgesehen von der UngewilBheit der historischen Verursachung des Christen-
tums Uberhaupt zeigt sich bei der Vernachldssigung der geschichtlichen
Aspekte eine Tendenz, den Inhalt des Glaubens als eine zeitlose Heilslehre zu
fassen, fiir die es dann gleichgtiltig wird, ob sie als Theologie oder als atheisti-
scher Humanismus gefal3t wird. Der Begriff der Offenbarung kann hier nur
noch unspezifisch gebraucht sein.

Einem solchen zeitlosen soteriologischen System gegeniiber wird sich
immer die Frage nach seiner Autorisierung stellen. Wenn keine historische
Veranlassung, warum dann gerade diese Religion und nicht der Mithras-
kult?

Der christliche Theologe muB} ein Interesse haben an der Frage nach dem
historischen Gehalt der christlichen Verkiindigung. Sie erhebt sich aktuell
aus der Feuerbach-Marx’schen Kritik der christlichen Religion. Die not-
wendig anthropomorphen Identitétssidtze eines zeitlosen Systems werden
immer der Umkehrung nach der Methode Feuerbachs ausgesetzt sein:
«Theologie ist in Wahrheit Anthropologie.» An der Geschichte dagegen ist
nichts «umzukehren». Es bestatigt sich andererseits aus der Geschichte der
marxistischen Religionskritik, dal die Destruktion um so ratloser wird, je
mehr sie sich der Frage nach der geschichtlichen Person Jesu néhert (vgl.
H. G. Koch, Abschaffung Gottes?). In der Tat setzt schon Feuerbachs
«Wesen des Christentums», das die Methode begriindet, voraus, daB historisch
nichts mehr zu diskutieren ist. Er iiberbietet D. F. Straull nur, indem er von
dessen Ergebnissen in der Mythologisierung der evangelischen Geschichte
ausgeht.

Dies nur ein vorldufiges, dulleres, wenngleich nicht unbedeutendes Kri-
terium fiir die Wichtiglkeit des vorliegenden Entwurfs. Daf} derselbe von so
verschiedenen Seiten angegriffen worden ist, hat seinen Grund darin, daf
nicht nur die Verfechter einer reinen Worttheologie, sondern auch diejenigen,
die sich in den letzten 30 Jahren unter dem Druck dieser Theologie zu einer
Trennung von Historie und Bedeutung oder zu dem Refugium eines rein
iibernatiirlichen, metaphysischen Begriffs von Heilsgeschichte entschlossen
(man denke etwa an J. Schniewinds Satz in den Abendmahlsverhandlungen:
«Was am Griindonnerstag passiert ist, geht uns hier nichts an»?2), von dem
vorliegenden Programm ins Unrecht gesetzt werden. Die vorgetragene For-
derung eines universalgeschichtlichen Denkens muf3 jedenfalls zum Anlafl
werden, die Rdume der Theologie zu liften.

Die inzwischen gegen das Programm gerichteten Angriffe zeigen, daf3 man
sich mit ihm auseinandersetzt. Als Systematiker hatte Pannenberg die un-
dankbare Aufgabe, in wenigen Thesen die weitreichenden Konsequenzen fiir
das Gesamte der Theologie zu umreillen. Dabei mufiten Fragen offen bleiben.
Wenn der Beitrag des Alttestamentlers Rendtorff inzwischen durch Zimmerli
eine gewisse Korrektur erfahren hat, da er das Ubergewicht der geschicht-
lichen Selbsterweise Jahwes tiber das Medium des Wortes zu rasch und zu

1 R. Bohren, Ev. Theol. 22 (1962), S. 81.
2 Zitiert bei G. Bornkamm, Ev. Theol. 22 (1962), S. 2.



296 Rezensionen

radikal darstellte, wenn sich auch fiir Pannenberg die Notwendigkeit zeigte,
gegeniiber dem MiBverstiandnis, er trete fiir die glaubenbegrindende Wirkung
reiner historischer Fakten ein, ausfithrlicher zu zeigen, was zu verstehen ist
unter der von ihm von Anfang an herangezogenen «neuen Hinsicht» auf die
Ereignisse und unter ihrem (iiberlieferungsgeschichtlichen Kontext», so ist
doch zugleich erwiesen, dal Einseitigkeiten, wie sie eine die herrschenden
starren Denkschemata sprengende Energie hervorbringt, von dem Programm
in Abzug gebracht werden kénnen. Pannenberg hat sich bereits angeschickt,
die offenstehenden Fragen nach der Rolle der «anderen Seite», der bleibenden
Aufgabe und Gestalt der Hermeneutik, néher zu beantworten.?

Der vorliegende Entwurf steht und fallt naturgemifl mit seiner neu-
testamentlichen Fundierung, und hier liegt, so will es scheinen, geradezu
seine Starke. Der Beitrag von U. Wilckens hinterld3t einen tiefen Kindruck.
Gewisse Kleinigkeiten darf man wiederum sicher in Abzug bringen, so etwa
die offenbar um der (auffallenden) Symmetrie des Aufbaus willen besonders
herausgestellte Betonung des Fehlens einer futurischenz Eschatologie bei
Johannes; die Lektiire des Evangeliums fiihrt trotz 11, 25 nicht zu diesem
Ergebnis.

Die ganz ausgezeichnete Darstellung U. Wilckens mag auch die MaBstibe
abgeben fiir die innerhalb des Entwurfs bei seiner Extension notwendig wer-
denden Korrekturen. Wilckens beschreibt z.B. die eminente Bedeutung des
Pneuma bei Paulus, selbst angesichts der Betonung der Vergangenheit und
der Zukunft des Heilsgeschehens. Dieses Beieinander darf man gewill auch
fir Lukas geltend machen, der den HI. Geist zudem nicht als soteriologisches
Moment, sondern als Motiv und Gabe der Mission, als Ausriistung fur die
Geschichte der Verkiindigung, kennzeichnet. Das neutestamentliche Referat
riumt jedenfalls der Lehre vom Heiligen Geist, die in der theologischen Gegen-
wart (und man hat den Eindruck, auch noch in dem Beitrag von T. Rendtorff)
keine konstitutive Bedeutung besitzt, bereits eine Stelle ein. Hier ist eine
Entfaltung wiinschenswert und méglich.

Mit dem neutestamentlichen Referat sind auch die Kriterien fiir die
Christologie geboten. Hier existieren moglicherweise innerhalb der systemati-
schen Konzeption noch unausgeglichene Partien. Inwieweit ist nicht doch
die Sohn-Gottes-Christologie bei Markus und Johannes (S. 105) notwendiges
Element in der Botschaft des Christusgeschehens? Auf die Aufgabe einer
Erarbeitung der christologischen Titel im N.T. kommt Pannenberg nur kurz
zu sprechen (S. 93). Liegt nicht im Geschick Jesu eine Uberbietung der bis-
herigen Selbsterweise Gottes in der Geschichte Israel, insofern er sich vorher
durch Handeln einem Objekt gegeniiber erkennen liel3? Inwieweit liegt nicht
auch in dem Handeln Jesu als Subjekt bereits ein Handeln Gottes: Selbst-
offenbarung Gottes im Tun wnd im Geschick Jesu? Hier mii3te mdéglicher-
weise die Formel von der «indirekten Mitteilung» bei Pannenberg modifiziert
werden. Diese giiltige Entwicklung liegt ja schon angedeutet in seinem Satze,
daf3 «im Kerygma» von Jesus Christus ein von Gott selbst ¢zundchst ver-
schiedener Inhalt» gemeint sei. Das Kerygma geht tiber diese Verschiedenheit

3 W. Pannenberg, Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 60 (1963), S. 90-121.



Rezensionen 297

hinaus. Es ist bemerkenswert, da3 auch das Referat iiber das neutestament-
liche Offenbarungsverstindnis die Rede von einer «indirekten Mitteilung»
nirgends zu begrinden scheint. In diesem Zusammenhang argumentiert
Pannenberg mehr alttestamentlich, und sein Bild vom «Geschick Jesu» fithrt
so moglicherweise an einen Ebionismus heran. Die Frage ist nicht ohne Be-
deutung ; das zeigt die Konsequenz fiir den Zusammenhang von Christologie
und Ekklesiologie, wie ihn der Beitrag von T. Rendtorff darstellen will. Faflt
man nun die Machttaten Jahves schon (mit Recht) als Erweise seines Wesens
(S. 29f.) und gelangt so im A.T. fast schon zu mehr als einer «indirekten Mit-
teilung», so besteht anderseits die Gefahr, im N.T. weniger als eine direkte zu
finden. (Zu fragen wéire auch, ob nicht der «Selbstoffenbarung» besser ein
«vermittelt» zuzuordnen wire als das stolende, wenig préagnante «indirekt».)
Die Frage bleibt also, inwieweit nicht doch, nachdem bereits im A.T. &hnliche
Ziige heraustreten (kabod, S. 44), bei Jesus von einer Unmittelbarkeit der
Offenbarung, von einer Anwesenheit Gottes, zu reden ist, eine Frage die sich
aus der christologischen Uberlieferung der Kirche erhebt, in die der «Sohn
Gottes» normativ eingegangen ist.

Dies alles sind Fragen der Ausgestaltung des Programms. Ist einmal das
Objekt wieder erkannt, so kénnen die Fragen der subjektiven Aneignung:
«Augen zu sehen», Entscheidung, Glauben, Teilhabe am Geschick Jesu, die
Fragen der Christologie, des Dritten Artikels, der Verteilung der Gewichte
auf Selbstevidenz und Hermeneutik, und die Frage der faktischen Korruption
der «natiirlichen» Erkenntnisfdhigkeit gelést werden.

Das Programm ist schon deshalb verdienstlich, weil es an einer groflen
Zahl von Stellen eine Alternative zu bereits sichtbar werdenden Aporien der
bisherigen Denkentwicklung in der Theologie freikdmpft; im Riickgang auf
die Frage nach der Geschichte ist es gar nicht zu umgehen. Man wiinscht
gern, daf} es gelingen moge, das Unternehmen durchzufiihren, nicht zuletzt
auch, weil dadurch der Kirche in ihrer Krise wieder die Moglichkeit eines
Geschichts- und Zeitbewuftseins angeboten wird, ohne das ihre Existenz
schon verloren ist.* Klaus Bockmiihl, Basel

Rubporr BoHREN, Predigt und Gemeinde. Beitrdge zur praktischen Theologze.
Zirich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1963. 243 S. Fr. 18.50.

Bis auf einen waren die zehn Beitriage, die R. Bohren hier vorlegt, bereits
in Zeitschriften erschienen. Thre Sammlung ist aber zu begriien, hat man
darin m.E. einen sehr beachtlichen Versuch, eine resolut a-katholische, ja
anti-katholische praktische Theologie plausibel zu machen. Der Verfasser
schlieBt sich hingichtlich der Lehre von der Kirche, vom Verhiltnis zwischen
Diensttrager und Laien, vom Gottesdienst resolut ab gegen alles, was cku-
menisch zur rechten Seite der heutigen reformierten Kirche steht, und zwar
nicht so sehr aus Reflexion als aus Reflex.

Was dabei herauskommt, ist von gréftem Interesse. Der Geist scheint
seine Christusgebundenheit zu verlieren, um nicht so sehr Erneuerer als
Neuerer zu werden. DaBl es auch eine mapddooig gibt, scheint vergessen. Der

% Corrigenda: p. 67 identifiziert, p. 73 jetzt, p. 109 griechischen.



298 Rezensionen

Apostolat geht so total auf im einmaligen Zeugendienst der Apostel, daB es
scheinbar nach ihrem Tode keinen Dienst mehr gibt, durch welchen der Geist
Christi die Gemeinde (Kirche darf man anscheinend das Volk Gottes nicht
mehr nennen!) in Einheit, Kontinuitdt und Loyalitdt bewahrt und fihrt,
und daf3 es moglich wird (wie etwa im letzten Aufsatz), sogar von der Leitung
der neutestamentlichen Gemeinde zu sprechen, ohne den Apostolat als Ele-
ment dieser Leitung zu unterstreichen. Des Pfarrers Hauptfunktion ist,
vorerst Theologe, d.h. Techniker zu sein, wobei er selbstverstidndlich der
Gemeinde nicht gegeniiber treten darf, als wire er derjenige, in dem und durch
den Gott sein Volk aufsucht, wobei er auch die Sakramentsverwaltung z.B.
ruhig anderen Gemeindegliedern {iberlassen darf. Dal} er ordiniert ist (zu
was wohl?), scheint vergessen: die Ordination scheint iibrigens nicht mehr
als eine zeitbeschrinkte Ordnungsregel zu sein, die es erlaubt, fiir eine be-
stimmte Periode Gemeindegliedern — auch Unvorbereiteten — den Predigt-
dienst anzuvertrauen. Uber die Gemeinde, wie sie ist, ist ein Wehgeschrei
anzustimmen ; daf3 aber vor allem sicher nétigen Weinen um diese Gemeinde
gedankt sein soll, kommt kaum zu Gehor. Der Welt gegeniiber scheint die
Kirche keine Grenze zu haben, als ob es keine Taufe gédbe. Die Leute, die sich
zum Gottesdienst versammeln, sollen nicht als Christen angesprochen wer-
den, sondern als Unmiindige, denen man keine feste Speise vorsetzen darf.
(Wahrscheinlich deshalb sind sie auch als Katechumenen zu behandeln, d.h.
als solche, die kein Anrecht darauf haben, zum Tisch des Herrn geladen zu
werden — somit kann das Problem des Abendmahles ganz an den Rand
geschupft werden.) Das Gegenteil wird zwar auch behauptet, aber ohne die
leiseste Anspielung auf das Abendmahl. Die traditionsgegebene Struktur der
Kirche (z.B. die Presbyterien) wird kurioserweise in ihrem Dasein nicht in
Frage gestellt, sie wird auf ihre Legitimitdt und Legitimation hin nicht
untersucht, sie soll nur ausgeniitzt oder besser geistlich erneuert werden.
Daf} der (eist vom neutestamentlichen Zeugnis her diese Struktur als solche
in Frage stellen kénnte, dal er da nicht mitmachen wollen kénnte, solange
diese Struktur nicht einer eingehenden kritischen, d.h. exegetischen, histori-
schen und dogmatischen Priifung ausgesetzt worden ist, wird nicht erahnt,
als ob die Struktur der Kirche nicht den Auftrag hétte, die Natur der Kirche
zu dokumentieren und zu beschiitzen, als ob sie nur zum Schema dieses
Aons gehorte. 1. Kor. 12 soll endlich in der Gemeinde zu seinem Rechte
kommen, um in der Lehre und der Praxis der Dienste den verfaulten katho-
lischen Priesterbegriff (der leider sehr bald in der reformierten Kirche des
XVI. Jahrhunderts wieder die Oberhand bekommen haben sollte — aber
kennt der Verfasser eine reformierte Amterlehre des XVI. Jahrhunderts, die
nicht institutionell und «klerikal» wére?) abzuldsen. Dafl aber 1. Kor. 12 ein
Kapitel ist, in dem Paulus mit pastoraler Behutsamkeit sich hinbewegt auf
1. Kor. 13 hin, scheint unbeachtet geblieben zu sein. Bis vielleicht auf den
schénen Beitrag tiber «Die Hauskirche J. Ch. Blumhardts», von woher das
ubrige Buch in Frage gestellt werden kénnte, haben wir es also mit einer sehr
beachtenswerten Demonstration dessen zu tun, was aus der reformierten
praktischen Theologie wird, wenn sie ihr rechtes Auge verliert und nur links-
dugig wird.



Rezensionen 299

Es wird hier klar, daB} der eigentliche Grund, warum die reformierte
praktische Theologie (und nicht nur die praktische Theologie) gegenwiirtig so
konfus und widerspruchsvoll ist, das unerledigte Problem des Verhéltnisses
zwischen Christologie und Pneumatologie in ekklesiologischen Fragen ist:
Bedingt das christische (institutionelle?) Moment das pneumatische
(ereignishafte ?), oder ist das pneumatische vom christischen entbunden, um
traditionslos immer Neues, Ereignishaftes zu unternehmen, das sich dann
zwar irgendwie institutionell verankert, aber somit auch kompromittiert, so
daB} es automatisch durch neue Ereignisse in Frage gestellt und dann ersetzt
oder zum mindesten in seiner theologischen Bedeutsamkeit und Relevanz
verharmlost und degradiert wird? Geht es um die Reihenfolge «Institution
und Ereignis» (und somit um eine streng begrenzte Zahl messianischer Insti-
tutionen, die durch den freien Geist immer wieder erneuert werden) oder um
die Reihenfolge « Ereignis und Institution» (und somit um eine nie aufhérende
Folge von Institutionen, die die Ereignisse aufzufangen haben, die aber durch
dieses Auffangen schon innerlich gerichtet sind, weil sie von Natur aus nicht
in der Lage zu sein scheinen, aufgefangene Ereignisse als ihre mpoogpopd und
nicht als ihren dpmarudg zu behandeln)?

Nach der Lekture dieses Buches bedauert man es um so mehr, dal R.
Bohren nach rechts so blind bleiben will, denn mit Eifer und Hoffnung,
zuweilen auch mit groBer Kraft, verlangt er fiir das kirchliche Leben, was
ihm heute in der Tat am meisten nottut: eine epikletische Grundhaliung, ohne
die die Kirche nur dumm werden kann, und eine totale Bereitschaft, eschato-
logische Gemeinde zu sein, Pilgerin zu sein zwischen dem von der Welt noch so
verhal3ten oder verkannten Ostersieg und der Parusie, aber auch und gerade
deshalb im Verborgenen Trégerin zu sein der kommenden Welt. Ist diese
Berufung aber gerade nicht stark genug, um die Bedenken zur Rechten zu
beschwichtigen ?

Das Buch hat drei Teile. Im ersten behandelt der Verfasser homiletische
Probleme («Das Wort und die Krafty», 1952, S. 13-38; «Heilsgeschichte und
Predigt», 1958, S. 39-46; «Die Gestalt der Predigt», 1954, S. 47-69; «Be-
merkungen zu Karl Barths Predigtweise an Hand seiner Predigten aus den
Jahren 1954-1959», 1962, S. 71-83; «Die Krise der Predigt als Frage an die
Exegese», 1962, S. 85-117). Im zweiten Teil beantwortet er die Frage «Seel-
sorge — Trost der Seele oder Ruf zum Reich?» (1957, S. 119-147). Im letzten
Teil geht es um pastoral-theologische («Die Hauskirche J. Ch. Blumhardts»,
1961, S. 149-171) und ekklesiologische Fragen («Das Pfarramt in der Sicht
des Theologiestudenten», 1959, S. 173-181; «Unsere Gemeinden — Gemeinde
Jesu Christi?», 1960, S. 183-206; «Die Leitung der Gemeinde», 1961, S. 207—
228).

Von diesen zehn Aufséitzen ist zweifellos «Die Krise der Predigt als Frage
an die Exegese» der weitaus wichtigste. « Woher kommt es, dafl die Alt-
testamentler mit Hilfe der typologischen Methode offenbar mit Lust und
Liebe predigen und ihre Predigten gerne verdffentlichen, indessen die Neu-
testamentler mit ihrer existentialen Interpretation zum mindesten sehr
zuriickhaltend sind, mit ihren Predigten das Licht einer weiten Offentlichkeit
zu suchen ?» (S. 88). Auf diese Frage mochte der Aufsatz eine Antwort geben,



300 Rezensionen

und der Verfasser meint mit Recht, da3 auf diese Frage von der praktischen
Theologie her eine Antwort gegeben werden mul}: « Wurzelt die Predigt in
der Exegese, dann ist es Aufgabe der Praktischen Theologie, die Exegese
selber in Frage zu stellen, wenn der Vollzug der Predigt notorisch nicht
gelingen will» (S. 88). Bohrens Antwort behandelt vier Aspekte der Frage:
das Dilemma zwischen Text und Predigt («Nachdem er den Text historisch-
kritisch beerdigt hat, soll er ihn existentiell wieder auferwecken. Kein Wun-
der, wenn der Prediger hier verzweifelt und in vielen IFédllen entweder das
Predigen oder die Methode 14B8t», S. 93); die Tendenz zur Verabsolutierung
der Geschichte (unter Vernachldssigung einer trinitarischen, d.h. auch einer
pneumatologischen, d.h. auch einer apokalyptischen Theologie); die Tendenz
zur Abstrahierung von der Geschichte durch die existentiale Interpretation
(wo es doch fur jede wahre Predigt konstitutiv ist, in betender Haltung
«Wiederholung, Zitat, Rezitativ, Erzahlung und darin auch einmal — histo-
rischer Bericht zu sein», S. 104); und die Weltfremdheit der Predigt als
Folge exegetischer Methode (verliert man ja mit der Entgegenstiindlichung
der Geschichte die Gegensténdlichkeit der Welt). Es wird sehr aufschlufBreich
sein zu verfolgen, wie die interpellierten Exegeten und Theologen (R. Bult-
mann, E. Kédsemann, G. Ebeling, E. Fuchs, W. Marxsen) auf diesen Aufsatz
reagieren werden. Mir scheint, dafl R. Bohren damit zu sehr Wesentlichem
vorgestoen ist, und es ist nicht tibertrieben zu behaupten, dal3 er mit dieser
Arbeit nicht nur anregend, sondern auch férdernd in die Debatte eingetreten
ist. Eine Frage stellt sich aber: woher kommt es eigentlich, dafl die alt-
testamentliche Exegese so predigtfreudig, die neutestamentliche aber so
predigtscheu sich verhalten? Woher kommt es, dal besonders die neutesta-
mentliche Exegese den Eindruck nicht verwehren kann, sie weiche aus? Ich
frage mich — und Bohrens Buch hat mir sehr geholfen, diese Frage zu prézi-
sieren — ob es nicht daher kommt, daf3 die alttestamentliche Exegese sich
immer mehr, trotz so sehr verschiedener Technik und Methodik, in innerer
geistiger Kontinuitét mit der patristischen Exegese versteht, dal3 die neu-
testamentliche Exegese aber das Bekenntnis einer solchen Kontinuitat nicht
riskieren will, sonst miif3te sie ja zugeben, daf3 der « Katholizismus», den sie je
linger je mehr im Neuen Testament aufdeckt, effektiv zum Neuen Testament
gehort. Wire es aber nicht viel ergiebiger, gescheiter und schlieBlich auch
ehrlicher, diesen «Katholizismus» zu bejahen, um von dieser Bejahung aus
den so anders gewordenen romischen Katholizismus und den terrorisierten
Protestantismus frisch, frohlich und frei vom Worte her zu interpellieren?
So daB die neutestamentliche protestantische Exegese endlich nicht nur
durch sehr vereinzelte Vertreter mithelfen und mithoffen wirde, die Kirche
auf ihre Einheit hin zu reformieren und zu erbauen ? Aber da auch R. Bohren
vor der vermeintlichen Kongruenz zwischen Katholizismus und traditionellem
Romanismus zuriickschreckt und nach links die Flucht ergreift, konnte er
den deutschen Neutestamentlern nicht die Hauptfrage stellen, die ihnen von
der praktischen Theologie her zu stellen ist.

Jean Jacques von Allmen, Neuchéatel



	Rezensionen

