
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hakold H. Rowley (ed.), A Companion to the Bible. 2., gänzlich neugestaltete
Auflage. Edinburgh, T. & T. Clark, 1963. 628 S., 6 doppelseitige Karten.
£ 1/15/-.

Die erste Auflage dieses wichtigen Handbuches erschien 1939 und wurde
von T. W. Manson besorgt. Wegen des Krieges konnte es in den meisten
nichtangelsächsischen Ländern kaum beachtet werden, obwohl es das

evangelische Gegenteil zu manchem römisch-katholischen Werk (wie z.B. die
Initiation Biblique, von A. Robert und A. Tricot) bildet. Es ist also zu
begrüßen, daß diese Neuauflage erschienen ist, die gleichzeitig das Werk auf die
Höhe der heutigen Forschung bringt und den inzwischen heimgegangenen
Herausgeber durch einen anderen ersetzt, dessen Namen eine Garantie für
hohe wissenschaftliche Qualität darstellt.

Natürlich sind die Arbeiten unterschiedlich und wegen ihrer gebotenen
Kürze nicht immer leicht zu werten. Daß dabei manches zu kurz kommt, ist
angesichts der Gattung auch nicht verwunderlich.

Wie gerne hätte man z.B. gesehen, daß E. Ullendorff: «Old Testament
Languages» (S. 11—18), seinen Beitrag weit ausführlicher gestaltet hätte,
fehlt es doch heute an Handbüchern, die den Anfänger und den Nicht -

Spezialisten auf dem laufenden halten können, und ist sogar auch der
Fachmann oft im Mare magnum der Unübersichtlichkeit verloren. Nun ist
Ullendorff ja einer der Vertreter der These eines ursprünglichen semitischen
Bi-Litterismus (8. 14ff.), und hier gab es eine Möglichkeit, sie vor einem
breiteren Publikum zu vertreten.

In einer anderen Hinsicht könnte man das Fehlen einer ausführlichen
Behandlung der hermeneutischen Probleme um das Alte Testament, sowohl
als der ganzen Diskussion um die « Entmythologisierung » des Neuen Testaments

und der damit verbundenen Probleme (man beachte, daß R. Bultmann
und O. Cullmann nur ganz selten genannt werden) bedauern, hätten gerade
objektive, weil außerhalb eines gewissen auch philosophischen
Vorverständnisses stehende Aufsätze, bestimmt zur Klärung der Lage beigetragen.

Als besonders wichtig erscheinen noch die Studien von H. H. Rowley über
die alttestamentliche Literatur (S. 27-70), M. Black über spätjüdisches
Schrifttum (S. 71-89), J. Muilenburg über Gattungsforschung im A.T.
(S. 123—134), B. J. Roberts und N. Turner über Textforschung im A.T. und
im N.T. (S. 144—162 und 163-182), von D. Baly über Geographie Palästinas
(S. 185—204), der eine neue Einteilung der Gegend, nicht nach Nord-Süd,
sondern nach West-Ost laufenden Linien versucht, C. J. Mullo Weir über
Israels Nachbarn (S. 205-219), J. Gray über Archäologie (S. 246-280). P. R.
Ackroyd über Geschichte Israels (S. 281-234), F. F. Bruce über das apostolische

Zeitalter (S. 495-522) und N. H. Snaith über Gottesdienst im A.T.
(S. 523-545). Beachtenswert ist ferner der sich im Anhang befindliche
Prospekt von Zeitrechnung und Kalender, Chronologie, Gewichten, Maßen usw.
von T. W. Manson, durch H. H. Rowley neubearbeitet (S. 570-580). Die dort



282 Rezensionen

gebotene Chronologie ist um einige Jahre höher als die in Deutschland und in
den USA übliche.

Abschließend kann man diesem Buch nur den verdienten Erfolg wünschen.
Sollte es übersetzt werden, dann wird man die jetzt eher auf angelsächsische
Literatur gerichtete Bibliographie in einigem ergänzen müssen.

J. Alberto Soggin, Rom

Norbert Lohfink, S. J., Das Hauptgebot. Eine Untersuchung literarischer
Einleitungsfragen zu Dtn.5-11. Analecta Biblica, 20. Romae, Pontifie.
Instituto Biblico, 1963. XXIV + 317 S.

Die Besprechung eines Werkes über einen Gegenstand, der einem durch
eigenes Bemühen vertraut ist1, gibt dem Rezensenten einen Begriff nicht nur
vom Fluß der Forschung, sondern auch von der Begrenztheit jeder Problemstellung

und der Beschränkung der Perspektiven. In einer breit angelegten
Untersuchung der literarischen Einleitungsfragen zu Deut. 5-11 geht Lohfink
nach einer wertvollen Einleitung, in welcher er insbesondere die «Hilfe der
Vergangenheit» würdigt (die Arbeiten von de Wette, Wellhausen, Steuernagel,

Klostermann, von Rad u.a. kommen ausgiebig zur Sprache), dem
auffälligen Formelgebrauch des Deut, nach: Worte für «Gesetz» und
Gesetzesbeobachtung, Verben des Verhältnisses zu Jahwe und anderen Göttern,
Verben im «Segenshinweis», Vokabular des Dekaloganfangs, um nur das

Wichtigste zu nennen. In einem weiteren Arbeitsgang werden die Redeformen
des Deut, behandelt, unter welchen das erst seit kurzer Zeit faßbare
Bundesformular (Baltzer u.a.) eine bedeutende Rolle spielt. In der guten Tradition
des päpstlichen Bibelinstituts steht auch die kontinuierliche Textanalyse, die
Ausführungen über den Numeruswechsel (der Verfasser redet von der
Numerusmischung und konstatiert gesetzmäßige Zusammenhänge zwischen dem
Numerus und den verschiedenen Gattungen, «Erzählung» raid «Paränese»)
und schließlich der Versuch einer inhaltlichen Bestimmung unter dem Titel
«Der paränetische Vorgang».

Bei voller Anerkennung der Schau des Ganzen, der präzisen Kleinarbeit,
der großen Zahl von guten Einzelbeobachtungen, der reichen Verwertung
der zum Deut, besonders umfangreichen Literatur sind an den Verfasser und
sein Werk einige Fragen zu richten, die über die literarische Problemstellung
hinausführen: a) Hätten die Ergebnisse, die seinerzeit von Klostermann angeregt

worden sind (er hat sie allerdings mehr hingeworfen als begründet), nicht
besser fruchtbar gemacht werden können, nachdem sie doch die literarischen
Einleitungsfragen in ein neues Licht gerückt haben? Der Verfasser wäre dann
der Absicht des Deut, noch um einen Schritt näher gekommen, b) Ist die
Bedeutung des Numeruswechsels wirklich vom «hörpsychologischen Hintergrund»

(S. 247f.) her zu fassen (Steigerungserlebnis, Emphase usw.), oder
löst sich das auffällige Problem nicht doch eher von der inhaltlichen statt von
der psychologischen und literarischen Seite her, d.h. aber von dem dem Deut,
eigenen Volksbegriff her (auf den zuerst von Rad hingewiesen hat)? Damit

1 O. Bächli, Israel und die Völker. Eine Studie zum Deuteronomium,
Abh. z. Theol. des A. und N. T., 41, Zürich (1962).



Rezensionen 283

hängt die letzte Frage zusammen: o) Wäre es nicht vom Text her angezeigt,
statt vom Hörer-« Publikum » von der Gemeinde (qahal) oder von «Israel»
(vgl. die betonte Anrede) zu reden, und wären nicht gerade dadurch der an
sich sehr gute Ertrag der literarischen Untersuchung historisch und
theologisch vertieft und für die weitere Forschung am Deut, noch bedeutsamer
geworden, als das zu besprechende Werk ohnehin ist - Für die Erfassung des

Deut, ist eine weitere Forarbeit geleistet worden, an der die künftige
Forschung nicht schadlos wird vorbeigehen können.

Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau

Wolfgang Richter, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richter¬
buch. Bonner Biblische Beiträge 18. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1963.

XI + 411 S. DM 32.-.

Das Wort Traditionsgeschichte hat im Sprachgebrauch der heutigen alt-
testamentlichen Exegese einen wenigstens dreifachen Sinn. Es bezeichnet
einmal die Untersuchung der religiösen, kultischen und literarischen
Traditionen, die z.B. dazu beitrugen, die Botschaft eines Propheten zu gestalten.
Diese Methode kommt z. B. in Beyerlins Micha-Untersuchung oder in Kaisers
«Der königliche Knecht» zur Verwendung. Daneben bezeichnet Traditions-
geschichte das Studium des allmählichen Wachsens der historischen
Überlieferungen und der Einordnung derselben in größere Einheiten bis zur
Entstehung der vorhandenen Erzählungsliteratur, so wie es z.B. Noth in seinen

überlieferungsgeschichtlichen Studien getan hat. Und drittens ist Traditionsgeschichte

das Schlagwort der sog. Uppsala-Schule und wird als eine Methode
definiert, die auf einmal auf die Analyse der Überlieferungseinheiten, auf das
Verstehen der vorliegenden Komposition und auf die religionsgeschichtliche
Analyse zielt ; dabei sollen sowohl sprachliche und stilistische wie auch sachliche

Kriterien zur Sprache kommen und die vorwiegend mündliche Art der
Überlieferung berücksichtigt werden. Die Uppsala-Schule hat neulich ein
konkretes Beispiel für die Anwendung ihrer traditionsgeschichtlichen Methode
gezeitigt.1 Auch das hier zur Besprechung vorliegende Buch gibt einen
wertvollen Beitrag zur Klärung der traditionsgeschichtlichen Methodenfragen.

Der Verfasser hat eine eingehende Analyse der Kap. 3—9 des Richterbuches
vorgenommen und sich dabei bemüht, nicht nur die bisher bekannten Methoden

zu verschärfen, sondern auch neue und objektivere Kriterien zu finden.
Jeder Abschnitt wird zunächst literarkritisch analysiert, wobei sich ergibt,

daß sich die Annahme zweier Quellenschriften nirgends empfiehlt. Dann folgt
eine Gattungsanalyse unter Anwendung sprachlicher und stilistischer
Kriterien, wobei besonders Satztypus, Tempusform und Wortfolge als Merkmale
der Gattungen hervortreten. Die Gattungsbestimmung führt zur Aufstellung
mehrerer neuen Gattungen: Erzählung, Bericht, Schilderung, erbauliche
Betrachtung, konstruierte Erzählung usw. Diese werden auch im Hinblick
auf ihre Zugehörigkeit entweder zum alten Gut der Tradition oder zu dem
vom Verfasser oder Sammler gestalteten Stoff beurteilt. Aus dieser Analyse

1 R. A. Carlson, David the Chosen King. A Traditio-Historical Approach
to the Second Book of Samuel (1964).



284 Rezensionen

läßt sich dann der Verlauf der Überlieferung ablesen. Die ursprüngliche
Erzählung ist z.B. mit einem Rahmen versehen oder mit anderem Stoff
zusammengefügt worden, wodurch eine neue Deutung des Ereignisses
zustandegekommen ist. Manchmal, wie in der Gideongeschichte, können mehrere
Stufen des Traditionszuwachses abgelesen werden, von denen jede eine Um-
deutung des alten Stoffes bedeutete. Formelhafte Wendungen und stehende
Motive verraten den Bearbeiter und lassen seine besonderen Interessen
hervorleuchten.

Aufgrund dieser Einzelanalyse meint der Verfasser feststellen zu können,
daß die Stücke, die vom Urheber der Kap. 3-9 herrühren, als Hauptthema
die Rettung Israels durch die von Jahwe berufenen Richter haben. Die
Folgerung liegt nahe: die genannten Kapitel bildeten ursprünglich ein « Retterbuch

», das vom Redaktor des deuteronomistischen Geschichtswerks
aufgenommen wurde.

Methodisch ist das Buch vorbildlich. Der Verfasser hat keine Mühe
gescheut, um sein Material aus allen Blickwinkeln zu beleuchten. Keiner
Methode wird ausschließliche Bedeutung beigemessen. Exkurse über Formen
und Motive kommen oft vor und fördern in vorzüglicher Weise die
Untersuchung. Außerordentlich selten gibt der Gang der Beweisführung zu Fragen
Anlaß, obwohl das subjektive Element natürlich nie ganz auszuschalten ist.
Wenn der religionsgeschichtliche Gesichtspunkt etwas zu kurz kommt, so

liegt das überwiegend am Stoff selber. A priori könnte man vielleicht fragen,
ob die Gattimgsbestimmung wirklich so fast mechanisch mit ausschließlich
sprachlichen Kriterien getrieben werden kann, aber eine endgültige
Entscheidung läßt sich hier nur auf Grund weiterer Anwendung der Methoden
auf andere Texte fällen. Das Buch kann ohne Vorbehalt allen denen empfohlen

werden, die die Neuorientierung der alttestamentlichen Wissenschaft
kennenlernen wollen. Helmer Ringgren, Âbo, Finnland

Mbnahem Hakan, Between Ri'shonôt (Former Prophecies) and Hadashôt
(New Prophecies). A Literary-Historical Study in the Group of Prophecies
Js. XL—LXVIII. (Publ. of the Perry Foundation for Bibl. Res. in the
Hebr. Univ. of Jerusalem.) Jerusalem, The Magnes Press, 1963. 110 S.

Die vielen bisherigen Untersuchungen zu Jes. 40-66 haben noch manchen
Punkt unerklärt gelassen. Während man auf der einen Seite von einem
Deutero- und einem Tritojesaja redet, wird auf der anderen die Einheit dieser

Kapitel beibehalten. Einige behaupten ferner, sie seien in Babylon, andere
sie seien in Palästina niedergeschrieben worden.

Unser Verfasser hat dem ganzen Problem eine neue Untersuchung gewidmet,

erst in Vorlesungen an der Hebräischen Universität Jerusalem 1960 bis
1962, dann z.T. in einem am Bonner Kongreß für Alttestamentler gehaltenen
Referat1.

Die Untersuchimg verläuft in zwei Richtungen : literarisch und historisch.
In ersterer Hinsicht erscheint es dem Verfasser wichtig, Struktur und Raum
der einzelnen Abschnitte festzulegen, ohne welche man zu keinem genauen

1 Vgl. Vet. Test. Suppl. 9 (1963), S. 127-155.



Rezensionen 285

Verständnis des Propheten gelangen kann; in letzterer Hinsicht, die Zeit der
Abfassung der verschiedenen Orakel zu bestimmen.

«Ri'shonôt» sind die Weissagungen, die den Fall Babylons ankündigen,
«Hadashôt» die von der Auferstehung des Volkes und seiner Rückkehr aus
dem Exil.

Nach dem Verfasser darf die Einheitlichkeit von Kap. 40-66 als erwiesen
gelten; die Orakel sind alle vor dem Anfang des Wiederaufbaues des Tempels

(520) anzusetzen, erstrecken sich also über eine Periode von nicht mehr
als 18 Jahren.

Kap. 40-48 geben die in Babel, die weiteren die in Jerusalem verfaßten
Abschnitte wieder. Die Stiländerung erklärt sich aus der Übersiedlung von
Babylon nach Jerusalem, welches der Prophet als die heilige Stadt ansieht, da
sie an der Heiligkeit des Tempels teilhat. Alfredo Ravenna, Rom

Arvid S. Kapelrud, Et folk pâ hjemferd. « Trösteprofeten» — den annen
Jesaja-oghansbudskap. Oslo, Universitetsforlaget, 1964.102 S.N.kr. 14.50.

In verständnisvoller und leichtverständlicher Weise behandelt der
norwegische Alttestamentier hier Deutero-Jesaja und seine Botschaft. Unter
modernen Autoritäten wird besonders J. Muilenburg angeführt. Zu den
Ergebnissen gehören folgende Thesen: Der zweite Jesaja schrieb über die
Befreiung aus der babylonischen Gefangenschaft, war aber selber mit Jerusalem
und dem Tempelkult verbunden (S. 33. 35). Auf die Weggeführten passen alle
Aussagen über den Gottesknecht (S. 89). Der typisch hebräische Wechsel
zwischen Kollektiv und Individuum ist dabei zu beachten (S. 64 u.ö.). Der
leidende Gottesknecht war für den Propheten das leidende, weggeführte
Israel, auf das überlieferte Gedanken über König und Prophet bezogen wurden

(S. 55. 65. 74). Zu den Königsvorstellungen trugen auch Erinnerungen an
den im Exil lebenden Jojachin bei (S. 91). Bo Reiche, Basel

Kornelis Heiko Miskottr, Wenn die Götter schweigen. Vom Sinn des Alten
Testaments. Aus dem Holländischen übersetzt von H. Stoevesandt.
München, Chr. Kaiser Verlag, 1963. 496 S. DM 25.-.

Als dem Rezensenten von der Schriftleitung dieser «Wälzer» übergeben
wurde, ergriff ihn ein gewisses Unbehagen, denn ihm schien das Buch viel zu
groß und die Sprache gar nicht einfach. Mit der fortschreitenden Lektüre
wich dieses Gefühl aber, um einem anderen, ähnlichen Platz zu machen:
der Perplexität, ein derartig gutes und wichtiges Werk recht zu rezensieren. Es
handelt sich um eines der erheblichsten Werke, die in den letzten Jahren über
den Gegenstand erschienen sind.

Sein Zweck ist nicht, zur heutigen theologischen und hermeneutischen
Diskussion über das Alte Testament einen Beitrag zu liefern, sondern durch die
Wiedergewinnung seines wahren Sinnes Richtlinien für ein Gespräch mit
dem modernen Menschen aufzuzeigen. Dieses Gespräch ist in Vergangenheit
und Gegenwart wegen der Mißachtung oder Geringschätzung des Alten
Testaments meistens unfruchtbar gewesen. Ohne das Alte Testament kann
es kein Verständnis des Neuen und seiner Botschaft geben, weil letzteres



286 Rezensionen

allein genommen, unbestimmt bleibt und über große Teile der Realität
einfach schweigt. Es besitzt nämlich das A.T. auf vielen Gebieten einen
«Überschuß» gegenüber dem Neuen (so lautet die Überschrift des Teiles II/3,
8. 179-304), ohne den seine Botschaft einfach im Unbestimmten schweben
bleibt. Darin liegt z.B. die grundsätzliche Schwäche der Theologie einer sonst
so bewunderungswerten Person wie Simone Weil: sie konnte den Weg zum
Christentum, dem sie doch so nahe stand (S. 96ff.), deswegen nicht wirklich
finden, weil sie mit dem A.T. nichts anzufangen wußte. Dieser Fall dürfte für
den Verfasser als paradigmatisch gelten.

In einem ersten Teil wird der heutige Mensch behandelt, an den sich die
Botschaft wendet. Der Verfasser nennt ihn nach Alfred Weber «den vierten
Menschen», der mit dem «mündigen Menschen» von D. Bonhoeffer manches
gemeinsam hat (S. 86ff.). Seine Welt wird dadurch charakterisiert, daß in ihr
«die Götter schweigen», nicht weil sie im Sterben lägen oder schon tot wären
(darum kümmert sich das A.T. nicht; S. 16ff.): sie sind nämlich durchaus
lebensfähig und können (wenn auch mit einem neuen Antlitz) zurückkehren.
Aber sie reden nicht, ja sie haben nie wirklich geredet, denn sie sind doch eine

Projektion des menschlichen Geistes. Mit der Geburt Israels wurde dies zum
ersten Male erkannt (oder: Israel wurde geboren, als dies zum ersten Male
erkannt wurde). In diesem Sinn gibt es einen wahren Atheismus und Nihilismus

(S. 23ff.), die einfach von dieser Feststellung ausgehen und die nötigen
Folgen ziehen. Dies alles gilt aber auch für das Christentum, wo es zur «Religion»

geworden ist, und für seinen Gott, wo er zu «einem Gotte» wurde
(S. 69ff., 73ff.). Wenn es aber einen wahren Nihilismus gibt, so gibt es auch
einen falschen: der trägt zwar der genannten Tatsache Rechenschaft,
bedauert sie aber (S. 28ff.).

Die heutigen Menschen haben nicht viel Zeit und sind wenig
konzentrationsfähig (S. 107ff.). «Was sie packen soll, muß sie überwältigen, und soll
das geschehen, dann muß der Täter, der Sprecher, der Interpret selbst als
ein Überwältigter unter ihnen stehen und gehen. »

Als erstes macht sich der Verfasser daran, verschiedene überlieferte
Schemata über das A.T. abzubauen. Darunter empfindet er als das
verhängnisvollste, daß das A.T. eben das alte Testament ist. Dadurch kann man es

automatisch entwerten, ohne zu beachten, daß ja beide Testamente relativ
der Zeit der Offenbarung gegenüber stehen: das Alte als Erwartung, das
Neue als Erinnerung (S. 119f.) ; aber ein und dasselbe sind doch ihr Gegenstand:

der Bund, der Name Gottes, seine Anthropomorphismen usw. Diese
Einheit beider Testamente dient negativ zur Abgrenzung gegen das Heidentum,

das Griechentum usw. (S. 139 f.), aber auch positiv zur Exegese (S. 150ff.) :

die christologische «Deutung», die nicht im « Sinne frommer Umdeutung»
verstanden werden darf, «ist für den christlichen Glauben einfach geboten».
Dabei soll sich die Exegese durch die normale, für jeden Text gültige
Hermeneutik führen lassen, gerade wenn wir an die Menschlichkeit von Gottes
Wort glauben. Der Fehler der liberalen Exegese liegt gerade darin, daß sie

«speziell» war und die biblischen Autoren nicht zu Worte kommen ließ.
Auch jede natürliche Theologie wird auf diese Art abgelehnt, weil sie nicht

im Wort der Schrift erhalten ist (S. 160ff.). Und es wird gezeigt, daß was der



Rezensionen 287

Atheist eigentlich fast immer ablehnt, gerade diese natürliche Theologie ist,
da er einen Gott als «Grund und Garanten» «einer sittlichen Weltordnung»
nicht anzunehmen vermag, und zwar mit Recht! Denn «was der Wille
JHWHs ist, muß man hören», wo doch alles: Gesetz, Gnade, Gemeinschaft,
Kultus usw., durch das Wort bedingt wird.

Eine rückinterpretierende Eintragung des N.T.s in das Alte wird auch
scharf abgelehnt (S. 168ff.): das Gegenteil trifft zu, das A.T. füllt Christus
mit Gehalt, Sinn und Absicht. Das hat nichts mit Lehre zu schaffen, wie dies
noch bis vor kurzem behauptet worden ist, denn im A.T. begegnet uns der
Name, dessen Zusammentreffen mit Geschehen das Ereignis oder die
Begegnung herbeiführt. Dieser Name ist aber gerade universal, indem er exklusiv

ist ; er wird verkannt, verworfen, doch ist er und bleibt er der Herr. Sein
Geheimnis «ist gerade in dem Sich-Hineinbinden des göttlich-Freien und
-Erhabenen» (S. 175).

Dem N.T. gegenüber hat das Alte ein Defizit (S. 176ff.): Vielheit der
Dinge, die einen Überblick erschwert ; Vielheit der Formen, die eine Absicht
nicht klar aufdeckt ; die Betonung der Macht Gottes, die seine Liebe oft
überschattet; niemanden, der sich «das Wort» nennen kann. Aber es gibt auch
einen beträchtlichen, in vielem größeren Überschuß: das Primitive; die
Verkündigung von Ursprung und Ewigkeit, Himmel und Erde, Jahwes Taten;
das Erzählen (und hier scheint der Verfasser, S. 200, obwohl nicht ausdrücklich,

mit von Rads Begriff einer Theologie des A.T.s übereinzustimmen) ; die
offene Zukunft; die Gottesnamen; die negativen Mächte, die Götter; die
Thora, das Gebot, das Ethos, die soziale Gerechtigkeit, Gottes Vergangenheit
und Gegenwärtigkeit; den Eros, die Politik (politisch haben sich jene
Kirchen besser zu halten gewußt, bei denen das A.T. wirklich galt, S. 334) ;

die Erwartung, der Prophetismus... usw.
So erhält die Geschichte die Bezeichnung einer « Geschichte des

prophetischapostolischen Wortes» (S. 305ff.). Hier gehört auch die Auseinandersetzung
mit dem Judentum hinein (S. 31 Iff.), wobei die Kirche meistens weder
Verständnis für die an sie gerichteten Fragen, noch Liebe gezeigt hat (vgl. bes.
S. 317fr.).

Nach dem Verfasser bleibt der Kirche nur das übrig, was er «einen Gang
in die Fremde» nennt (S. 320ff.). Religion, Menschenworte usw. sind heute
in der industriellen Gesellschaft entwertet, auch die Liebe erstirbt ; also muß
für die Predigt und die Mission eine neue Weisung gefunden werden. Nur das
gesprochene Wort hat heute noch die Fähigkeit, Gemeinschaft zu bilden
(S. 337ff.), Literatur dagegen nicht. Man wird also das geschriebene Wort
für die Gegenwart übersetzen müssen. In ihm steckt jene objektive Gewalt,
aus welcher sogar der Widerspruch gegen die Kirche erwachsen kann. Aber
dies ist nur dann möglich, wo das A.T. für voll genommen wird.

Der dritte und letzte Teil zeigt an einer Reihe von Textauslegungen, wie
die vorgeschlagene Anwendung praktisch vor sich gehen soll.

Es gibt nur ganz vereinzelte Stellen, in denen der Rezensent dem
Verfasser nicht zu folgen vermag, doch es lohnt sich nicht, sie aufzuzählen. Die
ganze alttestamentliche Hermeneutik sollte von diesen klaren, immer mit
Humor und doch auch wieder mit tiefem Ernst vorgetragenen Argumenten



288 Rezensionen

befruchtet werden. Nicht nur in der gegenwärtigen Diskussion oder
angesichts des Gespräches mit Nicht- oder Andersgläubigen, sondern für den
Pfarrer, den Religionslehrer, den interessierten Laien in ihrem täglichen
Leben und Amt, sollte dieses Buch zum Handbuch werden, als eines der
allerbesten Produkte der dialektischen Theologie auf diesen so umstrittenen
Gebieten. J. Alberto Soggin, Rom

Johann Maieb, Die Texte vom Toten Meer. 1. Übersetzung. 2. Anmerkungen.
München und Basel, Ernst Reinhardt, 1960. 190, 232 S. Fr. 26.—.

Dr. J. Maier wurde als Assistent an der Evangelisch-theologischen Fakultät

der Universität Wien, auf den Vorschlag von Prof. K. Schubert, mit einer
Verdeutschung der Qumrantexte beauftragt. Er bietet im ersten Band dieses
Werks eine Übersetzung aller Texte der Höhlen 1 und 4 von Qumran, die bis
1960 veröffentlicht waren, und dazu eine Übersetzung der mit der Ordensregel

verwandten Damaskusschrift. Im zweiten Band stehen Erklärungen zu
Sprachfragen und Hinweise auf die Literatur.

Die ausgezeichnete Übertragung ermöglicht allen Theologen und Historikern,

sich einen persönlichen Begriff der berühmten Texte zu bilden. Maier
übersetzt sauber und genau, ohne daß es unnatürlich klingt; er findet
geschickt die Mitte zwischen Originaltreue und Normalsprache. Jeder aktive
Qumranforscher kennt die vielen unsicheren Punkte, die von Maier auch gar
nicht geleugnet werden. Die einleitende Übersicht ist allerdings zu allgemein,
die beigefügten Anmerkungen sind umgekehrt zu speziell abgefaßt, um einem
weiteren Leserkreis aufschlußreich zu erscheinen. Hat aber der Nichtspezialist
auch einen allgemeinen Fundbericht zur Hand, wird ihm die Übersetzung ein
sehr wertvolles Instrument sein ; und der Sachkundige findet im Anmerkungsteil

ein sehr gediegenes Material. Dankbar ist man auch für die nützlichen
Register der Ausdrücke und Bibelstellen. Bo Reiche, Basel

Marcel Simon, Verus Israel. Étude sur les relations entre Chrétiens et Juifs
dans Vempire romain, 135-423. 2. Aufl. Paris, E. de Boccard, 1964. 519 S.

Es ist zu begrüßen, daß der Straßburger Religionshistoriker seine magistrale

Doktorarbeit von 1948 der gelehrten Welt wieder zugänglich gemacht
hat. Man bekommt hier eine gediegene Übersicht der Verhältnisse zwischen
Juden und Christen zur Zeit der Apologeten und Kirchenväter. Die neue
Auflage hat einen unveränderten Inhalt, wurde aber mit einem Anhang
versehen (S. 477-518), wo neue Darstellungen und Gesichtspunkte diskutiert
werden. Es handelt sich um Qumrantexte, Synagogenkunst, Proselyten-
wesen, Antisemitismus, Politik der Römer, den Ausdruck « minim » und das
Judenchristentum. Bo Reiche, Basel

[Hebmann L. Stback und] Paul Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud und Midrasch. 6. Verzeichnis der Schriftgelehrten.
Geographisches Register. Hrsg. von Joachim Jeremias in Verbindung mit
Kurt Adolph. München, C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, 1961.

VIII + 198 S., 3 Tabellen. DM 25.-.

Dem vierbändigen Sammelwerk Billerbecks (1922-28) fügten Professor



Rezensionen 289

Jeremias und. Vikar Adolph 1956 als Band 5 ein Verzeichnis der angeführten
Teststellen bei1. Sie ergänzten dieses 1961 im obenerwähnten Band 6 durch
Register der Rabbiner und Ortsnamen. Damit stehen nützliche Übersichten
des großen Materials zur Verfügung. Besonders dankbar ist man für die drei
Tabellen, welche die Lehrer-Schüler-Verhältnisse bei den Tannaiten (ca.
20 V.-200 n.Chr.), den palästinischen Amoräern (200-400 n.Chr.) und den
babylonischen Amoräern (200-500 n.Chr.) graphisch darstellen.

Es ist unter anderem von Interesse zu sehen, mit welcher Frequenz die
Schriftgelehrten bei Billerbeck jeweils vorkommen. Statistisch überlegen ist
der Amoräer Johanan der Schmied, der von ca. 195 bis 279 n.Chr. lebte und
in Tiberias den Grund zum jerusalemischen Talmud legte. Nach der Meinung
der Studenten drückte sich die Gelehrsamkeit dieses Professors auch durch
seine körperlichen Reize aus. Ein silberner Becher, mit roten Rosen
geschmückt und zwischen Sonne und Schatten stehend, könne nur ein wenig
von der Anmut dieses Lehrers ausstrahlen (Talm. b. Bab. mes. 84a).

Der heute meistzitierte Kenner der jüdischen Weisen ist eben Pfarrer
Billerbeck. Obwohl er im Schatten des Professor Strack stehen wollte, hat er
allein dem Kommentar jenen Reichtum verliehen, der für die moderne
Erforschimg des Judentums und Urchristentums eine solche Lichtquelle bildet.
Der neue Ergänzungsband läßt den Kommentar noch mehr Glanz ausstrahlen.

Bo Reiche, Basel

Klassiker des Protestantismus, hrsg. von Christel Matthias Schröder.
Bremen, Carl Schünemann Verlag.
4. Heinold Fast, Der linke Flügel der Reformation. Glaubenszeugnisse der

Täufer, Spiritualisten, Schwärmer und Antitrinitarier. XXXV + 432 S.

DM 17.80.
5. Winfrieu Zeller, Der Protestantismus des 17. Jahrhunderts. LXVI +
426 S. DM 17.80.

Der Verlag Carl Schünemann hat als Band 266-272 seiner «Sammlung
Dieterich» eine Reihe «Klassiker des Protestantismus» angekündigt, die,
wenn wir die Voranzeige nicht mißverstehen, eine Art von auszugsweisem
Überblick über die Geschichte protestantischen Glaubens und Lebens zu
werden verspricht. Solche Summarien liegen nicht nur verlegerisch, sondern
auch rein geistig im Zuge unserer Zeit, die die mühsame Längsschnittarbeit
unserer Vorfahren gerade auch auf dem Gebiet des Historischen durch einen
Reader's-Digest-Querschnitt ersetzt, um auf diese Weise in möglichst kurzer
Frist einen möglichst breiten Zusammenhang zu überschauen. Es liegt auf
der Hand, daß dieser Weg Vorteile und Gefahren in sich birgt. Positiv wirkt
er sich darin aus, daß der Leser vom bloßen Meinen und Urteilen auf Grund
von Hörensagen weg und zu den primären Quellen geführt wird, an denen er
sich ein fundiertes und wohlbegründetes Wissen bilden kann, das ihn zu
selbständiger Stellungnahme und Meinungsäußerung befähigt. Die Grenzen
dieses Verfahrens liegen darin, daß es zu leicht auf Einzelnes abhebt und nicht
genügend deutlich werden läßt, daß alle geschichtlichen Erscheinungen nach

1 Rez. in Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 656.

19



290 Rezensionen

vorne und hinten mit der Gesamtgeschichte verknüpft sind und nur aus
deren Kenntnis heraus richtig verstanden und gedeutet werden können.

Heinold Fast hat mit Band 4 sicher eine der schwierigsten Aufgaben der

ganzen Reihe übernommen. Denn die Männer, deren Glaubenszeugnisse er
dem Leser nahebringen will, sind durch die Reformatoren in ein schlechtes
Licht gerückt worden und haben bis heute daran zu tragen. Das geschichtliche

und sachliche Vorurteil lastet auf ihnen. Es waren angelsächsische
Gelehrte, die in viel mühsamer Kleinarbeit die von den sog. Schwärmern hinter-
lassenen Quellen sammelten, sichteten und für eine Interpretation ihres Werdens

und Wollens, so wie sie selbst es verstanden, auswerteten.1
Damit ist ein erster wichtiger Schritt in Richtung auf eine seit langem

anstehende wissenschaftlich einwandfreie und theologisch unvoreingenommene

Deutung jener Richtungen getan, die wir bisher im wesentlichen aus
der teilweise sehr einseitigen und vielfach höchst unsachlichen Kritik ihrer
Gegner kennen.

Fast ist sich der Tatsache durchaus bewußt, daß sein Einteilungsschema
Täufer-Spiritualisten-Schwärmer-Antitrinitarier kein allseitig evidentes und
sachgerechtes ist. Das liegt im Wesen der zu beschreibenden und aus ihren
Schriften zum Sprechen zu bringenden religiösen Gestalten des frühen
16. Jahrhunderts. Die Lektüre des Bandes macht vor allem anderen das eine
deutlich, daß unsere kirchengeschichtliche Forschung sich bisher allzu
einseitig auf die großen Hauptgestalten der Reformationszeit konzentriert hat,
ohne zu sehen, daß vor, neben und nach Luther, Zwingli und Calvin
Neuaufbrüche geschahen, die in all ihrer partiellen oder auch totalen
Fragwürdigkeit mit zu dem Gesamtgeschehen der Reformation gehören. Vollends
deutlich wird dieser Tatbestand dort, wo die geschichtlichen Zeugnisse den
unwiderlegbaren Beweis dafür erbringen, daß sog. Schwärmer den Reformatoren

Schwächen und Inkonsequenzen nachwiesen (etwa in der Tauf-,
Kirchen- und Toleranzfrage), an deren Folgen wir bis heute tragen und die
in unseren Tagen nicht selten eine Lösung im Sinne der sog. Schwärmer
erfahren haben oder sicher noch erfahren werden. Nicht zuletzt dieser Umstand
macht die Lektüre des Bandes IV zu einem lehrreichen, klärenden und
weiterführenden Studium eines Kapitels der Kirchengeschichte, das zu durchdringen
und zu verstehen die Forschung gerade erst begonnen hat.

Der Marburger Kirchengeschichtler Winfried Zeller liefert in Band 5 eine
überaus interessante Geschichte der Frömmigkeit des 17. Jahrhunderts.
Diesen Zeitraum sieht man üblicherweise unter dem Aspekt der mächtigen
Ausläufer der altprotestantischen Theologie oder - in seiner Spätphase - des

aufkommenden Pietismus. Bei dieser Schau entgeht einem die Tatsache, daß
die Zeit zwischen 1580 und 1650 eine Epoche intensivsten geistlichen und
kirchlichen Lebens war, was man nicht zuletzt am Spiegel der kirchlichen
Dichtung, Musik und Andachtsliteratur ablesen kann. Winfried Zeller als
überragender Kenner dieser Literatur wählt aus dem großen Reichtum an

1 Vor allem G. H. Williams, der in seinen beiden Werken Spiritual and
Anabaptist Writers (1957) und The Radical Reformation (1962) den bisher
größten Beitrag leistete.



Rezensionen 291

charakteristischen Schriften mit sicherer Hand diejenigen aus, die das Wesen
der Frömmigkeit ihrer Zeit und Umgebung am besten verdeutlichen. Schon
die Voranstellung des Stephan Prätorius (1536—1603) zeigt die Treffsicherheit
der Auswahl. Prätorius, der in kaum einem kirchengeschichtlichen Werk
erscheint, muß als einer der wirksamsten Vertreter evangelischer Frömmigkeit

zwischen Luther und Spener angesehen werden. Seine mehr als 75 hinter-
lassenen Schriften (deren Edition eine lohnende Aufgabe wäre) legen ein
beredtes Zeugnis dafür ab, wieviel lebendiger reformatorischer Glaube als
Nachwirkimg Luthers auch in den Jahrzehnten härtester und uns Heutige
sicher mit Recht unwürdig anmutender theologischer und konfessioneller
Streitigkeiten lebendig gewesen ist. Zeller spannt den Bogen sehr weit, so daß
er auch Männer wie Valentin Weigel, Johannes Kepler, Jakob Böhme und
Johann Arnos Comenius umschließt. Der oekumenische Akzent des Bandes
tritt in der Übernahme von Texten aus Cromwell, Fox, Penn und Bunyan
zutage, die in den großen Rahmen der Frömmigkeitsgeschichte des 17.
Jahrhunderts eingeordnet werden. Zeller gibt seiner Darstellung eine Biographie
und kurze Bibliographie einer jeden der herangezogenen Gestalten bei und
fügt ein Literaturverzeichnis an, das dem Leser die vertiefende Weiterarbeit
ermöglichen und erleichtern soll.

Die beiden Bände bilden eine gute Werbung für die ganze Reihe und
gehören nicht nur in die Bibliothek des Fachtheologen und Pfarrers, sondern
eignen sich auch vorzüglich als kirchengeschichtliches Quellen- und
Arbeitsmaterial und lassen sich allen denen in die Hand legen, die sich für Geschichte
und Kirchengeschichte interessieren. Ootthold Müller, Tübingen

Friedrich Delekat, Immanuel Kant. Historisch-kritische Interpretation der

Hauptschriften. Heidelberg, Quelle & Meyer, 1963. 388 S. DM 34.-.

In allen Seminarübungen über Kant, die ich bislang gehalten habe, empfand

ich schmerzlich das Fehlen eines geeigneten Handbuchs, das dem
Studierenden die wissenschaftliche Einarbeitung in den schweren Stoff erleichtert.

Durch Friedrich Delekats neues Werk wird diese Lücke geschlossen. Es
führt auf historischem Weg zu allen wesentlichen Problemen der Kantschen
Philosophie, es erhellt die Vorgeschichte, verweist umfassend auf die ältere
und neuere Sekundärliteratur, und verdeutlicht, was ich für besonders
aufschlußreich halte, auch viele der bei Kant ungelöst gebliebenen Probleme :

dadurch hilft es voreilige Antworten zu verhüten, die heutzutage manchmal
unter Berufung auf die Autorität des Königsberger Denkers angeboten werden.

Die Klarheit der Diktion in Verbindung mit der vorbildlichen
wissenschaftlichen Exaktheit macht das Buch zu einem Standardwerk unsrer Zeit
sowohl für den Anfänger wie für den Kundigen.

Delekat setzt ein mit der kritischen Phase des Kantschen Denkens, er hält
sich im Gang der Darstellung an die Chronologie der Werke und erfaßt das
Ganze, völlig im Kantschen Sinn, zugleich unter systematischem Aspekt. Im
ersten Teil wird die «Philosophia speculativa» dargestellt in historischkritischer

Analyse der Kritik der reinen Vernunft. Dieser erste Hauptteil
nimmt über die Hälfte des ganzen Buches ein. Der zweite Hauptteil ist der
«Philosophia practica» zugeordnet, hier werden die späteren Schriften be-



292 Rezensionen

handelt: der gute Wille, die ethische Norm, Dominium und Imperium, und
schließlich Religion sind die systematischen Stichworte. Die Kritik der
Urteilskraft ist nicht gesondert behandelt, ihre Probleme werden von Delekat
bei den andern Schriften miterörtert, die Lehre vom Schönen wurde
ausgeklammert. Davon abgesehen ist die Chronologie durchgehalten und, soweit es
der Rahmen erlaubt, Vollständigkeit erreicht.

Eingehend werden bei allen Einzelfragen die zeitgenössischen Lehrbücher
untersucht und zitiert, mit denen Kant sieh auseinandersetzt, auch ohne es

immer ausdrücklich zu erwähnen, besonders Wolf und Baumgarten. Sehr
aufschlußreich ist die Erörterung des Gegensatzes zwischen Newton -und

Leibniz, der für Kants Raum- und Zeitlehre und damit für den Gesamtansatz
der Kritik der reinen Vernunft von entscheidender Bedeutung war. Mit
gebührendem Akzent wird die starke Bindung Kants an die Mathematik und
die Physik betont ; das hat übrigens schon der erste Kritiker der Kritik der
reinen Vernunft beanstandet, Johann Georg Hamann (dessen «Metakritik»
ich leider bei Delekat nicht erwähnt finde). An zahlreichen Stellen wird
Kants Lehre in die philosophische Gesamttradition seit Piaton, Aristoteles
und Augustin eingeordnet und Zusammenhang wie Gegensatz recht erhellend
zur Darstellung gebracht. Delekats Werk erweist sich darin als ein Lehrbuch
mit weiten Ausblicken in die Geistesgeschichte. Dabei läßt sich natürlich
keine Vollständigkeit erwarten. Aber an einem Punkt hätte ich mir etwas
mehr Ausführlichkeit gewünscht: es ist das Verhältnis, in Zusammenhang
îmd Gegensatz, des Kantschen Denkens zu dem von David Hume.

Einen Schwerpunkt bildet, am Ende der Gesamtdarstellung, Kants
Religionslehre. Theologen, die sich mit Kant beschäftigen, erhalten hier reichen
Aufschluß. Philosophen aber auch! Es sei hier ausdrücklich betont: trotz
allen «Streits der Fakultäten» wird das Buch des Theologen Delekat auch
für den Philosophen von hoher Bedeutung sein. Es ist ein Werk über Kant
und nicht über «Kants Theologie». In sachlich richtig ausgewogenem
Verhältnis kommen die theologischen Fragen zur Sprache. Man darf gewiß nicht
vorschnell Kant als lutherischen Protestanten vereinnahmen. Aber man kann
Delekat nur zustimmen, wenn er, in aller Behutsamkeit, Kants Kritik an den
Gottesbeweisen in Beziehung setzt zu Luthers Lehre vom Dens absconditus
(S. 219).

Delekats Kantbuch wird künftig dem Theologen wie dem Philosophen
gleich unentbehrlich sein. Ulrich Mann, Saarbrücken

Hermann Habring, Theodor Haering 1848-1929. Christ und systematischer
Theologe. Ein Lehens- und Zeitbild. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1963.
528 S.

Wie einst O. Ritsehl seinem großen Vater, so widmet in diesem Werk ein
Sohn dem vor 35 Jahren verstorbenen Vater ein Buch der Erinnerung. Aber
Haerings Monographie ist alles andere als ein Produkt bloßer
Kirchengeschichtsschreibung. Es hat seine tiefsten Wurzeln in einem überall auf und
zwischen den Zeilen zutage tretenden Protest gegen die Geschichtsfeindlich-



Rezensionen 293

keit der dialektischen Theologie, die nach dem ersten Weltkrieg eine ganze
Theologengeneration in erster Linie zur Verachtung des Gewesenen erzog.
Gegen diese Verachtung wendet sich der leidenschaftliche Protest des
Verfassers, der als Historiker in der dialektischen Theologie eine große Gefahr
für das Denken und die Wahrheit sieht.

Das umfangreiche Werk bietet einen höchst interessanten Ausschnitt aus
der Theologiegeschichte der Zeit zwischen dem Siebziger Krieg und den
ersten Jahren nach dem Weltkrieg von 1914-1918. Theodor Haering, einer
der führende Köpfe des Rechts-Kitschlianismus, wird in seinem Werden
und Wachsen aus und auf schwäbischem Boden gezeichnet. Die theologische
und kirchliche Problematik der Zeit seines Pfarrerseins (1862-1886) ersteht
in lebendig-plastischer Schilderung vor den Augen des Lesers. Überall geht
es dem Autor implizit und explizit darum zu zeigen, daß auch im 19.
Jahrhundert lebendige und vorwärtsdrängende Gestalten und Fragen am Werke
waren. Haerings akademische Lehrtätigkeit in Zürich, Göttingen und
Tübingen (1886-1918) erhält mit all ihrer äußeren und inneren Bewegung
eine eingehende Darstellung, die ihn als im besten Sinne des Wortes
«fortschrittlichen» und «existentiellen» Theologen zeigt.

Eine ausführliche «Herausstellung von Hauptgesichtspunkten » umreißt
das gesamte systematisch-theologische Schaffen Haerings, verzahnt es mit
den Problemstellungen, die sich aus dem Erbe Luthers, Kants, Schleiermachers

und Ritschis ergaben, und macht Haerings Auseinandersetzung mit
der religionsgeschichtlichen Schule deutlich. Auch der durch nicht wenige
Schriften ausgewiesene Exeget Haering wird eingehend gewürdigt.

Zwei ebenfalls wichtige Kapitel gelten dem Prediger Haering und seiner
«Stellung zu Staat und Vaterland».

Das abschließende Kapitel «Rückblick und Vorblick» deutet Haering als
einen auf der Höhe seiner Zeit stehenden Theologen und der Sache des

Evangeliums hingegebenen Christen, von dem der Historiker nur mit
Hochachtung reden darf.

Die Vergangenheitsfeindlichkeit der frühen dialektischen Theologie hat
dazu geführt, daß ein einst so führender Systematiker wie Theodor Haering
heute kaum noch innerhalb der jüngeren und jüngsten Theologengeneration
bekannt ist. Man muß es darum dem Verfasser danken, daß er aus teilweisem
Miterleben und aus gründlicher Kenntnis der Zusammenhänge dieses Buch
geschrieben hat, das dem Leser Achtung vor dem Gewesenen abnötigt, auch
dann, wenn er sich nicht damit identifiziert.

Die subjektive Leidenschaftlichkeit und teilweise recht scharfe Polemik,
mit der das Werk geschrieben ist, können den bewegenden und lehrreichen
Gesamteindruck, den es bei angespannter Lektüre hinterläßt, nicht erheblich
vermindern. Unsere Zeit braucht neben theologischen Fanfarenstößen und
riesenhaften Summen auch solche Bücher, die Ehrfurcht wecken vor denen,
die vor uns gedacht und in allen ihren Zeitbedingtheiten als Christen
verantwortlich Theologie getrieben haben.

Gotthold Müller, Tübingen



294 Rezensionen

Wolfhabt Pannenberg (Hrsg.), Offenbarung als Geschichte. In Verbindung
mit R. Rendtorff, U. Wilckens, T.Rendtorff hrsg. Kerygma und Dogma,
Beiheft 1. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1961. 131 S. - Zweite
Auflage mit einem Nachwort des Herausgebers, 1963 (S. 132-140).

Der erste Beitrag, von W. Pannenberg (S. 7-20), skizziert die Problemlage:

Das Verständnis von «Offenbarung» in der neueren und gegenwärtigen
Geschichte der Theologie. Der zweite Beitrag, «Die Offenbarungsvorstellungen
im Alten Israel» von R. Rendtorff (S. 21-41), sucht das Offenbarungsverständnis

in Israel durch Quellenstudium näher zu begreifen. U. Wilckens
schreibt über «Das Offenbarungsverständnis in der Geschichte des
Urchristentums» (S. 42-90). S. 91-114 bietet der Herausgeber W. Pannenberg
sieben «dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung». In einem
fünften Beitrag (S. 115-131) bezieht Trutz Rendtorff den gewonnenen
Offenbarungsbegriff auf das Kirchenproblem.

Die zweite Auflage 1963 des Heftes enthält S. 132-148 ein Nachwort des

Herausgebers, in dem er sich mit den verschiedenen, zum Teil außergewöhnlich

heftigen Angriffen gegen den Entwurf auseinandersetzt. Der
Grundgedanke gelangt so zu neuen Formulierungen, die die Absicht weiterhin
klären, insbesondere in bezug auf die speziell als «anstößig» empfundene
Proklamation der universalen Einsichtigkeit der historischen Offenbarung,
d.h. aber in bezug auf die Lokalisierung der Hermeneutik in der neuen
Konzeption.

Mit diesem Entwurf wird einerseits die Uberwindung der «Theologie des
Wortes» und der « Kerygmatheologie», andererseits ein neuer Weg in die
Zukunft der Theologiegeschichte gesucht. Der Vorstoß geschieht auf
breitester Front ; kennzeichnend dafür ist die Zusammenarbeit der Exegeten und
Systematiker. Das Grundsätzliche des Unternehmens ist ferner daran erkennbar,

daß, wie U.Wilckens konstatiert, die Aufgabe ihm eine neutestamentliche
Theologie in nuce abforderte (diese wird zugleich in überlieferungsgeschichtlicher

Anordnung geboten, nach dem Vorgang Gerhard von Rads für das

A.T.). Das Grundsätzliche zeigt sich in den Thesen Pannenbergs, die von dem
neu gefundenen Ausgangspunkt aus mehr oder weniger alle Gebiete der
Dogmatik in ein neues Licht stellen. Insofern bietet das Heft interessanteste
Lektüre über zahlreiche Begriffe. Die Konzeption stellt nichts Geringeres dar
als ein umfassendes Programm zur Revolution der gegenwärtigen Theologie :

die Vorrangstellung der Historie, der Apokalyptik und des lukanischen
Werkes, die Historizität der Wundertaten Jesu, sein Messiasbewußtsein, die
Kontinuität der urchristlichen Christologie, die positive Beurteilung der
Aufnahme der griechischen Gottesfrage in der Alten Kirche einerseits, des
konstantmischen Zeitalters andererseits, - das sind nur wenige Züge an dieser
grundsätzlichen Provokation der herrschenden Meinung. Man muß das Buch
durcharbeiten (als Seminargrundlage ist es denkbar geeignet). Es bringt die
Theologiegeschichte wieder in Fluß.

R. Bohren kann im Blick auf die in der existentialen Interpretation
einlaufende Enthistorisierung sagen: «Pannenbergs Rede von der Sprache der



Rezensionen 295

Tatsachen' wirkt hier zunächst befreiend.»1 Dem ist zuzustimmen. Noch
abgesehen von der Ungewißheit der historischen Verursachung des Christentums

überhaupt zeigt sich bei der Vernachlässigung der geschichtlichen
Aspekte eine Tendenz, den Inhalt des Glaubens als eine zeitlose Heilslehre zu
fassen, für die es dann gleichgültig wird, ob sie als Theologie oder als atheistischer

Humanismus gefaßt wird. Der Begriff der Offenbarung kann hier nur
noch unspezifisch gebraucht sein.

Einem solchen zeitlosen soteriologischen System gegenüber wird sich
immer die Frage nach seiner Autorisierung stellen. Wenn keine historische
Veranlassung, warum dann gerade diese Religion und nicht der Mithras-
kult?

Der christliche Theologe muß ein Interesse haben an der Frage nach dem
historischen Gehalt der christlichen Verkündigung. Sie erhebt sich aktuell
aus der Feuerbach-Marx'schen Kritik der christlichen Religion. Die
notwendig anthropomorphen Identitätssätze eines zeitlosen Systems werden
immer der Umkehrung nach der Methode Feuerbachs ausgesetzt sein:
«Theologie ist in Wahrheit Anthropologie.» An der Geschichte dagegen ist
nichts «umzukehren». Es bestätigt sich andererseits aus der Geschichte der
marxistischen Religionskritik, daß die Destruktion um so ratloser wird, je
mehr sie sich der Frage nach der geschichtlichen Person Jesu nähert (vgl.
H. G. Koch, Abschaffung Gottes?). In der Tat setzt schon Feuerbachs
«Wesen des Christentums», das die Methode begründet, voraus, daß historisch
nichts mehr zu diskutieren ist. Er überbietet D. F. Strauß nur, indem er von
dessen Ergebnissen in der Mythologisierung der evangelischen Geschichte
ausgeht.

Dies nur ein vorläufiges, äußeres, wenngleich nicht unbedeutendes
Kriterium für die Wichtigkeit des vorliegenden Entwurfs. Daß derselbe von so
verschiedenen Seiten angegriffen worden ist, hat seinen Grund darin, daß
nicht nur die Verfechter einer reinen Worttheologie, sondern auch diejenigen,
die sich in den letzten 30 Jahren unter dem Druck dieser Theologie zu einer
Trennung von Historie und Bedeutung oder zu dem Refugium eines rein
übernatürlichen, metaphysischen Begriffs von Heilsgeschichte entschlossen
(man denke etwa an J. Schniewinds Satz in den Abendmahlsverhandlungen:
«Was am Gründonnerstag passiert ist, geht uns hier nichts an»2), von dem
vorliegenden Programm ins Unrecht gesetzt werden. Die vorgetragene
Forderung eines universalgeschichtlichen Denkens muß jedenfalls zum Anlaß
werden, die Räume der Theologie zu lüften.

Die inzwischen gegen das Programm gerichteten Angriffe zeigen, daß man
sich mit ihm auseinandersetzt. Als Systematiker hatte Pannenberg die
undankbare Aufgabe, in wenigen Thesen die weitreichenden Konsequenzen für
das Gesamte der Theologie zu umreißen. Dabei mußten Fragen offen bleiben.
Wenn der Beitrag des Alttestamentlers Rendtorff inzwischen durch Zimmerli
eine gewisse Korrektur erfahren hat, da er das Übergewicht der geschichtlichen

Selbsterweise Jahwes über das Medium des Wortes zu rasch und zu

1 R. Bohren, Ev. Theol. 22 (1962), S. 81.
2 Zitiert bei G. Bornkamm, Ev. Theol. 22 (1962), S. 2.



296 Rezensionen

radikal darstellte, wenn sieh auch für Pannenberg die Notwendigkeit zeigte,
gegenüber dem Mißverständnis, er trete für die glaubenbegründende Wirkung
reiner historischer Fakten ein, ausführlicher zu zeigen, was zu verstehen ist
unter der von ihm von Anfang an herangezogenen «neuen Hinsicht» auf die
Ereignisse und unter ihrem «überlieferungsgeschichtlichen Kontext», so ist
doch zugleich erwiesen, daß Einseitigkeiten, wie sie eine die herrschenden
starren Denkschemata sprengende Energie hervorbringt, von dem Programm
in Abzug gebracht werden können. Pannenberg hat sich bereits angeschickt,
die offenstehenden Fragen nach der Rolle der «anderen Seite», der bleibenden
Aufgabe und Gestalt der Hermeneutik, näher zu beantworten.3

Der vorliegende Entwurf steht und fällt naturgemäß mit seiner neu-
testamentlichen Fundierung, und hier liegt, so will es scheinen, geradezu
seine Stärke. Der Beitrag von U. Wilckens hinterläßt einen tiefen Eindruck.
Gewisse Kleinigkeiten darf man wiederum sicher in Abzug bringen, so etwa
die offenbar um der (auffallenden) Symmetrie des Aufbaus willen besonders
herausgestellte Betonung des Fehlens einer futurischenj Eschatologie bei
Johannes; die Lektüre des Evangeliums führt trotz 11, 25 nicht zu diesem

Ergebnis.
Die ganz ausgezeichnete Darstellung U. Wilckens mag auch die Maßstäbe

abgeben für die innerhalb des Entwurfs bei seiner Extension notwendig
werdenden Korrekturen. Wilckens beschreibt z.B. die eminente Bedeutung des
Pneuma bei Paulus, selbst angesichts der Betonung der Vergangenheit und
der Zukunft des Heilsgeschehens. Dieses Beieinander darf man gewiß auch
für Lukas geltend machen, der den Hl. Geist zudem nicht als soteriologisches
Moment, sondern als Motiv und Gabe der Mission, als Ausrüstung für die
Geschichte der Verkündigimg, kennzeichnet. Das neutestamentliche Referat
räumt jedenfalls der Lehre vom Heiligen Oeist, die in der theologischen Gegenwart

(und man hat den Eindruck, auch noch in dem Beitrag von T. Rendtorff)
keine konstitutive Bedeutimg besitzt, bereits eine Stelle ein. Hier ist eine

Entfaltung wünschenswert und möglich.
Mit dem neutestamentlichen Referat sind auch die Kriterien für die

Christologie geboten. Hier existieren möglicherweise innerhalb der systematischen

Konzeption noch unausgeglichene Partien. Inwieweit ist nicht doch
die Sohn-Gottes-Christologie bei Markus und Johannes (S. 105) notwendiges
Element in der Botschaft des Christusgeschehens? Auf die Aufgabe einer
Erarbeitung der christologischen Titel im N.T. kommt Pannenberg nur kurz
zu sprechen (S. 93). Liegt nicht im Geschick Jesu eine Uberbietung der
bisherigen Selbsterweise Gottes in der Geschichte Israel, insofern er sich vorher
durch Handeln einem Objekt gegenüber erkennen ließ Inwieweit liegt nicht
auch in dem Handeln Jesu als Subjekt bereits ein Handeln Gottes:
Selbstoffenbarung Gottes im Tun und im Geschick Jesu? Hier müßte möglicherweise

die Formel von der «indirekten Mitteilung» bei Pannenberg modifiziert
werden. Diese gültige Entwicklung liegt ja schon angedeutet in seinem Satze,
daß «im Kerygma» von Jesus Christus ein von Gott selbst «zunächst
verschiedener Inhalt» gemeint sei. Das Kerygma geht über diese Verschiedenheit

3 W. Pannenberg, Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 60 (1963), S. 90-121.



Rezensionen 297

hinaus. Es ist bemerkenswert, daß auch das Referat über das neutestament-
liche Offenbarungsverständnis die Rede von einer «indirekten Mitteilung»
nirgends zu begründen scheint. In diesem Zusammenhang argumentiert
Rannenberg mehr alttestamentlich, und sein Bild vom «Geschick Jesu» führt
so möglicherweise an einen Ebionismus heran. Die Frage ist nicht ohne
Bedeutung ; das zeigt die Konsequenz für den Zusammenhang von Christologie
und Ekklesiologie, wie ihn der Beitrag von T. Rendtorff darstellen will. Faßt
man nun die Machttaten Jahves schon (mit Recht) als Erweise seines Wesens

(S. 29f.) und gelangt so im A.T. fast schon zu mehr als einer «indirekten
Mitteilung», so besteht anderseits die Gefahr, im N.T. weniger als eine direkte zu
finden. (Zu fragen wäre auch, ob nicht der «Selbstoffenbarung» besser ein
«vermittelt» zuzuordnen wäre als das stoßende, wenig prägnante «indirekt».)
Die Frage bleibt also, inwieweit nicht doch, nachdem bereits im A.T. ähnliche
Züge heraustreten (kabod, S. 44), bei Jesus von einer Unmittelbarkeit der
Offenbarung, von einer Anwesenheit Gottes, zu reden ist, eine Frage die sich
aus der christologischen Überlieferung der Kirche erhebt, in die der «Sohn
Gottes» normativ eingegangen ist.

Dies alles sind Fragen der Ausgestaltung des Programms. Ist einmal das

Objekt wieder erkannt, so können die Fragen der subjektiven Aneignung:
«Augen zu sehen», Entscheidung, Glauben, Teilhabe am Geschick Jesu, die
Fragen der Christologie, des Dritten Artikels, der Verteilung der Gewichte
auf Selbstevidenz und Hermeneutik, und die Frage der faktischen Korruption
der «natürlichen» Erkenntnisfähigkeit gelöst werden.

Das Programm ist schon deshalb verdienstlich, weil es an einer großen
Zahl von Stellen eine Alternative zu bereits sichtbar werdenden Aporien der
bisherigen Denkentwicklung in der Theologie freikämpft; im Rückgang auf
die Frage nach der Geschichte ist es gar nicht zu umgehen. Man wünscht
gern, daß es gelingen möge, das Unternehmen durchzuführen, nicht zuletzt
auch, weil dadurch der Kirche in ihrer Krise wieder die Möglichkeit eines
Geschichts- und Zeitbewußtseins angeboten wird, ohne das ihre Existenz
schon verloren ist.4 Klaus Bockmühl, Basel

Rudolf Bohren, Predigt und Gemeinde. Beiträge zur praktischen Theologie.
Zürich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1963. 243 S. Fr. 18.50.

Bis auf einen waren die zehn Beiträge, die R. Bohren hier vorlegt, bereits
in Zeitschriften erschienen. Ihre Sammlung ist aber zu begrüßen, hat man
darin m.E. einen sehr beachtlichen Versuch, eine resolut a-katholische, ja
anti-katholische praktische Theologie plausibel zu machen. Der Verfasser
schließt sich hinsichtlich der Lehre von der Kirche, vom Verhältnis zwischen
Dienstträger und Laien, vom Gottesdienst resolut ab gegen alles, was
ökumenisch zur rechten Seite der heutigen reformierten Kirche steht, und zwar
nicht so sehr aus Reflexion als aus Reflex.

Was dabei herauskommt, ist von größtem Interesse. Der Geist scheint
seine Christusgebundenheit zu verlieren, um nicht so sehr Erneuerer als
Neuerer zu werden. Daß es auch eine uapoibomç gibt, scheint vergessen. Der

4 Corrigenda: p. 67 identifiziert, p. 73 jetzt, p. 109 griechischen.



298 Rezensionen

Apostolat geht so total auf im einmaligen Zeugendienst der Apostel, daß es

scheinbar nach ihrem Tode keinen Dienst mehr gibt, durch welchen der Geist
Christi die Gemeinde (Kirche darf man anscheinend das Volk Gottes nicht
mehr nennen!) in Einheit, Kontinuität und Loyalität bewahrt und führt,
und daß es möglich wird (wie etwa im letzten Aufsatz), sogar von der Leitung
der neutestamentlichen Gemeinde zu sprechen, ohne den Apostolat als
Element dieser Leitung zu unterstreichen. Des Pfarrers Hauptfunktion ist,
vorerst Theologe, d.h. Techniker zu sein, wobei er selbstverständlich der
Gemeinde nicht gegenüber treten darf, als wäre er derjenige, in dem und durch
den Gott sein Volk aufsucht, wobei er auch die Sakramentsverwaltung z.B.
ruhig anderen Gemeindegliedern überlassen darf. Daß er ordiniert ist (zu
was wohl?), scheint vergessen: die Ordination scheint übrigens nicht mehr
als eine zeitbeschränkte Ordnungsregel zu sein, die es erlaubt, für eine
bestimmte Periode Gemeindegliedern — auch Unvorbereiteten — den Predigtdienst

anzuvertrauen. Über die Gemeinde, wie sie ist, ist ein Wehgeschrei
anzustimmen ; daß aber vor allem sicher nötigen Weinen um diese Gemeinde
gedankt sein soll, kommt kaum zu Gehör. Der Welt gegenüber scheint die
Kirche keine Grenze zu haben, als ob es keine Taufe gäbe. Die Leute, die sich
zum Gottesdienst versammeln, sollen nicht als Christen angesprochen werden,

sondern als Unmündige, denen man keine feste Speise vorsetzen darf.
(Wahrscheinlich deshalb sind sie auch als Katechumenen zu behandeln, d.h.
als solche, die kein Anrecht darauf haben, zum Tisch des Herrn geladen zu
werden - somit kann das Problem des Abendmahles ganz an den Rand
geschupft werden.) Das Gegenteil wird zwar auch behauptet, aber ohne die
leiseste Anspielung auf das Abendmahl. Die traditionsgegebene Struktur der
Kirche (z.B. die Presbytérien) wird kurioserweise in ihrem Dasein nicht in
Frage gestellt, sie wird auf ihre Legitimität und Legitimation hin nicht
untersucht, sie soll nur ausgenützt oder besser geistlich erneuert werden.
Daß der Geist vom neutestamentlichen Zeugnis her diese Struktur als solche
in Frage stellen könnte, daß er da nicht mitmachen wollen könnte, solange
diese Struktur nicht einer eingehenden kritischen, d.h. exegetischen, historischen

und dogmatischen Prüfung ausgesetzt worden ist, wird nicht erahnt,
als ob die Struktur der Kirche nicht den Auftrag hätte, die Natur der Kirche
zu dokumentieren und zu beschützen, als ob sie nur zum Schema dieses
Äons gehörte. 1. Kor. 12 soll endlich in der Gemeinde zu seinem Rechte
kommen, um in der Lehre und der Praxis der Dienste den verfaulten
katholischen Priesterbegriff (der leider sehr bald in der reformierten Kirche des

XVI. Jahrhunderts wieder die Oberhand bekommen haben sollte - aber
kennt der Verfasser eine reformierte Ämterlehre des XVI. Jahrhunderts, die
nicht institutionell und «klerikal» wäre?) abzulösen. Daß aber 1. Kor. 12 ein
Kapitel ist, in dem Paulus mit pastoraler Behutsamkeit sich hinbewegt auf
1. Kor. 13 hin, scheint unbeachtet geblieben zu sein. Bis vielleicht auf den
schönen Beitrag über «Die Hauskirche J. Ch. Blumhardts», von woher das

übrige Buch in Frage gestellt werden könnte, haben wir es also mit einer sehr
beachtenswerten Demonstration dessen zu tun, was aus der reformierten
praktischen Theologie wird, wenn sie ihr rechtes Auge verliert und nur links-
äugig wird.



Rezensionen 299

Es wird hier klar, daß der eigentliche Grund, warum die reformierte
praktische Theologie (und nicht nur die praktische Theologie) gegenwärtig so
konfus und widerspruchsvoll ist, das unerledigte Problem des Verhältnisses
zwischen Christologie und Pneumatologie in ekklesiologischen Fragen ist:
Bedingt das christische (institutionelle?) Moment das pneumatische
(ereignishafte?), oder ist das pneumatische vom christischen entbunden, um
traditionslos immer Neues, Ereignishaftes zu unternehmen, das sich dann
zwar irgendwie institutionell verankert, aber somit auch kompromittiert, so
daß es automatisch durch neue Ereignisse in Frage gestellt und dann ersetzt
oder zum mindesten in seiner theologischen Bedeutsamkeit und Relevanz
verharmlost und degradiert wird? Geht es um die Reihenfolge «Institution
und Ereignis» (und somit um eine streng begrenzte Zahl messianischer
Institutionen, die durch den freien Geist immer wieder erneuert werden) oder um
die Reihenfolge « Ereignis und Institution » (und somit um eine nie aufhörende
Folge von Institutionen, die die Ereignisse aufzufangen haben, die aber durch
dieses Auffangen schon innerlich gerichtet sind, weil sie von Natur aus nicht
in der Lage zu sein scheinen, aufgefangene Ereignisse als ihre irpoaqpopd und
nicht als ihren âpuaYpoç zu behandeln)

Nach der Lektüre dieses Buches bedauert man es um so mehr, daß R.
Bohren nach rechts so blind bleiben will, denn mit Eifer und Hoffnung,
zuweilen auch mit großer Kraft, verlangt er für das kirchliche Leben, was
ihm heute in der Tat am meisten nottut : eine epikletische Grundhaltung, ohne
die die Kirche nur dumm werden kann, und eine totale Bereitschaft, eschato-

logische Gemeinde zu sein, Pilgerin zu sein zwischen dem von der Welt noch so
verhaßten oder verkannten Ostersieg und der Parusie, aber auch und gerade
deshalb im Verborgenen Trägerin zu sein der kommenden Welt. Ist diese

Berufung aber gerade nicht stark genug, um die Bedenken zur Rechten zu
beschwichtigen

Das Buch hat drei Teile. Im ersten behandelt der Verfasser homiletische
Probleme («Das Wort und die Kraft», 1952, S. 13-38; «Heilsgeschichte und
Predigt», 1958, S. 39-46; «Die Gestalt der Predigt», 1954, S. 47-69;
«Bemerkungen zu Karl Barths Predigtweise an Hand seiner Predigten aus den
Jahren 1954-1959», 1962, S. 71-83; «Die Krise der Predigt als Frage an die
Exegese», 1962, S. 85-117). Im zweiten Teil beantwortet er die Frage «Seelsorge

- Trost der Seele oder Ruf zum Reich?» (1957, S. 119-147). Im letzten
Teil geht es um pastoral-theologische («Die Hauskirche J. Ch. Blumhardts»,
1961, S. 149-171) und ekklesiologische Fragen («Das Pfarramt in der Sicht
des Theologiestudenten», 1959, S. 173-181; «Unsere Gemeinden - Gemeinde
Jesu Christi?», 1960, S. 183-206; «Die Leitung der Gemeinde», 1961, S. 207-
228).

Von diesen zehn Aufsätzen ist zweifellos «Die Krise der Predigt als Frage
an die Exegese» der weitaus wichtigste. «Woher kommt es, daß die Alt-
testamentler mit Hilfe der typologischen Methode offenbar mit Lust und
Liebe predigen und ihre Predigten gerne veröffentlichen, indessen die Neu-
testamentler mit ihrer existentialen Interpretation zum mindesten sehr
zurückhaltend sind, mit ihren Predigten das Licht einer weiten Öffentlichkeit
zu suchen?» (S. 88). Auf diese Frage möchte der Aufsatz eine Antwort geben,



300 Rezensionen

und der Verfasser meint mit Recht, daß auf diese Frage von der praktischen
Theologie her eine Antwort gegeben werden muß: «Wurzelt die Predigt in
der Exegese, dann ist es Aufgabe der Praktischen Theologie, die Exegese
selber in Frage zu stellen, wenn der Vollzug der Predigt notorisch nicht
gelingen will» (S. 88). Bohrens Antwort behandelt vier Aspekte der Frage:
das Dilemma zwischen Text und Predigt («Nachdem er den Text historischkritisch

beerdigt hat, soll er ihn existentiell wieder auferwecken. Kein Wunder,

wenn der Prediger hier verzweifelt und in vielen Fällen entweder das
Predigen oder die Methode läßt», S. 93); die Tendenz zur Verabsolutierung
der Geschichte (unter Vernachlässigung einer trinitarischen, d.h. auch einer
pneumatologischen, d.h. auch einer apokalyptischen Theologie); die Tendenz
zur Abstrahierung von der Geschichte durch die existentiale Interpretation
(wo es doch für jede wahre Predigt konstitutiv ist, in betender Haltung
«Wiederholung, Zitat, Rezitativ, Erzählung und darin auch einmal -
historischer Bericht zu sein», S. 104); und die Weltfremdheit der Predigt als

Folge exegetischer Methode (verliert man ja mit der Entgegenständlichung
der Geschichte die Gegenständlichkeit der Welt). Es wird sehr aufschlußreich
sein zu verfolgen, wie die interpellierten Exegeten und Theologen (R.
Bultmann, E. Käsemann, G. Ebeling, E. Fuchs, W. Marxsen) auf diesen Aufsatz
reagieren werden. Mir scheint, daß R. Bohren damit zu sehr Wesentlichem
vorgestoßen ist, und es ist nicht übertrieben zu behaupten, daß er mit dieser
Arbeit nicht nur anregend, sondern auch fördernd in die Debatte eingetreten
ist. Eine Frage stellt sich aber: woher kommt es eigentlich, daß die alt-
testamentliche Exegese so predigtfreudig, die neutestamentliche aber so

predigtscheu sich verhalten? Woher kommt es, daß besonders die
neutestamentliche Exegese den Eindruck nicht verwehren kann, sie weiche aus Ich
frage mich - und Bohrens Buch hat mir sehr geholfen, diese Frage zu präzisieren

— ob es nicht daher kommt, daß die alttestamentliche Exegese sich
immer mehr, trotz so sehr verschiedener Technik und Methodik, in innerer
geistiger Kontinuität mit der patristischen Exegese versteht, daß die neu-
testamentliche Exegese aber das Bekenntnis einer solchen Kontinuität nicht
riskieren will, sonst müßte sie ja zugeben, daß der «Katholizismus», den sie je
länger je mehr im Neuen Testament aufdeckt, effektiv zum Neuen Testament
gehört. Wäre es aber nicht viel ergiebiger, gescheiter und schließlich auch
ehrlicher, diesen «Katholizismus» zu bejahen, um von dieser Bejahimg aus
den so anders gewordenen römischen Katholizismus und den terrorisierten
Protestantismus frisch, fröhlich und frei vom Worte her zu interpellieren?
So daß die neutestamentliche protestantische Exegese endlich nicht nur
durch sehr vereinzelte Vertreter mithelfen und mithoffen würde, die Kirche
auf ihre Einheit hin zu reformieren und zu erbauen? Aber da auch R. Bohren
vor der vermeintlichen Kongruenz zwischen Katholizismus und traditionellem
Romanismus zurückschreckt und nach links die Flucht ergreift, konnte er
den deutschen Neutestamentlern nicht die Hauptfrage stellen, die ihnen von
der praktischen Theologie her zu stellen ist.

Jean Jacques von Allmen, Neuchâtel


	Rezensionen

