Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das Gebet des Geistes : ROm. 8, 26f.
Autor: Niederwimmer, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gebet des Geistes, R6m. 8,26 {.

Zu den erstaunlichsten Abschnitten des Neuen Testaments ge-
horen die Verse Rom. 8, 26-27, in denen vom Gebet des Hl. Geistes die
Rede ist. Vom Gebet als solchem ist zwar im Neuen Testament
recht hiufig die Rede?, auch bietet das Neue Testament an einer
ganzen Reihe von Stellen der Form nach den Wortlaut von Gebeten.
Rom. 8, 26f. fillt indessen aus dem, was sonst im Neuen Testament
vom Gebet gesagt wird, heraus. Die drei Grundgedanken des Ab-
schnittes sind: 1. Der Mensch ist zum Gebet kad0 del prinzipiell
nicht fahig — auch der Christ nicht. 2. In dieser Situation tritt der
Geist fir uns ein, indem er in uns, fiir uns und statt uns betet, und
zwar so, dall sein Gebet uns selbst nicht vernehmbar ist. 3. Gott
allein, der die Tiefen des Herzens kennt, vernimmt das Seufzen des
Geistes, so dall das Gebet des Geistes als ein Reden Gottes mit sich
selbst (in uns, aber uns unvernehmbar), als «innertrinitarischer Pro-
zell» aufgefallt werden mufl. Diese Aussagen stehen im Neuen Testa-
ment zwar nicht voéllig isoliert da, sie zeigen aber gleichwohl eine
Auffassung vom Gebet, zu der es aus den anderen neutestament-
lichen Texten, die vom Gebet handeln, keine direkten Parallelen
gibt. Am Rande sei daran erinnert, dafl diese Aussagen auch dem
religiosen BewuBtsein unserer Zeit ziemlich fremd sind. In den viel-
fachen Ermahnungen und Uberlegungen zum Gebet wird der pau-
linische Gedanke von der prinzipiellen Unfdhigkeit des Menschen
zu beten gerne iibergangen oder wenigstens entschirft (das ge-
schieht zum Teil auch in den Kommentaren). Von einem Gebet aus
der Tiefe, das Gott allein vernehmbar ist, ist kaum wo die Rede, und
die Vorstellung, dafl das Gebet zum innertrinitarischen Prozel} wird,
diirfte vollends unzumutbar sein 2. Immerhin ist Rom. 8, 26f. selbst
bei Paulus in gewisser Weise ein Fremdkorper, insofern namlich,
als die sonstigen Aussagen iiber das Gebet unausgeglichen neben
diesen kritischen und - sagen wir — «spekulativen» Gedanken stehen.

1 Literatur bei W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdoglichkeit bei
Paulus: Theol. Zeitschr. 4 (1948), S. 24 A.4; J. Schniewind, Das Seufzen des
Geistes, Rom. 8, 26. 27: Nachgelassene Reden und Aufsitze (1952), S. 811f.
(der Aufsatz Schniewinds, urspriinglich fir die R. Bultmann-Festschrift ge-
plant, wurde leider nicht mehr vollendet).

2 Zu den Ausnahmen gehort etwa P. Tillich, Das Paradox des Gebetes:
Das neue Sein (1957), S. 1281f.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rém. 8, 26 f. 253

1.

Die Stellung der beiden Verse 26 und 27 im Konfext ist leicht an-
zugeben. Rom. 8 ist die Antwort auf Rom. 7. Der Christ steht nicht
mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade (Rom. 6, 14;
Gal. 5, 18). Die Macht, die ihn jetzt beherrscht, ist nicht mehr das
Gesetz (und mit ihm Siinde und Tod), sondern der Geist 3. Indessen:
noch leben die Christen ihr irdisches Leben im menschlichen Leibe
(8, 13), immer in der Gefahr, den Anspriichen und Begehrungen der
Sarx neuerlich zu verfallen, und immer unter dem Imperativ, sich
von dem Geist, der ihnen geschenkt ist, auch treiben zu lassen
(8, 12ff.). Die d6%a, die der Geist verleiht, ist verdeckt. Die Christen
sehnen sich und seufzen nach Erlésung, nach der endgiiltigen Er-
losung (vgl. auch 2. Kor. 5, 4 otevdlopev), bei der aufgedeckt wird,
was jetzt noch verborgen ist (Rém. 8, 181f.).

In einer prophetischen Vision, die religionsgeschichtlich wohl in
die Zusammenhinge der Apokalyptik gehort?, schaut Paulus die
Sehnsucht der ganzen Kreatur, die sich auf die Aufdeckung der
Doxa der Gottessohne richtet, auf jenen Zeitpunkt also, da die jetzt
zwar schon geschenkte, aber noch verborgene Doxa der Gliaubigen
ans Licht treten wird (8, 18ff.). Die ganze Kreatur liegt bereits in
den Geburtswehen (8, 22), in denen der neue Aon geboren wird. Sie
seufzt und stohnt der Geburt entgegen. Die Kreatur seufzt, weil sie
leidet ; aber sie seufzt auch auf in der schmerzlichen Sehnsucht nach
Erlosung 5. Dieser vox creaturae, die nur dem Apokalyptiker hérbar
ist, der in die Geheimnisse der Endzeit eingeweiht wurde$, schlieBt

3 Esliegt kein Anla vor, Rém. 7 fiir den glaubigen und getauften Christen
zu beanspruchen, was A. Nygren, Der Roémerbrief (2. A. 1954), S. 208ff.,
neuerdings wieder behauptet. Rém. 7 spricht vom vorchristlichen Dasein,
Rom. 8 vom neuen Sein «im Geist». Vgl. W. G. Kimmel, Rém. 7 und die
Bekehrung des Paulus (1929); R. Bultmann, Rém. 7 und die Anthropologie
des Paulus: Imago Dei, Festschrift fiir G. Kriiger (1932), S. 53ff.; P. Alt-
haus, Paulus und Luther iiber den Menschen (3. A., 1958).

4 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Rémer (10. A., 1955), S. 171. J. Schnei-
der sieht in Roém. 8, 26f. nicht ein apokalyptisches, sondern ein stellver-
tretend-priesterliches Geschehen, Theol. Wort. 7, 10 (1962), S. 602 A. 12.

5 orevdlw = {iiber einen ungewiinschten Zustand seufzen, stohnen,
ouoTevdlw = mit jemandem zusammen seufzen; W. Bauer, Gr.-deutsch.
Woérterb., s.v.; Schneider (A. 4), S. 600f1f.

8 «(Wieder spricht Paulus ein Ritsel aus, das erst durch das Kommende



254 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rim. 8, 261].

sich das Seufzen der Kinder Gottes an, denen zwar die Macht und
Wirklichkeit des Kommenden im Geist bereits vorweggegeben ist,
die aber auf die vollstindige Erl6sung, auf das Verschlungenwerden
vom Geist-Aon, auf die Verklirung des Leibes erst noch warten
miissen (8, 23-25). Und endlich ist — was wieder nur dem Charis-
matiker offen sein kann — vom Seufzen des Gezstes selbst die Rede
(8, 261.), der das unzureichende Gebet der Christen durch seinen
zureichenden otevaynog suspendiert. Kin merkwiirdiges Bild: die
Welt, die Kirche, der Geist seufzen dem neuen Aon entgegen?!

Aus dem Kontext ergibt sich, dafl das Gebet, von dem der Apostel
hier spricht, in die verborgenen kosmisch-apokalyptischen Vor-
ginge gehort. Das Gebet des Geistes ist ein Schrei nach Erlésungs?.
Was Paulus hier schildert, ist ein Stiick endzeitliches Geschehen,
und insofern hat das Gebet des Geistes «eschatologische» Bedeu-
tung ®.

Der positiven Aussage iiber des Geistes Seufzen nach Erlésung
geht die negative voraus, derzufolge er dabei unserem Unvermdigen
zu Hilfe kommt. Das Gebet des Geistes steht im Zusammenhang
mit dem menschlichen Unvermdogen, zu beten, wie es sich gehort

seine Lésung finden wird, das gréte von allen»: A. Schlatter, Gottes Gerech-
tigkeit (1935), S. 278. Vgl. auch Bieder (A. 1), S. 32.

7 Dabei ist eine Steigerung unverkennbar: das Seufzen der Kirche iiber-
trifft das Seufzen der Kreatur, beide zusammen werden durch das Seufzen
des Geistes tibertroffen. Vgl. E. Gaugler, Der Rémerbrief, 1 (1958), S. 312;
Michel (A. 4), S. 177; Schneider (A. 4), S. 601, 30ff. — Th. Zahn, Der Brief
des Paulus an die Rémer (1925) weist darauf hin, daf die «dreiteilige Anlage
...schon durch die refrainartige Aufeinanderfolge der Worte ocvotevdZewv 22,
otevdlouev 23, otevayuoic 26 als eine wohliiberlegte erkennbar ist» (S. 401,
A. 2). Richtig ist es auch, wenn Zahn (S. 412) schreibt, dal Paulus in dem
Weg von der ktiowg iiber die Glaubigen zum Geist «von der dullersten Peri-
pherie bis zum innersten Centrum» fortschreitet.

8 G. Harder, Paulus und das Gebet (1936), S. 169 A. 1.

% Abgesehen von der apokalyptischen Vision stehen die Verse 26f. freilich
noch in anderer Weise innerhalb des Zusammenhanges von Kap. 8. Paulus
greift auf 8, 15f. (vgl. Gal. 4, 5f.) zurtck. Jedoch ist der Unterschied zu be-
achten: das Gebet des Geistes in 8, 15f, war — trotz seines ekstatischen
Charakters — immerhin noch in das Wort «Abba» zu fassen. Das Gebet des
Geistes von 8, 26f. steht jenseits aller Vermittlung durch das Wort.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26 {. 2556

(V. 26). Der Geist, heilit es, kommt unserer Schwachheit zu Hilfe.
Paulus spricht zunéchst abstrakt von der dodéveia des Menschent®.
"Acdévein bezeichnet hier metaphorisch das kreatiirliche Unvermogen,
im Gebet dem Anspruch Gottes zu geniigen. Die Ursache dieses Un-
vermogens liegt in der Sarx !, d. h. in der Endlichkeit des Menschen,
die zugleich die Ursache seiner Entfremdung ist. Es ist die Schwach-
heit, die uns zukommt, solange wir noch in diesem Todesleib sind,
solange wir noch endliche Kreatur in einer endlichen Welt sind,
solange uns noch die Verklirung, die Verwandlung in die Herrlich-
keitswelt Gottes mangelt!?. Diese Deutung wird durch die Fort-
setzung bestétigt. Mit dem Satz 10 yap Ti... konkretisiert Paulus das,
was er hier unter dodéveia versteht. «(Hxplicat Paulus, quae sint in-
firmitates» (Bengel). Ouk oidauev ist im «existentiellen» Sinne zu
verstehen; es bedeutet: nicht vermdégen, nicht konnen, sich auf
etwas nicht verstehen. Wir vermdgen es nicht, zu beten. Diese Un-
fahigkeit ist kein voriibergehender Zustand, der durch irgendeine
besondere Belehrung oder Unterweisung in einer bestimmten Gebets-
technik, die zu erlernen wire, aufgehoben werden kann. Die Un-
fahigkeit zu beten wird vielmehr tiberhaupt nicht aufgehoben. Sie
bleibt13. Kein Mensch kann wirklich beten und kein Mensch wird je
beten konnen. Das Impedimentum ist uniiberwindlich. Darum tritt
der Geist an dieser Stelle fiir uns ein.

Die Behauptung, dal der Mensch nicht beten kann, klingt ab-
surd angesichts der uniibersehbar reichen Gebetspraxis der Heiden,
der Juden und der Christen — das Gebet des Herrn miteingeschlos-
sen. Der gute Sinn dieser Behauptung des Apostels liegt in dem Zu-

10 Zu lesen ist tf dodeveiq¢ (Sin A B C D d vg sy bo sa) und nicht Taig
aodeveimg (K L P).

11 Vgl. Rom. 6, 19; 8, 3; 1. Kor. 2, 3; 4, 10 u.0.

12 «Es handelt sich um jene Schwachheit, der wir unterworfen sind, weil
wir noch im Leibe sind, in dem Leibe, der noch ertétet werden mull, ehe
unsere Sohnschaft an ihm voll zur Geltung kommen kann. Der Apostel hat
also nicht ganz allgemein unseren schwachen Glauben im Auge. Er steuert
vielmehr bewufB3t auf das Ende des Kapitels zu, wo die Schopfung als unsere
Anfechtung im Glauben erscheint»: H. Asmussen, Der Rémerbrief (1952),
S. 183.

13 Auch der Geist hebt sie — streng genommen — nicht auf. Die Tatigkeit
des Geistes besteht ja nach Rém. 8, 26f. nicht darin, uns ein neues Gebet
zu ermdglichen, sondern vielmehr darin, statt uns zu beten. Es ist also
falsch, zu behaupten, das Pneuma erdffne nach 8, 26f. den Christen die
Gebetsmdoglichkeit (so Bieder, A. 1, S. 29).



256 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

satz xado dei. In diesem Satz gibt Paulus die Faktizitit des Gebetes
zu, bestreitet aber zugleich die Angemessenheit des Gebetes. Natiir-
lich kann der Mensch beten; aber so wie er betet, betet er nicht in
angemessener Weise — so wie es sein sollte. Und insofern kann der
Mensch demnach doch wiederum nicht beten!4. Dabei ist es wichtig
zu sehen, dafl Paulus hier in erster Linie von Christen spricht. Nicht
einmal den Christen gelingt ein Gebet wie es sein soll. Es wird wohl
intendiert, aber nicht erreicht. Das Schicksal des menschlichen
Betens ist es, zu milllingen. Dieser Satz gilt (als Interpretation von
V. 26) so allgemein, wie er formuliert ist.

Aber warum milllingt das Gebet? Die Antwort darauf ergibt sich
aus der Beobachtung, dafl das kado dei (V.26) dem xkarta dedv (V. 27)
entspricht 5. Kata dedv heillt «gottgema», Gott angemessen, es steht
im Gegensatz zu xata dvdpwmov (Rom. 3, 5; Gal. 3, 15 und 6fters) 6.
Das Gebet mifllingt, weil es seinem «Gegenstand» nicht angemessen
ist. Paulus weist also auf die Aporie hin, die dadurch entsteht, daf3
sich die Rede des Gebetes an einen Gegenstand richtet, dem sie
doch nie entsprechen kann. Er weist auf die Aporie hin, in die jedes
Reden gerit, das sich an Gott richtet. Es gibt keine angemessene
Weise zu Gott zu sprechen, und zwar um Gottes willen nicht, um
der Gottheit Gottes willen nicht. Die Aporie, von der Paulus hier
spricht, ist nicht eine partielle, sondern eine totale!?. Sie steht in
der Religionsgeschichte nicht isoliert da, sondern hat ihre Vorge-
schichte im antiken Judentum und Heidentum. « Hinter dieser Zeile
(scil. V. 26b) verbirgt sich die der gesamten antiken Welt eignende
Gebetsaporie18.»

14 Eine gewisse (aber nicht ganz durchhaltende) Analogie ist in dem
kaduwg del von 1. Kor. 8, 3 zu finden.

15 Schniewind (A. 1), S. 82; Michel (A. 4), S. 178.

16 Harder (A. 8), S. 161.

17 «Unser Wort gilt ohne Ausnahme, umschreibt die bestiandige Situa-
tion der dyiot»: Schniewind (A. 1), S.82 (Sperrung im Orig.). Vgl. auch
K. Barth, Der Rémerbrief (2. A., 1926), S. 300.

18 Harder (A. 8), S. 161. — Uber die antike Gebetskrise vgl. ebd. S. 130ff.
Sie bricht im Judentum hauptséchlich an der Frage nach der Gebetserhérung
auf, und zwar in dem Augenblick, da die naive Einstellung tiberwunden ist
und iiber tatséchliche Erhérung bzw. Nichterhérung reflektiert wird (Harder,
S. 135), d.h. die Gebetskrise ist Folge einer « Entmythologisierung». An die
Stelle des tilbermenschlichen Gottwesens tritt der deus absconditus (Jeremia,
Deuterojesaja, Hiob), aus dem Verhéltnis unmittelbarer Vertraulichkeit wird
unter dem Zwang der Realitét UngewiBheit und Furcht, die (im Judentum



K. Nziederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 2567

Die Geschichte der Auslegung dieses Verses weist eine ganze Reihe von
Versuchen auf, die Totalitédt und Radikalitét der Aussage einzuschrénken,
und das heilt unsern Text zu verharmlosen. Das Motiv, das die Exegeten
dabei treibt, ist natiirlich leicht zu erraten. — Die einfachste Methode, unserm
Text die Schirfe zu nehmen (1), befolgt Zahn, der das kad06 del zu oidauev
zieht und folglich {ibersetzt: ¢«denn, was wir beten sollen, wissen wir nicht in
dem Mafe als es nétig ist» (!).2? Eine andere Moglichkeit (2) besteht darin,
in V. 26 einen allgemeinen Hinweis auf formale und inhaltliche Probleme
des Gebetes zu sehen; so Origenes: mepi 10D tiva Tpoémov elyeodon dei, kol Tiva
émi Thg edxAg Aéyewv mpog dedov (De orat. 2, 1); dhnlich Calvin: ab eodem
spiritu doceri, quomodo invocandus sit, et quid precibus ab eo sit petendum;
und wieder &hnlich Bengel, der vom quomodo aut quid spricht. Diese Aus-
legung fithrt von selbst zu der beliebten andern (3), derzufolge in V. 26
Paulus auf gelegentliche oder héufige, immer jedoch beklagenswerte seeli-
sche und geistige Gebetsschwéche hinweise20. Das «klassische» Beispiel fur
diese Auslegung findet sich nicht zuféllig bei A. Jilicher, der iibersetzt: «Wir
selber wissen ja oft nicht, was wir recht beten sollen, aber eben dann tritt
der Geist fiir uns ein...»?! — eine Paraphrase mehr als Ubersetzung. Jiilicher
erldutert dann den Satz durch den Hinweis auf unsere Schwachheit, in der
wir «manchmal selbst nicht zu beten wissen». Ahnlich deutet P. Althaus?2?:
«Wir sind immer wieder viel zu matt, stumpf und blind, um, wie sichs ge-
biihrt, die Not der Welt und unsere eigene aufs Herz zu nehmen und ernstlich
um Erlésung zu bitten?%.» Gegen diese drei Deutungen ist von Schniewind,

nie prinzipiell iberwunden) zu Ritualisierungen tendiert. — Die Entwicklung
im Heidentum lduft anders, aber aufs Ganze analog (Harder, S. 138ff.). In
dem Augenblick, da die urtiimliche Naivitéit aufgehort hat und die Reflexion
einsetzt, beginnt auch hier das Gebet problematisch zu werden. Eine Losung
versucht die heidnische Mystik. Das Gebet wird dort angesichts der gottlichen
UberbewuBtheit zum bloBen — Schweigen (Harder, S. 148ff.). — Es ist in die-
sem Zusammenhang wichtig, zu sehen, da das Problem der Gebetserhérung
nur eine Vorstufe der Aporie darstellt. Die Krise ist am Ende umfassender,
derart, da3 das Gebet tiberhaupt verstummdt.

13 Zahn (A. 7), S. 412. Andernfalls wiirde, wie Zahn kennzeichnenderweise
fortsetzt, «das unwahr iibertriebene Urteil sich ergeben, daf die Christen
schlechthin nicht wissen, was und wie sie beten sollen». Wie Zahn deutet
auch E. Kiihl, Der Brief des Paulus an die Rémer (1913), S. 298. Mit Recht
dagegen Gaugler (A.7), S.316; Schniewind (A. 1), S.82; Michel (A. 4),
S. 178 A. 2.

20 Ein Musterbeispiel fiir unangebrachte psychologische Deutung; solche
Beispiele haben leider die psychologische Interpretation iiberhaupt in Verruf
gebracht.

21 A, Jilicher, Der Brief an die Rémer, in: Die Schriften des Neuen
Testaments, 2 (1917), S. 284.

22 P, Althaus, Der Brief an die Roémer, in: N.T. Deutsch, 6 (1949), S. 79.

23 Kihl (A. 19): «Die Schwachheit unserer Gebetsseufzer wird naher dahin
erlautert, daB es nicht immer die rechte Art ist, wie wir seufzend bitten»

17



258 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rém. 8, 26f.

Gaugler, Michel mit Recht eingewendet worden?2¢, daB3 Paulus von einer
grundsétzlichen (ich wiirde sagen: ontologischen) Infirmitas spricht, die man
nicht auf psychische Ausnahmezustdnde reduzieren darf?. Indessen wird
auch bei den zuletzt Genannten trotz der Einsicht in die Radikalitédt der Aus-
sage die Infirmitas wieder eingeschrinkt, und zwar auf die Unkenntnis des
gottlichen Willens 26 bzw. auf den Unterschied zwischen dem, was Gott und
dem, was der Mensch will 27,

Soviel ist klar: es kann sich bei dem, was Paulus hier sagt, keineswegs
um einen gelegentlichen oder auch hiufigen Mangel unseres Gebetslebens
handeln, den der Geist dann auszugleichen hétte, und zwar deshalb nicht, weil
der Geist nach Rom. 8, 26 unser Gebet nicht unterstiitzt, sondern als Ganzes
iibernimmt. Er tut das, was wir nicht kénnen, freilich nicht neben uns (son-
dern in uns), aber freilich auch nicht in cooperierender Weise mit uns, sondern
statt uns. Das kommt in den Verben cuvavtihauBdverar (V. 26), UmepeyTuyyxdver
(ebd.) und évruyyxdver (V. 27) zum Ausdruck. Es ist nicht an eine Coopera-
tio, sondern an die Intercessio spiritus gedacht, an des Geistes stellver-

(S. 298). Nach F. Godet, Commentar zu dem Brief an die Rémer, deutsch v.
P. Wunderlich, 2 (1882), S. 108, bezieht sich die infirmitas «auf den Zustand
der Erschopfung, von welchem der Gldubige zuweilen unter dem Druck der
Leiden dieser Zeit befallen wird...» Aber noch bei Schneider (A. 4), S. 602,
12, liest man von «Zeiten der Gebetsunféhigkeit». — Zum Ganzen Schniewind
(A. 1), S. 81. — Die obige Deutung wiirde dagegen fiir Herm. Mand. X, 3, 2f.
zutreffen.

24 Schniewind (A. 1), S. 82; Gaugler (A. 7), S. 317f.; Michel (A. 4), S. 178.
Vgl. auch Bieder (A. 1), S. 29f.

25 Die radikale Infirmitas vertritt natiirlich auch Barth (A. 17), S. 300.

28 Diese Deutung geht auf Luther zurick, vgl. Luthers Romerbriefvor-
lesung (W. A. 56), S. 375ff. Der Tenor seiner Ausfithrungen ist: der Abschnitt
handle von der Krise der Gebetserhérung. Der Geist macht es uns maglich,
Gottes befremdendes Wirken, das unserer Bitte widerstrebt, auszuhalten; er
macht uns fahig, an Gott festzuhalten, auch wenn er sich verbirgt und das
Erbetene nicht geschieht — oder gar das Gegenteil von dem Erbetenen. Gott
gibt GroBes, das wir nicht verstehen, er kommt und zerstért. — Luthers
Deutung ist inspiriert von der Idee des deus absconditus. Indessen ist hier
weder die Gebetsaporie noch die Idee des deus absconditus radikal gefalt,
sofern némlich Luther an der Frage der Gebetserhorung héngen bleibt (von
der im Text mit keiner Silbe die Rede ist). Der deus absconditus steht auch
hinter dem paulinischen Text, nur ist die absconsio hier viel umfassender.

27 Vgl. Schniewind (A. 1), S. 85, 92; Michel (A. 4), S. 178; Gaugler (A. 7),
S.317ff. Dabei wird koatd S€dv = katd T JeAnpa Tod deod, so ausdriicklich bei
Michel, S. 179; vgl. schon W. Sanday u. A. C. Headlam, The Epistle to the
Romans (5, A. 1902), S. 214. Schniewind betont im Anschlufl an W. Grund-
mann, Theol. Woért. 2 (1935), S. 25, den unendlichen Abstand (z. B. S. 85,
A. 6), versteht ihn aber dann doch wieder (mit Grundmann) lediglich als den
unendlichen Abstand zwischen dem, was Gott will, und dem, was wir tun.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Getstes, Rom. 8, 26f. 259

tretendes Werk. Wir schweigen, wo der Geist betet 28. Der Mangel unseres
Gebetes besteht allerdings auch nicht blo in unserer tiefen, radikalen Un-
kenntnis des gottlichen Planes, Rates und Willens (bzw. unserem totaliter
aliter Planen und Wollen). Allerdings ist unsere Unkenntnis des géttlichen
Willens in diesen Mangel miteingeschlossen, der «Mangel» reicht aber viel
weiter. Er umfaf3t unser ganzes, durch die Sarx geprigtes Sein. Die infirmitas
ist nicht Infirmitas voluntatis, sondern Infirmitas carnis, d. h. sie ruht in
unserer Endlichkeit. Wie denn ja auch die Tétigkeit des Geistes hier nicht
darin besteht, unserer Unkenntnis des gottlichen Willens aufzuhelfen (davon
ist ja nun wirklich nicht die Rede, miillte aber die Rede sein, wenn die Deu-
tung Schniewinds, Gauglers und Michels zutréife), sondern die helfende Tétig-
keit des Geistes besteht darin, daB er als géttlicher etwas tut, was der Mensch
nicht vermag ?®. Unsere Unféhigkeit zu beten liegt also in unserer Kreatiirlich-
keit als solcher, und des Geistes Fahigkeit fiir uns einzutreten liegt in seiner
Gottlichkeit . Wir kénnen mit Gott nicht reden, weil wir aus unserer
Menschlichkeit nicht herauskommen. Unsere Endlichkeit als solche fiithrt
uns (wenn sie einmal reflektiert ist) in die Gebetsaporie.

Paulus ist somit an einer bestimmten Stelle zu einem Gottesbegriff
(und zu einem Begriff vom Menschen) durchgestoflen, der das Befen
fragwiirdig, ja eigentlich sinnlos macht. Es hat, wenn man will, eine
«Entmythologisierung» stattgefunden. Nicht dafl Paulus dies alles
methodisch vermittelt hitte; wohl aber ist ein Motiv bewullt ge-
worden, das Konsequenzen nach sich zieht. Der Gott, von dem hier
gesagt ist, daf} er sich einem angemessenen Gebet des Menschen ent-
zieht, ist nicht mehr eine mythologische Gestalt, ein iibermensch-
liches Wesen, dem die Attribute des Endlichen zugewiesen werden.
Die menschlichen Projektionen sind weitgehend zuriickgenommen
worden 3!, das Bewulitsein hat sich differenziert. Gott ist nicht mehr
ein «Ding» unter anderen Dingen, «draullen» (oder «droben»), oder
auch eine Person neben anderen Personen, ein Einzelwesen, ein

28 'Was natiirlich nicht heilt, daB wir durch eine bestimmte Methode des
schweigenden Gebets den Geist zum Reden zwingen kénnten. Der Geist
redet (vielmehr «seufzt») vollig unabhéngig von unseren Gebetsmethoden.

29 Der Geist betet katd de€dv, d. h. er kann wirklich «vor Gott hintreten»
und «zu ihm reden», weil er zu den «géttlichen Méichten» gehért.

30 Vgl. Barth (A. 17), S. 300.

81 Es ist kein Zufall, dal Barth (A. 17), S. 300, ausgerechnet an unserer
Stelle auf Feuerbach zu reden kommt.



260 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26 f.

«Du» unter anderen; sondern Gott ist der Schopfer, das absolute,
das einzig eine «Du», der uns immer schon iiberholt hat. Reden wir
zu Gott als zu einem Wesen draufien (oder drinnen oder droben), zu
einer Person wie es auch andere Personen gibt, dann machen wir
Gott zu einem endlichen, geschaffenen Wesen, wir reden nicht
wado dely. Aber wie sollen wir anders zu ihm reden? Wie kann man
zu Gott reden, der selber das Wort ist? Wie kann man sagen «Du»
zu dem, der (und der allein) von sich sagen kann: «Ich»32?

Die Antwort, die Paulus auf diese Frage gibt, besteht nicht darin,
daB} er eine neue Gebetsmethode empfiehlt, sondern dal} er das ver-
borgene Geheimnis vom «Trachten des Geistes» enthiillt — oder bes-
ser: andeutet. Dabei steht Paulus in den Wendungen, die vom
«Eintreten des Geistes fiir die Heiligen» sprechem, deutlich in einer
Tradition, die freilich nur eben anklingt und nicht ausfiihrlich zu
Wort kommt. Es ist die Tradition von dem himmlischen Fiirspre-
cher, dem Parakleten, die insbesonders in dem letzten Satz 6T xatd
Yeov évruyxaver umép ayiwy deutlich zutage tritt 3. Die gleiche Tradi-
tion findet sich dann gleich noch in 8, 34ff., wo allerdings von
Christus und nicht vom Geist gesagt wird : 0g kul évtuyxdver Umép fudv.
Das Verbum évrtuyxdvewv erweist sich als fiir diese Tradition charak-
teristisch 34.

32 Richtig Tillich (A. 2), S. 129: «Wir sollten nie vergessen, daf3, wenn wir
beten, wir etwas tun, was vom Menschen aus unméglich ist. Wir sprechen
mit jemandem, der nicht irgendein anderer ist, sondern der uns niher ist, als
wir uns selbst sind. Wir wenden uns an jemanden, der niemals Objekt unserer
Hinwendung werden kann, weil er immer Subjekt ist, immer der Handelnde,
immer der Schaffende. Wir sagen ihm etwas, obwohl er nicht nur schon weil3,
was wir ihm sagen, sondern auch all die unbewuf3ten Antriebe kennt, aus
denen unsere bewuBten Worte stammen. Das ist der Grund, warum das Gebet
vom Menschen aus unméaglich ist. »

33 Der Satz ist also Zitat der Tradition, vgl. Michel (A. 4), 8. 179. Man
hétte zu paraphrasieren: « Denn es gilt ja der Grundsatz: in Gott angemesse-
ner Weise tritt er — der Geist Paraklet — fiir die Heiligen ein!»

34 Vgl. Hebr. 7, 25. — Zur Paraklet-Tradition vgl.: S. Mowinckel, Die Vor-
stellungen des Spitjudentums vom HI. Geist als Firsprecher und der johan-
neische Paraklet, Zs. neut. Wiss. 32 (1933), S. 97ff.; N. Johansson, Parakle-
toi (1940); J. Behm, Theol. Wort. 5 (1954), S. 798f{f.; S. Schulz, Unter-
suchungen zur Menschensohnchristologie im Johannes-Evangelium (1957),
S. 142ff.; O. Betz, Der Paraklet (1963). Der Unterschied zwischen den jo-
hanneischen Parakletstellen (Joh. 14, 15-17, 25f.; 15, 26; 16, 4b-11. 12-15;
1. Joh. 2, 1) und Roém. 8 ist ein doppelter: das Stichwort Paraklet fehlt bei
Paulus und: in Rém. 8 ist nur ein einzelnes Motiv des motivreichen Kom-



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 261

Indessen sind die religionsgeschichtlichen Verhéltnisse noch komplizierter.
Unser Abschnitt weist ndmlich ein Element auf, das sich in die Paraklet-
Tradition nicht recht fiigen will: das Seufzen des Parakleten. Der Paraklet
fungiert als Fursprecher, er ruft zur BuBle, er deckt die Stnden auf, er
fithrt in die Wahrheit usw. — aber er «seufzt» nicht. Das Seufzen des Geistes
weist vielmehr in andere, wie es zunéchst scheint, davon weit abliegende
Zusammenhéinge, nédmlich auf das Klagen und Seufzen der in die Materie
bzw. in den materiellen Leib eingeschlossenen Seele, also in die Zusammen-
hénge der gnostischen Mythologie3s. Vgl. etwa den sogenannten Naasener-
hymnus bei Hipp. Ref. V, 10, 2. Noch niher steht eine Stelle aus dem
Corp. Herm., und zwar aus der Kore Kosmu 33 (bei W. Scott, Hermetica
1, 1924, S. 474, 201f.), wo von den Seelen (bzw. von der einen Gruppe unter
ihnen) gesagt wird: &te ydp, & [Savuaote] wal pevolddoze, éuelhov éykatakhei-
odar Tolg owpaoty, ai uev [yop] adtdv adTto uévov Wdlipovto kai éoTévalov. .. KTA.
Nun ist die Differenz zwischen Paulus und den genannten Parallelen ja
deutlich (davon wird noch zu reden sein). Andererseits hat doch Paulus
dies mit der gnostischen Tradition gemeinsam, daf von der Seele (bei
Paulus von einem Pneuma) die Rede ist, welche(s) aus der Tiefe des mensch-
lichen Herzens nach Erlosung schreit, bei Paulus zudem ein Pneuma, das
allein Gott kennt und allein von Gott erkannt wird (vgl. 1. Kor. 2, 101f.) —
wieder ein Motiv, das in gnostische Richtung weist.

Religionsgeschichtlich steht der Abschnitt somit zwischen der jiidischen
Paraklet-Tradition und dem gnostischen Pneuma-Mythos. Welchen Sinn
diese Stellung im Einzelnen hat, kann man lediglich vermuten. Immerhin ist
der Sachverhalt nicht {iberraschend: Paulus steht ja auch sonst religions-
geschichtlich gesehen an der Wende, an der Stelle, an der sich der sukzessive
Ubergang vom heterodoxen Judentum zur Gnosis vollzieht. Die religions-
geschichtlichen Ableitungen weisen in der Regel nach beiden Richtungen.
Genauer miilte man sagen: Paulus bildet mit seiner Theologie selber eine
der Entwicklungsstufen auf dem Weg vom Judentum zur Gnosis. Die Gnosti-
ker neben und nach ihm sind diese Wege nur weitergegangen als er — iiber
die Grenze hinaus, die einem Paulus gesetzt war, und ohne die Erfahrung
des neuen Seins, das in Christus gegeben ist.

Wir sagten vorhin, der Durchbruch zu einem neuen Gottesbild
laBt das Beten in die totale Aporie geraten. Aber nun ereignet sich
etwas Merkwiirdiges: in dem Augenblick, da Gott das menschliche
Beten zerstort hat und der Mensch zum Verstummen gebracht wor-
den ist, ibernimmt Gott selbst das, was der Mensch nicht vermag, und
zwar der Gott in Gott, der uns vor Gott vertritt, der Geist-Paraklet.
Er bringt das seufzende Gebet vor Gott.

plexes zitiert, ndmlich das Eintreten fiir die Heiligen. Vgl. Gaugler (A. 7),
S. 322.
35 Vgl. H. Lietzmann, An die Romer (4. A, 1933), S. 87.



262 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

Es ist gar kein Zweifel, da3 dieses Motiv der gnostischen Mystik sehr nahe
kommt, deren ganze Kraft ja darin liegt, da3 der Mensch in dem Augenblick,
da er die Tiefe der Entfremdung im vollen Ausmal} erfahren hat, auch das
iiberschwengliche, ekstatische, nun ganz und gar transzendente Selbst er-
fahrt, das er seinem Wesen nach selber ist, und das so gut nach Gott seufzt,
wie Gott nach ihm.

Indessen: Die Differenz zwischen Paulus und dem gnostischen Mythos ist
in diesem Punkt leicht anzugeben: es handelt sich bei Paulus nicht um das
Seufzen der in die Materie gebundenen gottlichen Substanz®¢; und ent-
sprechend ist auch von einer substantiellen, die Erlésung garantierenden
Homousie des gottlichen und menschlichen Selbst nicht die Rede. Paulus
unterscheidet vielmehr deutlich zwischen dem géttlichen und dem mensch-
lichen Pneuma (so auch in Rém. 8, 16; 1. Kor. 2, 11; vgl. auch Rém. 7,
17-23) bzw. hier zwischen dem gottlichen mvedpa und der menschlichen
kopdia, in der das Pneuma wohnt. Der Geist Gottes ist nicht unser Geist. In
diesem Punkt bleibt Paulus auf der alttestamentlichen Linie und steht gegen
die Intention der Gnosis. Die Erfahrung, die Paulus zu seiner Formulierung
dringte, war eben nicht die mystische Erfahrung der Identitdt des trans-
zendenten Seelengrundes mit dem Seinsgrund, die zu erkennen (im Sinne
von erfahren) in der Gnosis die Erlosung ausmacht, sondern vielmehr die
Erfahrung des Geistes als der Gabe der Endzeit, als der Wirklichkeit Christi
unter uns, in welcher der Tod und die Auferstehung des Kyrios real gegen-
wirtig und das Kommende real vorweggenommen ist.

Andererseits liegt der Ansatzpunkt fiir die partielle und kritische
Aufnahme gnostischer Motive darin: der Geist Gottes wirkt nicht
bloB aupferhalb, sondern er wirkt zugleich in uns3’. Das geht aus der
Wendung 8, 27 hervor, derzufolge Gott die Herzen erforscht und
dabei (!) das Trachten seines Geistes erkennt. Gerade in der Doppel-
heit der Aussage: der Geist ist Gottes Geist, nicht der unsere, und
zugleich: der Geist ist uns ins « Herz» gegeben und ist insofern doch
der unsere, gerade in dieser Doppelheit liegt das soteriologische
Element des Seins im Geist. Das Verhéltnis von Ich und Pneuma
ist das der Identitdt bei gleichzeitiger Differenz. Dieses Verhéltnis
bestimmt die christliche Existenz und macht sie zu einer eschatolo-
gischen. «Ich lebe, aber nun nicht ich, sondern: Christus lebt in

38 Vgl. E. Schweizer, Theol. Wort. 6 (1959), S. 428, A. 650.

37 Das wird von Schneider (A. 4), S. 602, 10ff., ohne Grund geleugnet.
Vgl. dagegen Godet (A. 23), S.109; Zahn (A.7), S. 412; Jilicher (A. 21),
S. 284; Lietzmann (A. 35), S. 87; C. H. Dodd, The Epistle of Paul to the
Romans (1932), S. 136; C. K. Barrett, A Commentary on the Epistle to the
Romans (1957), S. 168; E. Brunner, Der Romerbrief (1948), S.63; F. J.
Leenhardt, L’épitre de Saint-Paul aux Romains (1957), S. 132; Asmussen
(A. 12), S. 184; Michel (A. 4), S. 178.



K. Niederwimmer, Das Qebet des Geistes, Rom. 8, 26 . 263

mir!» (Gal. 2, 20). Das Seufzen des Geistes ist ein Akt, der in mir
geschieht (aus meinem Herzen heraus seufzt der Geist zu Gott),
und es ist zugleich ein Akt, der auflerhalb meines Personzentrums
geschieht: denn der Geist tut ja gerade das, was ich nicht tun
kann 38,

Dieses letztere, dall der Geist wohl in mir betet, aber aulerhalb
meines Personzentrums (auBerhalb jenes Bereiches, da ich bewufit
bei mir selber bin und iiber mich verfiige), kommt darin zum Aus-
druck, daB3 von den otevayuol dhdintor geredet wird (V. 26)3°. Damit
sind wohl kaum die Gebetsseufzer gemeint, wie sie beim «StoB3-
gebet» oder bei irgendeinem anderen innigen, sich nicht in Worte
fassenden Gebet vorkommen?®. Auch der Bezug zur Glossolalie ist
unwahrscheinlich 4. Das Reden in «Zungen» (das Nachsprechen der
himmlischen Sprache, der Vox angelica durch den Verziickten) ist
streng genommen nicht ein «wortloses Seufzen», sondern vielmehr
ein wortebildendes Sprechen, mégen die so entstehenden Worte
oder Laute auch noch so sinnlos oder absurd erscheinen. Die otevay-
poi d@hdAntor sind vielmehr die Vox spiritualis selbst (die in der Glos-
solalie der Verziickte nachzusprechen versucht)2. Wenn man schon
nach einer Parallele sieht, so bietet sich als beste immer noch
2. Kor. 12, 4 an, wo Paulus von den «wortlosen Worten», den dppnta

88 Pragnant Tillich (A. 2), S. 130: «EEtwas in uns, das nicht wir selbst sind,
vertritt uns vor Gott.»

39 ghdAnTog, ineffabilis: «qui loquendo aut etiam dicendo exprimi non
potest», Thesaurus Graece Linguae (1831). Vgl. Philodem. Anth. Pal. 5, 4,
Kyraniden p. 19, 19: Tov aiydvrta, Ohawvi, ovvictopa TV dharfTwy Abyxvov.
Die Vokabel kann entweder heilen «unausgesprochen, wortlos» (syr. und
armen. Ubersetzung) oder «unaussprechlich» (vg. inenarrabilis), vgl. Bauer,
Wérterb., s.v. Die Deutung von Beza und Grotius: stumm, d. h. rein inner-
lich und geistig (so bei Godet, A. 23, S. 109), ist abzulehnen.

40 Vgl. Mark. 7, 34.

41 So erklaren Godet (A. 23), 8. 109; Zahn (A.7), S. 413; Kuhl (A. 19),
S. 298. Dagegen mit Recht Schlatter (A. 6), S. 280; Gaugler (A. 7), S. 322f.;
Leenhardt (A. 37), S. 131 A. 4. Vgl. auch Barrett (A. 37), S. 168.

42 «Es ist die Sprache der himmlischen Welt, ein Reden, das eben darum
der Mensch nicht verstehen und nicht selbst vollziehen kann»: Gaugler (A. 7),
S. 322,



264 K. Niederwemmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

prpato. spricht®, deren Eigenart unserer «leiblichen» Welt nur
durch einen paradoxen Ausdruck beschrieben werden kann. Die
dppnta konnten auch d\dAnta pruota heien, das bedeutet: Worte, die
man nicht aussprechen kann und nicht aussprechen darf, weil sie
fiir den Menschen (solange er «im Leibe» ist) tabuiert sind (& ol
€Eov avdpwmw Aadjowr, 2. Kor. 12, 4), arcana verba. Entsprechend
wird man auch unsere Stelle zu verstehen haben. Die ogtevayuoi
éhéhntol sind (so nach dem Zusatz von f) «gemita, quae verbis expri-
mi non possunt»i,

Damit ist aber gegeben, dafl die Seufzer des Geistes nicht dem
Logos angehdren und nicht dem BewuBtsein?®. Sie kénnen nicht
willkiirlich zum bewuBten Wissen erhoben werden; sie vollziehen
sich vielmehr in jenem Bereich unserer Person, der sich unserem
absichtsvollen Handeln und Wollen entzieht. Der Geist seufzt in der
Trefe unseres «Herzens», uns selbst unvernehmbar und wuner-
forschlich. Wir wissen es nicht, wenn der Geist in uns betet. Wir
verfiigen nicht iiber ihn, sondern er verfiigt iiber uns. «Der Geist
handelt in eigener Sache und geht seinen eigenen Weg. Nicht wir
haben ihn, sondern er hat uns4é.» Er hat sich die Tiefe unseres Be-
wultseins fiir sein @pévnua ausgesucht, fiir seine otevaypoi erwahlt.
Das @pévnua des Geistes ist uns unbekannt, weil uns die Tiefe unserer
eigenen xopdia, in der sich das Seufzen des Geistes vollzieht, unzu-
ganglich ist*7.

43 So auch Schneider (A. 4), S. 602,

4 Schon daraus folgt, daB das Gebet des Geistes nicht einfach mit dem
anderen Geistgebet in 8, 15; Gal. 4, 5f. verwechselt werden darf. Denn das
«Schreien des Geistes in uns» nach den zuletzt genannten Stellen fallt sich
immerhin noch in das Wort (Abba!), und es kommt uns zu BewuBtsein.
Das Geistgebet von Rém. 8, 26f. spielt sich aber im UnbewuBten ab und
bleibt ohne menschliches Wort.

% B. Weil}, Krit. exeg. Handbuch iiber den Brief des Paulus an die Romer
(6. A. 1881), S. 410, erklirt bereits richtig, dal3 das Seufzen des Geistes durch
unser subjektives Geistesleben nicht vermittelt wird. Ahnlich Zahn (A. 7),
S. 414.

46 Barth (A. 17), S. 299.

47 Der Apostel «offenbart» zwar, daBl der Geist in unserer Tiefe seufzt,
und auch was er seufzt, ndmlich, dal er um Erlésung schreit; aber dadurch
wird uns unsere eigene Tiefe und des Geistes Seufzen in ihr um nichts zu-
génglicher und verfiigbarer. Es hoért deshalb nicht auf ein Seufzen in der
Tiefe zu sein, das wir nicht vernehmen. Wir héren davon, aber wir horen
nicht es selbst.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 265

Uns ist das @pévnua4® des Geistes verschlossen — aber nicht Gott.
Gott kennt das, was der Geist will, anstrebt und sucht; und zwar
deshalb, weil er (anders als wir selbst) offenen Zugang zu der Tiefe
des menschlichen «Herzens» hat, d. h. einfach weil es fiir Gott kein
Unbewulites gibt, weil Gott uns besser kennt als wir uns selbst
kennen, weil wir, die wir uns selbst fremd und verborgen sind, vor
Gott offen da liegen. ‘O d¢ épeuviiv Tdg kapdiog ist eine alttestament-
liche Wendung, die den Gottesnamen umschreibt®®. Sie ist hier
nicht zufillig gewdhlt: Gott vernimmt ja das @povnua seines Geistes
aus der Tiefe unseres Herzens *°. Und das heil3t wiederum: die kapdia
der «Heiligen» (= der Christen, der Getauften) ist, weil und sofern
Gottes Geist in ihr wohnt, der Ort, an dem Gott sich selbst begegnet.
Wie der Geist allein imstande ist, Gott zu erkennen (1. Kor. 2,11),
so erkennt allein Gott den Geist (Rom. 8, 27). «Paulus kennt also
eine Art Bewegung zwischen Gott selbst und seinem Geist51.» Es ist
(kdénnten wir hinzufiigen) die Bewegung des gegenseitigen Sich-Er-
kennens und Durchschauens. In diesem Sinn ist das Gebet des
Geistes ein «innertrinitarischer» Vorgang?2. Und sofern diese Be-
wegung in der koapdia der Christen statt hat, gilt: im Gebet des
Geistes sind wir, ohne es bewulit zu erfahren, hineingenommen in
das Sichselbstbewulltwerden Gottes. Ohne es zu erfahren und ohne
es zu wollen dienen unsere Herzen dazu, daBl Gott im Geist zu sich
selber kommt.

Kurt Niederwimmer, Wien

48 Was ist das @pdvnua des Geistes? Er nimmt das Seufzen der Kreatur
und der Kirche auf sich und bringt es in angemessener Weise vor Gott. Der
Geist bringt Gott das Elend der Kreatur zum BewuBtsein, so daB3 Gott es
erkennt, vernimmt, wahrnimmt. Der Geist drangt Gott zur Erlosung.

4% Godet (A. 23), S. 109; Michel (A. 4), S. 179.

50 Michel (ebd.) verzeichnet die Pointe: «Erforscht er (scil. Gott) schon
die Herzen der Menschen, wieviel mehr kennt er dann die Gesinnung und
das Begehren des Geistes!» So auch Gaugler (A. 7), S. 324. Indessen: daf} in
V. 27 ein SchluB3 a maiore ad minus vorliegt, ist durch nichts angedeutet.
Richtig Asmussen (A. 12), S. 184: «Das kann nur einen Sinn haben, wenn
der HI. Geist in unseren Herzen seufzt, also mit uns ganz vereinigt ist, Will
Gott der Vater erkennen, was der Geist meint, dann mul} er unser Herz
erforschen.»

51 Michel (A. 4), S. 179.

52 Vorsichtiger Bieder (A. 1), 8. 37. Vgl. aber auch H. D. Wendland, Das
Wirken des HI. Geistes in den Gldubigen nach Paulus: Theol. Lit.zeit. 77
(1952), Sp. 459.



	Das Gebet des Geistes : Röm. 8, 26f.

