
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 4

Artikel: Das Gebet des Geistes : Röm. 8, 26f.

Autor: Niederwimmer, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gebet des Geistes, Rom. 8,26 f.

Zu den erstaunlichsten Abschnitten des Neuen Testaments
gehören die Verse Rom. 8,26-27, in denen vom Gebet des Hl. Geistes die
Rede ist. Vom Gebet als solchem ist zwar im Neuen Testament
recht häufig die Rede1, auch bietet das Neue Testament an einer

ganzen Reihe von Stellen der Form nach den Wortlaut von Gebeten.
Rom. 8, 26f. fällt indessen aus dem, was sonst im Neuen Testament
vom Gebet gesagt wird, heraus. Die drei Grundgedanken des
Abschnittes sind: 1. Der Mensch ist zum Gebet Ktxiio bei prinzipiell
nicht fähig - auch der Christ nicht. 2. In dieser Situation tritt der
Geist für uns ein, indem er in uns, für uns und statt uns betet, und
zwar so, daß sein Gebet uns selbst nicht vernehmbar ist. 3. Gott
allein, der die Tiefen des Herzens kennt, vernimmt das Seufzen des

Geistes, so daß das Gebet des Geistes als ein Reden Gottes mit sich
selbst (in uns, aber uns unvernehmbar), als «innertrinitarischer Prozeß

» aufgefaßt werden muß. Diese Aussagen stehen im Neuen Testament

zwar nicht völlig isoliert da, sie zeigen aber gleichwohl eine

Auffassung vom Gebet, zu der es aus den anderen neutestament-
lichen Texten, die vom Gebet handeln, keine direkten Parallelen
gibt. Am Rande sei daran erinnert, daß diese Aussagen auch dem
religiösen Bewußtsein unserer Zeit ziemlich fremd sind. In den
vielfachen Ermahnungen und Überlegungen zum Gebet wird der pau-
hnische Gedanke von der prinzipiellen Unfähigkeit des Menschen

zu beten gerne übergangen oder wenigstens entschärft (das
geschieht zum Teil auch in den Kommentaren). Von einem Gebet aus
der Tiefe, das Gott allein vernehmbar ist, ist kaum wo die Rede, und
die Vorstellung, daß das Gebet zum innertrinitarischen Prozeß wird,
dürfte vollends unzumutbar sein2. Immerhin ist Rom. 8, 26f. selbst
bei Paulus in gewisser Weise ein Fremdkörper, insofern nämlich,
als die sonstigen Aussagen über das Gebet unausgeglichen neben
diesen kritischen und - sagen wir - «spekulativen» Gedanken stehen.

1 Literatur bei W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei
Paulus: Theol. Zeitschr. 4 (1948), S. 24 A. 4; J. Schniewind, Das Seufzen des
Geistes, Rom. 8, 26. 27: Nachgelassene Reden und Aufsätze (1952), S. 81 ff.
(der Aufsatz Schniewinds, ursprünglich für die R. Bultmann-Festschrift
geplant, wurde leider nicht mehr vollendet).

2 Zu den Ausnahmen gehört etwa P. Tillich, Das Paradox des Gebetes:
Das neue Sein (1957), S. 128ff.



K. Niederwimmer, Das Oebet des Geistes, Rom. S, 26 f. 253

1.

Die Stellung der beiden Verse 26 und 27 im Kontext ist leicht
anzugeben. Rom. 8 ist die Antwort auf Rom. 7. Der Christ steht nicht
mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade (Rom. 6, 14;
Gal. 5, 18). Die Macht, die ihn jetzt beherrscht, ist nicht mehr das
Gesetz (und mit ihm Sünde und Tod), sondern der Geist3. Indessen:
noch leben die Christen ihr irdisches Leben im menschlichen Leibe
(8, 13), immer in der Gefahr, den Ansprüchen und Begehrungen der
Sarx neuerlich zu verfallen, und immer unter dem Imperativ, sich

von dem Geist, der ihnen geschenkt ist, auch treiben zu lassen

(8, 12ff.). Die b6£a, die der Geist verleiht, ist verdeckt. Die Christen
sehnen sich und seufzen nach Erlösung, nach der endgültigen
Erlösung (vgl. auch 2. Kor. 5, 4 (Txevdlopev), bei der aufgedeckt wird,
was jetzt noch verborgen ist (Rom. 8, 18ff.).

In einer prophetischen Vision, die religionsgeschichtlich wohl in
die Zusammenhänge der Apokalyptik gehört4, schaut Paulus die
Sehnsucht der ganzen Kreatur, die sich auf die Aufdeckung der
Doxa der Gottessöhne richtet, auf jenen Zeitpunkt also, da die jetzt
zwar schon geschenkte, aber noch verborgene Doxa der Gläubigen
ans Licht treten wird (8, 18ff.). Die ganze Kreatur liegt bereits in
den Geburtswehen (8, 22), in denen der neue Äon geboren wird. Sie

seufzt und stöhnt der Geburt entgegen. Die Kreatur seufzt, weil sie

leidet ; aber sie seufzt auch auf in der schmerzlichen Sehnsucht nach
Erlösung5. Dieser vox creaturae, die nur dem Apokalyptiker hörbar
ist, der in die Geheimnisse der Endzeit eingeweiht wurde6, schließt

3 Es liegt kein Anlaß vor, Rom. 7 für den gläubigen und getauften Christen
zu beanspruchen, was A. Nygren, Der Römerbrief (2. A. 1954), S. 208ff.,
neuerdings wieder behauptet. Rom. 7 spricht vom vorchristlichen Dasein,
Rom. 8 vom neuen Sein «im Geist». Vgl. W. G. Kümmel, Rom. 7 und die
Bekehrung des Paulus (1929); R. Bultmann, Rom. 7 und die Anthropologie
des Paulus: Imago Dei, Festschrift für G. Krüger (1932), S. 53ff.; P.
Althaus, Paulus und Luther über den Menschen (3. A., 1958).

4 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Römer (10. A., 1955), S. 171. J. Schneider

sieht in Rom. 8, 26 f. nicht ein apokalyptisches, sondern ein
stellvertretend-priesterliches Geschehen, Theol. Wort. 7, 10 (1962), S. 602 A. 12.

5 öxevdZuj über einen ungewünschten Zustand seufzen, stöhnen,
auöTEvdiZuj mit jemandem zusammen seufzen; W. Bauer, Gr.-deutsch.
Wörterb., s.v.; Schneider (A. 4), S. 600ff.

6 «Wieder spricht Paulus ein Rätsel aus, das erst durch das Kommende



254 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26 f.

sich das Seufzen der Kinder Gottes an, denen zwar die Macht und
Wirklichkeit des Kommenden im Geist bereits vorweggegeben ist,
die aber auf die vollständige Erlösung, auf das Verschlungenwerden
vom Geist-Äon, auf die Verklärung des Leibes erst noch warten
müssen (8, 23-25). Und endlich ist - was wieder nur dem Charis-
matilcer offen sein kann - vom Seufzen des Geistes selbst die Rede

(8, 26f.), der das unzureichende Gebet der Christen durch seinen
zureichenden oxevaYgôç suspendiert. Ein merkwürdiges Bild: die
Welt, die Kirche, der Geist seufzen dem netzen Äon entgegen7!

Aus dem Kontext ergibt sich, daß das Gebet, von dem der Apostel
hier spricht, in die verborgenen kosmisch-apokalyptischen
Vorgänge gehört. Das Gebet des Geistes ist ein Schrei nach Erlösung8.
Was Paulus hier schildert, ist ein Stück endzeitliches Geschehen,
und insofern hat das Gebet des Geistes «eschatologische» Bedeutung

9.

2.

Der positiven Aussage über des Geistes Seufzen nach Erlösung
geht die negative voraus, derzufolge er dabei unserem Unvermögen
zu Hilfe kommt. Das Gebet des Geistes steht im Zusammenhang
mit dem menschlichen Unvermögen, zu beten, wie es sich gehört

seine Lösung finden wird, das größte von allen » : A. Schlatter, Gottes Gerechtigkeit

(1935), S. 278. Vgl. auch Bieder (A. 1), S. 32.
7 Dabei ist eine Steigerung unverkennbar: das Seufzen der Kirche übertrifft

das Seufzen der Kreatur, beide zusammen werden durch das Seufzen
des Geistes übertroffen. Vgl. E. Gaugier, Der Römerbrief, 1 (1958), S. 312;
Michel (A. 4), S. 177; Schneider (A. 4), S. 601, 30ff. - Th. Zahn, Der Brief
des Paulus an die Römer (1925) weist daraufhin, daß die «dreiteilige Anlage
...schon durch die refrainartige Aufeinanderfolge der Worte autJTevoZeiv 22,
axevdZnpev 23, axEva-fgoîç 26 als eine wohlüberlegte erkennbar ist» (S. 401,
A. 2). Richtig ist es auch, wenn Zahn (S. 412) schreibt, daß Paulus in dem
Weg von der ktictiç über die Gläubigen zum Geist «von der äußersten
Peripherie bis zum innersten Centrum» fortschreitet.

8 G. Harder, Paulus und das Gebet (1936), S. 169 A. 1.
9 Abgesehen von der apokalyptischen Vision stehen die Verse 26f. freilich

noch in anderer Weise innerhalb des Zusammenhanges von Kap. 8. Paulus
greift auf 8, 15f. (vgl. Gal. 4, 5f.) zurück. Jedoch ist der Unterschied zu
beachten: das Gebet des Geistes in 8, 15f. war — trotz seines ekstatischen
Charakters - immerhin noch in das Wort «Abba» zu fassen. Das Gebet des
Geistes von 8, 26 f. steht jenseits aller Vermittlung durch das Wort.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26 f. 255

(V. 26). Der Geist, heißt es, kommt unserer Schwachheit zu Hilfe.
Paulus spricht zunächst abstrakt von der dohéveia des Menschen10.
'Aohéveia bezeichnet hier metaphorisch das kreatürliche Unvermögen,
im Gebet dem Anspruch Gottes zu genügen. Die Ursache dieses

Unvermögens hegt in der Sarx11, d. h. in der Endlichkeit des Menschen,
die zugleich die Ursache seiner Entfremdung ist. Es ist die Schwachheit,

die uns zukommt, solange wir noch in diesem Todesleib sind,
solange wir noch endliche Kreatur in einer endlichen Welt sind,
solange uns noch die Verklärung, die Verwandlung in die Herrlichkeitswelt

Gottes mangelt12. Diese Deutung wird durch die
Fortsetzung bestätigt. Mit dem Satz to pàp ri... konkretisiert Paulus das,

was er hier unter àohéveia versteht. «Explicat Paulus, quae sint in-
firmitates» (Bengel). Oùk oiöauev ist im «existentiellen» Sinne zu
verstehen; es bedeutet: nicht vermögen, nicht können, sich auf
etwas nicht verstehen. Wir vermögen es nicht, zu beten. Diese
Unfähigkeit ist kein vorübergehender Zustand, der durch irgendeine
besondere Belehrung oderUnterweisung in einer bestimmten Gebets-

technik, die zu erlernen wäre, aufgehoben werden kann. Die
Unfähigkeit zu beten wird vielmehr überhaupt nicht aufgehoben. Sie

bleibt. Kein Mensch kann wirklich beten und kein Mensch wird je
beten können. Das Impedimentum ist unüberwindlich. Darum tritt
der Geist an dieser Stelle für uns ein.

Die Behauptung, daß der Mensch nicht beten kann, klingt
absurd angesichts der unübersehbar reichen Gebetspraxis der Heiden,
der Juden und der Christen - das Gebet des Herrn miteingeschlossen.

Der gute Sinn dieser Behauptung des Apostels hegt in dem Zu-

10 Zu lesen ist rr) daöevda (Sin A B C D d vg sy bo sa) und nicht raiç
ûaôeveiuiç (K L P).

11 Vgl. Rom. 6, 19; 8, 3; 1. Kor. 2, 3; 4, 10 u.ö.
12 «Es handelt sich um jene Schwachheit, der wir unterworfen sind, weil

wir noch im Leibe sind, in dem Leibe, der noch ertötet werden muß, ehe

unsere Sohnschaft an ihm voll zur Geltung kommen kann. Der Apostel hat
also nicht ganz allgemein unseren sehwachen Glauben im Auge. Er steuert
vielmehr bewußt auf das Ende des Kapitels zu, wo die Schöpfung als unsere
Anfechtung im Glauben erscheint»: H. Asmussen, Der Römerbrief (1952),
S. 183.

13 Auch der Geist hebt sie - streng genommen - nicht auf. Die Tätigkeit
des Geistes besteht ja nach Rom. 8, 26f. nicht darin, uns ein neues Gebet
zu ermöglichen, sondern vielmehr darin, statt uns zu beten. Es ist also
falsch, zu behaupten, das Pneuma eröffne nach 8, 26 f. den Christen die
Gebetsmöglichkeit (so Bieder, A. 1, S. 29).



256 K. Niederwimmer, Das Oebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

satz Kaôô beî. In diesem Satz gibt Paulus die Faktizität des Gebetes

zu, bestreitet aber zugleich die Angemessenheit des Gebetes. Natürlich

kann der Mensch beten ; aber so wie er betet, betet er nicht in
angemessener Weise - so wie es sein sollte. Und insofern kann der
Mensch demnach doch wiederum nicht beten14. Dabei ist es wichtig
zu sehen, daß Paulus hier in erster Linie von Christen spricht. Nicht
einmal den Christen gelingt ein Gebet wie es sein soll. Es wird wohl
intendiert, aber nicht erreicht. Das Schicksal des menschlichen
Betens ist es, zu mißlingen. Dieser Satz gilt (als Interpretation von
V. 26) so allgemein, wie er formuliert ist.

Aber warum mißlingt das Gebet Die Antwort darauf ergibt sich
aus der Beobachtung, daß das kciUo bet (V. 26) dem kcxtci beôv (V. 27)

entspricht15. Kara beöv heißt «gottgemäß », Gott angemessen, es steht
im Gegensatz zu Kara âv&pumov (Rom. 3, 5; Gal. 3,15 und öfters)16.
Das Gebet mißlingt, weil es seinem «Gegenstand» nicht angemessen
ist. Paulus weist also auf die Aporie hin, die dadurch entsteht, daß
sich die Rede des Gebetes an einen Gegenstand richtet, dem sie

doch nie entsprechen kann. Er weist auf die Aporie hin, in die jedes
Reden gerät, das sich an Gott richtet. Es gibt keine angemessene
Weise zu Gott zu sprechen, und zwar um Gottes willen nicht, um
der Gottheit Gottes willen nicht. Die Aporie, von der Paulus hier
spricht, ist nicht eine partielle, sondern eine totale17. Sie steht in
der Religionsgeschichte nicht isoliert da, sondern hat ihre
Vorgeschichte im antiken Judentum und Heidentum. «Hinter dieser Zeile
(seil. V. 26b) verbirgt sich die der gesamten antiken Welt eignende
Gebetsaporie1S.»

14 Eine gewisse (aber nicht ganz durchhaltende) Analogie ist in dem
Kdôùjç bei von 1. Kor. 8, 3 zu finden.

15 Schniewind (A. 1), S. 82; Michel (A. 4), S. 178.
16 Harder (A. 8), S. 161.
17 «Unser Wort gilt ohne Ausnahme, umschreibt die beständige Situation

der ctfioi»: Schniewind (A. 1), S. 82 (Sperrung im Orig.). Vgl. auch
K. Barth, Der Römerbrief (2. A., 1926), S. 300.

18 Harder (A. 8), S. 161. - Über die antike Gebetskrise vgl. ebd. S. 130ff.
Sie bricht im Judentum hauptsächlich an der Frage nach der Gebetserhörung
auf, und zwar in dem Augenblick, da die naive Einstellung überwunden ist
und über tatsächliche Erhörung bzw. Nichterhörung reflektiert wird (Harder,
S. 135), d.h. die Gebetskrise ist Folge einer «Entmythologisierung». An die
Stelle des übermenschlichen Gottwesens tritt der deus absconditus (Jeremia,
Deuterojesaja, Hiob), aus dem Verhältnis unmittelbarer Vertraulichkeit wird
unter dem Zwang der Realität Ungewißheit und Furcht, die (im Judentum



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 257

Die Geschichte der Auslegung dieses Verses weist eine ganze Reihe von
Versuchen auf, die Totalität und Radikalität der Aussage einzuschränken,
und das heißt unsern Text zu verharmlosen. Das Motiv, das die Exegeten
dabei treibt, ist natürlich leicht zu erraten. — Die einfachste Methode, unserm
Text die Schärfe zu nehmen (1), befolgt Zahn, der das xaöö bei zu oibagev
zieht und folglich übersetzt : « denn, was wir beten sollen, wissen wir nicht in
dem Maße als es nötig ist» (!).19 Eine andere Möglichkeit (2) besteht darin,
in V. 26 einen allgemeinen Hinweis auf formale und inhaltliche Probleme
des Gebetes zu sehen; so Origenes: trepi toö riva rpöirov töxeoöai bei, Kai riva
èiri Tf|Ç ei)xf|Ç Xéyeiv irpoç ôeôv (De orat. 2, 1); ähnlich Calvin: ab eodem

spiritu doceri, quomodo invocandus sit, et quid precibus ab eo sit petendum ;

und wieder ähnlich Bengel, der vom quomodo aut quid spricht. Diese
Auslegung führt von selbst zu der beliebten andern (3), derzufolge in V. 26
Paulus auf gelegentliche oder häufige, immer jedoch beklagenswerte seelische

und geistige Gebetsschwäche hinweise20. Das «klassische» Beispiel für
diese Auslegung findet sich nicht zufällig bei A. Jülicher, der übersetzt : «Wir
selber wissen ja oft nicht, was wir recht beten sollen, aber eben dann tritt
der Geist für uns ein...»21 - eine Paraphrase mehr als Übersetzung. Jülicher
erläutert dann den Satz durch den Hinweis auf unsere Schwachheit, in der
wir «manchmal selbst nicht zu beten wissen». Ähnlich deutet P. Althaus22:
«Wir sind immer wieder viel zu matt, stumpf und blind, um, wie sichs
gebührt, die Not der Welt und unsere eigene aufs Herz zu nehmen und ernstlich
um Erlösung zu bitten23.» Gegen diese drei Deutungen ist von Schniewind,

nie prinzipiell überwunden) zu Ritualisierungen tendiert. — Die Entwicklung
im Heidentum läuft anders, aber aufs Ganze analog (Harder, S. 138ff.). In
dem Augenblick, da die urtümliche Naivität aufgehört hat und die Reflexion
einsetzt, beginnt auch hier das Gebet problematisch zu werden. Eine Lösung
versucht die heidnische Mystik. Das Gebet wird dort angesichts der göttlichen
Überbewußtheit zum bloßen — Schweigen (Harder, S. 148 ff.). — Es ist in
diesem Zusammenhang wichtig, zu sehen, daß das Problem der Gebetserhörung
nur eine Vorstufe der Aporie darstellt. Die Krise ist am Ende umfassender,
derart, daß das Gebet überhaupt verstummt.

19 Zahn (A. 7), S. 412. Andernfalls würde, wie Zahn kennzeichnenderweise
fortsetzt, «das unwahr übertriebene Urteil sich ergeben, daß die Christen
schlechthin nicht wissen, was und wie sie beten sollen». Wie Zahn deutet
auch E. Kühl, Der Brief des Paulus an die Römer (1913), S. 298. Mit Recht
dagegen Gaugier (A. 7), S. 316; Schniewind (A. 1), S. 82; Michel (A. 4),
S. 178 A. 2.

20 Ein Musterbeispiel für unangebrachte psychologische Deutung; solche

Beispiele haben leider die psychologische Interpretation überhaupt in Verruf
gebracht.

21 A. Jülicher, Der Brief an die Römer, in: Die Schriften des Neuen
Testaments, 2 (1917), S. 284.

22 P. Althaus, Der Brief an die Römer, in: N.T. Deutsch, 6 (1949), S. 79.
23 Kühl (A. 19) : «Die Schwachheit unserer Gebetsseufzer wird näher dahin

erläutert, daß es nicht immer die rechte Art ist, wie wir seufzend bitten»

17



258 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

Gaugier, Michel mit Recht eingewendet worden24, daß Paulus von einer
grundsätzlichen (ich würde sagen : ontologischen) Infirmitas spricht, die man
nicht auf psychische Ausnahmezustände reduzieren darf25. Indessen wird
auch bei den zuletzt Genannten trotz der Einsicht in die Radikalität der Aussage

die Infirmitas wieder eingeschränkt, und zwar auf die Unkenntnis des

göttlichen Willens26 bzw. auf den Unterschied zwischen dem, was Gott und
dem, was der Mensch will27.

Soviel ist klar: es kann sich bei dem, was Paulus hier sagt, keineswegs
um einen gelegentlichen oder auch häufigen Mangel unseres Gebetslebens
handeln, den der Geist dann auszugleichen hätte, und zwar deshalb nicht, weil
der Geist nach Rom. 8, 26 unser Gebet nicht unterstützt, sondern als Ganzes
übernimmt. Er tut das, was wir nicht können, freilich nicht neben uns (sondern

in uns), aber freilich auch nicht in cooperierender Weise mit uns, sondern
statt uns. Das kommt in den Verben <Juvavri\af.ipdiveTcu (V. 26), ùirepexTu-fxàvei

(ebd.) und ^vtuyx061 (V. 27) zum Ausdruck. Es ist nicht an eine Coopera-
tio, sondern an die Intercessio Spiritus gedacht, an des Geistes stellver-

(S. 298). Nach F. Godet, Commentar zu dem Brief an die Römer, deutsch v.
P. Wunderlich, 2 (1882), S. 108, bezieht sich die infirmitas «auf den Zustand
der Erschöpfung, von welchem der Gläubige zuweilen unter dem Druck der
Leiden dieser Zeit befallen wird...» Aber noch bei Schneider (A. 4), S. 602,
12, liest man von «Zeiten der Gebetsunfähigkeit». - Zum Ganzen Schniewind
(A. 1), S. 81. - Die obige Deutung würde dagegen für Herrn. Mand. X, 3, 2f.
zutreffen.

24 Schniewind (A. 1), S. 82; Gaugier (A. 7), S. 317f.; Michel (A. 4), S. 178.

Vgl. auch Bieder (A. 1), S. 29f.
25 Die radikale Infirmitas vertritt natürlich auch Barth (A. 17), S. 300.
26 Diese Deutung geht auf Luther zurück, vgl. Luthers Römerbriefvorlesung

(W. A. 56), S. 375 ff. Der Tenor seiner Ausführungen ist : der Abschnitt
handle von der Krise der Gebetserhörung. Der Geist macht es uns möglich,
Gottes befremdendes Wirken, das unserer Bitte widerstrebt, auszuhalten ; er
macht uns fähig, an Gott festzuhalten, auch wenn er sich verbirgt und das
Erbetene nicht geschieht — oder gar das Gegenteil von dem Erbetenen. Gott
gibt Großes, das wir nicht verstehen, er kommt und zerstört. - Luthers
Deutung ist inspiriert von der Idee des deus absconditus. Indessen ist hier
weder die Gebetsaporie noch die Idee des deus absconditus radikal gefaßt,
sofern nämlich Luther an der Frage der Gebetserhörung hängen bleibt (von
der im Text mit keiner Silbe die Rede ist). Der deus absconditus steht auch
hinter dem paulinischen Text, nur ist die absconsio hier viel umfassender.

27 Vgl. Schniewind (A. I), S. 85, 92; Michel (A. 4), S. 178; Gaugier (A. 7),
S.317ff. Dabei wird Kara Oeöv xcrrà to OeXrpja t°ö öeoö, so ausdrücklich bei
Michel, S. 179; vgl. schon W. Sanday u. A. C. Headlam, The Epistle to the
Romans (5, A. 1902), S. 214. Schniewind betont im Anschluß an W. Grundmann,

Theol. Wort. 2 (1935), S. 25, den unendlichen Abstand (z. B. S. 85,
A. 6), versteht ihn aber dann doch wieder (mit Grundmann) lediglich als den
unendlichen Abstand zwischen dem, was Gott will, und dem, was wir tun.



K. Niederwimmer, Das Oebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 259

tretendes Werk. Wir schweigen, wo der Geist betet28. Der Mangel unseres
Gebetes besteht allerdings auch nicht bloß in unserer tiefen, radikalen
Unkenntnis des göttlichen Planes, Rates und Willens (bzw. unserem totaliter
aliter Planen und Wollen). Allerdings ist unsere Unkenntnis des göttlichen
Willens in diesen Mangel miteingeschlossen, der «Mangel» reicht aber viel
weiter. Er umfaßt unser ganzes, durch die Sarx geprägtes Sein. Die infirmitas
ist nicht Infirmitas voluntatis, sondern Infirmitas carnis, d. h. sie ruht in
unserer Endlichkeit. Wie denn ja auch die Tätigkeit des Geistes hier nicht
darin besteht, unserer Unkenntnis des göttlichen Willens aufzuhelfen (davon
ist ja nun wirklich nicht die Rede, müßte aber die Rede sein, wenn die Deutung

Schniewinds, Gauglers und Michels zuträfe), sondern die helfende Tätigkeit

des Geistes besteht darin, daß er als göttlicher etwas tut, was der Mensch
nicht vermag29. Unsere Unfähigkeit zu beten liegt also in unserer Kreatürlich-
keit als solcher, und des Geistes Fähigkeit für uns einzutreten liegt in seiner
Göttlichkeit30. Wir können mit Gott nicht reden, weil wir aus unserer
Menschlichkeit nicht herauskommen. Unsere Endlichkeit als solche führt
uns (wenn sie einmal reflektiert ist) in die Gebetsaporie.

3.

Paulus ist somit an einer bestimmten Stelle zu einem Gottesbegriff
(und zu einem Begriff vom Menschen) durchgestoßen, der das Beten

fragwürdig, ja eigentlich sinnlos macht. Es hat, wenn man will, eine
« Entmythologisierung » stattgefunden. Nicht daß Paulus dies alles
methodisch vermittelt hätte; wohl aber ist ein Motiv bewußt
geworden, das Konsequenzen nach sich zieht. Der Gott, von dem hier
gesagt ist, daß er sich einem angemessenen Gebet des Menschen
entzieht, ist nicht mehr eine mythologische Gestalt, ein übermenschliches

Wesen, dem die Attribute des Endlichen zugewiesen werden.
Die menschlichen Projektionen sind weitgehend zurückgenommen
worden31, das Bewußtsein hat sich differenziert. Gott ist nicht mehr
ein «Ding» unter anderen Dingen, «draußen» (oder «drohen»), oder
auch eine Person neben anderen Personen, ein Einzelwesen, ein

28 Was natürlich nicht heißt, daß wir durch eine bestimmte Methode des

schweigenden Gebets den Geist zum Reden zwingen könnten. Der Geist
redet (vielmehr «seufzt») völlig unabhängig von unseren Gebetsmethoden.

29 Der Geist betet KaTd Oeôv, d. h. er kann wirklich «vor Gott hintreten»
und «zu ihm reden», weil er zu den «göttlichen Mächten» gehört.

30 Vgl. Barth (A. 17), S. 300.
31 Es ist kein Zufall, daß Barth (A. 17), S. 300, ausgerechnet an unserer

Stelle auf Feuerbach zu reden kommt.



260 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

«Du» unter anderen; sondern Gott ist der Schöpfer, das absolute,
das einzig eine «Du», der uns immer schon überholt hat. Reden wir
zu Gott als zu einem Wesen draußen (oder drinnen oder droben), zu
einer Person wie es auch andere Personen gibt, dann machen wir
Gott zu einem endlichen, geschaffenen Wesen, wir reden nicht
«Kctbo bei ». Aber wie sollen wir anders zu ihm reden Wie kann man
zu Gott reden, der selber das Wort ist? Wie kann man sagen «Du»
zu dem, der (und der allein) von sich sagen kann: «Ich»32?

Die Antwort, die Paulus auf diese Frage gibt, besteht nicht darin,
daß er eine neue Gebetsmethode empfiehlt, sondern daß er das

verborgene Geheimnis vom «Trachten des Geistes» enthüllt - oder besser:

andeutet. Dabei steht Paulus in den Wendungen, die vom
«Eintreten des Geistes für die Heiligen» Sprechern, deutlich in einer
Tradition, die freilich nur eben anklingt und nicht ausführlich zu
Wort kommt. Es ist die Tradition von dem himmlischen Fürsprecher,

dem Parakleten, die insbesonders in dem letzten Satz öti Kctxà

beöv èvTupxâvei fnrèp orptuv deutlich zutage tritt33. Die gleiche Tradition

findet sich dann gleich noch in 8, 34ff., wo allerdings von
Christus und nicht vom Geist gesagt wird : ôç mi éviufxâvei ûirép fipûtv.
Das Verbum évtu-fxâveiv erweist sich als für diese Tradition
charakteristisch 34.

32 Richtig Tillich (A. 2), S. 129: «Wir sollten nie vergessen, daß, wenn wir
beten, wir etwas tun, was vom Menschen aus unmöglich ist. Wir sprechen
mit jemandem, der nicht irgendein anderer ist, sondern der uns näher ist, als
wir uns selbst sind. Wir wenden uns an jemanden, der niemals Objekt unserer
Hinwendung werden kann, weil er immer Subjekt ist, immer der Handelnde,
immer der Schaffende. Wir sagen ihm etwas, obwohl er nicht nur schon weiß,
was wir ihm sagen, sondern auch all die unbewußten Antriebe kennt, aus
denen unsere bewußten Worte stammen. Das ist der Grund, warum das Gebet
vom Menschen aus unmöglich ist. »

33 Der Satz ist also Zitat der Tradition, vgl. Michel (A. 4), S. 179. Man
hätte zu paraphrasieren: «Denn es gilt ja der Grundsatz: in Gott angemessener

Weise tritt er — der Geist Paraklet — für die Heiligen ein!»
34 Vgl. Hebr. 7, 25. - Zur Paraklet-Tradition vgl. : S. Mowinckel, Die

Vorstellungen des Spätjudentums vom Hl. Geist als Fürsprecher und der johan-
neische Paraklet, Zs. neut. Wiss. 32 (1933), S. 97ff. ; N. Johansson, Parakle-
toi (1940); J. Behm, Theol. Wort. 5 (1954), S. 798ff.; S.Schulz,
Untersuchungen zur Menschensohnchristologie im Johannes-Evangelium (1957),
S. 142ff.; O. Betz, Der Paraklet (1963). Der Unterschied zwischen den jo-
hanneischen Parakletstellen (Joh. 14, 15-17, 25f.; 15, 26; 16, 4b-ll. 12-15;
1. Joh. 2, 1) und Rom. 8 ist ein doppelter: das Stichwort Paraklet fehlt bei
Paulus und: in Rom. 8 ist nur ein einzelnes Motiv des motivreichen Kom-



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 261

Indessen sind die religionsgeschichtlichen Verhältnisse noch komplizierter.
Unser Abschnitt weist nämlich ein Element auf, das sich in die Paraklet-
Tradition nicht recht fügen will: das Seufzen des Parakleten. Der Paraklet
fungiert als Fürsprecher, er ruft zur Buße, er deckt die Sünden auf, er
führt in die Wahrheit usw. — aber er «seufzt» nicht. Das Seufzen des Geistes
weist vielmehr in andere, wie es zunächst scheint, davon weit abliegende
Zusammenhänge, nämlich auf das Klagen und Seufzen der in die Materie
bzw. in den materiellen Leib eingeschlossenen Seele, also in die Zusammenhänge

der gnostischen Mythologie35. Vgl. etwa den sogenannten Naasener-
hymnus bei Hipp. Ref. V, 10, 2. Noch näher steht eine Stelle aus dem
Corp. Herrn., und zwar aus der Kore Kosmu 33 (bei W. Scott, Hermetica
1, 1924, S. 474, 20ff.), wo von den Seelen (bzw. von der einen Gruppe unter
ihnen) gesagt wird: öxe fàp, w [haupaaxè] irai |aeTa^dhoH£, ëpeXXov éfKaxaiAei-
fföai toîç adipaaiv, ai pèv [pàp] aiixwv aùxo pövov ikbOpovxo Kai éffxevaûov... kt\.
Nun ist die Differenz zwischen Paulus und den genannten Parallelen ja
deutlich (davon wird noch zu reden sein). Andererseits hat doch Paulus
dies mit der gnostischen Tradition gemeinsam, daß von der Seele (bei
Paulus von einem Pneuma) die Rede ist, welche(s) aus der Tiefe des menschlichen

Herzens nach Erlösung schreit, bei Paulus zudem ein Pneuma, das
allein Gott kennt und allein von Gott erkannt wird (vgl. 1. Kor. 2, lOff.) —

wieder ein Motiv, das in gnostische Richtung weist.
Religionsgeschichtlich steht der Abschnitt somit zwischen der jüdischen

Paraklet-Tradition und dem gnostischen Pneuma-Mythos. Welchen Sinn
diese Stellung im Einzelnen hat, kann man lediglich vermuten. Immerhin ist
der Sachverhalt nicht überraschend: Paulus steht ja auch sonst
religionsgeschichtlich gesehen an der Wende, an der Stelle, an der sich der sukzessive
Übergang vom heterodoxen Judentum zur Gnosis vollzieht. Die
religionsgeschichtlichen Ableitungen weisen in der Regel nach beiden Richtungen.
Genauer müßte man sagen: Paulus bildet mit seiner Theologie selber eine
der Entwicklungsstufen auf dem Weg vom Judentum zur Gnosis. Die Gnosti-
ker neben und nach ihm sind diese Wege nur weitergegangen als er — über
die Grenze hinaus, die einem Paulus gesetzt war, und ohne die Erfahrimg
des neuen Seins, das in Christus gegeben ist.

Wir sagten vorhin, der Durchbrach zu einem neuen Gottesbild
läßt das Beten in die totale Aporie geraten. Aber nun ereignet sich
etwas Merkwürdiges : in dem Augenblick, da Gott das menschliche
Beten zerstört hat und der Mensch zum Verstummen gebracht worden

ist, übernimmt Gott selbst das, was der Mensch nicht vermag, und
zwar der Gott in Gott, der uns vor Gott vertritt, der Geist-Paraklet.
Er bringt das seufzende Gebet vor Gott.

plexes zitiert, nämlich das Eintreten für die Heiligen. Vgl. Gaugier (A. 7),
S. 322.

36 Vgl. H. Lietzmann, An die Römer (4. A, 1933), S. 87.



262 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

Es ist gar kein Zweifel, daß dieses Motiv der gnostischen Mystik sehr nahe
kommt, deren ganze Kraft ja darin liegt, daß der Mensch in dem Augenblick,
da er die Tiefe der Entfremdung im vollen Ausmaß erfahren hat, auch das

überschwengliche, ekstatische, nun ganz und gar transzendente Selbst
erfährt, das er seinem Wesen nach selber ist, und das so gut nach Gott seufzt,
wie Gott nach ihm.

Indessen : Die Differenz zwischen Paulus und dem gnostischen Mythos ist
in diesem Punkt leicht anzugeben: es handelt sich bei Paulus nicht um das
Seufzen der in die Materie gebundenen göttlichen Substanz36; und
entsprechend ist auch von einer substantiellen, die Erlösimg garantierenden
Homousie des göttlichen und menschlichen Selbst nicht die Rede. Paulus
unterscheidet vielmehr deutlich zwischen dem göttlichen und dem menschlichen

Pneuma (so auch in Rom. 8, 16; 1. Kor. 2, 11; vgl. auch Rom. 7,
17-23) bzw. hier zwischen dem göttlichen irveCiga und der menschlichen
xapMa, in der das Pneuma wohnt. Der Geist Gottes ist nicht unser Geist. In
diesem Punkt bleibt Paulus auf der alttestamentlichen Linie und steht gegen
die Intention der Gnosis. Die Erfahrung, die Paulus zu seiner Formulierung
drängte, war eben nicht die mystische Erfahrung der Identität des
transzendenten Seelengrundes mit dem Seinsgrund, die zu erkennen (im Sinne
von erfahren) in der Gnosis die Erlösung ausmacht, sondern vielmehr die
Erfahrung des Geistes als der Gabe der Endzeit, als der Wirklichkeit Christi
unter uns, in welcher der Tod und die Auferstehung des Kyrios real
gegenwärtig und das Kommende real vorweggenommen ist.

Andererseits liegt der Ansatzpunkt für die partielle und kritische
Aufnahme gnostischer Motive darin; der Geist Gottes wirkt nicht
bloß außerhalb, sondern er wirkt zugleich in uns37. Das geht aus der
Wendung 8, 27 hervor, derzufolge Gott die Herzen erforscht und
dabei das Trachten seines Geistes erkennt. Gerade in der Doppel-
heit der Aussage: der Geist ist Gottes Geist, nicht der unsere, und
zugleich: der Geist ist uns ins «Herz» gegeben und ist insofern doch
der unsere, gerade in dieser Doppelheit liegt das soteriologische
Element des Seins im Geist. Das Verhältnis von Ich und Pneuma
ist das der Identität bei gleichzeitiger Differenz. Dieses Verhältnis
bestimmt die christliche Existenz und macht sie zu einer eschatolo-
gischen. «Ich lebe, aber nun nicht ich, sondern: Christus lebt in

36 Vgl. E. Schweizer, Theol. Wort. 6 (1959), S. 428, A. 650.
37 Das wird von Schneider (A. 4), S. 602, lOff., ohne Grund geleugnet.

Vgl. dagegen Godet (A. 23), S. 109; Zahn (A. 7), S. 412; Jülicher (A. 21),
S. 284; Lietzmann (A. 35), S. 87; C. H. Dodd, The Epistle of Paul to the
Romans (1932), S. 136; C. K. Barrett, A Commentary on the Epistle to the
Romans (1957), S. 168; E. Brunner, Der Römerbrief (1948), S. 63; F. J.
Leenhardt, L'épître de Saint-Paul aux Romains (1957), S. 132; Asmussen
(A. 12), S. 184; Michel (A. 4), S. 178.



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 263

mir!» (Gal. 2, 20). Das Seufzen des Geistes ist ein Akt, der in mir
geschieht (aus meinem Herzen heraus seufzt der Geist zu Gott),
und es ist zugleich ein Akt, der außerhalb meines Personzentrums
geschieht: denn der Geist tut ja gerade das, was ich nicht tun
kann3S.

4.

Dieses letztere, daß der Geist wohl in mir betet, aber außerhalb
meines Personzentrums (außerhalb jenes Bereiches, da ich bewußt
bei mir selber bin und über mich verfüge), kommt darin zum
Ausdruck, daß von den crrevcrrpoi àXdt\r|T0i geredet wird (V. 26 39. Damit
sind wohl kaum die Gebetsseufzer gemeint, wie sie beim
«Stoßgebet» oder bei irgendeinem anderen innigen, sich nicht in Worte
fassenden Gebet vorkommen40. Auch der Bezug zur Glossolalie ist
unwahrscheinlich41. Das Reden in «Zungen» (das Nachsprechen der
himmlischen Sprache, der Vox angelica durch den Verzückten) ist
streng genommen nicht ein «wortloses Seufzen», sondern vielmehr
ein wortebildendes Sprechen, mögen die so entstehenden Worte
oder Laute auch noch so sinnlos oder absurd erscheinen. Die (Trevorf-

pot àXâXirroi sind vielmehr die Vox spiritualis selbst (die in der
Glossolalie der Verzückte nachzusprechen versucht)42. Wenn man schon
nach einer Parallele sieht, so bietet sich als beste immer noch
2. Kor. 12, 4 an, wo Paulus von den «wortlosen Worten», den apprêta

88 Prägnant Tillich (A. 2), S. 130: «Etwas in uns, das nicht wir selbst sind,
vertritt uns vor Gott.»

39 à\d\riTOç, ineffabilis: «qui loquendo aut etiam dicendo exprimi non
potest», Thesaurus Graece Linguae (1831). Vgl. Philodem. Anth. Pal. 5, 4,

Kyraniden p. 19, 19: Tôv arfiùvTa, OiXaivi, auvlaropa tluv dXaXrpnjuv Xùxvov.
Die Vokabel kann entweder heißen «unausgesprochen, wortlos» (syr. und
armen. Ubersetzung) oder «unaussprechlich» (vg. inenarrabilis), vgl. Bauer,
Wörterb., s.v. Die Deutung von Beza und Grotius: stumm, d. h. rein innerlich

und geistig (so bei Godet, A. 23, S. 109), ist abzulehnen.
40 Vgl. Mark. 7, 34.
41 So erklären Godet (A. 23), S. 109; Zahn (A. 7), S. 413; Kühl (A. 19),

S. 298. Dagegen mit Recht Schlatter (A. 6), S. 280; Gaugler (A. 7), S. 322f.;
Leenhardt (A. 37), S. 131 A. 4. Vgl. auch Barrett (A. 37), S. 168.

42 «Es ist die Sprache der himmlischen Welt, ein Reden, das eben darum
der Mensch nicht verstehen und nicht selbst vollziehen kann» : Gaugler (A. 7),
S. 322.



264 K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f.

pr||uaTa spricht43, deren Eigenart unserer «leiblichen» Welt nur
durch einen paradoxen Ausdruck beschrieben werden kann. Die
appâta könnten auch dXaXrixoc pfiparct heißen, das bedeutet : Worte, die

man nicht aussprechen kann und nicht aussprechen darf, weil sie

für den Menschen (solange er «im Leibe» ist) tabuiert sind (c* oùk

è£ôv àv&puuTuu XaXrjcrai, 2. Kor. 12, 4), arcana verba. Entsprechend
wird man auch unsere Stelle zu verstehen haben. Die OTevappoi

âXàXriToi sind (so nach dem Zusatz von f) «gemita, quae verbis exprima

non possunt»44.
Damit ist aber gegeben, daß die Seufzer des Geistes nicht dem

Logos angehören und nicht dem Bewußtsein45. Sie können nicht
willkürlich zum bewußten Wissen erhoben werden; sie vollziehen
sich vielmehr in jenem Bereich unserer Person, der sich unserem
absichtsvollen Handeln und Wollen entzieht. Der Geist seufzt in der

Tiefe unseres «Herzens», uns selbst unvernehmbar und uner-
forschlich. Wir wissen es nicht, wenn der Geist in uns betet. Wir
verfügen nicht über ihn, sondern er verfügt über uns. «Der Geist
handelt in eigener Sache und geht seinen eigenen Weg. Nicht wir
haben ihn, sondern er hat uns46.» Er hat sich die Tiefe unseres
Bewußtseins für sein cppôvriua ausgesucht, für seine OTevappoi erwählt.
Das cppovripot des Geistes ist uns unbekannt, weil uns die Tiefe unserer
eigenen Kapbia, in der sich das Seufzen des Geistes vollzieht,
unzugänglich ist47.

43 So auch Schneider (A. 4), S. 602.
44 Schon daraus folgt, daß das Gebet des Geistes nicht einfach mit dem

anderen Geistgebet in 8, 15; Gal. 4, 5f. verwechselt werden darf. Denn das
« Schreien des Geistes in uns » nach den zuletzt genannten Stellen faßt sich
immerhin noch in das Wort (Abba!), und es kommt uns zu Bewußtsein.
Das Geistgebet von Rom. 8, 26 f. spielt sich aber im Unbewußten ab und
bleibt ohne menschliches Wort.

45 B.Weiß, Krit. exeg. Handbuch über den Brief des Paulus an die Römer
(6. A. 1881), S. 410, erklärt bereits richtig, daß das Seufzen des Geistes durch
unser subjektives Geistesleben nicht vermittelt wird. Ähnlich Zahn (A. 7),
S. 414.

46 Barth (A. 17), S. 299.
47 Der Apostel «offenbart» zwar, daß der Geist in unserer Tiefe seufzt,

und auch was er seufzt, nämlich, daß er um Erlösung schreit ; aber dadurch
wird uns unsere eigene Tiefe und des Geistes Seufzen in ihr um nichts
zugänglicher und verfügbarer. Es hört deshalb nicht auf ein Seufzen in der
Tiefe zu sein, das wir nicht vernehmen. Wir hören davon, aber wir hören
nicht es selbst



K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes, Rom. 8, 26f. 265

Uns ist das cppôvripa48 des Geistes verschlossen - aber nicht Gott.
Gott kennt das, was der Geist will, anstrebt und sucht; und zwar
deshalb, weil er (anders als wir selbst) offenen Zugang zu der Tiefe
des menschlichen «Herzens» hat, d. h. einfach weil es für Gott kein
Unbewußtes gibt, weil Gott uns besser kennt als wir uns seihst
kennen, weil wir, die wir uns selbst fremd und verborgen sind, vor
Gott offen da liegen. '0 bk épeuvfùv tùç Kapbîaç ist eine alttestament-
liche Wendung, die den Gottesnamen umschreibt49. Sie ist hier
nicht zufällig gewählt: Gott vernimmt ja das cpp6vnpa seines Geistes

aus der Tiefe unseres Herzens50. Und das heißt wiederum: die Kapbi'a

der «Heiligen» der Christen, der Getauften) ist, weil und sofern
Gottes Geist in ihr wohnt, der Ort, an dem Gott sich selbst begegnet.
Wie der Geist allein imstande ist, Gott zu erkennen (1. Kor. 2,11),
so erkennt allein Gott den Geist (Rom. 8, 27). «Paulus kennt also
eine Art Bewegung zwischen Gott selbst und seinem Geist51.» Es ist
(könnten wir hinzufügen) die Bewegung des gegenseitigen Sich-Er-
kennens und Durchschauens. In diesem Sinn ist das Gebet des

Geistes ein «innertrinitarischer» Vorgang52. Und sofern diese

Bewegung in der Kapbia der Christen statt hat, gilt : im Gebet des

Geistes sind wir, ohne es bewußt zu erfahren, hineingenommen in
das Sichselbstbewußtwerden Gottes. Ohne es zu erfahren und ohne
es zu wollen dienen unsere Herzen dazu, daß Gott im Geist zu sieh
selber kommt.

Kurt Niederwimmer, Wien

48 Was ist das <ppövr]|ua des Geistes? Er nimmt das Seufzen der Kreatur
und der Kirche auf sieh und bringt es in angemessener Weise vor Gott. Der
Geist bringt Gott das Elend der Kreatur zum Bewußtsein, so daß Gott es

erkennt, vernimmt, wahrnimmt. Der Geist drängt Gott zur Erlösung.
49 Godet (A. 23), S. 109; Michel (A. 4), S. 179.
50 Michel (ebd.) verzeichnet die Pointe: «Erforscht er (seil. Gott) schon

die Herzen der Menschen, wieviel mehr kennt er dann die Gesinnung und
das Begehren des Geistes!» So auch Gaugier (A. 7), S. 324. Indessen: daß in
V. 27 ein Schluß a maiore ad minus vorliegt, ist durch nichts angedeutet.
Richtig Asmussen (A. 12), S. 184: «Das kann nur einen Sinn haben, wenn
der Hl. Geist in unseren Herzen seufzt, also mit uns ganz vereinigt ist, Will
Gott der Vater erkennen, was der Geist meint, dann muß er unser Herz
erforschen.»

61 Michel (A. 4), S. 179.
62 Vorsichtiger Bieder (A. 1), S. 37. Vgl. aber auch H. D. Wendland, Das

Wirken des Hl. Geistes in den Gläubigen nach Paulus: Theol. Lit.zeit. 77

(1952), Sp. 459.


	Das Gebet des Geistes : Röm. 8, 26f.

