
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszclle 211

Symbolsprache die Engel oder die Propheten (Dan. 4, 10. 13; Jes. 56, 10;
Ez. 3, 17). Die Wächter sitzen im Garten, d. h. sie haben die Möglichkeit des

Thorastudiums, und sie sollen demnach auch Früchte der Erkenntnis und in
der praktischen Belehrung des Volkes hervorbringen.

Es läßt sich nicht leugnen, daß schon von der textkritischen Seite her
gesehen, vieles für die symbolische Auslegung des Hl. spricht, von der fast
einmütigen Tradition der jüdischen und christlichen Exegese des Altertums und
Mittelalters ganz abgesehen. Wir können Theodoret von Cyrus nicht unrecht
geben, wenn er gegen die Exegeten eifert, die sonst nicht abgeneigt sind, die
Bildersprache der Bibel anzunehmen, und nur beim Hl. eine solche nicht
gelten lassen wollen.14 Severin Grill, Heiligenkreuz, Nieder-Österreich

Rezensionen

Paolo Matthiae, Ars Syra. Contributi alla storia delVarte figurativa siriana
nelVetà del medio e del tardo bronzo. (Mit einer engl. Zusammenfassung.)

Univ. di Roma, Centro di studi semitici, Serie archeologica, 4. Roma,
Università degli Studi, Centro di Studi Semitici, 1963. 4°, 156 S., 28 Taf.
Lire 9,000.

Immer wieder begegnet man der Behauptung, der syrisch-palästinensische
Raum sei geistig zum größten Teil von Ägypten, Kleinasien und vom
Zweistromland abhängig gewesen und habe deswegen kaum eine originelle Kultur
hervorgebracht, besonders was die bildenden Künste betrifft. Höchstens in
den Elfenbeinschnitzereien glaubt man die Merkmale einer solchen Kultur zu
finden.

Diese These stützt sich erstens auf die bekannte Tatsache, daß Syrien-
Palästina von jeher die Funktion eines Brückenlandes zwischen den
Großmächten des alten Mittelostens innehatte, wobei diese Länder einen einseitigen

kulturellen Einfluß auf den «Pufferstaat» ausgeübt haben sollen; dagegen
erhebt sich nun das Bedenken, ob Syrien-Palästina wirklich nur der
Nehmende, oder, wenigstens teilweise, nicht auch der Gebende gewesen sei. Zweitens

aber fußt die obgenannte These auf der Beobachtung eines verhältnismäßig

geringen Fundbestandes in Bezug auf die bildenden Künste, was die
Vergleichsmöglichkeiten mit Produkten anderer Kulturen erheblich reduziert.

Dennoch hat es immer wieder Forscher gegeben, die sich für die Originalität
und kulturelle Unabhängigkeit auf kunstschaffendem Gebiet von Syrien-

14 Theodoret in der Einleitung zu seinem Kommentar zum PG 81, 27. —

Eine erschöpfende Übersicht über alle text- und literarkritischen Fragen zum
Hohenliede geben unter Berücksichtigung aller Versionen A. Robert, R. Tour-
nay und A. Feuillet in Le Cantique des Cantiques. Traduction et commentaire

(1963). V. Hamp untersucht in seiner Arbeit Zur Textkritik am Hohenliede:

Bibl. Zeitschr. 1 (1957), S. 197-214, nur den hebräischen Text und
dessen Metrum.



212 Rezensionen

Palästina eingesetzt haben; es seien hier nur einige genannt: C. Clermont-
Ganneau, R. Dussaud, A. Moortgat und H. Frankfort. Andere, die sich mit
dem genannten Raum befaßt haben, haben seine Kunstgegenstände eher im
Rahmen ihres allgemeinen Zusammenhangs, innerhalb der Kulturen des
fruchtbaren Halbmondes, erforscht, was einserseits fördernd wirkte,
andererseits kaum zur Ausarbeitung und Hervorhebung eigentlicher
Sondermerkmale beigetragen hat. Wenn aber von Originalität und Unabhängigkeit
des syrisch-palästinensischen Raumes die Rede ist, so wird selbstverständlich
nicht behauptet, es hätten nie oder nur selten Einflüsse von außen her
bestanden (die Existenz luftleerer Räume auf intellektuellem Gebiet läßt sich
ja historisch nirgends rechtfertigen), sondern einfach, daß es zwischen den
genannten Kulturräumen und Syrien-Palästina eine gegenseitige Austauschbewegung

auf geistigem Gebiet gegeben hat und nicht eine einseitige
Übernahme der Erzeugnisse der Ersteren von Seiten der Zweiten.

Der Verfasser dieses wunderschön gestalteten Buches ist ein schon durch
andere Arbeiten auf ikonographischem Gebiet bekannter Schüler S. Moscatis
in Rom. Er stellt sich die Aufgabe, die syrisch-palästinensische bildende
Kunst erneut und in Richtung auf ihre Eigenartigkeit an Hand einiger ihrer
typischen Erzeugnisse zu untersuchen; dazu studiert er die Steinbilder, die
Bronzestatuetten, die Stelen und endlich die Glyptik. Dabei kommt er zu
wichtigen Ergebnissen:

1. Syrien und Palästina gehören kunstgeschichtlich zusammen (S. 81).
2. In ihrem Raum hat es im II. Jahrtausend eine von der Umwelt

unabhängig schaffende bildende Kirnst gegeben; sie entstand zunächst als eine
höfische Kunst, mit intellektualisierenden Tendenzen, aus welcher aber bald
eine vielleicht gröbere, volkstümliche, aber auch expressionistisch
hochwertige erwachsen ist, welche letztere am meisten die Zeichen der
Unabhängigkeit aufweist; sie ersetzte langsam die erstere (S. 134ff.).

Der Verfasser ist in seinen Behauptungen immer sehr vorsichtig und
deshalb überzeugend. Er beherrscht das verschiedenartige Material ausgezeichnet

und denkt in soliden ästhetischen Kategorien, ohne die seine Arbeit
unmöglich wäre. Möchte man einmal wegen der Geringfügigkeit des datierbaren

Materials die Frage offen lassen, wäre es bei der Glyptik (S. 95ff.), aber
dies sollte kaum die allgemeine Beweisführung beeinträchtigen.

Das Ergebnis der Arbeit ist auch für den Alttestamentier wichtig. Schon
die in den letzten dreißig Jahren gemachten Entdeckungen auf literarischem
Gebiet haben uns gelehrt, Syrien-Palästina als eine autonome Kultur zu
betrachten; aber auch auf kulturhistorischem Gebiet erfahren wir nun eine
Bestätigung dieses Verhältnisses. Der Raum, in den Israel gegen Ende des

II. Jahrtausende eindrang und in dem es sich niederließ, lebte geistig nicht
von den Plagiaten fremder, durch den jeweiligen Eroberer eingeführter
Kulturen, sondern hatte auf literarischem und kunsthistorischem Gebiet eine
eigene hochwertige Kultur erzeugt und entwickelt. Dies verleiht aber den von
der alttestamentlichen Tradition erhaltenen Beziehungen zu Ägypten und
besonders zum Zweistromland einen besonderen Wert, da es sich anscheinend
nicht um Überlieferungen handelt, die das Volk sich in Kanaan aneignete.

Matthiaes Buch stellt einen wichtigen Beitrag zu diesem Gesamtbild dar;



Rezensionen 213

es ist aber nicht nur ein wissenschaftliches Werk, sondern auch ein
umfassender Kunstatlas, wenn es auch nicht auf Vollständigkeit Anspruch
erheben will. In diesem Sinn wird es nicht nur die Studierstube bereichern,
sondern auch die allgemeine Hausbibhothek schmücken.

J. Alberto Soggin, Rom

Promise and Fulfilment. Essays Presented to Professor S. H. Hooke in Cele¬

bration of His Ninetieth Birthday. Ed. by F. F. Bruce. Edinburgh, T. & T.
Clark, 1963. VII + 214 S. £1.5.-.

Zu Ehren des nunmehr neunzigjährigen Gründers der sogenannten «Myth
and Ritual» Schule haben Mitglieder der « Society for Old Testament Studies»
und sonstige Kollegen diese stattliche Festschrift erscheinen lassen. W. R.
Matthews: «S. H. Hooke, a personal appreciation» (S. 1-6), zeigt una den
Gelehrten nicht nur als Studiosus, sondern als Christen, Lehrer und
Menschen, was den Wert seiner Persönlichkeit steigert. A. A. Anderson: «Old
Testament Theology and its Methods» (S. 7-19), gibt eine gute Übersicht der
Diskussion, besonders im angelsächsischen Raum und kann eine gewisse
Zuneigung zur von Rad'schen Methode nicht verhehlen. S. G. F. Brandon:
«The propaganda factor in some Ancient Eastern Cosmogonies» (S. 20-35),
zeigt an Hand des Versuches der memphitisehen Theologie, die viel älteren
sogenannten Pyramidentexte aufzunehmen und also zu ersetzen, wie
Schöpfungsmythen oft dazu dienten (und manchmal sogar dadurch entstanden),
weil die Priesterschaft einer neugegründeten Hauptstadt auch den Nationalkultus

an sich reißen wollten. Ähnliches geschieht in Babylon mit Marduk,
der in Enuma EUS Enki von Eridu ersetzt. Dasselbe will der Verfasser auch
vom Alten Testament feststellen (S. 31 ff.), aber nur als Möglichkeit. F. F.
Bruce behandelt in «Promise and fulfilment in Paul's presentation of Jesus»
(S. 36—50) die wichtigsten Elemente der paulinischen Christologie. G. H.
Davies: «The Ark in the Psalms» (S. 52-61), findet in Ps. 43 indirekte
Erwähnungen der Lade durch das Wort 'öz, auf Grund der in Ps. 132, 8

genannten Bezeichnung >arön 'uzzekä. G. R. Driver: « Sacred numbers and
roundfigures» (S. 62-90), gibt eine sehr gute Übersicht und einenLösungsver-
such der mit den 70 Jahren nach Jeremia bzw. 70 Jahrwochen nach Daniel
des Exils zusammenhängenden Probleme. A. Farrer : « Inspiration : poetical
and divine» (S. 91-105), versucht eine Verbindung zwischen poetischer und
göttlicher Inspiration herzustellen, wie es in der Antike häufig geschah. A.
Guillaume : «The Arabic background of the book of Job» (S. 106-127), erklärt
41 umstrittene Stellen des Hiobbuches mit der Annahme, die Schlüsselwörter
seien aus dem Arabischen übernommen bzw. transkribiert worden. A. J. B.
Higgins untersucht «The Old Testament and some aspects of New Testament
Christology» (S. 128-141), während N. Q. King über «Kingship as communication

and accomodation» (S. 142—162) redet: die beiden Wörter beziehen
sich auf das Königtum als Mittel sowohl für die Mitteilung als für die
Anpassung der Botschaft, wobei er für Ghana das Ashanti-Königtum besonders
berücksichtigt. J. R. Porter: «The Pentateuch and the triennial lectionary
cycle. An examination of a recent theory» (S. 163-174), widerlegt die zuletzt
von Prof. A. Guilding aufgestellte Behauptung, nach welcher der Pentateuch



214 Rezensionen

für den Dreijahreszyklus geschaffen worden sei: dagegen wurde der Zyklus
für den Pentateuch geschaffen. N. H. Snaith: «Time in the Old Testament»
(S. 175-186), sieht in Auseinandersetzung mit J. Barr, O. Cullmann und
anderen drei Zeitbegriffe im A.T. : den «zyklischen», nach dem Landbaukalender,

aus dem der kultische Festkalender stammt; den «horizontalen»,
von der Zeit als chronologischer Zeitrechnung; und den «vertikalen», der
Israels Sondergut bildet, für Gottes Eingriffe in die Geschichte. J. Wein-
green: «Exposition in the Old Testament and in Rabbinical literature»
(S. 187-201), macht einen sehr interessanten und gelungenen Versuch,
Glossen rabbinischer Art auch im A.T. aufzudecken. In Betracht kommen
u.a. diejenigen, die einen bestehenden Brauch durch eine Ätiologie erklären
wollen, welche mit dem Gegenstand selbst nichts zu tun hat (z.B. Gen. 32,
33, wo eine Auslegung vorliegt, die der rabbinischen von Ex. 23, 19 und
Parallelstellen sehr ähnlich ist); oder aber die sonstige, anderen Aussagen
widersprechende, durch eine neue Formulierung ersetzen wollen (z.B. 1.

Chr. 20, 5: 2. Sam. 21, 19) usw. Er kommt zum Schluß, daß die «rabbinischen»

Auslegungsmethoden älter als die endgültige schriftliche Fixierung
des Pentateuch sein müssen. G. Widengren untersucht «Royal ideology and
the Testaments of the Twelve Patriarchs» (S. 202-212) und stellt im Test.
Levi ein Thronbesteigungsritual fest, das für den hasmonäischen König
dienen sollte. Eine Übersicht der Hauptwerke des Jubilars (S. 213-214)
schließt die Festschrift ab.

Die Beiträge sind alle wichtig, manche sehr wichtig. Der Verlag hat uns
eine gutgestaltete, nach den heutigen Begriffen sehr billige Ausgabe gegeben.
Auch wir möchten uns der Gratulantenschar anschließen : wenn wir auch mit
dem Meister nicht in allem übereinstimmen, so dürfen wir doch mit G. R.
Driver (S. 90) sagen: IHK HS -pT»Vrv

J. Alberto Soggin, Rom

Siegfried Plath, Furcht Gottes. Der Begriff XV im Alten Testament.
Arbeiten zur Theologie, 2. Reihe, 2, Stuttgart, Calwer-Verlag, 1963. 143 S.

Die als Doktorarbeit verfaßte Studie von Siegfried Plath widmet sich dem
Problem der Furcht innerhalb der Schriften des A.T., und zwar nicht nur
- wie aus dem Buchtitel mißverstanden werden könnte - der Furcht des
Menschen vor Gott, sondern auch der vor dem Nebenmenschen. Freilich liegt
der Hauptakzent der Untersuchung im Bestreben, die Stellung der Gottesfurcht

innerhalb der israelitischen Frömmigkeitsgeschichte aufzuzeigen. Als
hebräischer Terminus steht lediglich die Wurzel järä' zur Diskussion. Bei
der Besprechung der «Menschenfurcht» hätte wohl auch, zumindest in kurzen
Erläuterungen (und ausführlicher als S. 12, A. 3), auf die übrigen Ausdrücke
wie pächad, jägör u. a. hingewiesen werden dürfen.

Auf Grund der eingehend fundierten Feststellung, daß jârê' nicht in allen
alttestamentlichen Büchern gleich häufig auftritt, verfolgt der Verfasser
Geschichte und bedeutungsmäßige Wandlung des Begriffs. Weil Gott in seiner
Totalität, nicht bloß als der Schreckende und Allgewaltige (nörä') erlebt
wird, sondern auch als der Gott des Bundes, der zu seiner Verheißung steht
und seinem erwählten Volk die Treue hält, kann die ursprüngliche Furcht



Rezensionen 215

vor Ihm zur Liebe und Verehrung werden. So schwingt im jârë'-Begriff eine
seltsame Ambivalenz mit, die in den nebiistischen Erzählungen und beim
Deuteronomisten voll ausgeprägt, aber schon in früheren Schichten vorhanden

ist. järö' wird Ausdruck einer Gesinnung Gott gegenüber, die in der völligen

Hingabe des Menschen an die Gottheit gipfelt. Diese Gesinnung
manifestiert sich im rechten Tun, im sittlichen Lebenswandel, in der Erfüllung des
Gesetzes. «Gottesfurcht» kann daher in der Folge objektiviert und Gegenstand
des Lernens werden (beim Deuteronomisten und vollends in der Weisheitsliteratur).

Den Gottesfürchtigen erkennt man an seinen Handlungen, die ihm
zu Garanten für das unversiegte Wohlwollen Gottes werden sollen. Gegen die
Gefahren einer solchen, oft in Äußerlichkeiten verflachenden Tendenz haben
Jesaia und Jeremia gewettert und dabei der echten inneren Frömmigkeit das
Wort geredet. In den Psalmen ist die gefühlsmäßige Bindung an Gott besonders

deutlich ausgesprochen. Doch wird auch dort das gottgefällige Tun
- Vertrauen auf Gott und kultische Verehrung, neben moralischer
Lebensführung - betont. Der Gottesfürchtige unterwirft sich Gott und meidet alles,
was ihn von seiner bedingungslosen und ausschließlichen Hinwendung an
Gott abbringen könnte (wie beispielsweise, die mit der Gottesfurcht
rivalisierende Menschenfurcht). Seine «Furcht» wird damit zum Quell der Freude
für den Frommen und verliert den Schrecken.

Die Stärke der Arbeit von Plath besteht in ihrem klaren, systematischen
Aufbau und der gedanklichen Erarbeitung und Gestaltung des vielschichtigen
Problemkreises. Eine Fülle von Literatur ist herbeigezogen und verarbeitet
worden. Weniger befriedigend ist die linguistische Seite. Man vermißt die
sprachgeschichtliche Darstellung des Terminus und eine genauere Abgrenzung
des verschiedenartigen syntaktischen Gebrauchs. Es fehlt eine gründliche
Exegese der Schriftstellen, die vom hebräischen Text ausgeht und die antiken
Übersetzungen mitberücksichtigt. Zudem wäre ein Sachregister — nicht bloß
ein Register der Bibelstellen - für die Benützung des Buches von Vorteil
gewesen. Roland Gradwohl, Zürich

Rudolf Kilian, Literarkritische und formgeschichtliche Untersuchung des

Heiligkeitsgesetzes. Bonner Biblische Beiträge, 19. Bonn, Peter Hanstein
Verlag, 1963. XVL + 186 S. DM 24.-.

Die von Kilian - in erweiterter Form - vorgelegte Dissertation zeichnet
sich nicht nur durch eine eingehende Analyse des Heiligkeitsgesetzes (Lev.
17-26) aus, sondern auch durch eine gute kritische Auseinandersetzung mit
der Fachliteratur (besonders H. Reventlow, Das Heiligkeitsgesetz
formgeschichtlich untersucht, 1961), sowie durch klar begründete eigene
Schlußfolgerungen des Verfassers. Ausgehend von der grundlegenden Untersuchung
von Albrecht Alt über «Die Ursprünge des israelitischen Rechts», ohne die
man sich einen großen Teil der gegenwärtigen Forschung am Alten Testament
gar nicht denken kann, spürt Kilian die einzelnen Schichten jedes Kapitels
auf. Er kommt dabei zum Ergebnis, daß die Grundlage des Heiligkeitsgesetzes
das sog. Urheiligkeitsgesetz ist, in welchem ein Redaktor bereits vorliegende
Rechtssätze moralischer (besser wohl : sozialer) und kultischer Natur sammelt,
kommentiert und ergänzt. Das eigentliche Heiligkeitsgesetz ist eine redak-



216 Rezensionen

tionelle Überarbeitung des Urheiligkeitsgesetzes, die wesentliche neue
Gesichtspunkte mit sieh bringt (z.B. den Festkalender in Lev. 23, das
Restitutionsprinzip in Lev. 24, ferner Zutaten paränetischer Art). Dieser Schicht
ist auch das auffällige Interesse am Land, das das Heiligkeitsgesetz
kennzeichnet, zuzuschreiben. Schließlich lassen sich Zusätze ausscheiden, die sich
nur von der Priesterschrift her erklären lassen.

Besondere Aufmerksamkeit verdient Lev. 17, das nach Kilian sich nicht
in das organische Wachstum des Heiligkeitsgesetzes einordnen läßt und
wohl eine Sonderentwicklung durchgemacht hat. Der Verfasser läßt das
Heiligkeitsgesetz mit der historisierenden Paränese in Lev. 18 beginnen. —

Interessant ist auch die Beurteilung von Lev. 26, dem Kilian einen Exkurs
widmet (Vergleich mit Deut. 28 und besonders mit Ez.). Der Verfasser weist
Lev. 26 einem Schüler- oder Tradentenkreis des Ezechiel zu und begründet
die These mit dem auffälligen Schluß des Kapitels: statt wie Deut. 28 mit
einer Gerichtsandrohung zu enden, hört das Heiligkeitsgesetz mit einer
Verheißung auf, wie denn in den Kreisen um Ezechiel «die Hoffnung auf Rückkehr

aus dem Exil und auf die Wiederherstellung Israels überaus lebendig
war» (S. 162).

Wertvoll sind auch die Exkurse über die Talionsformel (S. 115ff.), über
das Sabbat- und das Jobeljahr (S. 131—147) und schließlich die Untersuchung
der Beziehungen zwischen dem Heiligkeitsgesetz und Ezechiel mit dem
eigenen Lösungsversuch (Ezechiel ist in seinen Gesetzen abhängig vom Ur-
heiligkeitsgesetz

Die Arbeit von Kilian reiht sich den Bonner Biblischen Beiträgen würdig
ein und ist zugleich ein Zeichen, wie intensiv und solid auf katholischer Seite
die wissenschaftliche Forschung am Alten Testament betrieben wird.

Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau

Friedrich Horst, Hiob. Biblischer Kommentar. Altes Testament, 16,
1-4. Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1960-
1963. 280 S.

Es fällt schwer, einen Hiobkommentar zu besprechen, wenn nur vier
Lieferungen, die ungefähr die Hälfte des Buches behandeln, vorliegen und
die Abschnitte, die die Ansichten des Verfassers in Einleitungsfragen und
seine zusammenfassenden theologischen Gesichtspunkte enthalten sollten,
fehlen. Es hängt ja eben bei der Hiobauslegung so vieles von der Gesamtauf-
fassung des Buches ab. Trotzdem empfiehlt es sich, in diesem Falle eine
Ausnahme zu machen, da Prof. Horst nicht mehr unter uns ist und seine Arbeit
jetzt durch einen anderen fortgeführt werden muß.

Die vorliegenden Lieferungen enthalten Text und Kommentar zu Kap. 1-18
nebst dem Text von Kap. 19. Die Auslegung von Hi. 19, 25f. bleibt also aus.
Horsts Auffassung der schwierigen Stelle kann man nur aus seiner
Übersetzung herauszulesen versuchen: «Ich aber weiß, mein Löser ist am Leben,/
als letzter wird er auf dem Staube stehn;/und nachdem meine Haut, derart
geschunden' (also : niqqaph käzöth), / bar meines Leibes werde Gott ich schauen. »

Man ist gespannt auf die Auslegung.
Die Anlage des Kommentars stimmt mit den anderen Teilen des Biblischen



Rezensionen 217

Kommentars überein: die Phasen der Auslegung werden mit den
Stichwörtern Text, Form, Wort (d.h. die Einzelauslegung) und Ziel bezeichnet.
Die Übersetzung ist, wie aus dem Zitat oben hervorgeht, rhythmisch, die
textkritischen Bemerkungen sind ziemlich reichlich. Nach Form und Gattung
des Textes wird zwar immer gefragt ; die Bedeutung der Gattungsbestimmung
für die Auslegung wird aber nie überschätzt - was man mit besonderer
Dankbarkeit notiert, da Formgeschichte bestimmt nicht das Problem des
Hiobbuches löst. Die Einzelauslegung ist ausführlich, nüchtern und wohl
abgewogen ohne gewagte Hypothesen. Man liest sie mit einem Gefühl des
Vertrauens. Zu fast jedem Kapitel wird Spezialliteratur verzeichnet; sofern
ich sehen kann, sind die Hinweise vollständig und auf den modernsten Stand
gebracht.

Auf Einzelheiten einzugehen lohnt sich kaum. Nur sei bemerkt, daß Horst
mit Albright den Namen Hiob als einen guten westsemitischen Namen
betrachtet und daß er das Land Us im nördlichen Ostjordanland sucht (also
nicht in Edom). Außerbiblisches Material wird zur Beleuchtung von sprachlichen,

religiösen oder kulturgeschichtlichen Fragen ziemlich oft herangezogen.
Also in allem ein wertvoller Kommentar. Wir bedauern, daß es dem

Verfasser nicht möglich wurde, ihn zu vollenden. Seine Arbeit wird von seinem
Schüler Ernst Kutsch fortgesetzt. Helmer Ringgren, Abo, Finnland

Walter Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur. 5. verb. u. stark verm.
Aufl. Berlin, Alfred Töpelmann, 1958. XXV S. + 1780 Sp. DM 78.-.

Die ersten Lieferungen dieser Neuauflage wurden 1958 besprochen1. In
rascher Folge kamen auch die übrigen Hefte heraus, und das bekannte
Standardwerk hat sich in der neuen Bearbeitung schon lange bewährt.

Hier sei in Dankbarkeit an die wissenschaftlichen Leistungen Walter
Bauers erinnert. Er wurde 1877 in Königsberg geboren und lehrte als Neu-
testamentler seit 1903 in Breslau, seit 1916 in Göttingen, war auch nach seiner
Emeritierung 1945 fast bis zum Lebensende 1960 literarisch tätig. Zu seinen

Veröffentlichungen gehören Monographien und Materialsammlungen zum
Studium des Urchristentums, die heute nicht als ehrwürdige Monumente der
Vergangenheit, sondern als unverlierbare Hilfsmittel gelten müssen2. Vor
allem bedeutsam wurde die Bearbeitung von E. Preuschen, Vollständiges
griechisch-deutsches Handwörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments
und der übrigen urchristlichen Literatur (1910), die 1928 als 2. Auflage
erschien und 1958 mit dieser 5. Auflage vollendet wurde. Die Bearbeitung des
Lexikons hat Bauer unaufhörlich beschäftigt, und er hat durch seine Arbeit
sowohl Forschung wie Unterricht außerordentlich gefördert.

Die Literaturangaben der 5. Auflage sind hauptsächlich aus der 4. über-

1 Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 56.
2 Erwähnt seien: Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen

Apokryphen (1909); Das Johannesevangelium (1912, 3. Aufl. 1933); Die
Briefe des Ignatius und der Polykarpbrief (1920); Rechtgläubigkeit und
Ketzerei im ältesten Christentum (1934, 2. Aufl. 1964).



218 Rezensionen

nommen worden, da der Verfasser auf den Umfang des Buches und den
Zustand seiner Augen achten mußte. Für die letzte Auflage sind aber mehrere
griechische Schriftsteller zum ersten Mal kollationiert worden ; sie wurden in
der Besprechung der ersten Lieferungen erwähnt. Dank seiner philologischen
Genauigkeit und Reichhaltigkeit ist das Bauersche Wörterbuch ein Meisterwerk

der griechischen Lexikographie und ein Hauptinstrument der biblischen
Disziplinen. Bo Reiche, Basel

Robert Morgentharer, Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes. Zürich,
Gotthelf-Verlag, 1958. 188 S., 1 Tafel. Fr. 29.85.

Morgenthaler hat mit seinem umfassenden Übersichtswerk keine umwälzenden

Dinge zu beweisen versucht, so wie manchmal die Resultate der
jedoch nicht spontan arbeitenden Elektronenmaschinen von Nichtfachleuten
eingeschätzt werden. Vielmehr will er jedem Fachmann ein Rüstzeug geben,
der zum Zweck einer theologischen, literarischen, philologischen
Untersuchung die Häufigkeit und Verteilung der neutestamentlichen Wörter in
einem konkreten Zusammenhang feststellen möchte. Seine auf den Nestle-
Text gebaute Statistik ist als Ergänzung zu einer Konkordanz gedacht und
versieht diesen Dienst sehr gut.

Nach ausführlichen Gebrauchsanweisungen bringt Morgenthaler eine Liste
zur Beleuchtung der Frequenz der neutestamentlichen Wörter in jeder
Einzelschrift und in Septuaginta, sodann 25 Tabellen mit Angaben über interne
und reziproke Verhältnisse, schließlich drei Beispiele zur Illustration
bekannter Echtheitsfragen. Weil der Verfasser das mathematische Rechnen mit
philologischem Denken verbindet und verschiedene Faktoren ruhig objektiv
berücksichtigt, hat seine Statistik einen ganz anderen Wert als die anfangs
erwähnten elektronischen Komputationen, die vorausgefaßte Meinungen
beweisen sollen.1 Bo Reiche, Basel

Oscar Ctjllmann, Der Staat im Neuen Testament. 2., veränderte Auflage.
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 92 S.

Diese neutestamentliche Staatslehre (deren 1. Auflage bereits ausführlich
in der Theol. Zeitschr. besprochen wurde) hat ihre große Bedeutung für die
historische Forschung, die theologische Besinnung und nicht zuletzt für die
praktische Arbeit in der Verkündigung der Gemeinde längst erwiesen. In der
2. Auflage ist die Diskussion mit anderen Gelehrten weitergeführt und in
einem zweiten Anhang das Problem der exusiai in Rom. 13, 1 noch einmal
besprochen. Anlaß zu diesem 2. Exkurs bot ein Forschungsbericht
Käsemanns2. Bekanntlich geht die Frage darum, ob exusiai in Rom. 13, 1 nur zur

1 Für die neutestamentlichen Vokabeln wird die Zahl 5436 angegeben,
wobei im Apparat stehende Lesarten unberücksichtigt bleiben (S. 19).
Morgenthaler betont mit Recht, daß hier mathematische Exaktheit
philologisch ausgeschlossen ist, so daß man besser rund 5400 sagt (S. 20). Ein
gewisses Schwanken wird aber den Leser vielleicht stören (5436 S. 23;
5400 S. 26. 41 u.ö.; 5440 S. 44; 5436 S. 47; 5500 S. 49).

2 E. Käsemann, Rom. 13, 1-7 in unserer Generation: Zeitschr. f. Theol u.
Ki. 56 (1959), S. 316-376.



Rezensionen 219

Bezeichnung staatlicher Obrigkeit dient oder ob Paulus mit diesem Begriff,
der bei ihm sonst eine unsichtbare Geistmacht bezeichnet, gleichzeitig beides
meint und damit die eigenartige Verflochtenheit staatlicher Existenz mit
übergeschichtlichen Mächten anzeigen will. Obwohl die Staatsauffassung des

Paulus, wie sie Cullmann herausgearbeitet hat, nicht von der Interpretation
dieser Einzelheit abhängig ist und Cullmann sie auch nur als eine wahrscheinliche

Hypothese bezeichnet hat, machen sich Käsemann und andere die
Ablehnung des Vorschlages allzu leicht. 1. Kor. 2, 8 ist, wie Cullmann zeigt, ein
unwiderleglicher Beweis dafür, daß Paulus den zwiefachen Gebrauch von
exusiai kennt. Daß der christliche Gehorsam dem Staat gegenüber nach
dieser Deutung «nicht mehr ausschließlich und direkt an den Christus
gebunden, sondern von Zwischenmächten mitbegründet werde», ist nicht
einsichtig, denn gerade nach dieser Interpretation fordert Paulus, daß die
Zwischenmächte nicht als selbständige Gewalten anerkannt und verehrt
werden, daß sie im Gegenteil nur akzeptiert werden, soweit sie in dem ihnen
von Gott verordneten Dienst stehen. Mir scheint die These Cullmanns auch
nicht abhängig zu sein von seinem besonderen Verständnis der Zwischenmächte

als «besiegte Feinde». Sicher ist auf alle Fälle, daß Christus für das

ganze N.T. der Herr aller Gewalten ist. Selbst Käsemann stellt fest, daß die
Welt nicht nur eine «von Gott abgefallene», sondern immer auch noch «Gott
gehörende» ist, und gerade diese Aussage ist neutestamentlich nur von
Christus her verständlich. So kann auch vom Staat nur «christologisch»
richtig geredet werden. Aber damit stehen wir am entscheidenden Punkt,
dem Verständnis des Regnum Christi, das bei Käsemann nur in dem
beschränkten Rahmen von «Wort und Glaube» erscheinen kann. Das dürfte
mindestens für die paulinische Christologie eine unerlaubte Verkürzung sein,
die zusammenhängt mit der speziellen hermeneutischen Sicht der Bultmannschule.

Mathias Rissi, Richmond, Va.

Oscar Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Ceschichts.

auffassung. 3., durchges. Aufl. Zürich, EVZ-Verlag, 1962. 224 S.

This third edition is particularly important because in place of a foreword,
the author has written a 19-page statement entitled: "Rückblick auf die
Wirkung des Buches in der Theologie der Nachkriegszeit". This is not only a
retrospect, it is also an explanation of Cullmann's position at a point where
he has been widely misunderstood as having written a dogmatic or a
philosophical book on the concept of time. His real object was rather to answer
this question : Do the temporal-future understanding of eschatology and the
view of redemptive history bound up with it belong to the innermost essence
of the N.T. If so, he sees a demythologization of its eschatology into existential

insights as unnecessary for attaining to its essential concern.
It is noteworthy that Cullmann specifies here "the temporal-future

understanding of eschatology" as an essential element of the N.T., rather than the
"linear concept of time", which is only a frame of reference. Furthermore the
incarnation as the "midpoint" of history is not to be understood as being



220 Rezensionen

literally at the middle of chronological time, but rather as constituting the
decisive period of history.

Cullmann emphasizes the distinction between the work of the exegete and
that of the dogmatician. He as an exegete must strive to think as unphilo-
sophically as possible, simply setting forth obediently what the men of the
New Covenant declare to be relevation, even though it may be completely
foreign to him. The dogmatician, on the other hand, may confront the truths
of revelation with questions posed by philosophy, and may seek other frames
of reference than those of the Bible, but he too must remain true to the
substance of its message. This means that while the exegete must be content
to set forth the linear conceopt of time as the most effective exposition of the
essential N.T. tension, the dogmatician may conceivably exchange it for
another, as long as he remains faithful to the essential kernel, the tension
between "already" and "not yet".

This point of view is particularly significant in understanding Cullmann's
relationship to Barth. He feels that Barth and his students have misunderstood

the real intention of his book, but thinks that this may have arisen in
part from his own formulations regarding linear time and eternity, and
refrains from further criticism of Barth's position until the latter publishes
his own work on eschatology. Instead, Cullmann emphasizes the distinction
between the limits imposed on himself, as an exegete, and those wider ones
available to a dogmatician, such as Barth.

Cullmann also discusses criticism made of his work by others, particularly
Bultmann and his students. He agrees that for the most part Bultmann has
understood him (Theol. Lit.zeit., 1948, cols. 659ff.), and that their disagreement

is on the point really at issue : the question of what is essential in N.T.
thought. He also agrees in general with Conzelmann's analysis of Luke (Die
Mitte der Zeit, 1954), but insists that Luke is responsible only for the
elaboration of the idea of redemptive history, that the idea was already characteristic

of Jesus' thought, and that therefore it is essential. This point of view
on the problem of the historical Jesus is to be discussed in a forthcoming
hook on eschatology.

Most of what Cullmann writes about the real intention of his work had
already been said briefly in his two previous editions. The fact that it seems
so widely to have been misunderstood makes the present statement
particularly important. Perhaps the most significant outstanding question is how
the exegete, if he must simply set forth N.T. thought in its own frame of
reference, can communicate meaningfully with men to whom this framework
is alien. Moreover, can the Christian in general proclaim a Gospel effectively
if indeed its essential kernel is also foreign to modern man? Cullmann's
promise to discuss this also in his next book makes its speedy publication all the
more desirable.

Changes in the text are limited to a few minor alterations in Chaps. 1 and 3

(e.g., p. 57) and to a revision of the diagram illustrating the Jewish and the
Christian concepts of the division of time (p. 85). Instead of a three-fold
division of time (before Creation, between Creation and Parousia, after the
Parousia) as previously, the present diagram underlines Cullmann's focus on



Rezensionen 221

that which is central to the N.T. by building rather on the distinction between
the present and the future aeons. Earle Hilgert, Berrien Springs, Michigan

Earle Hilgert, The Ship and Related Symbols in the New Testament. Assen,
Royal Vangorcum Ltd., 1962. 158 S.

Der Hauptgegenstand dieser Untersuchung ist, wie der Titel zeigt, das
Schiff und seine symbolische Anwendung im N.T. Daneben tritt das Meer als
ein wichtiges Nebenthema in den Vordergrund.

In antiker wie in jüdischer Tradition wird das Schiffsymbol in verschiedener

Weise ausgewertet, wie aus dem ersten Hauptteil hervorgeht, der die
Vorgeschichte des Symbols darstellt (einschließlich eines Exkurses über das

Meer). Es kann die Reise der Seele nach dem Totenreich illustrieren oder
auch die Reise des Lebens, oder es kann die Leitung und das gemeinschaftliche

Leben des Staates oder Volkes oder endlich auch die Leitung der Welt
durch Gott bezeichnen.

Nach dem Verfasser knüpft der neutestamentliche Gebrauch vor allem an
die dritte dieser Möglichkeiten an. Das Schiff auf dem See Gennesaret
bezeichnet nach seiner Auslegung die Kirche, die gegen die dämonischen
Mächte (Sturm, Meer, Wind) zu kämpfen hat, die aber durch die Gegenwart
bzw. das Kommen des Herrn in allen Nöten und Prüfungen durchhält. Das
Abendmahl sieht der Verfasser durch die Speisung in der Wüste und die
Mahlzeitsszenen am Ufer oder auf dem Schiff (Apg. 27) symbolisch vertreten,
und die Taufe durch das Wasser in l.Petr. 3, 20f., wo die Arche die Kirche
sei. Die Mission der Urkirche spiegele sich in ihren verschiedenen Phasen in
dem wechselnden Auftreten Jesu gegenüber Personen jüdischer bzw.
heidnischer Zugehörigkeit oder auch in seinem Betreten oder Verlassen jüdischer
bzw. heidnischer Gegenden.

Der Verfasser möchte durch diese symbolische Auswertung der Berichte
ihre Historizität oder buchstäblichen Inhalt nicht in Frage stellen. Er grenzt
sich in einem methodologischen Kapitel über die symbolische Auslegung
sowohl gegen die Allegorie wie auch gegen die Entmythologisierung ab. Die
symbolische Darstellung ist der nach der Auferstehung gewonnenen größeren
Klarheit über den tieferen Inhalt der Handlungen Jesu entsprungen. Das
Jesusbild der Evangelien besteht, wie der Verfasser von B. Reicke gelernt hat,
aus zwei Schichten, einer historischen und einer symbolisch-theologischen.
Was die konkrete Anwendung der Methode betrifft, erscheint als Vorgänger
besonders R. M. Lightfoot, während die geographisch-theologische Auslegung
der Texte an H. Conzelmann erinnert.

Der Verfasser ist sich der Unsicherheit der Einzelheiten seiner symbolischen

Exegese bewußt. Eine kritische Analyse wird m.E. noch etwas
zurückhaltender sein müssen. Die in den betreffenden See-Texten enthaltenen
Allusionen auf alttestamentliche Stellen, die vom Drohen des Meeres und
vom Wandeln Gottes auf dem Meer handeln, dürfen wohl als erwiesen gelten,
obwohl man sich fragt, ob wirklich der kleine See Gennesaret geeignet ist,
Urmeer und Chaosmeer zu vertreten. Aber auch wenn die Methode als solche
berechtigt ist, so muß doch die Frage gestellt werden, ob das Schiff in diesen
Texten einen selbständigen Symbolwert hat, so daß die Gleichsetzung von



222 Rezensionen

Schiff und Kirche herauskommt. Hier genügt nicht der an sich wertvolle
Nachweis, daß das Judentum das Schiff als Bild für das Volk kennt. Die
Anwendung des Bildes auf die Kirche müßte sich im N.T. selbst belegen lassen.
Aber dieser Nachweis bleibt m.E. unsicher.

Ungünstig ist die Beobachtung, daß die Anwendung des Bildes an mehreren

Stellen negativ gewendet ist : es betrifft die Unreifen, Zweifler oder
Abgefallenen, nicht positiv die christliche Uberzeugung oder Gemeinschaft. Das
spricht für eine individuelle Deutung; so in Eph. 4, 14; 1. Tim. 1, 19; Hebr.
2, 1 (warum nicht auch 13, 9 heranziehen?), auch in Jud. 12. An letztgenannter

Stelle ist wegen 2. Petr. 2, 13 die Übersetzung Schmutzflecken
vorzuziehen; auch wäre beim Bilde einer Klippe im Wasser, die das Schiff zum
Scheitern bringt, eine derartig knappe Ausführung des Bildes kaum denkbar.
In Eph. 4, 14 braucht das Schiff in das Bild überhaupt nicht einbegriffen zu
sein. Es genügt mit einem Vergleich mit den hin und her geworfenen Wogen,
vgl. z.B. Jak. 1, 6 (eine Stelle, deren Erörterung nicht hätte fehlen dürfen)
und Jes. 57, 20 LXX. Diese Ausführung des Bildes ist in der Abhandlung
nicht erwogen, obwohl sie in der damaligen Literatur verbreitet ist. In dieser
Richtung weist in Wirklichkeit auch Jud. 13.

Eine positive Anwendung des Bildes haben wir dagegen in Hebr. 6, 19,
aber dafür ist der Anker hier ausdrücklich als der der Seele bezeichnet und
das Bild also doch wohl individuell ausgerichtet. In Jak. 3, 4 wäre eine positive

und zugleich kollektive Anwendung auf die Kirche denkbar, aber V. 6

scheint eine individuelle Auffassung von crüiga und damit von dem Bilde auch
hier als die nächstliegende zu empfehlen. Auch was die Gleichsetzung von
Arche und Kirche in l.Petr. 3, 20 betrifft, hat mich die Exegese des
Verfassers nicht überzeugen können. Seine Behauptung (S. 142), die Symbolisierung

der Kirche durch ein Schiff scheine im 1. Jahrhundert lebendig
gewesen zu sein, entbehrt somit m.E. der nötigen Basis. Tatsächlich hat er,
soviel ich sehe, keinen Beleg dafür gebracht, der älter als aus dem 3.
Jahrhundert ist.

Das Wort döTOxeuJ in 1. Tim. 1, 6; 6, 21; 2. Tim. 2, 18 impliziert m.E.
kaum die Vorstellung von einer (See-)Reise, sondern bezeichnet allgemein
die Verfehlung eines aufgestellten Ziels.

Obwohl ich also dem Verfasser in einem Hauptpunkte nicht zu folgen
vermag, so ist damit nicht gesagt, daß nicht viel von der Untersuchung zu lernen
ist. Der methodische Ansatz ist fruchtbar, nur sollte er mit etwas größerer
Vorsicht gehandhabt werden. Die Sammlung und Analyse des vorchristlichen
Materials ist wertvoll und lehrreich. Viele Einzelheiten der Exegese sind
gelungen oder erwägenswert. Sverre Aalen, Oslo

Gustav Stählin, Die Apostelgeschichte. Das Neue Testament Deutsch, 5.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962. 342 S. DM 14.80.

Vor allem aus zwei Gründen ist das Erscheinen des Kommentars von
G. Stählin besonders zu begrüßen. Einmal steht das Doppelwerk des Lukas
im Zentrum der heutigen theologischen Diskussion. Deshalb wurde ein neuer
Kommentar zur Apostelgeschichte, der auch für Nichttheologen bestimmt ist,
schon lange erwartet. Zum anderen stellt G. Stählins Kommentar in ge-



Rezensionen 223

wisser Weise das konservative Gegenstück zu dem neuen großen, die Kenntnis

des Urtextes voraussetzenden, Kommentar von E. Haenchen dar, der
radikale Acta-Kritik übt1. Bisher gab es auf deutschsprachigem Gebiet in
diesem Sinne nur die Arbeit von B. Reicke, die aber nur die Kapitel 1 bis 8, 3

der Apg. kommentiert2.
Nach G. Stählin muß es im Gegensatz zu E. Haenchen «nicht als

ausgeschlossen gelten, daß der Verfasser der Apg. zum Kreise des Paulus gehörte,
obwohl er sich über manche Abschnitte des paulinischen Wirkens schlecht
unterrichtet zeigt, obwohl er in manchem eine andere Schau der Dinge hatte
und obwohl er, vielleicht darum, von den Briefen des Paulus keinen
Gebrauch machte» (S. 3). Die Quellenverhältnisse hält G. Stählin für
durchsichtiger als E. Haenchen, wenngleich er nicht «mit voller Sicherheit oder

gar mit scharfer Abgrenzung Quellenstücke aus der Darstellung des Lukas
heraustrennen» zu können meint (S. 7). In der Frage des Geschichtswertes
der Aussagen der Apg. teilt G. Stählin nicht die «üblich gewordene... weithin
allzu große Skepsis gegenüber den Angaben des Lukas» und wendet sich
hierbei wohl - ohne direkt Namen zu nennen - gegen die Forschungsergebnisse

von Ph. Vielhauer, H. Conzelmann und E. Haenchen. Allerdings kann
man nach G. Stählins Ansicht nur «mit äußerster Vorsicht die Frage nach
der Geschichtlichkeit des Einzelnen zu beantworten versuchen» (S. 8), sollte
«diese Frage in den meisten Fällen in der Schwebe lassen» und muß mit
«legendärer oder tendenziöser Ausspinnung rechnen». Überhaupt trifft
G. Stählin seine Urteile in sehr vorsichtiger Weise und legt eine sorgfältige
und eindringende Deutung vor, die auch Fragen der Textkritik, Redaktionsgeschichte,

Kompositionstechnik und Theologie des Lukas behandelt. Dabei
setzt er sich mit M. Dibelius und den kritischen Acta-Forschern auseinander
auch dort, wo er nicht ausdrücklich Namen nennt. Immer wieder versucht
G. Stählin aus seinem gründlichen Bibelwissen heraus nachzuweisen, daß
das theologische Denken des Lukas im Alten Testament verwurzelt ist, wenn
auch Sprache und Stil — insbesondere bei der Areopagrede — griechisch sind.
Ferner ist Lukas für ihn kein Repräsentant des «Frühkatholizismus» — so

vor allem E. Käsemann und E. Haenchen -, sondern Vertreter einer Theologie

des «Christus allein», «durch Gnade allein», «durch Glauben allein»
(Apg. 4, 12; 15, 11; 26, 18 u. a.; S. 185).

Dem Kommentar kommt die Missionserfahrung und gründliche
geographische Kenntnis der paulinischen Missionsgebiete des Verfassers zugute.
Dem Band sind eine seehsfarbige Karte «Der östliche Mittelmeerraum zur
Zeit des Apostels» (mit Provinzgrenzen, Römerstraßen und Paulusreisen,
Format 32 x 48 cm) nach einem Entwurf von G. Stählin und E. Höhne, ein
besonderes Namenverzeichnis zu dieser Faltkarte, sechs wichtige Stadtpläne
und zwei Spezialkarten sowie ein von G. Holzkey bearbeitetes Namen- und
Sachregister beigefügt. Die Angabe des Schrifttums zur Apostelgeschichte
hätten wir uns ausführlicher gewünscht. Der dafür beanspruchte Raum wäre

1 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte neu übersetzt und erklärt (1956,
195912).

2 B. Reicke, Glaube und Leben der Urgemeinde (1957).



224 Rezensionen

unerheblich gewesen im Blick auf den angewachsenen Umfang des Bandes
von 343 Seiten gegen 161 der vorangegangenen Auflagen. Insbesondere
vermissen wir die Angabe der anerkanntermaßen wertvollen Arbeit von E.
Trocmé3. Wenn G. Stählin schon die Studie von Ph. Yielhauer anführt, die
vor Jahren viel Aufsehen erregte4, so hätten auch die Antworten auf diesen
Aufsatz hin interessiert, d. h. die Aufsätze von G. Harbsmeier einerseits und
von W. Andersen und O. Bauernfeind andererseits5.

Im einzelnen ist zu den Ausführungen von G. Stählin noch folgendes zu
bemerken. Das, was Lukas in seinem Himmelfahrtsbericht schildert, nennt
G. Stählin «eine göttliche Gleichnishandlung für das unanschauliche
Geschehen seiner (Jesu) Erhöhung zu Gott» (S. 18). Man vermißt eine
grundsätzliche Definition des Begriffs «Gleichnishandlung», zumal dieser im
Kommentar oftmals wiederkehrt (S. 32. 45. 64. 119. 138. 145. 152. 177. 187/9.
254. 274). Zwar werden die Gleichnishandlungen einmal «vorwegnehmende
Vorzeichen der Auferstehung am Ende» (S. 145) genannt. Diese Definition
bezieht sich aber an dieser Stelle nur auf «alle neutestamentlichen Toten-
erweckungen». Gleichnishandlung kann nach G. Stählin nicht nur eine
sichtbare Tat - etwa ein Heilungswunder - sein, sondern auch das Gesicht
des Petrus in Apg. 10 (S. 152). Wenn also G. Stählin nur einfach die Himmelfahrt

eine Gleichnishandlung nennt, so wird damit noch nicht deutlich, ob
sie eine bloße Legende oder ein wirkliches Geschehen in der Nähe Jerusalems
ist. Diese Frage bleibt bei G. Stählin leider offen, wird aber von B. Reicke
beantwortet, der «ein wirkliches Erlebnis» für möglich hält, das sich «eine

zeitgebundene Form genommen hat»6. B. Reicke sagt ferner mit Recht:
«Nimmt man aber überhaupt an, daß die Apostel ihren Meister nach dessen
Tode gesehen haben, dann steht der Annahme nichts im Wege, daß sie auch
so etwas wie das hier (im Himmelfahrtsbericht) Mitgeteilte gesehen haben...»
Bei der Betonung des Geschehnischarakters geht es uns nicht darum, die
Historizität des Himmelfahrtsgeschehens beweisen oder «sichern» oder das
Geschehen rationalistisch erklären zu wollen. Wir haben vielmehr
festzustellen, daß Auferstehung und Himmelfahrt nach lukanischem Zeugnis nicht
bloße, gleichnishaft zum Ausdruck gebrachte Bewußtseins- bzw.
Selbstverständnisänderungen der Zeugen, sondern echte Widerfahrnisse der Jünger
bzw. Taten Gottes sind. Ohne den Geschehnischarakter ist die lukanische
Darstellung nur eine geniale, von schriftstellerischer Kirnst getragene
Komposition, die auf bloßer Phantasie und Dichtung bzw. bloßem Wunschdenken
des Lukas beruht. Analoges wäre zu den Wunderberichten und dem Pfingst-
bericht zu sagen.

Bei der Deutung der Abweichungen der drei lukanischen Berichte vom
Bekehrungserlebnis des Paulus vor Damaskus (Kap. 9, 22 und 26) rückt
auch G. Stählin von der früheren Mehrquellentheorie ab. Er führt die Ab-

3 E. Trocmé, Le «Livre des Actes» et l'histoire (1957).
4 Ph. Vielhauer, Zum «Paulinismus» der Apg.: Ev. Theol. 10 (1950-51),

S. 1-15.
6 Haenchen (A. 1), S. 45 A. 4.
6 Reicke (A. 2), S. 18.



Rezensionen 225

weichungen bzw. Widersprüche wie E. Haenchen auf die lukanische
Komposition einer ursprünglichen Überlieferung in mehreren Variationen zurück.
Es ist aber schwer einzusehen, daß Lukas bewußt ausgesprochene
Widersprüche komponiert hat. Der Fortschritt der neueren Acta-Forschung wird
darin gesehen, daß den Fragen der schriftstellerischen Komposition und der
Theologie des Verfassers Vorrang vor den literarischen und historischen Fragen

gegeben wird. Die Überbetonung der Bedeutimg der Kompositionstechnik

des Verfassers birgt aber die Gefahr in sich, daß der Geschehnischarakter

mehr oder weniger verflüchtigt bzw. ausgehöhlt wird, indem dabei
Einzelzüge der Berichte zu bloßen Fiktionen erklärt werden oder als der
schriftstellerischen Phantasie des Verfassers entsprungen gelten. G. Stählin
ist dieser Gefahr nicht in dem Maße wie E. Haenchen erlegen. E. Haenchen
nimmt nicht an, daß die Gemeindeüberlieferung «die verzwickten korrespondierenden

ôpoipaTa enthielt», sondern hält diese für «schriftstellerische Mittel»

des Lukas7. G. Stählin dagegen glaubt nicht, daß Lukas «seine
Geschichte auf Grund von biblischen Legenden oder außerbiblischen Sagen
gestaltet» habe, sondern meint: «Jene ursprüngliche Überlieferung aber bildet
den Kern in allen Wiedergaben des Lukas: die Lichterscheinung auf dem
Wege und das in allen Berichten fast gleich wiedergegebene Gespräch
zwischen dem himmlischen Herrn und Paulus...» (S. 310). Bei aller Kommentierung

sollte die Theologie des Verfassers biblischer Schriften Vorrang vor
allen anderen Fragen haben, wobei der Zeugnischarakter von den geschehenen
Heilstaten Gottes gewahrt bleiben muß. Helmut Wenz, Frankfurt

Wilhelm Schneemelcheb (Hrsg.), Edgar Henneckef, Neutestamentliche
Apokryphen in deutscher Übersetzung. 3., neubearb. Aufl. 1. Evangelien. 2.
Apostolisches, Apokalypsen und Verwandtes. Tübingen, J. B. C. Mohr (Paul
Siebeck), 1959-64. VIII + 377; X + 661 S. DM 19.60; 38.-.

Edgar Hennecke (1865-1951), Pfarrer in Betheln, Hannover, schuf mit
seinen Neutestamentlieher) Apokryphen (1904, 2., erweit. Aufl. 1924) und
seinem Handbuch zu den Neutestamentlichen Apokryphen (1904) zwei
literarische Monumente, die seinen Namen zu einem Appellativ gemacht haben.

Auf seinen Wunsch übernahm 1948 W. Schneemelcher, Professor für
Kirchengeschichte in Bonn, die Redaktion einer dritten Auflage der Neu-
testamentlichen Apokryphen. Ihm zur Seite steht, wie seinerzeit Hennecke,
eine Reihe von angesehenen Spezialisten als Übersetzer und Erklärer der
Texte.

Wegen der Vermehrung des Textstoffes fand sich Schneemelcher veranlaßt,

in die Neuauflage nur solche Dokumente aufzunehmen, welche den im
Neuen Testament vertretenen Literaturformen verwandt erscheinen: 1.

evangelisch, 2. apostolisch, 3. apokalyptisch gestaltete Überlieferungen, die eben
die kanonischen ersetzen oder ergänzen wollten (S. 6f.). Ganz streng wird das

Programm nicht durchgeführt. Unter dem 2. Titel standen in der zweiten
Auflage auch das Kerygma Petri und Stücke aus den Pseudo-Clementinen;

' Haenchen (A. 1), S. 284.

15



226 Rezensionen

diese werden in der dritten Auflage anders präsentiert, aber trotz der
Verschiedenheit der Gattungen beibehalten. Zur 3. Gruppe wurden in der alten
Auflage der Hymnus der Naassener und die Oden des Salomo gerechnet,
welche in der neuen Auflage als Dichtungen einem Anhang zugewiesen werden.

Andererseits hat Schneemelcher im Gegensatz zu Hennecke auf die
Texte der angeblichen Aposteljünger Barnabas, Clemens, Ignatius, Polykarp
und Hermas verzichtet, die in der Alten Kirche zum Teil kanonisches
Ansehen hatten und aufgrund der Textsammlung von J. B. Cotelier (1672) als
Apostolische Väter bezeichnet werden. Ebenso hat Schneemelcher die von
Hennecke als ebenbürtige Uberlieferungen mitaufgenommenen Papiasworte,
Presbyterworte, die Apostellehre, den Diognetbrief, die Sextussprüche und
anderes mehr ausgelassen, obwohl die Einleitungskapitel einige von diesen
Texten anführen. Infolgedessen enthält die neue, überwiegend doch von
protestantischen Forschern zustande gebrachte Ausgabe der Neutestamentlichen
Apokryphen tatsächlich nicht mehr Apokryphen im Sinne von deutero-
kanonischen oder ähnlich gestellten Büchern, so wie man im Protestantismus
herkömmlich von Apokryphen des Alten Testaments spricht. Vielmehr geht
es um ein altkirchliches Gegenstück zu dem, was im Katholizismus alttesta-
mentliche Apokryphen, im Protestantismus aber jüdische Pseudepigraphen
heißt. Das sei nicht aus Kritiklust, sondern als Erklärung bemerkt ; die
technische Notwendigkeit der genannten Begrenzung des Textstoffes ist evident.

Dafür sind über Hennecke hinaus 1. manche Texte neu aufgenommen,
2. manche Texte ausführlicher übersetzt und erklärt worden. Hierdurch ist die
Seitenzahl des Gesamtwerks um mehr als 50 Prozent gewachsen. 1. Neu
aufgenommen wurden vor allem neuentdeckte ägyptische Jesuslogien und
gnostische Evangelien. Zu den letzteren beginnt wegen der koptischen Funde
bei Nag Hamädi am Nil ein außerordentlich großes, hier von H. Ch. Puech
eingehend dargestelltes Material hervorzutreten. 2. Ausführlicher übersetzt
und erklärt wurden vor allem die fünf großen Apostelakten des 2. und 3.
Jahrhunderts (Acta Joh., Petr., Paul., Andr. und Thom.). Weil die Apostelakten
und Apokalypsen von Nag Hamädi meistens noch immer unveröffentlicht
sind, konnte der neue Hennecke in diesem Bereich nicht mehr erweitert
werden1.

Monumental läßt sich auch die Neuauflage nennen. Herausgeber und
Mitarbeiter haben mit Sorgfalt und Liebe ein Standardwerk ausgearbeitet, das

jeder gebildete Theologe brauchen und schätzen wird. Der dargebotene
Reichtum gnostischer Texte läßt aber das Bedürfnis nach einer ähnlichen,
bequemen Sammlung von kirchlichen Texten aus den ersten Jahrhunderten
hervortreten. Bo Reicke, Basel

1 Noch ohne Zugang zu den Nag Hamädi-Texten konnte F. Stegmüller
1950 nicht weniger als 157 neutestamentliche Apokryphen anführen: Reper-
torium biblicum medii aevi, 1 (Madrid 1950), S. 103-250. Sein insgesamt
fünfbändiges Inventar der antiken und mittelalterlichen Apokryphen und
Kommentare verzeichnet Editionen, Anfänge und Ausklänge der Texte.
Dieses großartige Hilfsmittel biblischer Literaturgeschichte sollte nicht
übersehen werden.



Rezensionen 227

Memar Marqah. The Teaching of Marqah. Ed. and transi, by John
Macdonald. 1. The Text. XLII + 177 S. 2. The Translation. VI + 255 S.

Zeitschr. f. die alttest. Wiss., hrsg. v. G. Fohrer, Beih. 84. Berlin, A.
Töpelmann, 1963. DM 68.-.

Nach samaritanischem Pentateuch und Targum ist Memar Marqah — «Die
Lehre des Marcus», auch «Das Buch der Wunder » genannt - das wichtigste
Werk samaritanischer Theologie. Entstanden wohl als Niederschlag von
Verhandlungen im Lehrhaus während der Zeit vom 2. bis zum 4. nachchristl.
Jahrhundert, ist dieses aggadische Sammelwerk seinerseits zur Grundlage
späterer Theologie, Mystik und Liturgie dieser Sekte geworden, die mit ihrer
Priesterschaft und Überlieferung von der Zeit der hebräischen Bibel bis zur
Gegenwart reicht.

Memar Marqah ist eine Fundgrube für Orientalisten, denn an ihm läßt
sich die Entwicklung des Aramäischen von Zentral- und Nordpalästina, wie
es seinerzeit von Samaritanern gesprochen worden ist, eingehender als bisher
erforschen. Er ist aber auch eine Schatzkammer, die Material bietet für
geistesgeschichtliche Studien, reich an philosophischen, didaktischen und
wissenschaftlichen, poetischen und kabbalistischen Traditionen. Vor allem
für die vergleichende Religionswissenschaft ist der Memar bedeutsam, weil
mit ihm die Assimilation des Christologischen und seine Anwendung auf die
Mosegestalt durch den Samaritanismus faßbar wird. Besonders die Mi-
draschim zu Ex. (in den Büchern I und II) und zu Deut. 34 (in Buch V)
zeigen Mose als den von Gott berufenen Gesandten, als Propheten und
Priester, als Retter der Guten und Richter der Bösen — als Erlöser Israels und
Verderber Ägyptens -, der allenthalben mit Attributen bedacht wird, wie sie
Jesus im Neuen Testament zukommen: Indem Gottes Einheit streng
gewahrt wird, gilt Mose als sein Knecht und Offenbarer, als Gottes- und
Menschensohn, dem seit Adam und für alle Zeiten keiner sonst gleicht,
darum er auch, während Menschen und Mächte ihm huldigen, in einer Wolke
gen Himmel fährt, um dort aufgenommen und verherrlicht zu werden.

J. Maedonald hat für die Weiterarbeit an einem der wichtigsten alt-
samaritanischen Texte mit seiner vorbildlichen Ausgabe eine feste Grundlage
geschaffen. Band I enthält den kritischen Text auf Grund des Vergleiches, der
Ordnung und Wertung von neun Handschriften. Der Dafanitext in seiner
ältesten Gestalt (Dl) bildet die Grundlage, gelegentlich von den beiden
Varianten D2 und D3 korrigiert; auch der andere Hauptstrom, der sog.
Levitische Text (L), wurde, obwohl gegenüber D sekundär, da und dort
eingearbeitet. Der nach Kahle benannte älteste Text (K), der teils beträchtlich
von der übrigen Tradition abweicht, wurde — soweit nicht in die Anmerkungen

aufgenommen - in Appendix I gesondert gebracht. Oft ist die
arabische Übersetzung, wie sie fast alle Handschriften als Parallelkolumne
haben, zur Verdeutlichung beigezogen. — Nach einer deutschen Einführung
von Paul Kahle folgt in der Einleitung eine kurze Geschichte der Memar-
Forschung, die Charakterisierung der verglichenen Handschriften und des
Gebrauchs von Pentateuch und Targumliteratur durch Marqah. Band II
bringt die erste vollständige und zuverlässige Übersetzimg des Memar, im



228 Rezensionen

Anhang Listen der aus Pentateuch und Targum zitierten Stellen und der
griechischen Lehnwörter.

Die zukünftige Aufgabe der Forschung sieht Macdonald zunächst in der
Näherbestimmung des Samaritanismus, dann auch in der Erforschung der
mannigfachen Querverbindungen zur qumranitischen, pharisäischen und
frühchristlichen Literatur, ähnlich wie M. Gaster den Asatir, das andere
bekannte samaritanische Aggadawerk mit den Pseudepigraphen, und wie
J. Bowman und R. J. F. Trotter das Joh.-Ev. bzw. den Hebr.-Brief (die beide
auffallende Verwandtschaft sowohl mit Samaritanischem als auch mit
Qumranitischem zeigen) mit samaritanischen Traditionen verglichen haben.
Weil Memar Marqah in einer Gemeinde entstand, die aufgeschlossen war für
Einflüsse der Umwelt und die sich nicht durch einen «Zaun um die Weisung»
abschloß, darum ist seine Kenntnis wichtig für die Rekonstruktion eines
Bildes vom Palästina der frühchristlichen Zeit. Er hat seinen Platz, wenn
auch nicht (wie Macdonald p. XLTII meint) vor der Qumranliteratur, so
doch bald nach und dicht neben ihr. Reinhold Mayer, Tübingen

Adolf Jülicheb,, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Überlieferung,
nach den Handschriften herausgegeben. Durchgesehen und zum Druck
besorgt von W. Matzkow und K. Aland. 4. Johannes-Evangelium. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1963. X + 230 S. DM 180.—.

This volume completes the edition of the Old Latin Gospels planned for
Itala. For John the following manuscripts are used: a (3), aur (15), b (4),
c (6), d (5), e (2), / (10), F (8), f(z) (22), I (11), n (16,), p (20), „ (18), q (13),
r1 (14), q (24), v (25), 23 and the Vulgate. The symbols not in brackets are
those used in the fascicle and the numbers are those employed in the Beuron
Vetus Latina.

There are two questions about this list.—First, does it give all the
manuscripts we should expect? Vetus Latina I, Verzeichnis der Sigel, has in
addition <5 (27), r2 (28), gat (30), 33, y (35), dimma (43). The omission of 6 is
venial, and a collation of 33 (Paris, Bibliothèque Nationale fond lat. 10439)
shows it to be Old Latin only in Jn. i-vi. Decision about gat is more difficult.
Perhaps it could have been quoted where it differs from the Vulgate. More
Irish manuscripts should perhaps be used. Certainly y (The Book of Mulling)
should be given. Otherwise we seem to have all the manuscripts available.
—Secondly, what is the significance of the indications of the source for the
text of each manuscript in the Verzeichnis der Handschriften (ixs) The
introduction (vs) gives more details about a, j, r1 and it is to be hoped that
Vogels' warnings about Gasquet's edition of a have been observed1. For e

we are referred to «C. Tischendorf, Evangelium Palatinum, Lipsiae 1847». In
Matthew, Mark and Luke there is the additional remark «korrigiert nach
Kollationen von Dom de Bruyne». This is not repeated in John. Is its
absence there significant? For p we are referred to B. Bischoff in Studi e Testi
cxxi. Bischoff's article is valuable but gives only small fragments of p. The

1 H. Vogels, Bibl. Zeitschr. 15 (1921), pp. 301ff.



Rezensionen 229

main part of Jn.xi. 14—44 in p is to be found in Wordsworth-Sanday-White,
Old Latin Biblical Texts II.

How far is the punctuation that of the manuscripts? For example,
according to Tischendorf the punctuation of e at Jn.vii. 37-38 is as follows:
si quis sitit veniat et bibit qui credit in me. Sicut scriptum est flumina etc. Itala
adds a comma after sitit and after bibat. We assume that these are editorial
and question their wisdom in a passage when the punctuation is so disputed2.
Again at Jn.i21 foreTischendorfgives -.Quid ergo es tu. helias es. xi ouv au;
HXiaç ev;). This becomes in Itala: Quid ergo es? Tu Helias es? ff2 has
according to Buchanan: quid ergo tu helias es. This becomes in Itala: Quid
ergo Tu helia es It is very difficult sometimes to present the punctuation of
manuscripts. It might be wise to be even more opposed to editorial
punctuation especially where it goes against the evidence of the manuscript or is
itself a matter for dispute.

In recent years I have often had to consult the Old Latin of the Gospels
and know well how difficult it has been previously to collect its evidence for
John in comparison with other Gospels where Itala was available. We now
have this boon for John too. The printing and production continue to be
excellent. We are given a collection of evidence which is invaluable not only
for the text of John, but also for its interpretation and for the study of the
Latin language. It deserves our gratitude and we must thank Prof. Aland
for bringing Jiilicher's enterprise to completion. We are extremely grateful
to him and his band of workers for this excellent tool and look forward to the
second edition of Mark with keenest expectation.

Oeorge D. Kilpatrick, Oxford

Didyme l'Aveugle, Sur Zacharie. Texte inédit d'après un papyrus de Toura.
Introduction, texte critique, traduction et notes de Louis Doutreleau,
S.J. 1-3. Sources chrétiennes 83-85. Paris, Les éditions du Cerf, 1962.
1208 S.

Mit seiner Veröffentlichung vermag L. Doutreleau als erster die Editionen
der Didymiana aus dem Papyrusfund von 1941 zu eröffnen, nachdem
Schèrer bereits früher aus dem gleichen Funde die Origeniana (Römerbriefkommentar,

Disput mit Heraklides und Genossen) hatte vorlegen können.
Soweit ich persönlich informiert bin, werden die Herren Hagedorn und
Koenen vom Kölner Institut für Papyrusforschung die nächsten sein, wobei
ihr Codex wesentlich schlechter erhalten ist. Noch länger wird aus dem
gleichen Grunde wohl die Veröffentlichung des von Gesehé, Brüssel, und
Nautin, Paris, vorbereiteten Psalmenkommentars und Genesiskommentars
auf sich warten lassen. Der Sacharjakommentar war noch am besten erhalten.

Zudem kam dem Herausgeber der Glücksumstand zu Hilfe, daß über
das in Kairo lagernde Material hinaus jene Partien, die in den internationalen
Handel gekommen waren, zur Verfügung gestellt wurden. Ungeachtet der
noch vorhandenen Lakunen wird allgemein die Ausgabe von der Forschung
begrüßt werden.

2 See for example The Journ. of Theol. Stud. N. S. 11 (1960), pp. 340-342.



230 Rezensionen

Was der Herausgeber bereits in seinem Referat auf dem Oxforder Kongreß
(«Ce que l'on trouvera dans l'In Zachariam de Didyme l'Aveugle»), über den
Inhalt und seine Bedeutung angekündigt hatte1, bestätigt sich vollkommen.
Vor allem fällt hier der Auslegungsgeschichte wie auch der Erforschung des

Septuagintatextes neues Material zu. Auch im Hinblick auf die durch die
Turafunde ausgelöste Forschungsdebatte um das literarische Erbe des

alexandrinisclien Kirchenvaters war diese Publikation ein dringendes
Desideratum.

Bei seinem Erstbericht über den Turafund hatte Doutreleau noch
geschrieben2: «Le codex VI (Zacharie) paraît complet. Il comprend vingt-six
cahiers... et laisse quatre pages blanches à la fin quand le commentaire est
terminé.» In der Introduction zu dieser Ausgabe, die zugleich sehr eingehend
den Text analysiert und auch die durch ihn ausgelöste Problematik darstellt,
wird hingegen festgestellt: «Il nous manque en outre 8 pages (Q. XIV p. 3-4,
13-14; Q.XVI, p. 1-2, 15-16)», was dann an den betreffenden Stellen der
vorliegenden Ausgabe II, 678. 694. 730 auch festgehalten wird. Allerdings
nur an drei Stellen. Bei Q.XVI, 15-16 Doutreleau II, 757f., wo man ein
Gleiches erwartet, stellt man überrascht fest, daß ein Text geboten wird, den
der Editor sich kaum aus den Fingern gesogen haben wird. Die kleine
Feststellung beleuchtet schlagartig, welche Geheimnisse diese Erstausgabe eines

Didymuskodex aus Toura umwittern. Letztlich ist es auf die Tatsache, daß
der Fund einst nicht genügend gesichert werden konnte und große Bestandteile

in den Papyrushandel abwanderten und dort noch z.T. zurückgehalten
werden, zurückzuführen, wenn man die verdienstvolle Arbeit grundsätzlich
als eine «édition préliminaire» bezeichnen muß. Carl Andresen, Göttingen

B. A. Gebbish, Grace and Reason. A Study in the Theology of Luther. Oxford,
Clarendon Press, 1962. XII + 188 S. Sh. 30/—.

Thomas M. McDonouge, O.P., The Law and the Gospel in Luther. A Study of
Martin Luther's Confessional Writings. Oxford, University Press, 1963.

X + 180 S. Sh. 30/-.

Diese beiden, in der selben Druckerei erstellten Bücher in einer gemeinsamen

Besprechung zu würdigen, ist in gleicher Weise eine verlockende wie
auch eine recht undankbare Aufgabe. Verlockend, weil sich beide stark
berühren und offenkundig eine gemeinsame Aufgabe erfüllen sollen, nämlich in
einer geistigen Umgebung, die bis heute dem eigentlichen Anliegen Luthers
mehr oder weniger fremd gegenübersteht, dessen zentralen Gedanken zu
vermitteln; undankbar ist ein Vergleich, weil sich die Feststellung nicht
vermeiden läßt, daß die später erschienene Schrift aus katholischer Feder jene
Sorgsamkeit in der Durchdringung der Probleme und ihrer Darstellung
vermissen läßt, die die Arbeit von Gerrish kennzeichnet - man muß daher dessen

gewärtig sein, daß ein solches Urteil als ein aus konfessioneller
Voreingenommenheit erfließendes mißverstanden würde. Gerne wird freilich
zugestanden, daß McDonough den schwereren und weiteren Anmarschweg hat,

1 L. Doutreleau, Studia patrist. 3, — Texte u. Unt. 78 (1961), S. 13-195.
2 Ders., Rech, de sc. rel. 43 (1955), S. 161-176.



Rezensionen 231

dennoch muß obiges Urteil ausgesprochen werden, allerdings nicht ohne
Hervorheben zweier wesentlicher Momente: erstens ist auch das Buch von
McDonough voll besten Willens, Luther aus verläßlichen Quellen und unter
Berücksichtigung seines zeitgeschichtlichen Hintergrundes zu begreifen,
zweitens aber ist es fast eine Tragik zu nennen, daß er die Arbeit von Gerrish
offenkundig nicht mehr einsehen konnte, denn es ist kaum zu bezweifeln,
daß sie sonst in mancher Hinsicht hätte anders aussehen müssen. So etwa
kann der Appendix I, «Merit de condigno and de congruo» (S. 156-162), vor
der wesentlich eindringlicheren Darstellung bei Gerrish (S. 123-136) nicht
bestehen, da Gerrish sehr genau nachweist, daß für Luthers Einsicht der
Legalismus in der Fassung des Thomas nicht minder gefährlich und
problematisch ist als in seiner nominalistischen Erscheinungsform.

Man wird überhaupt urteilen müssen, daß das Buch von McDonough
unter den Zwängen einer bestimmten Absicht leidet. Der gute Wille, die dem
katholischen Denken so fremdartige Gesetz-Evangelium-Relation bei Luther
verständlich zu machen, verführt offenbar zu einer advokatorischen
Argumentation: so wird der «nominalistische Kontext» (S. 162) über Gebühr
strapaziert, und Luthers scharfe Ausfälle gegen die «Möncherei» und sein
Lobpreis von Ehe und Familie werden psychologisierend auf seine eigene
Eheschließung, ja auf einen traumatischen Vaterkomplex (S. 81, bes. Anm. 1)

zurückgeführt. Schon eingangs finden wir die (bei Gerrish gründlich widerlegte)

These vom «unsystematischen» Luther sowie eine Überschätzung seiner
persönlichen «Erfahrung» (S. 10) als Erklärungsgrund seiner theologischen
Anschauung stark in den Mittelpunkt gerückt, was z.B. auch zur Folge hat,
daß McDonough sich bei einer Frühdatierung des Turmerlebnisses festlegt,
ohne andere als die bisher üblichen Gründe beizubringen. Wichtiger ist freilich
das beinahe völlige Vorbeigehen an der Relation des Gesetzes zur Schöpfungstheologie

und zur Kategorie der Geschichte, die für Luther so charakteristisch
ist und erst das Verständnis für seine Auffassung für den Gottesdienst in der
Welt, für Beruf, Ehe und Familie aufschließt. Auch wenn man dem
Verfasser zugesteht, daß ihn die Relation Gesetz-Evangelium in besonderer
Weise interessieren mußte und er sie deshalb vorrangig zu behandeln hatte,
so muß eben diese Vernachlässigung spürbar werden. Wie sehr dies der Fall
ist, ergibt eine Beurteilung des Verhältnisses von Gesetz und Evangelium
unmittelbar. Ein vordergründiges Einteilungsprinzip ordnet das «Gesetz»
dem Dekalog und seiner Exegese im Großen Katechismus zu, während
andererseits Credo, Vaterunser und die Sakramente unter dem Motto «The
Gospel Section» (S. 9Iff.) zusammengefaßt werden. Das führt nicht nur zu
einer ungenügenden Bewertung des zwar erwähnten Evangeliumgehaltes
gerade in der Auslegung des Ersten Gebotes im Großen Katechismus und
einem völligen Übersehen der dort so entscheidend zur Aussage kommenden
Beziehung von «Gott» und «Glaube», sondern es erlaubt dann, die Relation
Gesetz-Evangelium und die entsprechende von «Gerechter» und « Sünder» mit
dem vagen Begriff eines «Dualismus» (z.B. S. 146) zu beschreiben, der ebenso

stereotyp sich wiederholt wie die Exegese der Sünde als «moral impotence»
oder «moral depravity», so daß dann von Luthers «moral pessimism»
gesprochen werden kann (S. 26, 27 u.ö.). Damit hängt zusammen, daß zwar



232 Rezensionen

Luthers Rechtfertigungslehre als eigentlicher Hintergrund der Lehre von
Gesetz und Evangelium genannt wird, daß ihr aber eine wirkliche Aufmerksamkeit

nicht geschenkt wird, so daß das eigentümliche Fundament von
deren Dialektik im Dunklen bleibt. Bzw., die Dialektik muß deshalb vor
einem theologie- und frömmigkeitsgeschichtlichen «background» begreiflich
gemacht werden, erseheint aber zugleich als schriftwidriges Willkür-Dogma
(S. 168), das einseitig in das Ganze der Theologie hineingetragen wird. Zwar
erscheint, wie bei anderen katholischen Theologen, so auch bei McDonough
die «despair-faith experience» unter dem Worte Gottes im Sinne eines «biblical

existentialist account of sin and grace» (S. 89) als ein begreifbares und
nicht ganz unberechtigtes Modell der Gott-Menschbeziehung ; es verlangt
aber deutlich gemäß dieser Darstellung nach einer Ergänzung durch die
«perfect harmony» der theologischen Gedanken des Heiligen Thomas (S. 162,

vgl. 173). Es nimmt nicht wunder, daß in dieser Sicht die Sakramentslehre
Luthers als ein Fremdkörper innerhalb seines eigenen Denkens erscheint
(S. 123). Das ließe sich freilich auch aus dem raschen Durchmarsch durch die
Schmalkaldischen Artikel (S. 130-145) erklären, der offensichtlich nur
angetreten wird, um auch in dieser zweiten Bekenntnisschrift aus Luthers Hand
das einseitige Modell von despair-faith, bzw Law-Gospel nachzuweisen, ohne
darauf zu achten, was gerade zum Verhältnis von Rechtfertigung und Sakrament

hier zu lernen wäre. Nimmt man dazu, daß trotz eindringlicher
Beschäftigung mit dem Gesetz die eigentümliche Usus-Lehre desselben nicht
aufgegriffen wird, oder daß das, durch die Forschung längst als einseitige
Überspitzung erkannte, Lutherbild von Rudolf Thiel (S. 95, Anm. 1)

beschworen wird, dann registriert man im Ganzen doch etwas bekümmert, daß
es dieser fleißigen und in vieler Hinsicht doch schönen Arbeit kaum gelingen
wird, den wirklichen Luther ihren Lesern zu vermitteln.

Nun, Gerrish geht seinerseits gerade darauf aus, bestimmte
voreingenommene Lutherbilder zu zerstören: er fragt nach Luthers «Irrationalismus»

(S. 3) und kommt dankenswerter Weise zu einer Auffassung, die der
Wirklichkeit nicht nur des Reformators, sondern auch der Wirksamkeit seiner
Reformation tatsächlich gerecht zu werden vermag. Dabei verharmlost er
keineswegs die oft brutal-einseitige Beschimpfung der Ratio durch Luther,
aber er fragt immer danach, was hinter diesen leidenschaftlichen Ausbrüchen
steckt, und deckt in sorgsamer Abhebung von den unerwartet positiven
Aussagen des Reformators über die Bedeutung der Ratio im Bereich der «zivilen
Gerechtigkeit» (regnum rationis; S. 26) die theologischen Hintergründe und
nicht bloß den zeitgeschichtlichen «background» auf. Ohne Gewaltsamkeiten
erkennt er die Bedeutsamkeit der Zwei-Reiche-Lehre Luthers gerade auch
für das Vernunft- und Erkenntnisproblem, und arbeitet dabei nicht nur (klarer

als McDonough) die Rolle der Rechtfertigungslehre für die Relation
Gesetz-Evangelium heraus, sondern er erkennt in Luthers Toben wider die
«Hure» Vernunft dessen mit erstaunlicher systematischer Kraft durch-
gehaltene Abwehr jeglicher soteriologischer Funktion des menschlichen
Denkens. Indem Gerrish seine Erkenntnisse vor allem am Großen Galater-
kommentar, dessen diffizile historisch-philologischen Probleme er nüchtern
in Rechnung stellt, überprüft, gelingt ihm eine eindringende Darstellung von



Rezensionen 233

Luthers Kampf für die freie Gnade im Evangelium gegen den eigentlichen
Erzfeind des «Legalismus», der sich der Ratio als seiner sublimsten Waffe zu
bedienen weiß. Der Höhepunkt der Darstellung liegt in den Abschnitten
«Reason and Law» und «Reason and Religion» (S. 84-113), oder in der
Interpretation von Luthers Rede vom «White Devil» (S. 114ff.).

Es leuchtet dann sofort ein, wie Luthers positive Würdigung der Ratio im
ganz allgemeinen Weltgebrauch eben nicht im Widerspruch zu seinem Kampf
gegen die Ratio als «falsa religio» steht, sondern wie diese positiv-negative
Einschätzung der Ratio parallel geht zu seiner Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium. Im Schlußteil «Reason and Scholarship» zeichnet Gerrish
die Würdigung der Vernunft durch Luther nach und auch ihre Rolle im
Bereich der Wissenschaft, nicht zuletzt auch für das Studium der Schrift und
damit auch für die Theologie (S. 142ff.). Man bedauert freilich, daß dieser
letzte Abschnitt nur die großen Linien abschreitet und die neuere, etwa von
Ebeling inaugurierte, Problematik der «Hermeneutik» und der «Geschichtlichkeit»

bei Luther noch nicht aufnimmt. Hier würde diese schöne und
dankenswerte Arbeit noch nach einer entscheidenden Weiterführung rufen.
Wie dringlich und verheißungsvoll eine solche Weiterführung wäre, erhellt
nicht zuletzt der Umstand, daß unser Autor trotz einer anderen Quellenauswahl

und verschieden angesetzter Blickpunkte weitgehende Übereinstimmung

mit einer, ihm erst nach Fertigstellung seines eigenen Manuskriptes
zugänglichen wertvollen Studie von Bernhard Lohse feststellen konnte1. Die
Arbeit von Gerrish ist zweifellos ein wirklicher Gewinn für die
Lutherforschung; sie dürfte darüber hinaus geeignet sein, die ökumenische
Bedeutsamkeit der Theologie Luthers auch im angelsächsischen Räume zur Kenntnis

wie zur Geltung zu bringen Wilhelm Dantine, Wien

Helene Werthemann, Studien zu den Adventsliedern des 16. und 17.
Jahrhunderts. Basler Studien zur hist, und syst. Theologie, 4. Zürich, EVZ-
Verlag, 1963. 190 S„ ill. Fr. 15.-.

Die Hymnologie gleicht einem Sternplatz, an dem Wege von verschiedenen
Seiten zusammentreffen. Die Verfasserin hat sich mit Fleiß und Findigkeit
überall orientiert, wo für das Adventslied etwas zu lernen ist: sie hat biblische

und deutsche Wörterbücher aufgeschlagen (Kittel, Bauer; Grimm,
Trübner) ; die neutestamentliche Forschung (besonders Cullmann) über die
einschlägigen Begriffe und Schriftstellen befragt; primäre und sekundäre,
klassische und moderne Literatur zu Liturgie- und Kirchenliedgeschichte
studiert (das Literaturverzeichnis umfaßt zusammen über 150 Titel); sich
auch bei Schroeder und Klepper Rats erholt und gelegentlich Seitenblicke
auf die bildende Kunst (Ikonen, Gesangbuchschmuck) und auf die Figural-
musik (Schütz und J. S. Bach) geworfen.

So ausgerüstet, untersucht sie die Adventslieder des 16. und 17. Jahrhunderts

vorwiegend unter dem Gesichtspunkt der theologischen Aussage.
Aufregende neue Entdeckungen haben sich nicht ergeben. Aber was man schon

1 B. Lohse, Ratio und Fides. Eine Untersuchug über die Ratio in der
Theologie Luthers (1958).



234 Rezensionen

seit einiger Zeit weiß, daß das auf evangelischem Boden gewachsene Kirchenlied

letztlich versifiziertes Schriftwort ist, daß es aus dem Bedarf für Gottesdienst

und Schule heraus und in weitgehender Anlehnung an die
gottesdienstlichen Ordnungen, vor allem die Perikopen, entstanden ist, daß sich in
seiner Diktion bis in Kleinigkeiten hinein der Wandel der Theologie und der
Frömmigkeit spiegelt, das wird hier an gut gewählten Beispielen überzeugend
aufgewiesen. Man bedauert eigentlich, daß die Verfasserin ihre Arbeit nicht
bis zur Gegenwart ausgedehnt, sondern sich mit gelegentlichen Ausblicken
ins 19. und 20. Jahrhundert begnügt hat. Wertende Aussagen hat sie, gewiß
absichtlich, vermieden. Die Arbeit ist, neben anderem, eine wertvolle
Grundlage für eine kritische Hymnologie, die doch wohl im Zuge der
derzeitigen dogmatischen Besinnung einmal anheben wird; wertvoll deshalb,
weil sie einem allzu unbekümmerten Infragestellen des altevangelischen
Liedguts Einiges zu bedenken gibt. Walter Kiefner, Tübingen

Andké Malet, Mythos et Logos. La pensée de Rudolf Bultmann. Genf, Labor
et Fides, 1963. 403 S.

Deutsche und englische Bücher über Bultmann gibt es schon eine ganze
Menge1. Auch im französischen Sprachgebiet ist Bultmann bereits bekannt
durch zwei größere Arbeiten katholischer Autoren2 und durch die sehr gute
Darstellung des Waldensers G. Miegge3. Keines dieser Bücher wird erwähnt
in der Dissertation A. Malets (Sorbonne, Faculté des Lettres); überhaupt
wird weder eine Bibliographie geboten noch versucht, Bultmann in die
Geschichte der protestantischen Theologie einzureihen, noch ihn, abgesehen von
begeisterter Zustimmung, kritisch zu werten. Trotzdem wird die gut aufgebaute

Arbeit im französischen Sprachgebiet Beachtung finden, zumal ihr ein
des Lobes voller Brief Bultmanns vorangestellt ist.

Das Buch macht einen zwiespältigen Eindruck.
Der grundsätzliche, philosophisch-theologische Teil ist eindeutig seine

Stärke. Malet hat Bultmanns Hermeneutik sicher richtig erfaßt. Er
entwickelt sie zuerst anhand der Bultmannschen «Kategorien» (z.B.
Durchbrechung des Subjekt-Objekt-Schemas, Mythus, Geschichte - Historie),
dann — im dritten Teil des Buches — formuliert er ihre Tragweite noch einmal
abschließend, indem er ihre Beziehungspunkte zur Philosophie Heideggers
aufzeigt und die Divergenzen zwischen Bultmann und Jaspers einerseits,
zwischen Bultmann und Barth andererseits ins rechte Licht zu rücken
versucht. Er steht natürlich auch hier ganz auf Bultmanns Seite und macht sich
die Sache auf folgende Weise, was Barth angeht, ein bißchen leicht : er richtet

1 Siehe den Forschungsbericht G. Bornkamms, Die Theologie Rudolf
Bultmanns in der neueren Diskussion: Theol. Rundschau N. F. 29 (1963),
S. 33-141.

2 L. Malevez, Le message chrétien et le mythe. La Théologie de Rudolf
Bultmann (1954); R. Marié, R. Bultmann et l'interprétation du Nouveau
Testament (1956; deutsch 1960).

3 G. Miegge, L'évangile et le mythe dans la pensée de R. Bultmann (1958;
ital. 1956, engl. 1960).



Rezensionen 235

einfach alle kritischen Fragen, die Barth an Bultmann stellen zu müssen
meint, an Barth selber zurück und erweckt so den Anschein, Bultmann denke
konsequenter « barthianisch » als Barth selber.

Weniger befriedigend ist der historisch-exegetische Teil, wo Bultmanns
Hermeneutik «ins Werk gesetzt» wird. Sicher sind auch hier die großen
Linien der Exegese Bultmanns und dessen Entmythologisierungsprogramm
richtig wiedergegeben, aber man spürt deutlich, daß Malet auf diesen Gebieten

weniger zu Hause ist. Er läßt sich nur von Bultmann führen. Das ist aber
gefährlich. Bultmann darf es sich erlauben, aus großer Sachkenntnis heraus
auch in kurzen Aufsätzen über weite Gebiete in allgemeiner Form zu sprechen.
Malet sollte es sich aber nicht gestatten, die Linien der in diesen Aufsätzen
entwickelten Ideen «auszuziehen», indem er sie noch durch einige Bibelzitate
oder Dichterworte «ergänzt». Mit der Exegese ist Malet offensichtlich nicht
vertraut. Die kritischen Ergebnisse Bultmanns sind ihm sakrosankt und
werden daher diskussionslos, aber nicht etwa neutral referierend, sondern
restlos zustimmend wiedergegeben. Über alttestamentliche Religion,
Spätjudentum, Urchristentum, Gnosis usw. scheint Malet eher schablonenhafte
Vorstellungen zu haben; außer der Bibel wird denn auch nur äußerst selten
eine Quellenschrift als Beleg angeführt.

Geradezu enttäuschend aber ist die Arbeit Malets, wo er glaubt, ausfällig
werden zu müssen (hier verläßt er entschieden auch die Bahnen seines

Meisters, der sich im Gegenteil in seiner sachlichen Polemik immer durch
vornehme Ritterlichkeit auszeichnet). O. Cullmann z.B. wird bei Malet zum
Hauptvertreter der «Exégèse conservatrice». Was Malet sich hier auf 6 Seiten
seines Buches an Ignoranz und Arroganz zugleich - ich finde dafür wirklich
kein anderes Wort - leistet, übersteigt jedes erträgliche Maß. Wir wissen, daß
Bultmann — von der Exegese her - Jesus ein messianisches Selbstbewußtsein
abspricht und daß Cullmann - ebenfalls von der Exegese her - mit vielen
andern die gegenteilige Meinung vertritt. Das ist eine durchaus wissenschaftliche

Divergenz, die entgegen der Behauptung Malets mit dem
theologischdogmatischen Standpunkt überhaupt nichts zu tun hat. Wir wissen ferner,
daß Bultmann als Historiker (im Gefolge Boussets) der hellenistischen
Gemeinde einen großen Einfluß auf die Ausgestaltung der frühchristlichen
Theologie einräumt. Cullmann seinerseits nimmt einen geringeren Einfluß des

außerpalästinensischen Hellenismus auf die Entstehung der neutestament-
lichen Theologie an, betont aber (übrigens in vollem Einverständnis mit
Bultmann, nur über ihn noch hinausgehend) den Einfluß hellenistisch-
synkretistischer Strömungen schon auf den Zweig des Judentums, der als
die Wiege des Christentums anzusehen ist. In völliger Unkenntnis der
diesbezüglichen Arbeiten Cullmanns über die Pseudoklementinen, das
Johannesevangelium und das «esoterische Judentum», die durch die Qumran-Funde
bestätigt worden sind, erlaubt sich Malet die von da aus geradezu grotesk
wirkende Behauptimg, Cullmann schalte den Hellenismus aus apologetischen
Gründen aus. Wie kommt Malet überhaupt dazu, sich zu Unrecht mit dem
Schild Bultmanns deckend, echt inquisitorisch zu dekretieren, Cullmanns
Auffassungen seien aus einer Angst heraus geboren, der neutestamentliche
Glaube könnte einer zu großen Kritik zum Opfer fallen?



236 Rezensionen

Malet ist ein Bewunderer Bultmanns. Das ist sein gutes Recht. Aber diese
Art Bewunderung schießt über das Ziel hinaus und leistet Bultmann jedenfalls

keinen guten Dienst. Man fragt sich nach der Lektüre dieses Buches, ob
es nicht ratsamer wäre, anstatt kritiklose Studien über Bultmann in franzö-
sicher Sprache lieber französische Übersetzungen weiterer Arbeiten
Bultmanns herauszugeben und so dem Leser ein objektives Urteil zu ermöglichen.
Studien «über», mögen sie noch so kongenial sein, können nie die ipsissima
vox ersetzen. Sie schaffen ihrerseits einen «Mythus». Willy Rordorf, Genf

C. B. Offner, H. van Straelen, Modern Japanese Religions. With Special
Emphasis upon their Doctrines of Healing. Leiden, E. J. Brill, 1963. 296 S.

Das anzuzeigende Buch ist das gemeinsame Werk eines Protestanten und
eines Römisch-Katholiken. Mit Recht wird zu Beginn betont, Kenntnisnahme

von diesen mindestens 15 % der japanischen Bevölkerung erfassenden
neuen religiösen Bewegungen sei für ein Verständnis des heutigen Japan
wesentlich. In der Einleitung, Kap. I, kommen die verschiedenen Schwierigkeiten

zur Sprache, die sich einem Verstehen der neuen Religionen in den
Weg stellen: u.a. Mangel an adäquatem, autoritativem Quellenmaterial;
Lehre und Zeremoniell noch wenig kristallisiert oder standardisiert. Die
Verfasser geben guten Einblick in die Andersartigkeit östlicher Denkart. Kap. II
behandelt gemeinsame Charakteristika der neuen Religionen, u.a. Heilen
von Krankheit als raison d'être und Hauptattraktion gewisser Bewegungen.
In Kap. III-V gelangen von den rund 125 als «neue Religionen klassierten
Bewegungen die 5 mit einer die Millionengrenze übersteigenden Mitgliederzahl

zur Besprechimg: Tenrikyö, Seichö no le, Söka Gakkai, Reiyükai
Kyödan, Risshö Köseikai, sowie die sich dieser Grenze rasch nähernde PL
Kyödan-Bewegung, von solchen mit geringerer Anhängerzahl die Omoto-
Religion, weil sie den Anstoß zur Geburt weiterer wichtiger Bewegungen
gegeben hat, sowie die auf Krankenheilungen gleichsam spezialisierte Sekai
Kyüseikyö-Bewegung. Es folgt ab S. 111 der eigentliche Hauptteil des

Buches: Kap. VI Metaphysical Basis, Kap. VII Concept of Deity. Westliche
Begriffe wie Monotheismus, Polytheismus, Pantheismus usw. sind dem
japanischen Denken nicht angemessen (S. 143). Kap. VIII—X behandeln
nacheinander Cause of Sickness, Cure of Sickness, Healing Methods. Primäre
Ursache von Krankheit liegt nicht im Physischen, sondern in tiefern Schichten

des Menschen. Heilmethoden sind: Belehrung, Meditation, Gebet,
Gottesdienst, Heil-Rituale, Körperliche Arbeit, Wallfahrt zum Hauptquartier
der Religion u.a.m. Aufschlußreich ist Kap. XI The Effectiveness of the NR.
Unter den geheilten Krankheiten figurieren im allgemeinen Neurosen,
Magenstörungen, Hoher Blutdruck, Asthma, Hautkrankheiten u.ä. (S. 246).
Im Schlußfolgerungen bietenden Kap. XII werden vom christlichen Standpunkt

aus die neuen Religionen hinsichtlich ihrer Stärken und Schwächen
gewertet. Das Buch schließt mit einem Glossar japanischer Begriffe,
Bibliographie und Index. Mit zahlreichen Schwarz-weiß-Fotos versehen, bietet es
ein reichhaltiges Panorama der modernen religiösen Bewegungen Japans.
Man ist den beiden Verfassern für die Fülle an wertvollem Material,
einschließlich zahlreicher Quellenzitate, dankbar.



Rezensionen 237

Hinsichtlich der Art der Beurteilung der modernen japanischen Religionen
haben sich mir indes verschiedentlich Fragezeichen aufgedrängt. Ist es z.B.
richtig zu sagen, in den neuen Religionen sei die Lehre hinsichtlich spiritueller
Natur und Bedürfnisse des Menschen «usually so secondary that man's basic
needs are considered to be physical and the solution to such needs becomes
the ultimate salvation for which man seeks» und «these religions remain, on
the whole, in a Diesseits circle and in that circle they turn round and round»
(S. 272)? Die Perspektive des Buches von W. Kohler, Die Lotus-Lehre und
die modernen Religionen in Japan (1962), scheint mir jedenfalls sachgemäßer.

Kann man so einfach sagen, japanische Religionen seien «primarily
man-centered» (S. 195), Krankenheilung geschehe «by individual effort rather
than any perceptible reliance upon the divine» (S. 196) oder «the primary
power at work... is human rather than divine» (S. 237)? Solche Antithesen
scheinen mir dem Sachverhalt, weil die japanischen Denkvoraussetzungen
(man denke etwa an den Kami-Begriff( nicht genügend berücksichtigend,
nicht gerecht zu werden. Noch eine Kleinigkeit : S. 37, Anm. 18 ; S. 102, Anm.
16; S. 109, Anm. 26; S. 204, Anm. 10, vermißt man bei der zitierten Literatur
die Autorenangaben. Fritz Dumermuth, Kyoto

Peter L. Berger, Kirche ohne Auftrag. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1962. 196 S.

Dr. Hans Bolewski hat das aufrüttelnd geschriebene Buch des amerikanischen

Soziologen Peter Berger « The Noise of Solemn Assemblies » ins Deutsche
übertragen und in seinem hilfreichen Vorwort die Dringlichkeit der
Auseinandersetzung mit den aufgeworfenen Fragen auch in den europäischen
Kirchen mit Recht betont. Berger durchleuchtet die soziologischen Strukturen

der protestantischen Kirchen Amerikas und sucht ihre paradoxe
Situation verständlich zu machen : dem ungeheuer reich entfalteten religiösen
Leben, das «anscheinend von hoher funktionaler Bedeutung ist», entspricht
ein überraschend geringer Einfluß auf die Gestaltung des öffentlichen Lebens,
weil der Dienst der Kirchen sich weitgehend erschöpft in einer feierlichen
Bestätigung des allgemeinen Lebensgefühls, in der Integration der Kirchen in
ein durch kulturelle, soziale, politische und psychologische Ansprüche
geformtes Wertsystem.

Die Diagnose wird im wesentlichen wohl richtig sein. Leider aber sucht
Berger (wie so viele heute) die Hilfe in den «übergemeindlichen Laieninstituten».

Gegen solche neuen Formen der Begegnung ist gewiß nichts zu sagen,
aber dem eigentlichen Problem wird mit dieser Lösung nicht standgehalten.
Die letzte Not (nicht nur der amerikanischen Kirchen) liegt in der Schwäche
der Verkündigung, die nicht mehr wagt, sich bedingungslos «dem Text» und
damit dem lebendigen Wort anzuvertrauen. Mai/was Äfssl, Richmond, Virg.

Notizen und Glossen
Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 16, 3 (1964): W. A. Visser 't Hooft,
Missions as the Test of Faith (249—257) ; M. M. Thomas, The World in which
we Preach Christ (258-265); A. H. van den Heuvel, The Honest to God


	Rezensionen

