Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle 211

Symbolsprache die Engel oder die Propheten (Dan. 4, 10. 13; Jes. 56, 10;
Ez. 3, 17). Die Wichter sitzen im Garten, d. h. sie haben die Méglichkeit des
Thorastudiums, und sie sollen demnach auch Friichte der Erkenntnis und in
der praktischen Belehrung des Volkes hervorbringen.

Es 148t sich nicht leugnen, daf3 schon von der textkritischen Seite her ge-
sehen, vieles fiir die symbolische Auslegung des HI. spricht, von der fast ein-
miitigen Tradition der jiidischen und christlichen Exegese des Altertums und
Mittelalters ganz abgesehen. Wir kénnen Theodoret von Cyrus nicht unrecht
geben, wenn er gegen die Exegeten eifert, die sonst nicht abgeneigt sind, die
Bildersprache der Bibel anzunehmen, und nur beim HI. eine solche nicht
gelten lassen wollen.14 Severin Grill, Heiligenkreuz, Nieder-Osterreich

Rezensionen

Paoro MaTTHIAE, Ars Syra. Contributi alla storia dell’arte figurativa siriana
nell’eta del medio e del tardo bronzo. (Mit einer engl. Zusammenfassung.)
= Univ. di Roma, Centro di studi semitici, Serie archeologica, 4. Roma,
Universita degli Studi, Centro di Studi Semitici, 1963. 4°, 156 S., 28 Taf.
Lire 9,000.

Immer wieder begegnet man der Behauptung, der syrisch-palédstinensische
Raum sei geistig zum groBten Teil von Agypten, Kleinasien und vom Zwei-
stromland abhéngig gewesen und habe deswegen kaum eine originelle Kultur
hervorgebracht, besonders was die bildenden Kiinste betrifft. Héchstens in
den Elfenbeinschnitzereien glaubt man die Merkmale einer solchen Kultur zu
finden.

Diese These stiitzt sich erstens auf die bekannte Tatsache, dafl Syrien-
Palistina von jeher die Funktion eines Briickenlandes zwischen den Grof3-
méchten des alten Mittelostens innehatte, wobeil diese Lander einen einseiti-
gen kulturellen Einflul auf den « Pufferstaat» ausgetibt haben sollen; dagegen
erhebt sich nun das Bedenken, ob Syrien-Paldstina wirklich nur der Neh-
mende, oder, wenigstens teilweise, nicht auch der Gebende gewesen sei. Zwei-
tens aber fullt die obgenannte These auf der Beobachtung eines verhaltnis-
méBig geringen Fundbestandes in Bezug auf die bildenden Kiinste, was die
Vergleichsmoglichkeiten mit Produkten anderer Kulturen erheblich redu-
ziert.

Dennoch hat es immer wieder Forscher gegeben, die sich fir die Originali-
tat und kulturelle Unabhéngigkeit auf kunstschaffendem Gebiet von Syrien-

1 Theodoret in der Einleitung zu seinem Kommentar zum PG 81, 27. —
Eine erschépfende Ubersicht iiber alle text- und literarkritischen Fragen zum
Hohenliede geben unter Beriicksichtigung aller Versionen A. Robert, R. Tour-
nay und A. Feuillet in Le Cantique des Cantiques. Traduction et commen-
taire (1963). V. Hamp untersucht in seiner Arbeit Zur Textkritik am Hohen-
liede: Bibl. Zeitschr. 1 (1957), S. 197-214, nur den hebriischen Text und
dessen Metrum.



212 Rezensionen

Paléstina eingesetzt haben; es seien hier nur einige genannt: C. Clermont-
Ganneau, R. Dussaud, A. Moortgat und H. Frankfort. Andere, die sich mit
dem genannten Raum befaf3t haben, haben seine Kunstgegenstéinde eher im
Rahmen ihres allgemeinen Zusammenhangs, innerhalb der Kulturen des
fruchtbaren Halbmondes, erforscht, was einserseits férdernd wirkte, an-
dererseits kaum zur Ausarbeitung und Hervorhebung eigentlicher Sonder-
merkmale beigetragen hat. Wenn aber von Originalitdt und Unabhéngigkeit
des syrisch-paldstinensischen Raumes die Rede ist, so wird selbstversténdlich
nicht behauptet, es hitten nie oder nur selten Einfliisse von aulen her be-
standen (die Existenz luftleerer Réume auf intellektuellem Gebiet 148t sich
ja historisch nirgends rechtfertigen), sondern einfach, dal} es zwischen den
genannten Kulturrdumen und Syrien-Palédstina eine gegenseitige Austausch-
bewegung auf geistigem Gebiet gegeben hat und nicht eine einseitige Uber-
nahme der Erzeugnisse der Ersteren von seiten der Zweiten.

Der Verfasser dieses wunderschén gestalteten Buches ist ein schon durch
andere Arbeiten auf ikonographischem Gebiet bekannter Schiiler S. Moscatis
in Rom. Er stellt sich die Aufgabe, die syrisch-palédstinensische bildende
Kunst erneut und in Richtung auf ihre Eigenartigkeit an Hand einiger ihrer
typischen Erzeugnisse zu untersuchen; dazu studiert er die Steinbilder, die
Bronzestatuetten, die Stelen und endlich die Glyptik. Dabei kommt er zu
wichtigen Ergebnissen:

1. Syrien und Paléstina gehoéren kunstgeschichtlich zusammen (S. 81).

2. In ihrem Raum hat es im II. Jahrtausend eine von der Umwelt unab-
hiingig schaffende bildende Kunst gegeben; sie entstand zunichst als eine
hofische Kunst, mit intellektualisierenden Tendenzen, aus welcher aber bald
eine vielleicht grébere, volkstiimliche, aber auch expressionistisch hoch-
wertige erwachsen ist, welche letztere am meisten die Zeichen der Unab-
hingigkeit aufweist; sie ersetzte langsam die erstere (S. 134ff.).

Der Verfasser ist in seinen Behauptungen immer sehr vorsichtig und des-
halb iiberzeugend. Er beherrscht das verschiedenartige Material ausgezeich-
net und denkt in soliden ésthetischen Kategorien, ohne die seine Arbeit un-
moglich wére. Mochte man einmal wegen der Geringfiugigkeit des datier-
baren Materials die Frage offen lassen, wére es bei der Glyptik (S. 95ff.), aber
dies sollte kaum die allgemeine Beweisfithrung beeintriachtigen.

Das Ergebnis der Arbeit ist auch fir den Alttestamentler wichtig. Schon
die in den letzten dreiBig Jahren gemachten Entdeckungen auf literarischem
Gebiet haben uns gelehrt, Syrien-Paléstina als eine autonome Kultur zu be-
trachten; aber auch auf kulturhistorischem Gebiet erfahren wir nun eine
Bestétigung dieses Verhiltnisses. Der Raum, in den Israel gegen Ende des
II. Jahrtausende eindrang und in dem es sich niederlief3, lebte geistig nicht
von den Plagiaten fremder, durch den jeweiligen Eroberer eingefiihrter Kul-
turen, sondern hatte auf literarischem und kunsthistorischem Gebiet eine
eigene hochwertige Kultur erzeugt und entwickelt. Dies verleiht aber den von
der alttestamentlichen Tradition erhaltenen Beziehungen zu Agypten und be-
sonders zum Zweistromland einen besonderen Wert, da es sich anscheinend
nicht um Uberlieferungen handelt, die das Volk sich in Kanaan aneignete.

Matthiaes Buch stellt einen wichtigen Beitrag zu diesem Gesamtbild dar;



Rezensionen 213

es ist aber nicht nur ein wissenschaftliches Werk, sondern auch ein um-
fassender Kunstatlas, wenn es auch nicht auf Vollstandigkeit Anspruch er-
heben will. In dieserm Sinn wird es nicht nur die Studierstube bereichern,
sondern auch die allgemeine Hausbibliothek schmiicken.

J. Alberto Soggin, Rom

Promise and Fulfilment. Essays Presented to Professor S. H. Hooke in Cele-
bration of His Ninetieth Birthday. Ed. by F.F.Bruce. Edinburgh, T. & T.
Clark, 1963. VII + 214 S. £1.5.—.

Zu Ehren des nunmehr neunzigjihrigen Griinders der sogenannten «Myth
and Ritual» Schule haben Mitglieder der « Society for Old Testament Studies»
und sonstige Kollegen diese stattliche Festschrift erscheinen lassen. W. R.
Matthews: «S. H. Hooke, a personal appreciation» (S. 1-6), zeigt uns den
Gelehrten nicht nur als Studiosus, sondern als Christen, Lehrer und Men-
schen, was den Wert seiner Personlichkeit steigert. A. A. Anderson: «Old
Testament Theology and its Methods» (S. 7-19), gibt eine gute Ubersicht der
Diskussion, besonders im angelséichsischen Raum und kann eine gewisse Zu-
neigung zur von Rad’schen Methode nicht verhehlen. S. G. F. Brandon:
«The propaganda factor in some Ancient Eastern Cosmogonies» (S. 20-35),
zeigt an Hand des Versuches der memphitischen Theologie, die viel élteren
sogenannten Pyramidentexte aufzunehmen und also zu ersetzen, wie Schop-
fungsmythen oft dazu dienten (und manchmal sogar dadurch entstanden),
weil die Priesterschaft einer neugegriindeten Hauptstadt auch den National-
kultus an sich reiBen wollten. Ahnliches geschieht in Babylon mit Mardulk,
der in Enuma Eli$ Enki von Eridu ersetzt. Dasselbe will der Verfasser auch
vom Alten Testament feststellen (S. 311ff.), aber nur als Moglichkeit. F. F.
Bruce behandelt in «Promise and fulfilment in Paul’s presentation of Jesus»
(S. 36-50) die wichtigsten Elemente der paulinischen Christologie. G. H.
Davies: «The Ark in the Psalms» (S. 52-61), findet in Ps. 43 indirekte Er-
withnungen der Lade durch das Wort ‘9z, auf Grund der in Ps. 132, 8 ge-
nannten Bezeichnung ’#rén ‘wzzekd. G. R. Driver: «Sacred numbers and
round figures» (S. 62-90), gibt eine sehr gute Ubersicht und einen Losungsver-
such der mit den 70 Jahren nach Jeremia bzw. 70 Jahrwochen nach Daniel
des Exils zusammenhéngenden Probleme. A. Farrer: «Inspiration: poetical
and divine» (8. 91-105), versucht eine Verbindung zwischen poetischer und
gottlicher Inspiration herzustellen, wie es in der Antike haufig geschah. A.
Guillaume : « The Arabic background of the book of Job» (S. 106-127), erkliirt
41 umstrittene Stellen des Hiobbuches mit der Annahme, die Schliisselworter
seien aus dem Arabischen ubernommen bzw. transkribiert worden. A. J. B.
Higgins untersucht «The Old Testament and some aspects of New Testament
Christology» (S. 128-141), wihrend N. Q. King iiber «Kingship as communi-
cation and accomodation» (S. 142-162) redet: die beiden Worter beziehen
sich auf das Konigtum als Mittel sowohl fiir die Mitteilung als fur die An-
passung der Botschaft, wobei er fiir Ghana das Ashanti-Konigtum besonders
bertcksichtigt. J. R. Porter: «The Pentateuch and the triennial lectionary
cycle. An examination of a recent theory» (S. 163-174), widerlegt die zuletzt
von Prof. A. Guilding aufgestellte Behauptung, nach welcher der Pentateuch



214 Rezensionen

fur den Dreijahreszyklus geschaffen worden sei: dagegen wurde der Zyklus
fiir den Pentateuch geschaffen. N. H. Snaith: «Time in the Old Testament»
(S. 175-186), sieht in Auseinandersetzung mit J. Barr, O. Cullmann und
anderen drei Zeitbegriffe im A.T.: den «zyklischen», nach dem Landbau-
kalender, aus dem der kultische Festkalender stammt; den «horizontalen»,
von der Zeit als chronologischer Zeitrechnung; und den «vertikalen», der
Israels Sondergut bildet, fiir Gottes Eingriffe in die Geschichte. J. Wein-
green: «Exposition in the Old Testament and in Rabbinical literature»
(S. 187-201), macht einen sehr interessanten und gelungenen Versuch,
Glossen rabbinischer Art auch im A.T. aufzudecken. In Betracht kommen
u.a. diejenigen, die einen bestehenden Brauch durch eine Atiologie erkliren
wollen, welche mit dem Gegenstand selbst nichts zu tun hat (z.B. Gen. 32,
33, wo eine Auslegung vorliegt, die der rabbinischen von Ex. 23, 19 und
Parallelstellen sehr dhnlich ist); oder aber die sonstige, anderen Aussagen
widersprechende, durch eine neue Formulierung ersetzen wollen (z.B. 1.
Chr. 20, 5: 2. Sam. 21, 19) usw. Er kommt zum Schlull, daf3 die «rabbini-
schen» Auslegungsmethoden élter als die endgiiltige schriftliche Fixierung
des Pentateuch sein miissen. G. Widengren untersucht «Royal ideology and
the Testaments of the Twelve Patriarchs» (S. 202-212) und stellt im Test.
Levi ein Thronbesteigungsritual fest, das fiir den hasmongischen Konig
dienen sollte. Eine Ubersicht der Hauptwerke des Jubilars (S. 213-214)
schlie3t die Festschrift ab.

Die Beitrége sind alle wichtig, manche sehr wichtig. Der Verlag hat uns
eine gutgestaltete, nach den heutigen Begriffen sehr billige Ausgabe gegeben.
Auch wir méchten uns der Gratulantenschar anschlieen: wenn wir auch mit
dem Meister nicht in allem ubereinstimmen, so durfen wir doch mit G. R.
Driver (8. 90) sagen: o"mf MR TR UR 7*71M5n.

J. Alberto Soggin, Rom

SIEGFRIED PrATH, Furcht Gottes. Der Begriff R im Alten Testament. = Ar-
beiten zur Theologie, 2. Reihe, 2, Stuttgart, Calwer-Verlag, 1963. 143 S.

Die als Doktorarbeit verfafite Studie von Siegfried Plath widmet sich dem
Problem der Furcht innerhalb der Schriften des A.T., und zwar nicht nur
— wie aus dem Buchtitel miBverstanden werden koénnte — der Furcht des
Menschen vor Gott, sondern auch der vor dem Nebenmenschen. Freilich liegt
der Hauptakzent der Untersuchung im Bestreben, die Stellung der Gottes-
furcht innerhalb der israelitischen Frommigkeitsgeschichte aufzuzeigen. Als
hebréischer Terminus steht lediglich die Wurzel jare’ zur Diskussion. Bei
der Besprechung der «Menschenfurcht» hétte wohl auch, zumindest in kurzen
Erlauterungen (und ausfiihrlicher als S. 12, A. 3), auf die ibrigen Ausdriicke
wie pachad, jagor u.a. hingewiesen werden dirfen.

Auf Grund der eingehend fundierten Feststellung, dafl jard> nicht in allen
alttestamentlichen Biichern gleich hiufig auftritt, verfolgt der Verfasser Ge-
schichte und bedeutungsmiBige Wandlung des Begriffs. Weil Gott in seiner
Totalitét, nicht bloB als der Schreckende und Allgewaltige (nora’) erlebt
wird, sondern auch als der Gott des Bundes, der zu seiner Verheillung steht
und seinem erwithlten Volk die Treue héalt, kann die urspriingliche Furcht



Rezensionen 215

vor IThm zur Liebe und Verehrung werden. So schwingt im jaré’-Begriff eine
seltsame Ambivalenz mit, die in den nebiistischen Erzdhlungen und beim
Deuteronomisten voll ausgepragt, aber schon in fritheren Schichten vorhan-
den ist. jare’ wird Ausdruck einer Gesinnung Gott gegentiber, die in der volli-
gen Hingabe des Menschen an die Gottheit gipfelt. Diese Gesinnung mani-
festiert sich im rechten Tun, im sittlichen Lebenswandel, in der Erfiilllung des
Gesetzes. « Gottesfurcht» kann daher in der Folge objektiviert und Gegenstand
des Lernens werden (beim Deuteronomisten und vollends in der Weisheits-
literatur). Den Gottesfiirchtigen erkennt man an seinen Handlungen, die ihm
zu Garanten fiir das unversiegte Wohlwollen Gottes werden sollen. Gegen die
Gefahren einer solchen, oft in AuBerlichkeiten verflachenden Tendenz haben
Jesaia und Jeremia gewettert und dabei der echten inneren Frommigkeit das
Wort geredet. In den Psalmen ist die gefiihlsméfige Bindung an Gott beson-
ders deutlich ausgesprochen. Doch wird auch dort das gottgefiillige Tun
— Vertrauen auf Gott und kultische Verehrung, neben moralischer Lebens-
fuhrung — betont. Der Gottesfurchtige unterwirft sich Gott und meidet alles,
was ihn von seiner bedingungslosen und ausschlieflichen Hinwendung an
Gott abbringen kénnte (wie beispielsweise, die mit der Gottesfurcht rivali-
sierende Menschenfurcht). Seine « Furcht» wird damit zum Quell der Freude
fir den Frommen und verliert den Schrecken.

Die Stéarke der Arbeit von Plath besteht in ihrem klaren, systematischen
Aufbau und der gedanklichen Erarbeitung und Gestaltung des vielschichtigen
Problemkreises. Eine Fiille von Literatur ist herbeigezogen und verarbeitet
worden. Weniger befriedigend ist die linguistische Seite. Man vermilt die
sprachgeschichtliche Darstellung des Terminus und eine genauere Abgrenzung
des verschiedenartigen syntaktischen Gebrauchs. Es fehlt eine griindliche
Exegese der Schriftstellen, die vom hebriischen Text ausgeht und die antiken
Ubersetzungen mitberiicksichtigt. Zudem wiire ein Sachregister — nicht bloB
ein Register der Bibelstellen — fir die Beniitzung des Buches von Vorteil
gewesen. Roland Gradwohl, Zurich

Ruporr Kivnian, Literarkritische und formgeschichtliche Untersuchung des
Heiligkeitsgesetzes. = Bonner Biblische Beitrige, 19. Bonn, Peter Hanstein
Verlag, 1963. XVL -+ 186 S. DM 24.—.

Die von Kilian — in erweiterter Form — vorgelegte Dissertation zeichnet
sich nicht nur durch eine eingehende Analyse des Heiligkeitsgesetzes (Lev.
17-26) aus, sondern auch durch eine gute kritische Auseinandersetzung mit
der Fachliteratur (besonders H. Reventlow, Das Heiligkeitsgesetz formge-
schichtlich untersucht, 1961), sowie durch klar begriindete eigene Schluf3-
folgerungen des Verfassers. Ausgehend von der grundlegenden Untersuchung
von Albrecht Alt iiber «Die Urspriinge des israelitischen Rechts», ohne die
man gich einen groBen Teil der gegenwértigen Forschung am Alten Testament
gar nicht denken kann, spiirt Kilian die einzelnen Schichten jedes Kapitels
auf. Er kommt dabei zum Ergebnis, daB die Grundlage des Heiligkeitsgesetzes
das sog. Urheiligkeitsgesetz ist, in welchem ein Redaktor bereits vorliegende
Rechtssdtze moralischer (besser wohl: sozialer) und kultischer Natur sammelt,
kommentiert und ergénzt. Das eigentliche Heiligkeitsgesetz ist eine redak-



216 Rezenstoncn

tionelle Uberarbeitung des Urheiligkeitsgesetzes, die wesentliche neue Ge-
sichtspunkte mit sich bringt (z.B. den Festkalender in Lev. 23, das Resti-
tutionsprinzip in Lev. 24, ferner Zutaten parénetischer Art). Dieser Schicht
ist auch das auffillige Interesse am Land, das das Heiligkeitsgesetz kenn-
zeichnet, zuzuschreiben. SchlieBlich lassen sich Zuséatze ausscheiden, die sich
nur von der Priesterschrift her erkldren lassen.

Besondere Aufmerksamkeit verdient Lev. 17, das nach Kilian sich nicht
in das organische Wachstum des Heiligkeitsgesetzes einordnen laBt und
wohl eine Sonderentwicklung durchgemacht hat. Der Verfasser 1laf3t das
Heiligkeitsgesetz mit der historisierenden Parénese in Lev. 18 beginnen. —
Interessant ist auch die Beurteilung von Lev. 26, dem Kilian einen Exkurs
widmet (Vergleich mit Deut. 28 und besonders mit Ez.). Der Verfasser weist
Lev. 26 einem Schiiler- oder Tradentenkreis des Ezechiel zu und begriindet
die These mit dem auffélligen Schlull des Kapitels: statt wie Deut. 28 mit
einer Gerichtsandrohung zu enden, hort das Heiligkeitsgesetz mit einer Ver-
heiung auf, wie denn in den Kreisen um Ezechiel «die Hoffnung auf Riick-
kehr aus dem Exil und auf die Wiederherstellung Israels tiberaus lebendig
war» (S. 162).

Wertvoll sind auch die Exkurse uiiber die Talionsformel (S. 115ff.), tiber
das Sabbat- und das Jobeljahr (S. 131-147) und schlieBlich die Untersuchung
der Beziehungen zwischen dem Heiligkeitsgesetz und Ezechiel mit dem
eigenen Losungsversuch (Ezechiel ist in seinen Gesetzen abhéngig vom Ur-
heiligkeitsgesetz).

Die Arbeit von Kilian reiht sich den Bonner Biblischen Beitridgen wiirdig
ein und ist zugleich ein Zeichen, wie intensiv und solid auf katholischer Seite
die wissenschaftliche Forschung am Alten Testament betrieben wird.

Otto Bdchli, Suhr, Kt. Aargau

Frieprice Horst, Hiob. = Biblischer Kommentar. Altes Testament, 16,
1-4. Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1960—
1963. 280 S.

Es féllt schwer, einen Hiobkommentar zu besprechen, wenn nur vier
Lieferungen, die ungeféihr die Halfte des Buches behandeln, vorliegen und
die Abschnitte, die die Ansichten des Verfassers in Einleitungsfragen und
seine zusammenfassenden theologischen Gesichtspunkte enthalten sollten,
fehlen. Es hiingt ja eben bei der Hiobauslegung so vieles von der Gesamtauf-
fassung des Buches ab. Trotzdem empfiehlt es sich, in diesem Falle eine Aus-
nahme zu machen, da Prof. Horst nicht mehr unter uns ist und seine Arbeit
jetzt durch einen anderen fortgefiihrt werden mufl.

Die vorliegenden Lieferungen enthalten Text und Kommentar zu Kap. 1-18
nebst dem Text von Kap. 19. Die Auslegung von Hi. 19, 25f. bleibt also aus.
Horsts Auffassung der schwierigen Stelle kann man nur aus seiner Uber-
setzung herauszulesen versuchen: «Ich aber weil3, mein Loser ist am Leben,/
als letzter wird er auf dem Staube stehn ;/und nachdem meine Haut, derart
geschunden (also : niqgaph kazdéth), | bar meines Leibes werde Gott ich schauen.»
Man ist gespannt auf die Auslegung.

Die Anlage des Kommentars stimmt mit den anderen Teilen des Biblischen



Rezensionen 217

Kommentars iiberein: die Phasen der Auslegung werden mit den Stich-
wortern Text, Form, Wort (d.h. die Einzelauslegung) und Ziel bezeichnet.
Die Ubersetzung ist, wie aus dem Zitat oben hervorgeht, rhythmisch, die
textkritischen Bemerkungen sind ziemlich reichlich. Nach Form und Gattung
des Textes wird zwar immer gefragt; die Bedeutung der Gattungsbestimmung
fiir die Auslegung wird aber nie iiberschétzt — was man mit besonderer
Dankbarkeit notiert, da Formgeschichte bestimmt nicht das Problem des
Hiobbuches lést. Die Einzelauslegung ist ausfuhrlich, niichtern und wohl
abgewogen ohne gewagte Hypothesen. Man liest sie mit einem Gefiihl des
Vertrauens. Zu fast jedem Kapitel wird Spezialliteratur verzeichnet; sofern
ich sehen kann, sind die Hinweise vollstdndig und auf den modernsten Stand
gebracht.

Auf Einzelheiten einzugehen lohnt sich kaum. Nur sei bemerkt, da3 Horst
mit Albright den Namen Hiob als einen guten westsemitischen Namen be-
trachtet und daBl er das Land Us im nérdlichen Ostjordanland sucht (also
nicht in Edom). AuBerbiblisches Material wird zur Beleuchtung von sprach-
lichen, religidsen oder kulturgeschichtlichen Fragen ziemlich oft herangezogen.

Also in allem ein wertvoller Kommentar. Wir bedauern, da3 es dem Ver-
fasser nicht méglich wurde, ihn zu vollenden. Seine Arbeit wird von seinem
Schiiler Ernst Kutsch fortgesetzt. Helmer Ringgren, Abo, Finnland

WALTER BAUER, Qriechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der tibrigen urchristlichen Literatur. 5. verb. u. stark verm.
Aufl. Berlin, Alfred T6pelmann, 1958. XXV S. + 1780 Sp. DM 78.—.

Die ersten Lieferungen dieser Neuauflage wurden 1958 besprochen?!. In
rascher Folge kamen auch die tibrigen Hefte heraus, und das bekannte
Standardwerk hat sich in der neuen Bearbeitung schon lange bewéihrt.

Hier sei in Dankbarkeit an die wissenschaftlichen Leistungen Walter
Bauers erinnert. Er wurde 1877 in Konigsberg geboren und lehrte als Neu-
testamentler seit 1903 in Breslau, seit 1916 in Géttingen, war auch nach seiner
Emeritierung 1945 fast bis zum Lebensende 1960 literarisch tétig. Zu seinen
Veroffentlichungen gehéren Monographien und Materialsammlungen zum
Studium des Urchristentums, die heute nicht als ehrwiirdige Monumente der
Vergangenheit, sondern als unverlierbare Hilfsmittel gelten miissen?. Vor
allem bedeutsam wurde die Bearbeitung von E. Preuschen, Vollsténdiges
griechisch-deutsches Handworterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments
und der iibrigen urchristlichen Literatur (1910), die 1928 als 2. Auflage er-
schien und 1958 mit dieser 5. Auflage vollendet wurde. Die Bearbeitung des
Lexikons hat Bauer unaufhérlich beschéftigt, und er hat durch seine Arbeit
sowohl Forschung wie Unterricht auerordentlich geférdert.

Die Literaturangaben der 5. Auflage sind hauptséchlich aus der 4. iiber-

1 Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 56.

? Erwahnt seien: Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen
Apokryphen (1909); Das Johannesevangelium (1912, 3. Aufl. 1933); Die
Briefe des Ignatius und der Polykarpbrief (1920); Rechtglaubigkeit und
Ketzerei im éltesten Christentum (1934, 2. Aufl. 1964).



218 Rezensionen

nommen worden, da der Verfasser auf den Umfang des Buches und den
Zustand seiner Augen achten mufte. Fiir die letzte Auflage sind aber mehrere
griechische Schriftsteller zum ersten Mal kollationiert worden; sie wurden in
der Besprechung der ersten Lieferungen erwahnt. Dank seiner philologischen
Genauigkeit und Reichhaltigkeit ist das Bauersche Wérterbuch ein Meister-
werk der griechischen Lexikographie und ein Hauptinstrument der biblischen
Disziplinen. Bo Reicke, Basel

ROBERT MORGENTHALER, Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes. Zurich,
Gotthelf-Verlag, 1958. 188 S., 1 Tafel. Fr. 29.85.

Morgenthaler hat mit seinem umfassenden Ubersichtswerk keine umwiil-
zenden Dinge zu beweisen versucht, so wie manchmal die Resultate der
jedoch nicht spontan arbeitenden Elektronenmaschinen von Nichtfachleuten
eingeschétzt werden. Vielmehr will er jedem Fachmann ein Riistzeug geben,
der zum Zweck einer theologischen, literarischen, philologischen Unter-
suchung die Haufigkeit und Verteilung der neutestamentlichen Worter in
einem konkreten Zusammenhang feststellen mochte. Seine auf den Nestle-
Text gebaute Statistik ist als Ergénzung zu einer Konkordanz gedacht und
versieht diesen Dienst sehr gut.

Nach ausfiihrlichen Gebrauchsanweisungen bringt Morgenthaler eine Liste
zur Beleuchtung der Frequenz der neutestamentlichen Worter in jeder Ein-
zelschrift und in Septuaginta, sodann 25 Tabellen mit Angaben tber interne
und reziproke Verhiltnisse, schlieBlich drei Beispiele zur Illustration be-
kannter Echtheitsfragen. Weil der Verfasser das mathematische Rechnen mit
philologischem Denken verbindet und verschiedene Faktoren ruhig objektiv
beriicksichtigt, hat seine Statistik einen ganz anderen Wert als die anfangs
erwihnten elektronischen Komputationen, die vorausgefal3ite Meinungen be-
weisen sollen.! Bo Reicke, Basel

Oscar CurLMANN, Der Staat im Neuen Testament. 2., verdinderte Auflage.
Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 92 S.

Diese neutestamentliche Staatslehre (deren 1. Auflage bereits ausfithrlich
in der Theol. Zeitschr. besprochen wurde) hat ihre groBe Bedeutung fur die
historische Forschung, die theologische Besinnung und nicht zuletzt fiir die
praktische Arbeit in der Verkiindigung der Gemeinde liangst erwiesen. In der
2. Auflage ist die Diskussion mit anderen Gelehrten weitergefithrt und in
einem zweiten Anhang das Problem der exusiai in Rém. 13, 1 noch einmal
besprochen. Anlafl zu diesem 2. Exkurs bot ein Forschungsbericht Kése-
manns?. Bekanntlich geht die Frage darum, ob exusiai in Rém. 13, 1 nur zur

1 Fir die neutestamentlichen Vokabeln wird die Zahl 5436 angegeben,
wobei im Apparat stehende Lesarten unberiicksichtigt bleiben (S. 19).
Morgenthaler betont mit Recht, daB hier mathematische Exaktheit philo-
logisch ausgeschlossen ist, so dal man besser rund 5400 sagt (S. 20). Ein
gewisses Schwanken wird aber den Leser vielleicht stéren (5436 S. 23;
5400 S. 26. 41 u.6.; 5440 S. 44; 5436 S. 47; 5500 S. 49).

2 K. Kidsemann, Rém. 13, 1-7 in unserer Generation: Zeitschr. f. Theol u.
Ki. 56 (1959), S. 316-376.



Rezensionen 219

Bezeichnung staatlicher Obrigkeit dient oder ob Paulus mit diesem Begriff,
der bei ihm sonst eine unsichtbare Geistmacht bezeichnet, gleichzeitig beides
meint und damit die eigenartige Verflochtenheit staatlicher Existenz mit
tibergeschichtlichen Méchten anzeigen will. Obwohl die Staatsauffassung des
Paulus, wie sie Cullmann herausgearbeitet hat, nicht von der Interpretation
dieser Einzelheit abhéingig ist und Cullmann sie auch nur als eine wahrschein-
liche Hypothese bezeichnet hat, machen sich Kédsemann und andere die Ab-
lehnung des Vorschlages allzu leicht. 1. Kor. 2, 8 ist, wie Cullmann zeigt, ein
unwiderleglicher Beweis dafiir, daf3 Paulus den zwiefachen Gebrauch von
exusiai kennt. DaB der christliche Gehorsam dem Staat gegeniiber nach
dieser Deutung «nicht mehr ausschlieflich und direkt an den Christus ge-
bunden, sondern von Zwischenméchten mitbegrindet werde», ist nicht ein-
sichtig, denn gerade nach dieser Interpretation fordert Paulus, daf} die
Zwischenmichte nicht als selbstindige Gewalten anerkannt und verehrt
werden, daB sie im Gegenteil nur akzeptiert werden, soweit sie in dem ihnen
von Gott verordneten Dienst stehen. Mir scheint die These Cullmanns auch
nicht abhéingig zu sein von seinem besonderen Verstdndnis der Zwischen-
miéchte als «besiegte Feinde». Sicher ist auf alle Félle, daB Christus fir das
ganze N.T. der Herr aller Gewalten ist. Selbst Késemann stellt fest, daf3 die
‘Welt nicht nur eine «von Gott abgefallene», sondern immer auch noch «Gott
gehoérende» ist, und gerade diese Aussage ist neutestamentlich nur von
Christus her versténdlich. So kann auch vom Staat nur «christologisch»
richtig geredet werden. Aber damit stehen wir am entscheidenden Punkt,
dem Verstdndnis des Regnum Christi, das bei Késemann nur in dem be-
schrinkten Rahmen von «Wort und Glaube» erscheinen kann. Das diirfte
mindestens fiir die paulinische Christologie eine unerlaubte Verkiirzung sein,
die zusammenhéngt mit der speziellen hermeneutischen Sicht der Bultmann-
schule. Mathias Rissi, Richmond, Va.

OscAr CULLMANN, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichis-
auffassung. 3., durchges. Aufl. Zirich, EVZ-Verlag, 1962. 224 S.

This third edition is particularly important because in place of a foreword,
the author has written a 19-page statement entitled: ‘“Rickblick auf die Wir-
kung des Buches in der Theologie der Nachkriegszeit’. This is not only a
retrospect, it is also an explanation of Cullmann’s position at a point where
he has been widely misunderstood as having written a dogmatic or a philo-
sophical book on the concept of time. His real object was rather to answer
this question: Do the temporal-future understanding of eschatology and the
view of redemptive history bound up with it belong to the innermost essence
of the N.T. ? If so, he sees a demythologization of its eschatology into existen-
tial insights as unnecessary for attaining to its essential concern.

It is noteworthy that Cullmann specifies here ‘‘the temporal-future under-
standing of eschatology’ as an essential element of the N.T., rather than the
‘“‘linear concept of time’’, which is only a frame of reference. Furthermore the
incarnation as the “midpoint” of history is not to be understood as being



220 Rezensionen

literally at the middle of chronological time, but rather as constituting the
decisive period of history.

Cullmann emphasizes the distinction between the work of the exegete and
that of the dogmatician. He as an exegete must strive to think as unphilo-
sophically as possible, simply setting forth obediently what the men of the
New Covenant declare to be relevation, even though it may be completely
foreign to him. The dogmatician, on the other hand, may confront the truths
of revelation with questions posed by philosophy, and may seek other frames
of reference than those of the Bible, but he too must remain true to the
substance of its message. This means that while the exegete must be content
to set forth the linear conceopt of time as the most effective exposition of the
essential N.T. tension, the dogmatician may conceivably exchange it for
another, as long as he remains faithful to the essential kernel, the tension bet-
ween ‘‘already” and ‘“‘not yet”.

This point of view is particularly significant in understanding Cullmann’s
relationship to Barth. He feels that Barth and his students have misunder-
stood the real intention of his book, but thinks that this may have arisen in
part from his own formulations regarding linear time and eternity, and
refrains from further criticism of Barth’s position until the latter publishes
his own work on eschatology. Instead, Cullmann emphasizes the distinction
between the limits imposed on himself, as an exegete, and those wider ones
available to a dogmatician, such as Barth.

Cullmann also discusses criticism made of his work by others, particularly
Bultmann and his students. He agrees that for the most part Bultmann has
understood him (7T'heol. Lit.zeit., 1948, cols. 659ff.), and that their disagree-
ment is on the point really at issue: the question of what is essential in N.T.
thought. He also agrees in general with Conzelmann’s analysis of Luke (Die
Mitte der Zext, 1954), but insists that Luke is responsible only for the elabo-
ration of the idea of redemptive history, that the idea was already charac-
teristic of Jesus’ thought, and that therefore it is essential. This point of view
on the problem of the historical Jesus is to be discussed in a forthcoming
book on eschatology.

Most of what Cullmann writes about the real intention of his work had
already been said briefly in his two previous editions. The fact that it seems
so widely to have been misunderstood makes the present statement parti-
cularly important. Perhaps the most significant outstanding question is how
the exegete, if he must simply set forth N.T. thought in its own frame of
reference, can communicate meaningfully with men to whom this framework
is alien. Moreover, can the Christian in general proclaim a Gospel effectively
if indeed its essential kernel is also foreign to modern man? Cullmann’s pro-
mise to discuss this also in his next book makes its speedy publication all the
more desirable.

Changes in the text are limited to a few minor alterations in Chaps.1 and 3
(e.g., p- 57) and to a revision of the diagram illustrating the Jewish and the
Christian concepts of the division of time (p. 85). Instead of a three-fold
division of time (before Creation, between Creation and Parousia, after the
Parousia) as previously, the present diagram underlines Cullmann’s focus on



Rezensionen 221

that which is central to the N.T. by building rather on the distinction between
the present and the future aeons. Earle Hilgert, Berrien Springs, Michigan

EarLE HirneerT, The Ship and Related Symbols in the New Testament. Assen,
Royal Vangorcum Ltd., 1962. 158 S.

Der Hauptgegenstand dieser Untersuchung ist, wie der Titel zeigt, das
Schiff und seine symbolische Anwendung im N.T. Daneben tritt das Meer als
ein wichtiges Nebenthema in den Vordergrund.

In antiker wie in judischer Tradition wird das Schiffsymbol in verschie-
dener Weise ausgewertet, wie aus dem ersten Hauptteil hervorgeht, der die
Vorgeschichte des Symbols darstellt (einschlieBlich eines Exkurses iiber das
Meer). Es kann die Reise der Seele nach dem Totenreich illustrieren oder
auch die Reise des Lebens, oder es kann die Leitung und das gemeinschaft-
liche Leben des Staates oder Volkes oder endlich auch die Leitung der Welt
durch Gott bezeichnen.

Nach dem Verfasser kntpft der neutestamentliche Gebrauch vor allem an
die dritte dieser Moglichkeiten an. Das Schiff auf dem See (Gennesaret be-
zeichnet nach seiner Auslegung die Kirche, die gegen die démonischen
Miéchte (Sturm, Meer, Wind) zu kdmpfen hat, die aber durch die Gegenwart
bzw. das Kommen des Herrn in allen Noten und Priafungen durchhilt. Das
Abendmahl sieht der Verfasser durch die Speisung in der Wiiste und die
Mahlzeitsszenen am Ufer oder auf dem Schiff (Apg. 27) symbolisch vertreten,
und die Taufe durch das Wasser in 1. Petr. 3, 20f., wo die Arche die Kirche
sei. Die Mission der Urkirche spiegele sich in ihren verschiedenen Phasen in
dem wechselnden Auftreten Jesu gegeniiber Personen judischer bzw. heid-
nischer Zugehorigkeit oder auch in seinem Betreten oder Verlassen judischer
bzw. heidnischer Gegenden.

Der Verfasser mochte durch diese symbolische Auswertung der Berichte
ihre Historizitdt oder buchstéblichen Inhalt nicht in Frage stellen. Er grenzt
sich in einem methodologischen Kapitel {iber die symbolische Auslegung
sowohl gegen die Allegorie wie auch gegen die Entmythologisierung ab. Die
symbolische Darstellung ist der nach der Auferstehung gewonnenen grofleren
Klarheit iiber den tieferen Inhalt der Handlungen Jesu entsprungen. Das
Jesusbild der Evangelien besteht, wie der Verfasser von B. Reicke gelernt hat,
aus zwei Schichten, einer historischen und einer symbolisch-theologischen.
Was die konkrete Anwendung der Methode betrifft, erscheint als Vorgéanger
besonders R. M. Lightfoot, wihrend die geographisch-theologische Auslegung
der Texte an H. Conzelmann erinnert.

Der Verfasser ist sich der Unsicherheit der Einzelheiten seiner symboli-
schen Exegese bewul3t. Eine kritische Analyse wird m.E. noch etwas zuriick-
haltender sein miissen. Die in den betreffenden See-Texten enthaltenen
Allusionen auf alttestamentliche Stellen, die vom Drohen des Meeres und
vom Wandeln Gottes auf dem Meer handeln, diirfen wohl als erwiesen gelten,
obwohl man sich fragt, ob wirklich der kleine See Gennesaret geeignet ist,
Urmeer und Chaosmeer zu vertreten. Aber auch wenn die Methode als solche
berechtigt ist, so mufl doch die Frage gestellt werden, ob das Schiff in diesen
Texten einen selbstindigen Symbolwert hat, so dall die Gleichsetzung von



2292 Rezenstonen

Schiff und Kirche herauskommt. Hier geniigt nicht der an sich wertvolle
Nachweis, dafl das Judentum das Schiff als Bild fur das Volk kennt. Die An-
wendung des Bildes auf die Kirche miiJte sich im N.T. selbst belegen lassen.
Aber dieser Nachweis bleibt m.E. unsicher.

Ungiinstig ist die Beobachtung, dal die Anwendung des Bildes an mehre-
ren Stellen negativ gewendet ist: es betrifft die Unreifen, Zweifler oder Abge-
fallenen, nicht positiv die christliche Uberzeugung oder Gemeinschaft. Das
spricht fir eine individuelle Deutung; so in Eph. 4, 14; 1. Tim. 1, 19; Hebr.
2, 1 (warum nicht auch 13, 9 heranziehen ?), auch in Jud. 12. An letztgenann-
ter Stelle ist wegen 2. Petr. 2, 13 die Ubersetzung Schmutzflecken vorzu-
ziehen; auch wire beim Bilde einer Klippe im Wasser, die das Schiff zum
Scheitern bringt, eine derartig knappe Ausfiithrung des Bildes kaum denkbar.
In Eph. 4, 14 braucht das Schiff in das Bild tiberhaupt nicht einbegriffen zu
sein. Es geniligt mit einem Vergleich mit den hin und her geworfenen Wogen,
vgl. z.B. Jak. 1, 6 (eine Stelle, deren Erdrterung nicht hétte fehlen diirfen)
und Jes. 57, 20 LXX. Diese Ausfithrung des Bildes ist in der Abhandlung
nicht erwogen, obwohl sie in der damaligen Literatur verbreitet ist. In dieser
Richtung weist in Wirklichkeit auch Jud. 13.

Eine positive Anwendung des Bildes haben wir dagegen in Hebr. 6, 19,
aber dafur ist der Anker hier ausdriicklich als der der Seele bezeichnet und
das Bild also doch wohl individuell ausgerichtet. In Jak. 3, 4 wire eine posi-
tive und zugleich kollektive Anwendung auf die Kirche denkbar, aber V. 6
scheint eine individuelle Auffassung von swua und damit von dem Bilde auch
hier als die néchstliegende zu empfehlen. Auch was die Gleichsetzung von
Arche und Kirche in 1.Petr. 3, 20 betrifft, hat mich die Exegese des Ver-
fassers nicht iiberzeugen kénnen. Seine Behauptung (S. 142), die Symboli-
sierung der Kirche durch ein Schiff scheine im 1. Jahrhundert lebendig ge-
wesen zu sein, entbehrt somit m.E. der nétigen Basis. Tatsachlich hat er,
soviel ich sehe, keinen Beleg dafiir gebracht, der élter als aus dem 3. Jahr-
hundert ist.

Das Wort dotoxéw in 1. Tim. 1, 6; 6, 21; 2. Tim. 2, 18 impliziert m. E.
kaum die Vorstellung von einer (See-)Reise, sondern bezeichnet allgemein
die Verfehlung eines aufgestellten Ziels.

Obwohl ich also dem Verfasser in einem Hauptpunkte nicht zu folgen ver-
mag, so ist damit nicht gesagt, daB nicht viel von der Untersuchung zu lernen
ist. Der methodische Ansatz ist fruchtbar, nur sollte er mit etwas gréBerer
Vorsicht gehandhabt werden. Die Sammlung und Analyse des vorchristlichen
Materials ist wertvoll und lehrreich. Viele Einzelheiten der Exegese sind ge-
lungen oder erwéigenswert. Sverre Aalen, Oslo

GusTav STAHLIN, Die Apostelgeschichte. = Das Neue Testament Deutsch, 5.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962. 342 S. DM 14.80.

Vor allem aus zwei Griinden ist das Erscheinen des Kommentars von
G. Stahlin besonders zu begrifen. Einmal steht das Doppelwerk des Lukas
im Zentrum der heutigen theologischen Diskussion. Deshalb wurde ein neuer
Kommentar zur Apostelgeschichte, der auch fiir Nichttheologen bestimmt ist,
schon lange erwartet. Zum anderen stellt G. Stédhlins Kommentar in ge-



Rezensionen 223

wisser Weise das konservative Gegenstiick zu dem neuen groflen, die Kennt-
nis des Urtextes voraussetzenden, Kommentar von E. Haenchen dar, der
radikale Acta-Kritik tibt!. Bisher gab es auf deutschsprachigem Gebiet in
diesem Sinne nur die Arbeit von B. Reicke, die aber nur die Kapitel 1 bis 8, 3
der Apg. kommentiert 2.

Nach G. Stdhlin mul} es im Gegensatz zu E. Haenchen «nicht als ausge-
schlossen gelten, daB der Verfasser der Apg. zum Kreise des Paulus gehorte,
obwohl er sich iiber manche Abschnitte des paulinischen Wirkens schlecht
unterrichtet zeigt, obwohl er in manchem eine andere Schau der Dinge hatte
und obwohl er, vielleicht darum, von den Briefen des Paulus keinen Ge-
brauch machte» (S. 3). Die Quellenverhiltnisse hilt G. Stdhlin fur durch-
sichtiger als E. Haenchen, wenngleich er nicht «mit voller Sicherheit oder
gar mit scharfer Abgrenzung Quellenstiicke aus der Darstellung des Lukas
heraustrennen» zu kénnen meint (S. 7). In der Frage des Geschichtswertes
der Aussagen der Apg. teilt G. Stéhlin nicht die «tiblich gewordene. .. weithin
allzu groBe Skepsis gegeniiber den Angaben des Lukas» und wendet sich
hierbei wohl — ohne direkt Namen zu nennen — gegen die Forschungsergeb-
nisse von Ph. Vielhauer, H. Conzelmann und E. Haenchen. Allerdings kann
man nach G. Stdhlins Ansicht nur «mit duBerster Vorsicht die Frage nach
der Geschichtlichkeit des Einzelnen zu beantworten versuchen» (S. 8), sollte
«diese Frage in den meisten Féllen in der Schwebe lassen» und mull mit
«legendirer oder tendenzidser Ausspinnung rechnen». Uberhaupt trifft
G. Stihlin seine Urteile in sehr vorsichtiger Weise und legt eine sorgfiltige
und eindringende Deutung vor, die auch Fragen der Textkritik, Redaktions-
geschichte, Kompositionstechnik und Theologie des Lukas behandelt. Dabei
setzt er sich mit M. Dibelius und den kritischen Acta-Forschern auseinander
auch dort, wo er nicht ausdriicklich Namen nennt. Immer wieder versucht
G. Stdhlin aus seinem grundlichen Bibelwissen heraus nachzuweisen, daf
das theologische Denken des Lukas im Alten Testament verwurzelt ist, wenn
auch Sprache und Stil — insbesondere bei der Areopagrede — griechisch sind.
Ferner ist Lukas fiir ihn kein Reprisentant des «Frithkatholizismus» — so
vor allem E. Kisemann und E. Haenchen —, sondern Vertreter einer Theo-
logie des «Christus allein», «durch Gnade allein», «durch Glauben allein»
(Apg. 4, 12; 15, 11; 26, 18 u. a.; S. 185).

Dem Kommentar kommt die Missionserfahrung und griindliche geogra-
phische Kenntnis der paulinischen Missionsgebiete des Verfassers zugute.
Dem Band sind eine sechsfarbige Karte «Der 6stliche Mittelmeerraum zur
Zeit des Apostels» (mit Provinzgrenzen, Roémerstrallen und Paulusreisen,
Format 32 x 48 cm) nach einem Entwurf von G. Stdhlin und E. Héhne, ein
besonderes Namenverzeichnis zu dieser Faltkarte, sechs wichtige Stadtpline
und zwei Spezialkarten sowie ein von . Holzkey bearbeitetes Namen- und
Sachregister beigefiigt. Die Angabe des Schrifttums zur Apostelgeschichte
hitten wir uns ausfithrlicher gewiinscht. Der dafiir beanspruchte Raum wére

1 K. Haenchen, Die Apostelgeschichte neu tibersetzt und erklért (1956,
195912),
2 B. Reicke, Glaube und Leben der Urgemeinde (1957).



224 Rezensionen

unerheblich gewesen im Blick auf den angewachsenen Umfang des Bandes
von 343 Seiten gegen 161 der vorangegangenen Auflagen. Insbesondere ver-
missen wir die Angabe der anerkanntermaflen wertvollen Arbeit von E.
Troemé?®. Wenn . Stédhlin schon die Studie von Ph. Vielhauer anfithrt, die
vor Jahren viel Aufsehen erregte4, so hitten auch die Antworten auf diesen
Aufsatz hin interessiert, d. h. die Aufsédtze von G. Harbsmeier einerseits und
von W. Andersen und O. Bauernfeind andererseits>.

Im einzelnen ist zu den Ausfithrungen von G. Stéhlin noch folgendes zu
bemerken. Das, was Lukas in seinem Himmelfahrtsbericht schildert, nennt
G. Stahlin «eine gottliche Gleichnishandlung fiur das unanschauliche Ge-
schehen seiner (Jesu) Erhohung zu Gott» (S. 18). Man vermif3t eine grund-
sédtzliche Definition des Begriffs «Gleichnishandlung», zumal dieser im Kom-
mentar oftmals wiederkehrt (S. 32. 45. 64. 119. 138. 145. 152. 177. 187/9.
254. 274). Zwar werden die Gleichnishandlungen einmal «vorwegnehmende
Vorzeichen der Auferstehung am Ende» (S. 145) genannt. Diese Definition
bezieht sich aber an dieser Stelle nur auf «alle neutestamentlichen Toten-
erweckungen». Gleichnishandlung kann nach G. Stdhlin nicht nur eine
sichtbare Tat — etwa ein Heilungswunder — sein, sondern auch das Gesicht
des Petrus in Apg. 10 (S. 152). Wenn also G. Stéhlin nur einfach die Himmmel-
fahrt eine Gleichnishandlung nennt, so wird damit noch nicht deutlich, ob
sie eine bloBe Legende oder ein wirkliches Geschehen in der Niéhe Jerusalems
ist. Diese Frage bleibt bei G. Stahlin leider offen, wird aber von B. Reicke
beantwortet, der «ein wirkliches Erlebnis» fur méglich hélt, das sich «eine
zeitgebundene Form genommen hat»®. B. Reicke sagt ferner mit Recht:
«Nimmt man aber tiberhaupt an, dal die Apostel ihren Meister nach dessen
Tode gesehen haben, dann steht der Annahme nichts im Wege, dafl sie auch
so etwas wie das hier (im Himmelfahrtsbericht) Mitgeteilte gesehen haben...»
Bei der Betonung des Geschehnischarakters geht es uns nicht darum, die
Historizitidt des Himmelfahrtsgeschehens beweisen oder «sichern» oder das
Geschehen rationalistisch erkldren zu wollen. Wir haben vielmehr festzu-
stellen, daB3 Auferstehung und Himmelfahrt nach lukanischem Zeugnis nicht
bloBe, gleichnishaft zum Ausdruck gebrachte BewuBtseins- bzw. Selbstver-
standnisdnderungen der Zeugen, sondern echte Widerfahrnisse der Jinger
bzw. Taten Gottes sind. Ohne den Geschehnischarakter ist die lukanische
Darstellung nur eine geniale, von schriftstellerischer Kunst getragene Kom-
position, die auf bloBer Phantasie und Dichtung bzw. bloBem Wunschdenken
des Lukas beruht. Analoges wiire zu den Wunderberichten und dem Pfingst-
bericht zu sagen.

Bei der Deutung der Abweichungen der drei lukanischen Berichte vom
Bekehrungserlebnis des Paulus vor Damaskus (Kap. 9, 22 und 26) rickt
auch G. Stidhlin von der fritheren Mehrquellentheorie ab. Er fiihrt die Ab-

3 K. Troemé, Le «Livre des Actes» et ’histoire (1957).

4 Ph. Vielhauer, Zum «Paulinismus» der Apg.: Ev. Theol. 10 (1950-51),
S. 1-15.

5 Haenchen (A. 1), S. 45 A. 4.

¢ Reicke (A. 2), S. 18.



Rezensionen 2256

weichungen bzw. Widerspriiche wie E. Haenchen auf die lukanische Kom-
position einer urspriinglichen Uberlieferung in mehreren Variationen zuriick.
Es ist aber schwer einzusehen, daf Lukas bewuBt ausgesprochene Wider-
spriiche komponiert hat. Der Fortschritt der neueren Acta-Forschung wird
darin gesehen, daf3 den Fragen der schriftstellerischen Komposition und der
Theologie des Verfassers Vorrang vor den literarischen und historischen Fra-
gen gegeben wird. Die Uberbetonung der Bedeutung der Kompositions-
technik des Verfassers birgt aber die Gefahr in sich, daB der Geschehnis-
charakter mehr oder weniger verfliichtigt bzw. ausgehohlt wird, indem dabei
Einzelziige der Berichte zu bloBen Fiktionen erklirt werden oder als der
schriftstellerischen Phantasie des Verfassers entsprungen gelten. G. Stihlin
ist dieser Gefahr nicht in dem Mafle wie E. Haenchen erlegen. E. Haenchen
nimmt nicht an, dafl die Gemeindetiberlieferung «die verzwickten korrespon-
dierenden Opduata enthielt», sondern hilt diese fur «schriftstellerische Mit-
tel» des Lukas”. G. Stdhlin dagegen glaubt nicht, daB Lukas «seine Ge-
schichte auf Grund von biblischen Legenden oder auBlerbiblischen Sagen ge-
staltet» habe, sondern meint: «Jene urspriingliche Uberlieferung aber bildet
den Kern in allen Wiedergaben des Lukas: die Lichterscheinung auf dem
Wege und das in allen Berichten fast gleich wiedergegebene Gesprich zwi-
schen dem himmlischen Herrn und Paulus...» (8. 310). Bei aller Kommen-
tierung sollte die Theologie des Verfassers biblischer Schriften Vorrang vor
allen anderen Fragen haben, wobei der Zeugnischarakter von den geschehenen
Heilstaten Gottes gewahrt bleiben mul. Helmut Wenz, Frankfurt

WiLHELM SCENEEMELCHER (Hrsg.), Hldgar Henneckef, Neutestamentliche Apo-
kryphen in deutscher Ubersetzung. 3., neubearb. Aufl. 1. Evangelien. 2. Apo-
stolisches, Apokalypsen und Verwandtes. Tiibingen, J. B. C. Mohr (Paul
Siebeck), 1959—-64. VIII + 377; X + 661 S. DM 19.60; 38.—.

Edgar Hennecke (1865-1951), Pfarrer in Betheln, Hannover, schuf mit
seinen Neutestamentlichen Apokryphen (1904, 2., erweit. Aufl. 1924) und
seinem Handbuch zu den Neutestamentlichen Apokryphen (1904) zwei litera-
rische Monumente, die seinen Namen zu einem Appellativ gemacht haben.

Auf seinen Wunsch ubernahm 1948 W. Schneemelcher, Professor fiir
Kirchengeschichte in Bonn, die Redaktion einer dritten Auflage der Neu-
testamentlichen Apokryphen. Thm zur Seite steht, wie seinerzeit Hennecke,
eine Reihe von angesehenen Spezialisten als Ubersetzer und Erklirer der
Texte.

Wegen der Vermehrung des Textstoffes fand sich Schneemelcher veran-
laBt, in die Neuauflage nur solche Dokumente aufzunehmen, welche den im
Neuen Testament vertretenen Literaturformen verwandt erscheinen: 1. evan-
gelisch, 2. apostolisch, 3. apokalyptisch gestaltete Uberlieferungen, die eben
die kanonischen ersetzen oder erginzen wollten (S. 6f.). Ganz streng wird das
Programm nicht durchgefiihrt. Unter dem 2. Titel standen in der zweiten
Auflage auch das Kerygma Petri und Stiicke aus den Pseudo-Clementinen ;

7 Haenchen (A. 1), S. 284.

15



226 Rezensionen

diese werden in der dritten Auflage anders prisentiert, aber trotz der Ver-
schiedenheit der Gattungen beibehalten. Zur 3. Gruppe wurden in der alten
Auflage der Hymnus der Naassener und die Oden des Salomo gerechnet,
welche in der neuen Auflage als Dichtungen einem Anhang zugewiesen wer-
den. Andererseits hat Schneemelcher im Gegensatz zu Hennecke auf die
Texte der angeblichen Aposteljiinger Barnabas, Clemens, Ignatius, Polykarp
und Hermas verzichtet, die in der Alten Kirche zum Teil kanonisches An-
sehen hatten und aufgrund der Textsammlung von J. B. Cotelier (1672) als
Apostolische Viter bezeichnet werden. Ebenso hat Schneemelcher die von
Hennecke als ebenbiirtige Uberlieferungen mitaufgenommenen Papiasworte,
Presbyterworte, die Apostellehre, den Diognetbrief, die Sextusspriiche und
anderes mehr ausgelassen, obwohl die Einleitungskapitel einige von diesen
Texten anfiihren. Infolgedessen enthélt die neue, iiberwiegend doch von pro-
testantischen Forschern zustande gebrachte Ausgabe der Neutestamentlichen
Apokryphen tatséchlich nicht mehr Apokryphen im Sinne von deutero-
kanonischen oder dhnlich gestellten Biichern, so wie man im Protestantismus
herkémmlich von Apokryphen des Alten Testaments spricht. Vielmehr geht
es um ein altkirchliches Gegenstiick zu dem, was im Katholizismus alttesta-
mentliche Apokryphen, im Protestantismus aber judische Pseudepigraphen
heiBt. Das sei nicht aus Kritiklust, sondern als Erkldrung bemerkt; die tech-
nische Notwendigkeit der genannten Begrenzung des Textstoffes ist evident.

Dafir sind tber Hennecke hinaus 1. manche Texte neu aufgenommen,
2. manche Texte ausfiihrlicher iibersetzt und erkliart worden. Hierdurch ist die
Seitenzahl des Gesamtwerks um mehr als 50 Prozent gewachsen. 1. Neu auf-
genommen wurden vor allem neuentdeckte #agyptische Jesuslogien und
gnostische Evangelien. Zu den letzteren beginnt wegen der koptischen Funde
bei Nag Hamaéadi am Nil ein auBerordentlich gro3es, hier von H. Ch. Puech
eingehend dargestelltes Material hervorzutreten. 2. Ausfithrlicher ubersetzt
und erklért wurden vor allem die finf groflen Apostelakten des 2. und 3. Jahr-
hunderts (Acta Joh., Petr., Paul., Andr. und Thom.). Weil die Apostelakten
und Apokalypsen von Nag Hamadi meistens noch immer unveréffentlicht
sind, konnte der neue Hennecke in diesem Bereich nicht mehr erweitert wer-
denl.

Monumental 146t sich auch die Neuauflage nennen. Herausgeber und Mit-
arbeiter haben mit Sorgfalt und Liebe ein Standardwerk ausgearbeitet, das
jeder gebildete Theologe brauchen und schitzen wird. Der dargebotene
Reichtum gnostischer Texte lal3t aber das Bediirfnis nach einer dhnlichen,
bequemen Sammlung von kirchlichen Texten aus den ersten Jahrhunderten
hervortreten. Bo Reicke, Basel

! Noch ohne Zugang zu den Nag Hamédi-Texten konnte F. Stegmiiller
1950 nicht weniger als 157 neutestamentliche Apokryphen anfiihren: Reper-
torium biblicum medii aevi, 1 (Madrid 1950), S. 103-250. Sein insgesamt
funfbéndiges Inventar der antiken und mittelalterlichen Apokryphen und
Kommentare verzeichnet Editionen, Anfinge und Ausklinge der Texte.
Dieses groBartige Hilfsmittel biblischer Literaturgeschichte sollte nicht tiber-
sehen werden.



Rezensionen 227

Memar Margah. The Teaching of Margah. Ed. and transl. by John Mac-
donald. 1. The Text. XLII + 177 S. 2. The Translation. VI -+ 255 S.
= Zeitschr. f. die alttest. Wiss., hrsg. v. G. Fohrer, Beih. 84. Berlin, A.
Topelmann, 1963. DM 68.—.

Nach samaritanischem Pentateuch und Targum ist Memar Marqah — «Die
Lehre des Marcus», auch «Das Buch der Wunder» genannt — das wichtigste
Werk samaritanischer Theologie. Entstanden wohl als Niederschlag von
Verhandlungen im Lehrhaus wihrend der Zeit vom 2. bis zum 4. nachchristl.
Jahrhundert, ist dieses aggadische Sammelwerk seinerseits zur Grundlage
gpéaterer Theologie, Mystik und Liturgie dieser Sekte geworden, die mit ihrer
Priesterschaft und Uberlieferung von der Zeit der hebriischen Bibel bis zur
Gegenwart reicht.

Memar Marqgah ist eine Fundgrube fir Orientalisten, denn an ihm la3t
sich die Entwicklung des Araméischen von Zentral- und Nordpalédstina, wie
es seinerzeit von Samaritanern gesprochen worden ist, eingehender als bisher
erforschen. Er ist aber auch eine Schatzkammer, die Material bietet fiir
geistesgeschichtliche Studien, reich an philosophischen, didaktischen und
wissenschaftlichen, poetischen und kabbalistischen Traditionen. Vor allem
fir die vergleichende Religionswissenschaft ist der Memar bedeutsam, weil
mit thm die Assimilation des Christologischen und seine Anwendung auf die
Mosegestalt durch den Samaritanismus faBbar wird. Besonders die Mi-
draschim zu Ex. (in den Bilichern I und II) und zu Deut. 34 (in Buch V)
zeigen Mose als den von Gott berufenen Gesandten, als Propheten und
Priester, als Retter der Guten und Richter der Bésen — als Erloser Israels und
Verderber Agyptens —, der allenthalben mit Attributen bedacht wird, wie sie
Jesus im Neuen Testament zukommen: Indem Gottes Einheit streng ge-
wahrt wird, gilt Mose als sein Knecht und Offenbarer, als Gottes- und
Menschensohn, dem seit Adam und fur alle Zeiten keiner sonst gleicht,
darum er auch, wiahrend Menschen und Méchte ihm huldigen, in einer Wolke
gen Himmel fihrt, um dort aufgenommen und verherrlicht zu werden.

J. Macdonald hat fiir die Weiterarbeit an einem der wichtigsten alt-
samaritanischen Texte mit seiner vorbildlichen Ausgabe eine feste Grundlage
geschaffen. Band I enthélt den kritischen Text auf Grund des Vergleiches, der
Ordnung und Wertung von neun Handschriften. Der Dafanitext in seiner
dltesten Gestalt (D1) bildet die Grundlage, gelegentlich von den beiden
Varianten D2 und D3 korrigiert; auch der andere Hauptstrom, der sog.
Levitische Text (L), wurde, obwohl gegeniiber D sekundér, da und dort ein-
gearbeitet. Der nach Kahle benannte élteste Text (K), der teils betrédchtlich
von der tibrigen Tradition abweicht, wurde — soweit nicht in die Anmer-
kungen aufgenommen — in Appendix I gesondert gebracht. Oft ist die
arabische Ubersetzung, wie sie fast alle Handschriften als Parallelkolumne
haben, zur Verdeutlichung beigezogen. — Nach einer deutschen Einfithrung
von Paul Kahle folgt in der Einleitung eine kurze Geschichte der Memar-
Forschung, die Charakterisierung der verglichenen Handschriften und des
Gebrauchs von Pentateuch und Targumliteratur durch Margah. Band II
bringt die erste vollstindige und zuverldssige Ubersetzung des Memar, im



228 Rezenstonen

Anhang Listen der aus Pentateuch und Targum zitierten Stellen und der
griechischen Lehnwoérter.

Die zukiinftige Aufgabe der Forschung sieht Macdonald zunéchst in der
Néaherbestimmung des Samaritanismus, dann auch in der Erforschung der
mannigfachen Querverbindungen zur qumranitischen, pharisdischen und
frithchristlichen Literatur, dhnlich wie M. Gaster den Asatir, das andere
bekannte samaritanische Aggadawerk mit den Pseudepigraphen, und wie
J. Bowman und R. J. F. Trotter das Joh.-Ev. bzw. den Hebr.-Brief (die beide
auffallende Verwandtschaft sowohl mit Samaritanischem als auch mit
Qumranitischem zeigen) mit samaritanischen Traditionen verglichen haben.
Weil Memar Marqgah in einer Gemeinde entstand, die aufgeschlossen war fiir
Einflisse der Umwelt und die sich nicht durch einen «Zaun um die Weisung»
abschlo, darum ist seine Kenntnis wichtig fiir die Rekonstruktion eines
Bildes vom Palidstina der frihchristlichen Zeit. Er hat seinen Platz, wenn
auch nicht (wie Macdonald p. XLIII meint) vor der Qumranliteratur, so
doch bald nach und dicht neben ihr. Reinhold Mayer, Tiibingen

Aporr JULICHER, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uberlieferung,
nach den Handschriften herausgegeben. Durchgesehen und zum Druck be-
sorgt von W. Matzkow und K. Aland. 4. Johannes-Evangelium. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1963. X + 230 S. DM 180.—.

This volume completes the edition of the Old Latin Gospels planned for
Itala. For John the following manuscripts are used: a (3), aur (15), b (4),
¢ (6), d (5), e (2), f (10), #2 (8), j(2) (22), 1 (11), n (16,), p (20),  (18), ¢ (13),
rl (14), o (24), v (25), 23 and the Vulgate. The symbols not in brackets are
those used in the fascicle and the numbers are those employed in the Beuron
Vetus Latina.

There are two questions about this list.—First, does it give all the manu-
scripts we should expect? Vetus Latina 1, Verzeichnis der Sigel, has in ad-
dition § (27), 72 (28), gat (30), 33, u (35), dimma (43). The omission of § is
venial, and a collation of 33 (Paris, Bibliothéque Nationale fond lat. 10439)
shows it to be Old Latin only in Jn. i—vi. Decision about gat is more difficult.
Perhaps it could have been quoted where it differs from the Vulgate. More
Irish manuscripts should perhaps be used. Certainly y (The Book of Mulling)
should be given. Otherwise we seem to have all the manuscripts available.
—8Secondly, what is the significance of the indications of the source for the
text of each manuscript in the Verzeichnis der Handschriften (ixs) ? The intro-
duction (vs) gives more details about @, 7§, 7' and it is to be hoped that
Vogels” warnings about Gasquet’s edition of a have been observed!. For e
we are referred to «C. Tischendorf, Hvangelium Palatinum, Lipsiae 1847». In
Matthew, Mark and Luke there is the additional remark ¢korrigiert nach
Kollationen von Dom de Bruyne». This is not repeated in John. Is its ab-
sence there significant? For p we are referred to B. Bischoff in Stud: e Testi
cxxi. Bischoff’s article is valuable but gives only small fragments of p. The

1 H. Vogels, Bibl. Zeitschr. 15 (1921), pp. 301ff.



Rezenstonen 229

main part of Jn.xi. 14-44 in p is to be found in Wordsworth-Sanday-White,
Old Latin Biblical Texts 11.

How far is the punctuation that of the manuscripts? For example, ac-
cording to Tischendorf the punctuation of e at Jn.vii. 37-38 is as follows:
81 quis sutit veniat et bibit que credit in me. Sicut scriptum est flumina ete. Itala
adds a comma after sitet and after bibat. We assume that these are editorial
and question their wisdom in a passage when the punctuation is so disputed 2.
Again at Jn.i21 for e Tischendorf gives: Quid ergo es tu. helias es. (= Ti oUv 00;
HMag €i;). This becomes in Itala: Quid ergo es? Tw Heltas es? [f2 has
according to Buchanan: quid ergo tu helias es. This becomes in Itala: Quid
ergo? Tu helia es? 1t is very difficult sometimes to present the punctuation of
manuscripts. It might be wise to be even more opposed to editorial punc-
tuation especially where it goes against the evidence of the manusecript or is
itself a matter for dispute.

In recent years I have often had to consult the Old Latin of the Gospels
and know well how difficult it has been previously to collect its evidence for
John in comparison with other Gospels where Itala was available. We now
have this boon for John too. The printing and production continue to be
excellent. We are given a collection of evidence which is invaluable not only
for the text of John, but also for its interpretation and for the study of the
Latin language. It deserves our gratitude and we must thank Prof. Aland
for bringing Jiilicher’s enterprise to completion. We are extremely grateful
to him and his band of workers for this excellent tool and look forward to the
second edition of Mark with keenest expectation.

George D. Kilpatrick, Oxford

DipyME L’AVEUGLE, Sur Zacharie. Texte inédit d’aprés un papyrus de Toura.
Introduction, texte critique, traduction et notes de Louis Doutreleau,
S.J. 1-3. = Sources chrétiennes 83-85. Paris, Les éditions du Cerf, 1962.
1208 S.

Mit seiner Veroffentlichung vermag L. Doutreleau als erster die Editionen
der Didymiana aus dem Papyrusfund von 1941 (!) zu erdéffnen, nachdem
Schérer bereits frither aus dem gleichen Funde die Origeniana (Rémerbrief-
kommentar, Disput mit Heraklides und Genossen) hatte vorlegen kénnen.
Soweit ich personlich informiert bin, werden die Herren Hagedorn und
Koenen vom Koélner Institut fiir Papyrusforschung die néchsten sein, wobei
ihr Codex wesentlich schlechter erhalten ist. Noch lénger wird aus dem
gleichen Grunde wohl die Verdffentlichung des von Gesché, Briissel, und
Nautin, Paris, vorbereiteten Psalmenkommentars und Genesiskommentars
auf sich warten lassen. Der Sacharjakommentar war noch am besten erhal-
ten. Zudem kam dem Herausgeber der Glucksumstand zu Hilfe, dal tber
das in Kairo lagernde Material hinaus jene Partien, die in den internationalen
Handel gekommen waren, zur Verfiigung gestellt wurden. Ungeachtet der
noch vorhandenen Lakunen wird allgemein die Ausgabe von der Forschung
begriilt werden.

2 See for example The Journ. of Theol. Stud. N. 8. 11 (1960), pp. 340-342.



230 Rezensionen

Was der Herausgeber bereits in seinem Referat auf dem Oxforder Kongre3
(«Ce que l'on trouvera dans I'In Zachariam de Didyme I’Aveugle»), tiber den
Inhalt und seine Bedeutung angekiindigt hatte!, bestitigt sich vollkommen.
Vor allem fillt hier der Auslegungsgeschichte wie auch der Erforschung des
Septuagintatextes neues Material zu. Auch im Hinblick auf die durch die
Turafunde ausgeléste Forschungsdebatte um das literarische Erbe des
alexandrinischen Kirchenvaters war diese Publikation ein dringendes Desi-
deratum.

Bei seinem Erstbericht tiber den Turafund hatte Doutreleau noch ge-
schrieben?: «Le codex VI (Zacharie) parait complet. I1 comprend vingt-six
cahiers... et laisse quatre pages blanches & la fin quand le commentaire est
terminé.» In der Introduction zu dieser Ausgabe, die zugleich sehr eingehend
den Text analysiert und auch die durch ihn ausgeloste Problematik darstellt,
wird hingegen festgestellt: «Il nous manque en outre 8 pages (Q. XIV p. 3—4,
13-14; Q.XVI, p. 1-2, 15-16)», was dann an den betreffenden Stellen der
vorliegenden Ausgabe II, 678. 694. 730 auch festgehalten wird. Allerdings
nur an drei Stellen. Bei Q.XVI, 15-16 = Doutreleau II, 757f., wo man ein
Gleiches erwartet, stellt man iiberrascht fest, daf3 ein Text geboten wird, den
der Editor sich kaum aus den Fingern gesogen haben wird. Die kleine Fest-
stellung beleuchtet schlagartig, welche Geheimnisse diese Erstausgabe eines
Didymuskodex aus Toura umwittern. Letztlich ist es auf die Tatsache, daf
der Fund einst nicht gentigend gesichert werden konnte und grof3e Bestand-
teile in den Papyrushandel abwanderten und dort noch z.T. zuriickgehalten
werden, zurtickzufiihren, wenn man die verdienstvolle Arbeit grundsétzlich
als eine «édition préliminaire» bezeichnen mufl.  Carl Andresen, Goéttingen

B. A. GeErrisH, Grace and Reason. A Study in the Theology of Luther. Oxford,
Clarendon Press, 1962. XII + 188 S. Sh. 30/-.

TrOMAS M. McDoxovucH, O.P., The Law and the Gospel in Luther. A Study of
Martin Luther’s Confessional Writings. Oxford, University Press, 1963.
X + 180 S. Sh.30/-.

Diese beiden, in der selben Druckerei erstellten Biicher in einer gemein-
samen Besprechung zu wiirdigen, ist in gleicher Weise eine verlockende wie
auch eine recht undankbare Aufgabe. Verlockend, weil sich beide stark be-
rithren und offenkundig eine gemeinsame Aufgabe erfiillen sollen, ndmlich in
einer geistigen Umgebung, die bis heute dem eigentlichen Anliegen Luthers
mehr oder weniger fremd gegeniibersteht, dessen zentralen Gedanken zu
vermitteln ; undankbar ist ein Vergleich, weil sich die Feststellung nicht ver-
meiden liBt, daB die spéiter erschienene Schrift aus katholischer Feder jene
Sorgsamkeit in der Durchdringung der Probleme und ihrer Darstellung ver-
missen 1aBt, die die Arbeit von Gerrish kennzeichnet — man muf3 daher dessen
gewartig sein, dafl} ein solches Urteil als ein aus konfessioneller Vorein-
genommenheit erflieBendes millverstanden wiirde. Gerne wird freilich zuge-
standen, dafl McDonough den schwereren und weiteren Anmarschweg hat,

1 L. Doutreleau, Studia patrist. 3, = Texte u. Unt. 78 (1961), S. 13-195.

2 Ders., Rech. de sc. rel. 43 (1955), S. 161-176.



Rezensionen 231

dennoch muB} obiges Urteil ausgesprochen werden, allerdings nicht ohne Her-
vorheben zweier wesentlicher Momente: erstens ist auch das Buch von
MecDonough voll besten Willens, Luther aus verlaBlichen Quellen und unter
Beriicksichtigung seines zeitgeschichtlichen Hintergrundes zu begreifen,
zweitens aber ist es fast eine Tragik zu nennen, daB er die Arbeit von Gerrish
offenkundig nicht mehr einsehen konnte, denn es ist kaum zu bezweifeln,
daB sie sonst in mancher Hinsicht hétte anders aussehen miissen. So etwa
kann der Appendix I, «Merit de condigno and de congruo» (S. 156-162), vor
der wesentlich eindringlicheren Darstellung bei Gerrish (S. 123-136) nicht
bestehen, da Gerrish sehr genau nachweist, daf fir Luthers Einsicht der
Legalismus in der Fassung des Thomas nicht minder gefiéhrlich und proble-
matisch ist als in seiner nominalistischen Erscheinungsform.

Man wird uberhaupt urteilen mussen, dall das Buch von McDonough
unter den Zwingen einer bestimmten Absicht leidet. Der gute Wille, die dem
katholischen Denken so fremdartige Gesetz-Evangelium-Relation bei Luther
verstdndlich zu machen, verfithrt offenbar zu einer advokatorischen Argu-
mentation: so wird der «nominalistische Kontext» (S. 162) tiber Gebihr
strapaziert, und Luthers scharfe Ausfélle gegen die «Moéncherei» und sein
Lobpreis von Ehe und Familie werden psychologisierend auf seine eigene
EheschlieBung, ja auf einen traumatischen Vaterkomplex (S. 81, bes. Anm. 1)
zuriickgefithrt. Schon eingangs finden wir die (bei Gerrish griindlich wider-
legte) These vom «unsystematischen» Luther sowie eine Uberschiitzung seiner
personlichen «Erfahrung» (S. 10) als Erklarungsgrund seiner theologischen
Anschauung stark in den Mittelpunkt geriickt, was z.B. auch zur Folge hat,
daf3 McDonough sich bei einer Frithdatierung des Turmerlebnisses festlegt,
ohne andere als die bisher tiblichen Griinde beizubringen. Wichtiger ist freilich
das beinahe voéllige Vorbeigehen an der Relation des Gesetzes zur Schépfungs-
theologie und zur Kategorie der Geschichte, die fir Luther so charakteristisch
ist und erst das Verstdndnis fiir seine Auffassung fiir den Gottesdienst in der
Welt, fiir Beruf, Ehe und Familie aufschlieBt. Auch wenn man dem Ver-
fasser zugesteht, dafl ihn die Relation Gesetz-Evangelium in besonderer
Weise interessieren multe und er sie deshalb vorrangig zu behandeln hatte,
so mul} eben diese Vernachlissigung spiirbar werden. Wie sehr dies der Fall
ist, ergibt eine Beurteilung des Verhiltnisses von Gesetz und Evangelium
unmittelbar. Ein vordergriindiges Einteilungsprinzip ordnet das «Gesetz»
dem Dekalog und seiner Exegese im Groflen Katechismus zu, wihrend
andererseits Credo, Vaterunser und die Sakramente unter dem Motto «The
Gospel Section» (S. 91ff.) zusammengefal3t werden. Das fiihrt nicht nur zu
einer ungeniigenden Bewertung des zwar erwiahnten Evangeliumgehaltes
gerade in der Auslegung des Ersten Gebotes im GroBen Katechismus und
einem volligen Ubersehen der dort so entscheidend zur Aussage kommenden
Beziehung von «Gott» und «Glaube», sondern es erlaubt dann, die Relation
Gesetz-Evangelium und die entsprechende von «Gerechter» und « Stinder» mit
dem vagen Begriff eines « Dualismus» (z.B. S. 146) zu beschreiben, der ebenso
stereotyp sich wiederholt wie die Exegese der Stinde als «moral impotence»
oder «moral depravity», so dall dann von Luthers «moral pessimism» ge-
sprochen werden kann (S. 26, 27 u.6.). Damit héngt zusammen, dall zwar



232 Rezensionen

Luthers Rechtfertigungslehre als eigentlicher Hintergrund der Lehre von
Gesetz und Evangelium genannt wird, dafl ihr aber eine wirkliche Aufmerk-
samkeit nicht geschenkt wird, so dal das eigentiimliche Fundament von
deren Dialektik im Dunklen bleibt. Bzw., die Dialektik muf3 deshalb vor
einem theologie- und frommigkeitsgeschichtlichen «background» begreiflich
gemacht werden, erscheint aber zugleich als schriftwidriges Willkiir-Dogma
(S. 168), das einseitig in das Ganze der Theologie hineingetragen wird. Zwar
erscheint, wie bei anderen katholischen Theologen, so auch bei MecDonough
die «despair-faith experience» unter dem Worte Gottes im Sinne eines «bibli-
cal existentialist account of sin and grace» (S. 89) als ein begreifbares und
nicht ganz unberechtigtes Modell der Gott-Menschbeziehung; es verlangt
aber deutlich gemifl dieser Darstellung nach einer Ergédnzung durch die
«perfect harmony» der theologischen Gedanken des Heiligen Thomas (S. 162,
vgl. 173). Es nimmt nicht wunder, da in dieser Sicht die Sakramentslehre
Luthers als ein Fremdkorper innerhalb seines eigenen Denkens erscheint
(S. 123). Das lieBe sich freilich auch aus dem raschen Durchmarsch durch die
Schmalkaldischen Artikel (S. 130-145) erkldren, der offensichtlich nur ange-
treten wird, um auch in dieser zweiten Bekenntnisschrift aus Luthers Hand
das einseitige Modell von despair-faith, bzw Law-Gospel nachzuweisen, ohne
darauf zu achten, was gerade zum Verhiltnis von Rechtfertigung und Sakra-
ment hier zu lernen wéare. Nimmt man dazu, daB} trotz eindringlicher Be-
schiftigung mit dem Gesetz die eigentiunliche Usus-Lehre desselben nicht
aufgegriffen wird, oder daf3 das, durch die Forschung lingst als einseitige
Uberspitzung erkannte, Lutherbild von Rudolf Thiel (S. 95, Anm. 1) be-
schworen wird, dann registriert man im Ganzen doch etwas bekiimmert, daf
es dieser fleifigen und in vieler Hinsicht doch schonen Arbeit kaum gelingen
wird, den wirklichen Luther ihren Lesern zu vermitteln.

Nun, Gerrish geht seinerseits gerade darauf aus, bestimmte voreinge-
nommene Lutherbilder zu zerstoren: er fragt nach Luthers «Irrationalis-
mus» (S. 3) und kommt dankenswerter Weise zu einer Auffassung, die der
Wirklichkeit nicht nur des Reformators, sondern auch der Wirksamkeit seiner
Reformation tatséchlich gerecht zu werden vermag. Dabei verharmlost er
keineswegs die oft brutal-einseitige Beschimpfung der Ratio durch Luther,
aber er fragt immer danach, was hinter diesen leidenschaftlichen Ausbrichen
steckt, und deckt in sorgsamer Abhebung von den unerwartet positiven Aus-
sagen des Reformators uiber die Bedeutung der Ratio im Bereich der «zivilen
Gerechtigkeit» (regnum rationis; S. 26) die theologischen Hintergriinde und
nicht blof3 den zeitgeschichtlichen «background» auf. Ohne Gewaltsamkeiten
erkennt er die Bedeutsamkeit der Zwei-Reiche-Lehre Luthers gerade auch
fiir das Vernunft- und Erkenntnisproblem, und arbeitet dabei nicht nur (kla-
rer als McDonough) die Rolle der Rechtfertigungslehre fiir die Relation
Gesetz-Evangelium heraus, sondern er erkennt in Luthers Toben wider die
«Hure» Vernunft dessen mit erstaunlicher systematischer Kraft durch-
gehaltene Abwehr jeglicher soteriologischer Funktion des menschlichen
Denkens. Indem Gerrish seine Erkenntnisse vor allem am Grofen Galater-
kommentar, dessen diffizile historisch-philologischen Probleme er niichtern
in Rechnung stellt, iiberpriift, gelingt ihm eine eindringende Darstellung von



Rezensionen 233

Luthers Kampf fiir die freie Gnade im Evangelium gegen den eigentlichen
Erzfeind des «Legalismus», der sich der Ratio als seiner sublimsten Waffe zu
bedienen weil. Der Héhepunkt der Darstellung liegt in den Abschnitten
«Reason and Law» und «Reason and Religion» (S. 84—113), oder in der Inter-
pretation von Luthers Rede vom «White Devil» (S. 114ff.).

Es leuchtet dann sofort ein, wie Luthers positive Wiirdigung der Ratio im
ganz allgemeinen Weltgebrauch eben nicht im Widerspruch zu seinem Kampf
gegen die Ratio als «falsa religio» steht, sondern wie diese positiv-negative
Einschitzung der Ratio parallel geht zu seiner Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium. Im SchluBteil «Reason and Scholarship» zeichnet Gerrish
die Wiirdigung der Vernunft durch Luther nach und auch ihre Rolle im
Bereich der Wissenschaft, nicht zuletzt auch fur das Studium der Schrift und
damit auch fir die Theologie (S. 142ff.). Man bedauert freilich, dall dieser
letzte Abschnitt nur die grolen Linien abschreitet und die neuere, etwa von
Ebeling inaugurierte, Problematik der «Hermeneutik» und der «Geschicht-
lichkeit» bei Luther noch nicht aufnimmt. Hier wiirde diese schéne und
dankenswerte Arbeit noch nach einer entscheidenden Weiterfithrung rufen.
Wie dringlich und verhei3ungsvoll eine solche Weiterfithrung wére, erhellt
nicht zuletzt der Umstand, daBl unser Autor trotz einer anderen Quellenaus-
wahl und verschieden angesetzter Blickpunkte weitgehende Ubereinstim-
mung mit einer, ihm erst nach Fertigstellung seines eigenen Manuskriptes
zugénglichen wertvollen Studie von Bernhard Lohse feststellen konnte?!. Die
Arbeit von Gerrish ist zweifellos ein wirklicher Gewinn fiir die Luther-
forschung; sie diirfte dariiber hinaus geeignet sein, die 6kumenische Bedeut-
samkeit der Theologie Luthers auch im angelséchsischen Raume zur Kennt-
nis wie zur Geltung zu bringen Wilhelm Dantine, Wien

HeLENE WERTHEMANN, Studien zu den Adventsliedern des 16. und 17. Jahr-
hunderts. = Basler Studien zur hist. und syst. Theologie, 4. Ziirich, EVZ-
Verlag, 1963. 190 S., ill. Fr. 15.—.

Die Hymnologie gleicht einem Sternplatz, an dem Wege von verschiedenen
Seiten zusammentreffen. Die Verfasserin hat sich mit Fleil und Findigkeit
iiberall orientiert, wo fir das Adventslied etwas zu lernen ist: sie hat bibli-
sche und deutsche Worterbiicher aufgeschlagen (Kittel, Bauer; Grimm,
Triibner); die neutestamentliche Forschung (besonders Cullmann) iiber die
einschlagigen Begriffe und Schriftstellen befragt; primére und sekundére,
klassische und moderne Literatur zu Liturgie- und Kirchenliedgeschichte
studiert (das Literaturverzeichnis umfaf3t zusammen tiber 150 Titel); sich
auch bei Schroeder und Klepper Rats erholt und gelegentlich Seitenblicke
auf die bildende Kunst (Ikonen, Gesangbuchschmuck) und auf die Figural-
musik (Schitz und J. S. Bach) geworfen.

So ausgeriistet, untersucht sie die Adventslieder des 16. und 17. Jahrhun-
derts vorwiegend unter dem Gesichtspunkt der theologischen Aussage. Auf-
regende neue Entdeckungen haben sich nicht ergeben. Aber was man schon

! B. Lohse, Ratio und Fides. Eine Untersuchug iiber die Ratio in der
Theologie Luthers (1958).



234 Rezensionen

seit einiger Zeit weil3, dal} das auf evangelischem Boden gewachsene Kirchen-
lied letztlich versifiziertes Schriftwort ist, daB es aus dem Bedarf fiir Gottes-
dienst und Schule heraus und in weitgehender Anlehnung an die gottes-
dienstlichen Ordnungen, vor allem die Perikopen, entstanden ist, daf3 sich in
seiner Diktion bis in Kleinigkeiten hinein der Wandel der Theologie und der
Frommigkeit spiegelt, das wird hier an gut gewidhlten Beispielen tiberzeugend
aufgewiesen. Man bedauert eigentlich, dal3 die Verfasserin ihre Arbeit nicht
bis zur Gegenwart ausgedehnt, sondern sich mit gelegentlichen Ausblicken
ins 19. und 20. Jahrhundert begnugt hat. Wertende Aussagen hat sie, gewil3
absichtlich, vermieden. Die Arbeit ist, neben anderem, eine wertvolle
Grundlage fur eine kritische Hymnologie, die doch wohl im Zuge der der-
zeitigen dogmatischen Besinnung einmal anheben wird; wertvoll deshalb,
weil sie einem allzu unbekiimmerten Infragestellen des altevangelischen
Liedguts Einiges zu bedenken gibt. Walter Kiefner, Tlubingen

ANDRE MaLET, Mythos et Logos. La pensée de Rudolf Bultmann. Genf, Labor
et Fides, 1963. 403 S.

Deutsche und englische Biicher iiber Bultmann gibt es schon eine ganze
Menge!. Auch im franzosischen Sprachgebiet ist Bultmann bereits bekannt
durch zwei groBere Arbeiten katholischer Autoren? und durch die sehr gute
Darstellung des Waldensers G. Miegge?. Keines dieser Biicher wird erwéhnt
in der Dissertation A. Malets (Sorbonne, Faculté des Lettres); tiberhaupt
wird weder eine Bibliographie geboten noch versucht, Bultmann in die Ge-
schichte der protestantischen Theologie einzureihen, noch ihn, abgesehen von
begeisterter Zustimmung, kritisch zu werten. Trotzdem wird die gut aufge-
baute Arbeit im franzosischen Sprachgebiet Beachtung finden, zumal ihr ein
des Lobes voller Brief Bultmanns vorangestellt ist.

Das Buch macht einen zwiespéltigen Eindruck.

Der grundsitzliche, philosophisch-theologische Teil ist eindeutig seine
Stérke. Malet hat Bultmanns Hermeneutik sicher richtig erfaBt. Er ent-
wickelt sie zuerst anhand der Bultmannschen «Kategorien» (z.B. Durch-
brechung des Subjekt-Objekt-Schemas, Mythus, Geschichte — Historie),
dann — im dritten Teil des Buches — formuliert er ihre Tragweite noch einmal
abschlieBend, indem er ihre Beziehungspunkte zur Philosophie Heideggers
aufzeigt und die Divergenzen zwischen Bultmann und Jaspers einerseits,
zwischen Bultmann und Barth andererseits ins rechte Licht zu riicken ver-
sucht. Er steht natiirlich auch hier ganz auf Bultmanns Seite und macht sich
die Sache auf folgende Weise, was Barth angeht, ein bilchen leicht: er richtet

1 Siehe den Forschungsbericht G. Bornkamms, Die Theologie Rudolf
Bultmanns in der neueren Diskussion: Theol. Rundschau N. F. 29 (1963),
S. 33-141.

2 L. Malevez, Le message chrétien et le mythe. La Théologie de Rudolf
Bultmann (1954); R. Marlé, R. Bultmann et l'interpretation du Nouveau
Testament (1956; deutsch 1960).

3 G. Miegge, L’évangile et le mythe dans la pensée de R. Bultmann (1958;
ital. 1956, engl. 1960).



Rezensionen 235

einfach alle kritischen Fragen, die Barth an Bultmann stellen zu miissen
meint, an Barth selber zuriick und erweckt so den Anschein, Bultmann denke
konsequenter «barthianisch» als Barth selber.

Weniger befriedigend ist der historisch-exegetische Teil, wo Bultmanns
Hermeneutik «ins Werk gesetzt» wird. Sicher sind auch hier die grofen
Linien der Exegese Bultmanns und dessen Entmythologisierungsprogramm
richtig wiedergegeben, aber man spiirt deutlich, da3 Malet auf diesen Gebie-
ten weniger zu Hause ist. Er 148t sich nur von Bultmann fithren. Das ist aber
gefdahrlich., Bultmann darf es sich erlauben, aus groer Sachkenntnis heraus
auch in kurzen Aufsétzen iiber weite Gebiete in allgemeiner Form zu sprechen.
Malet sollte es sich aber nicht gestatten, die Linien der in diesen Aufsétzen
entwickelten Ideen «auszuziehen», indem er sie noch durch einige Bibelzitate
oder Dichterworte «ergédnzt». Mit der Exegese ist Malet offensichtlich nicht
vertraut. Die kritischen Ergebnisse Bultmanns sind ihm sakrosankt und
werden daher diskussionslos, aber nicht etwa neutral referierend, sondern
restlos zustimmend wiedergegeben. Uber alttestamentliche Religion, Spit-
judentum, Urchristentum, Gnosis usw. scheint Malet eher schablonenhafte
Vorstellungen zu haben; auler der Bibel wird denn auch nur dulerst selten
eine Quellenschrift als Beleg angefiihrt.

Geradezu enttduschend aber ist die Arbeit Malets, wo er glaubt, ausfallig
werden zu miissen (hier verldB3t er entschieden auch die Bahnen seines
Meisters, der sich im Gegenteil in seiner sachlichen Polemik immer durch vor-
nehme Ritterlichkeit auszeichnet). O. Cullmann z.B. wird bei Malet zum
Hauptvertreter der «Exégése conservatrice». Was Malet sich hier auf 6 Seiten
seines Buches an Ignoranz und Arroganz zugleich — ich finde dafiir wirklich
kein anderes Wort — leistet, ibersteigt jedes ertriagliche Mal3. Wir wissen, da@
Bultmann — von der Exegese her — Jesus ein messianisches SelbstbewuBtsein
abspricht und daf Cullmann — ebenfalls von der Exegese her — mit vielen
andern die gegenteilige Meinung vertritt. Das ist eine durchaus wissenschaft-
liche Divergenz, die entgegen der Behauptung Malets mit dem theologisch-
dogmatischen Standpunkt tiberhaupt nichts zu tun hat. Wir wissen ferner,
daf Bultmann als Historiker (im Gefolge Boussets) der hellenistischen Ge-
meinde einen grofen EinfluB auf die Ausgestaltung der frithchristlichen
Theologie einrdumt. Cullmann seinerseits nimmt einen geringeren Einflu3 des
auferpaldstinensischen Hellenismus auf die Entstehung der neutestament-
lichen Theologie an, betont aber (iibrigens in vollem Einverstéindnis mit
Bultmann, nur iiber ihn noch hinausgehend) den EinfluB hellenistisch-
synkretistischer Strémungen schon auf den Zweig des Judentums, der als
die Wiege des Christentums anzusehen ist. In vélliger Unkenntnis der dies-
beziiglichen Arbeiten Cullmanns iiber die Pseudoklementinen, das Johannes-
evangelium und das «esoterische Judentumy», die durch die Qumran-Funde be-
statigt worden sind, erlaubt sich Malet die von da aus geradezu grotesk wir-
kende Behauptung, Cullmann schalte den Hellenismus aus apologetischen
Griinden aus. Wie kommt Malet iiberhaupt dazu, sich zu Unrecht mit dem
Schild Bultmanns deckend, echt inquisitorisch zu dekretieren, Cullmanns
Auffassungen seien aus einer Angst heraus geboren, der neutestamentliche
Glaube kénnte einer zu groBen Kritik zum Opfer fallen?



236 Rezenstonen

Malet ist. ein Bewunderer Bultmanns. Das ist sein gutes Recht. Aber diese
Art Bewunderung schie3t iiber das Ziel hinaus und leistet Bultmann jeden-
falls keinen guten Dienst. Man fragt sich nach der Lektiire dieses Buches, ob
es nicht ratsamer wire, anstatt kritiklose Studien iiber Bultmann in franzé-
sicher Sprache lieber franzésische Ubersetzungen weiterer Arbeiten Bult-
manns herauszugeben und so dem Leser ein objektives Urteil zu erméglichen.
Studien «iiber», mogen sie noch so kongenial sein, kénnen nie die ipsissima
vox ersetzen. Sie schaffen ihrerseits einen «Mythus». Willy Rordorf, Genf

C. B. OrrNER, H. VAN STRAELEN, Modern Japanese Religions. With Special
Emphasis upon their Doctrines of Healing. Leiden, E. J. Brill, 1963. 296 S.

Das anzuzeigende Buch ist das gemeinsame Werk eines Protestanten und
eines Romisch-Katholiken. Mit Recht wird zu Beginn betont, Kenntnis-
nahme von diesen mindestens 15 %, der japanischen Bevolkerung erfassenden
neuen religiosen Bewegungen sei fiir ein Verstindnis des heutigen Japan
wesentlich. In der Einleitung, Kap. I, kommen die verschiedenen Schwierig-
keiten zur Sprache, die sich einem Verstehen der neuen Religionen in den
Weg stellen: u.a. Mangel an addquatem, autoritativem Quellenmaterial;
Lehre und Zeremoniell noch wenig kristallisiert oder standardisiert. Die Ver-
fasser geben guten Einblick in die Andersartigkeit ostlicher Denkart. Kap. 11
behandelt gemeinsame Charakteristika der neuen Religionen, u.a. Heilen
von Krankheit als raison d’étre und Hauptattraktion gewisser Bewegungen.
In Kap. III-V gelangen von den rund 125 als «neue Religionen klassierten
Bewegungen die 5 mit einer die Millionengrenze iibersteigenden Mitglieder-
zahl zur Besprechung: Tenrikyd, Seich6é no Ie, Soka Gakkai, Reiyikai
Kyodan, Rissho Koseikai, sowie die sich dieser Grenze rasch nahernde PL
Kyodan-Bewegung, von solchen mit geringerer Anhéngerzahl die Omoto-
Religion, weil sie den Anstoll zur Geburt weiterer wichtiger Bewegungen
gegeben hat, sowie die auf Krankenheilungen gleichsam spezialisierte Sekai
Kyuseikyo-Bewegung. Es folgt ab S. 111 der eigentliche Hauptteil des
Buches: Kap. VI Metaphysical Basis, Kap. VII Concept of Deity. Westliche
Begriffe wie Monotheismus, Polytheismus, Pantheismus usw. sind dem
japanischen Denken nicht angemessen (S. 143). Kap. VIII-X behandeln
nacheinander Cause of Sickness, Cure of Sickness, Healing Methods. Primare
Ursache von Krankheit liegt nicht im Physischen, sondern in tiefern Schich-
ten des Menschen. Heilmethoden sind: Belehrung, Meditation, Gebet,
Gottesdienst, Heil-Rituale, Kérperliche Arbeit, Wallfahrt zum Hauptquartier
der Religion u.a.m. AufschluBreich ist Kap. XI The Effectiveness of the NR.
Unter den geheilten Krankheiten figurieren im allgemeinen Neurosen,
Magenstérungen, Hoher Blutdruck, Asthma, Hautkrankheiten u.&. (S. 246).
Im SchluBfolgerungen bietenden Kap. XII werden vom christlichen Stand-
punkt aus die neuen Religionen hinsichtlich ihrer Stérken und Schwichen
gewertet. Das Buch schlieBt mit einem Glossar japanischer Begriffe, Biblio-
graphie und Index. Mit zahlreichen Schwarz-wei3-Fotos versehen, bietet es
ein reichhaltiges Panorama der modernen religiosen Bewegungen Japans.
Man ist den beiden Verfassern fir die Fille an wertvollemm Material, ein-
schlieBlich zahlreicher Quellenzitate, dankbar.



Rezensionen 237

Hinsichtlich der Art der Beurteilung der modernen japanischen Religionen
haben sich mir indes verschiedentlich Fragezeichen aufgedréngt. Ist es z.B.
richtig zu sagen, in den neuen Religionen sei die Lehre hinsichtlich spiritueller
Natur und Bediirfnisse des Menschen «usually so secondary that man’s basic
needs are considered to be physical and the solution to such needs becomes
the ultimate salvation for which man seeks» und «these religions remain, on
the whole, in a Diesseits circle and in that circle they turn round and round»
(S. 272)? Die Perspektive des Buches von W. Kohler, Die Lotus-Lehre und
die modernen Religionen in Japan (1962), scheint mir jedenfalls sachge-
mifer. Kann man so einfach sagen, japanische Religionen seien «primarily
man-centered» (S. 195), Krankenheilung geschehe «by individual effort rather
than any perceptible reliance upon the divine» (S. 196) oder «the primary
power at work... is human rather than divine» (S. 237)? Solche Antithesen
scheinen mir dem Sachverhalt, weil die japanischen Denkvoraussetzungen
(man denke etwa an den Kami-Begriff( nicht geniigend beriicksichtigend,
nicht gerecht zu werden. Noch eine Kleinigkeit: S. 37, Anm. 18; 8. 102, Anm.
16; S. 109, Anm. 26; S. 204, Anm. 10, vermiBt man bei der zitierten Literatur
die Autorenangaben. Fritz Dumermuth, Kyoto

PeTER L. BERGER, Kirche ohne Auftrag. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1962. 196 S.

Dr. Hans Bolewski hat das aufrittelnd geschriebene Buch des amerikani-
schen Soziologen Peter Berger «The Noise of Solemn Assemblies» ins Deutsche
ubertragen und in seinem hilfreichen Vorwort die Dringlichkeit der Ausein-
andersetzung mit den aufgeworfenen Fragen auch in den européischen
Kirchen mit Recht betont. Berger durchleuchtet die soziologischen Struk-
turen der protestantischen Kirchen Amerikas und sucht ihre paradoxe
Situation verstindlich zu machen: dem ungeheuer reich entfalteten religiésen
Leben, das «anscheinend von hoher funktionaler Bedeutung ist», entspricht
ein iiberraschend geringer Einflul auf die Gestaltung des 6ffentlichen Lebens,
weil der Dienst der Kirchen sich weitgehend erschopft in einer feierlichen Be-
statigung des allgemeinen Lebensgefiihls, in der Integration der Kirchen in
ein durch kulturelle, soziale, politische und psychologische Anspriiche ge-
formtes Wertsystem.

Die Diagnose wird im wesentlichen wohl richtig sein. Leider aber sucht
Berger (wie so viele heute) die Hilfe in den «ibergemeindlichen Laieninsti-
tuten». Gegen solche neuen Formen der Begegnung ist gewil nichts zu sagen,
aber dem eigentlichen Problem wird mit dieser Lésung nicht standgehalten.
Die letzte Not (nicht nur der amerikanischen Kirchen) liegt in der Schwiiche
der Verkiindigung, die nicht mehr wagt, sich bedingungslos «dem Text» und
damit dem lebendigen Wort anzuvertrauen. Mathias Rissi, Richmond, Virg.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU
ScawEelz. The Ecumenical Review 16, 3 (1964): W. A. Visser 't Hooft,
Missions as the Test of Faith (249-257); M. M. Thomas, The World in which
we Preach Christ (258-265); A. H. van den Heuvel, The Honest to God



	Rezensionen

