
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Textkritische Bemerkungen zum Hohenliede

Unter den textlichen Differenzen des Hl. — sie sind von F. Horst in der
Biblia Hebraica übersichtlich zusammengestellt - gibt es Fälle, die m.E. bei
ihrer Berücksichtigung nicht bloß von philologischer oder archäologischer
Bedeutung sind, sondern die Auslegung selbst tiefgehend beeinflussen.

1. Titel. Es sei wenigstens erwähnt, daß R. Gamliel den Titel des Hl.
übersetzte: Das Lied der Sänger in der Höhe (schir schirim schel ma'alah). Die
Sänger in der Höhe sind die Engel, ihre Partner auf der Erde die frommen
Israeliten, wie das ideale Israel überhaupt eine Schwester der Engel genannt
wird1.

2. Hl. 1, 6. Das bne 'immi nicharu bi (Horst nächäru) heißt wörtlich, ob wir
eharah oder charar zugrunde legen, «erglühen, sich erhitzen». Der griechische
Text hat fgaxfffavxo fv fpoi «kämpften in mir». Dieselbe Lesart zeigen die
beiden lateinischen Versionen: pugnaverunt. Der syrische Ausdruck 'ethka-
tasch heißt zwar auch «sie kämpften», doch erinnert das Wort an ktischo:
aestuans, furiosus, daimoniacus, und legt daher einen inneren Kampf nahe.
Nach Ps. 105, 19 wurde Joseph frei, weil ihn das Wort «entflammte». Jer. 20, 9

berichtet von dem verzweifelten Entschluß des Propheten, wegen der
bisherigen Mißerfolge nicht mehr zu predigen. Aber «da ward es in meinem
Herzen wie glühendes Feuer». Er fühlte sich angetrieben, die Predigten doch
wieder aufzunehmen. Nach Luk. 12, 94 ist Jesus in «die Welt gekommen, um
Feuer auf die Erde zu bringen». In 1. Kor. 9, 16 fühlt Paulus die schwere
Verpflichtung zur Predigt des Evangeliums, nach Rom. 1, 15 wird er förmlich
dahingerafft (syr. methchaphat), auch in Rom aufzutreten. Theodor von
Mopsuestia sagt in seinem Johanneskommentar: «Die Apostel entbrannten,
und die Gnade sandte sie in die verschiedenen Teile der Erde.»2 Wir haben
es also nach dieser Übersetzung von Hl. 1, 6 mit einem inneren Kampf der
Braut zu tun, mit einem starken, von der Geisterwelt ausgehenden Antrieb,
im Weinberg des Reiches Gottes zu arbeiten, im Sinne von Zach. 1, 13 ; 2, 2. 7 ;

4, 1. Ich vermute aus diesen Gründen, daß bei der hebräischen Bedeutung des

Wortes nicharu zu bleiben und dieses mit «sie erglühten in mir» zu übersetzen
ist.

3. Hl. 2, 7. Dort ist die Frage dringlich, ob das hebräische 'im als Negation
oder als Wunschpartikel aufzufassen ist (wie in Ps. 81,9; 138, 19). Für letztere
sprechen der griechische (êav) und altlateinische Text (Sabatier, II, 378).

1 Jakob von Sarug, Die Kirche und die Forschung, Strophe 106: P.
Bedjan, Homiliae selectae Mar Jacobi Sarugensis (1905-1910), 4, S. 767-789.
Vgl. die Juden und Christen gemeinsame Vorstellung von den «Oberen» und
den «Unteren»: W. Bacher, Die Agada der Palästinensischen Amoräer, 3

(1898), S. 205. 353. 425; A. Wünsche, Der Midrasch schir ha-schirim (1880),
5. 65. Bei den Syrern die <eloje und tachtoje.

2 Herausgegeben von J. B. Chabot, Paris (1897), S. 4.



208 Miszelle

Letzterem schließen sich die alten Versionen und deren Ausleger an. Es muß
wohl auch Origenes so gelesen haben, wenn ihn Hieronymus derart wiedergibt:

Adjuravi vos, filiae Jerusalem, in virtutibus et in viribus agri, si leva-
veritis et suscitaveritis caritatem. Es schließt sich die Erklärung an: Quam-
diu Caritas dormit in vobis o filiae Jerusalem, quae in me non dormit, quia
vulnerata sum caritäte4. Es fragt sich, wie diese Lesart schon andeutet, bei
wem die Beschwörung geschieht. Es ist bis jetzt kaum genügend beachtet
worden, daß der griechische und altlateinische Text keine Tiernamen haben,
sondern die Engelchöre der Kräfte und Mächte dafür einsetzt: èv xaîç buvà-

geai Kai iaxuoem, in virtutibus et in viribus. An Engelmächte haben jüdische
und christliche Ausleger gedacht. Nach R. Elieser beschwor Salomon «bei
der Heerschar von oben und der Heerschar von unten»5. Hippolyt hat in
seinem Kommentar: «Ich beschwöre euch bei den Kräften und Mächten des

Feldes, welches ist die starke und feste Kriegerschar der Engel.»6 Die Bedeutung

«Engel» ist übrigens auch im Hebräischen durchaus möglich, wenn wir
lesen: seba'oth und 'ajeloth. Endlich sollen die Töchter Jerusalems nicht die
« Geliebte » aufwecken, sondern die « Liebe » erwecken und steigern. Unter der
'ahabah könnte allerdings auch das concretum verstanden werden, nämlich
die Braut, die eingeschlafen ist, und das gäbe für die theologische Auslegung
einen schönen Sinn. Doch so wie der Text liegt, ist sicher das Abstractum
«die Liebe» gemeint. Der Hebräer, Grieche und Syrer (wenn wir rechmto
punktieren) haben das Abstraktum. In der Wendung «daß ihr erwecket und
erreget» liegt im Hebräischen ein Wortspiel vor, die Steigerimg des
Verbalbegriffes vom Kai zum Pilel: To'iru we>im t«'oreru 'eth ha'ahabah. Es
kann sich nur um eine Parallele zum Liebesgebot, Deut. 6, 5; Matth. 22, 37 ;

1. Joh. 4, 7 12, handeln.
4. Hl. 2, 17. Der griechische Text liest für die «Betherberge» öpq

KoiXujgdxwv « Berge der Höhlen ». Aufdie Spur des dunklen Ausdrucks führt der
syrische Text: turai besmone «die Duftberge». Es liegt die Annahme nahe,
daß mit diesem Bergnamen gleicherweise wie die in Hl. 4, 6 und 8 genannten
Myrrhenberg, Weihrauchhügel, Libanon, Amana, Senir und Hermon bildhaft
immer nur die Stadtberge von Jerusalem, Sion und Ophel gemeint sind7. Die
poetische Bezeichnung kommt davon, weil auf dem Sion das Gesetz studiert
wird, rechtliche Entscheide gefällt und Opfer und Gebete dargebracht wer-

3 De Isaac 7 : PL 14, 549; CV 32, 681. In Ps. 40: PL 14, 1135. In Ps. 118:
PL 15, 1322; CV 62, 435.

4 Interpretatio homiliarum Origenis: PL 23, 1117.
6 Wünsche (A. 1), S. 65.
6 Hippolyts Kommentar zum Hohenliede: Texte und Untersuchungen, 8

(1902), S. 97.
7 K. Weczerzik, Die Lage des Sionhügels. Übersicht über die Ergebnisse

der Sionsfrage (1905). Es wurde die Frage erörtert, ob Jerusalem auf zwei
oder vier Hügeln lag. Jedenfalls meint die Schrift unter «dem» heiligen Berg
(Singular) oder «den» heiligen Bergen (Plural) immer den Tempelberg,
weiterhin das diesen umgebende Jerusalem als die heilige Stadt und den
Sitz Gottes.



Miszette 209

den. Auch die «Berge» in den Psalmen scheinen so verstanden werden zu
müssen.

Der Fall liegt hier so wie bei Ps. 120, 5 mit den Ortsbezeichnungen Mesek
und Qedar. «Die räumliche Trennung der in einem Zuge genannten
Landschaften zeigt, daß ihre Namen hier nur sinnbildliche Bedeutung haben. Der
Unglückliche ist nicht wirklich dort, sondern in der Heimat, wo er unter
händel- und ränkesüchtigen Volksgenossen zu leiden hat.»8 Man vergleiche
noch das Volk von Sodoma und Gomorrha in Jes. 1, 10 als Bezeichnung für
Jerusalem, weil sich dieses wie jene Städte über alle Forderungen der Sitte
und des Rechtes hinwegsetzt7. So werden wir in diesen Bergnamen wie oft in
den Psalmen nur eine poetische Bezeichnung für den Sion verstehen müssen,
der infolge der Gegenwart Gottes alles Gute und Schöne in sich vereinigt und
ausstrahlt.9

5. Hl. 6, 4 stellt ein recht verworrenes Textbild dar. Man sehe z.B. die
Vetus Latina: Formosa es, proxima mea, ut bona opinio, ut Jerusalem sicut
admiratio ordinata (Sabatier III, 384). Der griechische Text : Ka\r) ei irXriaiov

pou, diç eüboKia. Die Peschitto : Schön bist du, meine Freundin, wie ein
Wohlgefallen, lieblich wie Jerusalem und furchtbar wie ein auserlesenes
Heer (jo'atj'ach Urischlem, wadchilat gwitho). In diesen alten Versionen
fällt auf, daß von einer Stadt Thyrsa nicht die Rede ist, sondern daß das
hebräische Thyrsa als Zeitwort gelesen wurde «du gefällst» oder auch als
Substantiv «Wohlgefallen». Das erinnert stark an Jes. 62, 4: chephssi bach.
Die von Jahve wiederaufgenommene Braut und Gattin Israel ist keine
Verlassene mehr, sondern eine Wohlgefallende. Vom theologischen Standpunkt
aus ist die Nennung einer anderen Stadt neben Jerusalem als Gegenstand
der besonderen Liebe Gottes unwahrscheinlich. Es gibt für den Israeliten nur
eine geliebte Stadt (Ps. 87. Sir. 36, 15. Jes. 28, 16), bei der alle Gottesfeinde
einst eine furchtbare Niederlage erleiden (Jes. 29, 6-7. Offb. 16, 16 Armagedon
- die Stadt der Kostbarkeit).

6. Hl. 6, 12. Der anscheinende Eigenname Aminadab lenkt unsere
Aufmerksamkeit auf sich. Aber bei der Untersuchung des Textes stellt sich
heraus, daß der Name kein Eigenname ist, sondern daß für Aminadab zu
lesen ist 'am nadib im Hebräischen und 'ammo damtajab im Syrischen, das
heißt «bereitwilliges Volk». Die Braut sieht also bei ihrem Lustwandeln im
Garten den Wagen des bereitwilligen Volkes hervorkommen, ja sie wird auf
denselben hinaufgehoben. Das bereitwillige Volk ist die gute Engelwelt, im
Gegensatz zum aufrührerischen Volk der Dämonen. Der Wagen des
bereitwilligen Volkes ist der göttliche Thronwagen, den die guten Engel in demütiger

Dienstleistung gegen Gott bilden, wenn er erscheint (Ps. 17, 11; Ez. 1,

15—26; 10, 1-22; wahrscheinlich auch Jes. 6, 1—2). Auf diesen Engelwagen

8 Fr. Nötscher, Die Psalmen (1953), S. 253. J. Kraus, Psalmen (1960),
S. 832, hält diese Deutung für möglich.

9 K. Marti, Das Buch Jesaia (1900), S. 9: «Jes. nennt Jerusalem ein
Sodom und Gomorrha, nicht weil es fast dieselbe Katastrophe erfuhr, sondern
weil man sich in Jerusalem über alle Forderungen des Rechts und der Sitte
hinwegsetzte, wie einst in Sodom und Gomorrha. »

14



210 Miszelle

wird die Braut versetzt, wenn sie im «Garten» lustwandelt, d.h. nach der
symbolischen Theorie : wenn der Prophet in der Thora studiert, wird er von
Gott ergriffen und vielleicht sogar einer Vision gewürdigt. Ephram sagt:
«Das Volk des Gesetzes (die Israeliten) vergleicht er mit einem Garten, die
Völker ohne Gesetz mit dem Land, das (ungepflegte) Pflanzen hervorbringt.
Aber in der messianischen Zeit wird Gott Gerechtigkeit hervorbringen vor
allen Völkern; diese Gerechtigkeit betrifft die neue Predigt des
Evangeliums.»10

7. Hl. 7, 1. Hier liest der syrische Text der Peschitto: «Was sehet ihr an
Sulamith? Daß sie herabsteigt wie eine chadutho, wie eine chadutho von
Lagern.» Chadutho hat zwei Bedeutungen: a) Freude, b) Getreidegrube11.
Die Braut wird hier in Beziehung gebracht zur reichen Ernte. Es liegt sichtlich

das messianische Motiv der Fruchtbarkeit vor. Im Aramäischen heißt
die Getreidegrube im Acker «kumsa 'oth»12.

8. Hl. 8, 11. Es fehlt im Syrischen die «Ortsangabe» Ba'al Hamon (hebr.
Handschriften lesen auch beth hamon, d.h. bei der großen Menge). Dann ist
mit einer innersyrischen Korrektur sicher zu lesen: jeehab «er gab», wie alle
anderen Texte lesen. Gott übergibt den Weinberg den Propheten. Die
Lohnsumme von 1000 und 200 Silberlingen verrät sich als Zahlen-Wertspiel. «Die
hebräischen Buchstaben werden auch als Zahlzeichen verwendet, so daß
Worte auch als Zahlen und Zahlen auch als Worte gelesen werden können.»13
Wenden wir diese Lösung hier an, so ergibt 1000 den Begriff «lehren, die
Lehre» ('alaf), 200 den Begriff «bringen, herbeibringen». Sinn: Die «Lehre»
kommt nur Salomon (Gott) zu. Die Wächter haben die Pflicht «Matajim»,
d. h. Herbeibringende zu sein (Aphel von 'atha), nämlich das Volk zur Thora
heranzubringen. Vgl. das Einführen in der Mutter Haus, Hl. 3, 4; 8, 2.

Hl. 8, 13. Für hajjoschebeth verzeichnet Kittel in der Textanmerkung
noch die Lesarten hajjoscheb und hajjoschebim. Richtig kann nur hajjoschebeth

sein, d. h. die Braut sitzt in dem Garten. Der Syrer löst die Metapher
auf und deutet auf die, welche die Braut darstellen: die Propheten und die
Priester. Sie sind die Wächter des Weinbergs. Die Wächter, «die da sitzen in
seinem Garten und auf seine Stimme lauschen», oder bei Suffixänderung: «in
deinem Garten und auf deine Stimme lauschen», sind nach der biblischen

10 Im Kommentar zu Jes. 61, 11. Ausgabe von Th. J. Lamy, Memre und
Madrasche des Hl. Ephram (1882-1902), 2, S. 184. Als Garten bezeichnet dieg
Betrachtung auch Chagigah 14 b.

11 K. Brockelmann, Lexicon Syriacum (1928), S. 215, führt für die letztere
Bedeutung an Jer. 41, 8 und Joel 1, 17 (nach dem hexaplarischen Text),
ferner einen einschlägigen Aufsatz in Zeitschr. Deutsch. Morg. Ges. 4, 211.

12 G. Dalman: Aram. Neuhebr. Wörterbuch (1938), S. 200.
13 R. Mayer, Der Babylonische Talmud (1963), S. 29. Mayer bringt als

anschauliches Beispiel eine talmudische Glosse zu Spr. 8, 21 : «Zukünftig läßt
der Heilige, gelobt sei er, jeden einzelnen Bewährten 310 Welten erben.
Denn es heißt : Die mich lieben, die lasse ich Bleibendes erben. » Der Zahlenwert

des Wortes Bleibendes, jesch, ist 310; als Begriff gelesen ist jesch das
Sein, das Bleibende, die ewige Existenz.



Miszclle 211

Symbolsprache die Engel oder die Propheten (Dan. 4, 10. 13; Jes. 56, 10;
Ez. 3, 17). Die Wächter sitzen im Garten, d. h. sie haben die Möglichkeit des

Thorastudiums, und sie sollen demnach auch Früchte der Erkenntnis und in
der praktischen Belehrung des Volkes hervorbringen.

Es läßt sich nicht leugnen, daß schon von der textkritischen Seite her
gesehen, vieles für die symbolische Auslegung des Hl. spricht, von der fast
einmütigen Tradition der jüdischen und christlichen Exegese des Altertums und
Mittelalters ganz abgesehen. Wir können Theodoret von Cyrus nicht unrecht
geben, wenn er gegen die Exegeten eifert, die sonst nicht abgeneigt sind, die
Bildersprache der Bibel anzunehmen, und nur beim Hl. eine solche nicht
gelten lassen wollen.14 Severin Grill, Heiligenkreuz, Nieder-Österreich

Rezensionen

Paolo Matthiae, Ars Syra. Contributi alla storia delVarte figurativa siriana
nelVetà del medio e del tardo bronzo. (Mit einer engl. Zusammenfassung.)

Univ. di Roma, Centro di studi semitici, Serie archeologica, 4. Roma,
Università degli Studi, Centro di Studi Semitici, 1963. 4°, 156 S., 28 Taf.
Lire 9,000.

Immer wieder begegnet man der Behauptung, der syrisch-palästinensische
Raum sei geistig zum größten Teil von Ägypten, Kleinasien und vom
Zweistromland abhängig gewesen und habe deswegen kaum eine originelle Kultur
hervorgebracht, besonders was die bildenden Künste betrifft. Höchstens in
den Elfenbeinschnitzereien glaubt man die Merkmale einer solchen Kultur zu
finden.

Diese These stützt sich erstens auf die bekannte Tatsache, daß Syrien-
Palästina von jeher die Funktion eines Brückenlandes zwischen den
Großmächten des alten Mittelostens innehatte, wobei diese Länder einen einseitigen

kulturellen Einfluß auf den «Pufferstaat» ausgeübt haben sollen; dagegen
erhebt sich nun das Bedenken, ob Syrien-Palästina wirklich nur der
Nehmende, oder, wenigstens teilweise, nicht auch der Gebende gewesen sei. Zweitens

aber fußt die obgenannte These auf der Beobachtung eines verhältnismäßig

geringen Fundbestandes in Bezug auf die bildenden Künste, was die
Vergleichsmöglichkeiten mit Produkten anderer Kulturen erheblich reduziert.

Dennoch hat es immer wieder Forscher gegeben, die sich für die Originalität
und kulturelle Unabhängigkeit auf kunstschaffendem Gebiet von Syrien-

14 Theodoret in der Einleitung zu seinem Kommentar zum PG 81, 27. —

Eine erschöpfende Übersicht über alle text- und literarkritischen Fragen zum
Hohenliede geben unter Berücksichtigung aller Versionen A. Robert, R. Tour-
nay und A. Feuillet in Le Cantique des Cantiques. Traduction et commentaire

(1963). V. Hamp untersucht in seiner Arbeit Zur Textkritik am Hohenliede:

Bibl. Zeitschr. 1 (1957), S. 197-214, nur den hebräischen Text und
dessen Metrum.


	Miszelle

