Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)
Heft: 3
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Textkritische Bemerkungen zum Hohenliede

Unter den textlichen Differenzen des HI. — sie sind von F. Horst in der
Biblia Hebraica iibersichtlich zusammengestellt — gibt es Fille, die m. E. bei
ihrer Beriicksichtigung nicht blof3 von philologischer oder archéologischer
Bedeutung sind, sondern die Auslegung selbst tiefgehend beeinflussen.

1. T4tel. Es sei wenigstens erwéahnt, dal R. Gamliel den Titel des HI. uiber-
setzte: Das Lied der Sdnger in der Hohe (schir schirim schel ma‘alah). Die
Sénger in der Hoéhe sind die Engel, ihre Partner auf der Erde die frommen
Israeliten, wie das ideale Israel iiberhaupt eine Schwester der Engel genannt
wird L.

2. Hl. 1, 6. Das bne ’immi nicharu bi (Horst nachéiru) hei3t wortlich, ob wir
charah oder charar zugrunde legen, «erglithen, sich erhitzen». Der griechische
Text hat éuaxéoavrto év éuoi «kdmpften in mir». Dieselbe Lesart zeigen die
beiden lateinischen Versionen: pugnaverunt. Der syrische Ausdruck ’ethka-
tasch heillt zwar auch «sie kdmpften», doch erinnert das Wort an ktischo:
aestuans, furiosus, daimoniacus, und legt daher einen inneren Kampf nahe.
Nach Ps. 105, 19 wurde Joseph frei, weil ihn das Wort «entflammte». Jer. 20, 9
berichtet von dem verzweifelten Entschlu3 des Propheten, wegen der bis-
herigen Miflerfolge nicht mehr zu predigen. Aber «da ward es in meinem
Herzen wie glithendes Feuer». Er fiihlte sich angetrieben, die Predigten doch
wieder aufzunehmen. Nach Luk. 12, 94 ist Jesus in «die Welt gekommen, um
Feuer auf die Erde zu bringen». In 1. Kor. 9, 16 fiihlt Paulus die schwere Ver-
pflichtung zur Predigt des Evangeliums, nach Rém. 1, 15 wird er férmlich
dahingerafft (syr. methchaphat), auch in Rom aufzutreten. Theodor von
Mopsuestia sagt in seinem Johanneskommentar: «Die Apostel entbrannten,
und die Gnade sandte sie in die verschiedenen Teile der Erde.»? Wir haben
es also nach dieser Ubersetzung von HI. 1, 6 mit einem inneren Kampf der
Braut zu tun, mit einem starken, von der Geisterwelt ausgehenden Antrieb,
im Weinberg des Reiches Gottes zu arbeiten, im Sinne von Zach. 1, 13; 2, 2. 7;
4, 1. Ich vermute aus diesen Griinden, daf} bei der hebriischen Bedeutung des
Wortes nicharu zu bleiben und dieses mit «sie erglithten in mir» zu Gbersetzen
ist.

3. HI. 2,7. Dort ist die Frage dringlich, ob das hebraische >im als Negation
oder als Wunschpartikel aufzufassen ist (wiein Ps. 81, 9; 138, 19). Far letztere
sprechen der griechische (av) und altlateinische Text (Sabatier, II, 378).

1 Jakob von Sarug, Die Kirche und die Forschung, Strophe 106: P.
Bedjan, Homiliae selectae Mar Jacobi Sarugensis (1905-1910), 4, S. 767-789.
Vgl. die Juden und Christen gemeinsame Vorstellung von den «Oberen» und
den «Unteren»: W. Bacher, Die Agada der Paldstinensischen Amoréer, 3
(1898), S. 205. 353. 425; A. Wiinsche, Der Midrasch schir ha-schirim (1880),
S. 65. Bei den Syrern die ‘cloje und tachtoje.

2 Herausgegeben von J. B. Chabot, Paris (1897), 8. 4.



208 Miszelle

Letzterem schliefen sich die alten Versionen und deren Ausleger an. Es muf
wohl auch Origenes so gelesen haben, wenn ihn Hieronymus derart wieder-
gibt: Adjuravi vos, filiae Jerusalem, in virtutibus et in viribus agri, si leva-
veritis et suscitaveritis caritatem. Es schlieBt sich die Erkldrung an: Quam-
diu caritas dormit in vobis o filiae Jerusalem, quae in me non dormit, quia
vulnerata sum caritatet. Es fragt sich, wie diese Lesart schon andeutet, bei
wem die Beschworung geschieht. Es ist bis jetzt kaum geniigend beachtet
worden, dafl der griechische und altlateinische Text keine Tiernamen haben,
sondern die Engelchore der Krafte und Méchte dafiir einsetzt: év Taig duvd-
ueotl kai {oxvaeat, in virtutibus et in viribus. An Engelmichte haben judische
und christliche Ausleger gedacht. Nach R. Elieser beschwor Salomon «bei
der Heerschar von oben und der Heerschar von unten»5. Hippolyt hat in
seinem Kommentar: «Ich beschwore euch bei den Kriften und Méichten des
Feldes, welches ist die starke und feste Kriegerschar der Engel.»® Die Bedeu-
tung «Engel» ist iibrigens auch im Hebréischen durchaus méglich, wenn wir
lesen: seba’oth und ’ajeloth. Endlich sollen die Téchter Jerusalems nicht die
«Geliebte» aufwecken, sondern die «Liebe» erwecken und steigern. Unter der
’ahabah kénnte allerdings auch das concretum verstanden werden, namlich
die Braut, die eingeschlafen ist, und das gibe fiir die theologische Auslegung
einen schonen Sinn. Doch so wie der Text liegt, ist sicher das Abstractum
«die Liebe» gemeint. Der Hebréder, Grieche und Syrer (wenn wir rechmto
punktieren) haben das Abstraktum. In der Wendung «daf3 ihr erwecket und
erreget» liegt im Hebriischen ein Wortspiel vor, die Steigerung des Verbal-
begriffes vom Kal zum Pilel: To‘iru we’im te‘oreru ’eth ha’ahabah. Es
kann sich nur um eine Parallele zum Liebesgebot, Deut. 6, 5; Matth. 22, 37;
1. Joh. 4, 7-12, handeln.

4. HI. 2, 17. Der griechische Text liest fiir die «Betherberge» d&pn
kollwudtwy «Berge der Hohlen». Auf die Spur des dunklen Ausdrucks fiithrt der
syrische Text: turai besmone «die Duftberge». Es liegt die Annahme nahe,
daB mit diesem Bergnamen gleicherweise wie die in HI. 4, 6 und 8 genannten
Myrrhenberg, Weihrauchhiigel, Libanon, Amana, Senir und Hermon bildhaft
immer nur die Stadtberge von Jerusalem, Sion und Ophel gemeint sind?. Die
poetische Bezeichnung kommt davon, weil auf dem Sion das Gesetz studiert
wird, rechtliche Entscheide gefillt und Opfer und Gebete dargebracht wer-

3 De Isaac 7: PL 14, 549; CV 32, 681. In Ps. 40: PL 14, 1135. In Ps. 118:
PL 15, 1322; CV 62, 435.

* Interpretatio homiliarum Origenis: PL 23, 1117.

5 Wiinsche (A. 1), S. 65.

¢ Hippolyts Kommentar zum Hohenliede: Texte und Untersuchungen, 8
(1902), 8. 97.

7 K. Weczerzik, Die Lage des Sionhiigels. Ubersicht iiber die Ergebnisse
der Sionsfrage (1905). Es wurde die Frage erdrtert, ob Jerusalem auf zwei
oder vier Hiigeln lag. Jedenfalls meint die Schrift unter «dem» heiligen Berg
(Singular) oder «den» heiligen Bergen (Plural) immer den Tempelberg,
weiterhin das diesen umgebende Jerusalem als die heilige Stadt und den
Sitz Gottes.



Miszelle 209

den. Auch die «Berge» in den Psalmen scheinen so verstanden werden zu
mussen.

Der Fall liegt hier so wie bei Ps. 120, 5 mit den Ortsbezeichnungen Mesek
und Qedar. «Die rdumliche Trennung der in einem Zuge genannten Land-
schaften zeigt, dafl ihre Namen hier nur sinnbildliche Bedeutung haben. Der
Ungliickliche ist nicht wirklich dort, sondern in der Heimat, wo er unter
héndel- und rénkesiichtigen Volksgenossen zu leiden hat.»® Man vergleiche
noch das Volk von Sodoma und Gomorrha in Jes. 1, 10 als Bezeichnung fir
Jerusalem, weil sich dieses wie jene Stédte iiber alle Forderungen der Sitte
und des Rechtes hinwegsetzt?. So werden wir in diesen Bergnamen wie oft in
den Psalmen nur eine poetische Bezeichnung fiir den Sion verstehen miissen,
der infolge der Gegenwart Gottes alles Gute und Schéne in sich vereinigt und
ausstrahlt.®

5. HI. 6, 4 stellt ein recht verworrenes Textbild dar. Man sehe z.B. die
Vetus Latina: Formosa es, proxima mea, ut bona opinio, ut Jerusalem sicut
admiratio ordinata (Sabatier 11T, 384). Der griechische Text: koA €1 wAnoiov
uouv, g ebdokia. Die Peschitto: Schon bist du, meine Freundin, wie ein
‘Wohlgefallen, lieblich wie Jerusalem und furchtbar wie ein auserlesenes
Heer (jo’atj’ach Urischlem, wadchilat gwitho). In diesen alten Versionen
fallt auf, daB von einer Stadt Thyrsa nicht die Rede ist, sondern daf3 das
hebrédische Thyrsa als Zeitwort gelesen wurde «du geféllst» oder auch als
Substantiv « Wohlgefallen». Das erinnert stark an Jes. 62, 4: chephssi bach.
Die von Jahve wiederaufgenommene Braut und Gattin Israel ist keine Ver-
lassene mehr, sondern eine Wohlgefallende. Vom theologischen Standpunkt
aus ist die Nennung einer anderen Stadt neben Jerusalem als Gegenstand
der besonderen Liebe Gottes unwahrscheinlich. Es gibt fiir den Israeliten nur
eine geliebte Stadt (Ps. 87. Sir. 36, 15. Jes. 28, 16), bei der alle Gottesfeinde
einst eine furchtbare Niederlage erleiden (Jes. 29, 6-7. Offb. 16, 16 Armagedon
— die Stadt der Kostbarkeit).

6. Hl. 6, 12. Der anscheinende Eigenname Aminadab lenkt unsere Auf-
merksamkeit auf sich. Aber bei der Untersuchung des Textes stellt sich
heraus, daB3 der Name kein Eigenname ist, sondern daf3 fiir Aminadab zu
lesen ist ‘am nadib im Hebréischen und ‘ammo damtajab im Syrischen, das
heil3t «bereitwilliges Volk». Die Braut sieht also bei ihrem Lustwandeln im
Garten den Wagen des bereitwilligen Volkes hervorkommen, ja sie wird auf
denselben hinaufgehoben. Das bereitwillige Volk ist die gute Engelwelt, im
Gegensatz zum aufrihrerischen Volk der Damonen. Der Wagen des bereit-
willigen Volkes ist der gottliche Thronwagen, den die guten Engel in demiiti-
ger Dienstleistung gegen Gott bilden, wenn er erscheint (Ps. 17, 11; Ez. 1,
15-26; 10, 1-22; wahrscheinlich auch Jes. 6, 1-2). Auf diesen Engelwagen

8 Fr. Notscher, Die Psalmen (1953), S. 253. J. Kraus, Psalmen (1960),
S. 832, hilt diese Deutung fur mdéglich.

9 K. Marti, Das Buch Jesaia (1900), S. 9: «Jes. nennt Jerusalem ein
Sodom und Gomorrha, nicht weil es fast dieselbe Katastrophe erfuhr, sondern
weil man sich in Jerusalem iiber alle Forderungen des Rechts und der Sitte
hinwegsetzte, wie einst in Sodom und Gomorrha.»

14



210 Miszelle

wird die Braut versetzt, wenn sie im «Garten» lustwandelt, d.h. nach der
symbolischen Theorie: wenn der Prophet in der Thora studiert, wird er von
Gott ergriffen und vielleicht sogar einer Vision gewlrdigt. Ephram sagt:
«Das Volk des Gesetzes (die Israeliten) vergleicht er mit einem Garten, die
Voélker ohne Gesetz mit dem Land, das (ungepflegte) Pflanzen hervorbringt.
Aber in der messianischen Zeit wird Gott Gerechtigkeit hervorbringen vor
allen Voélkern; diese Gerechtigkeit betrifft die neue Predigt des Evan-
geliums. »1?

7. Hl. 7, 1. Hier liest der syrische Text der Peschitto: « Was sehet ihr an
Sulamith? Dal3 sie herabsteigt wie eine chadutho, wie eine chadutho von
Lagern.» Chadutho hat zwei Bedeutungen: a) Freude, b) Getreidegrube!.
Die Braut wird hier in Beziehung gebracht zur reichen Ernte. Es liegt sicht-
lich das messianische Motiv der Fruchtbarkeit vor. Im Araméischen hei3t
die Getreidegrube im Acker «kumsa *oth»2,

8. HI. &, 11. Es fehlt im Syrischen die «Ortsangabe» Ba‘al Hamon (hebr.
Handschriften lesen auch beth hamon, d.h. bei der groen Menge). Dann ist
mit einer innersyrischen Korrektur sicher zu lesen: jeehab «er gab», wie alle
anderen Texte lesen. Gott ubergibt den Weinberg den Propheten. Die Lohn-
gumme von 1000 und 200 Silberlingen verrdt sich als Zahlen-Wortspiel. «Die
hebriischen Buchstaben werden auch als Zahlzeichen verwendet, so daf3
Worte auch als Zahlen und Zahlen auch als Worte gelesen werden kénnen.»'3
Wenden wir diese Losung hier an, so ergibt 1000 den Begriff «lehren, die
Lehre» (’alaf), 200 den Begriff «bringen, herbeibringen». Sinn: Die «Lehre»
kommt nur Salomon (Gott) zu. Die Wichter haben die Pflicht «Matajimy»,
d. h. Herbeibringende zu sein (Aphel von ’atha), namlich das Volk zur Thora
heranzubringen. Vgl. das Einfiihren in der Mutter Haus, HI. 3, 4; 8, 2.

Hl. 8, 13. Fiir hajjoschebeth verzeichnet Kittel in der Textanmerkung
noch die Lesarten hajjoscheb und hajjoschebim. Richtig kann nur hajjosche-
beth sein, d. h. die Braut sitzt in dem Garten. Der Syrer 16st die Metapher
auf und deutet auf die, welche die Braut darstellen: die Propheten und die
Priester. Sie sind die Wéchter des Weinbergs. Die Wéchter, «die da sitzen in
seinem Garten und auf seine Stimme lauschen», oder bei Suffixéinderung: «in
deinem Garten und auf deine Stimme lauschen», sind nach der biblischen

10 Tm Kommentar zu Jes. 61, 11. Ausgabe von Th. J. Lamy, Memre und
Madrasche des Hl. Ephram (1882-1902), 2, S. 184. Als Garten bezeichnet dieg
Betrachtung auch Chagigah 14 b.

11 K. Brockelmann, Lexicon Syriacum (1928), S. 215, fithrt fiir die letztere
Bedeutung an Jer. 41, 8 und Joel 1, 17 (nach dem hexaplarischen Text),
ferner einen einschligigen Aufsatz in Zeitschr. Deutsch. Morg. Ges. 4, 211.

12 G. Dalman: Aram. Neuhebr. Wérterbuch (1938), S. 200.

13 R. Mayer, Der Babylonische Talmud (1963), S. 29. Mayer bringt als
anschauliches Beispiel eine talmudische Glosse zu Spr. 8, 21: «Zukiinftig 148t
der Heilige, gelobt sei er, jeden einzelnen Bewidhrten 310 Welten erben.
Denn es heillt: Die mich lieben, die lasse ich Bleibendes erben.» Der Zahlen-
wert des Wortes Bleibendes, jesch, ist 310; als Begriff gelesen ist jesch das
Sein, das Bleibende, die ewige Existenz.



Miszelle 211

Symbolsprache die Engel oder die Propheten (Dan. 4, 10. 13; Jes. 56, 10;
Ez. 3, 17). Die Wichter sitzen im Garten, d. h. sie haben die Méglichkeit des
Thorastudiums, und sie sollen demnach auch Friichte der Erkenntnis und in
der praktischen Belehrung des Volkes hervorbringen.

Es 148t sich nicht leugnen, daf3 schon von der textkritischen Seite her ge-
sehen, vieles fiir die symbolische Auslegung des HI. spricht, von der fast ein-
miitigen Tradition der jiidischen und christlichen Exegese des Altertums und
Mittelalters ganz abgesehen. Wir kénnen Theodoret von Cyrus nicht unrecht
geben, wenn er gegen die Exegeten eifert, die sonst nicht abgeneigt sind, die
Bildersprache der Bibel anzunehmen, und nur beim HI. eine solche nicht
gelten lassen wollen.14 Severin Grill, Heiligenkreuz, Nieder-Osterreich

Rezensionen

Paoro MaTTHIAE, Ars Syra. Contributi alla storia dell’arte figurativa siriana
nell’eta del medio e del tardo bronzo. (Mit einer engl. Zusammenfassung.)
= Univ. di Roma, Centro di studi semitici, Serie archeologica, 4. Roma,
Universita degli Studi, Centro di Studi Semitici, 1963. 4°, 156 S., 28 Taf.
Lire 9,000.

Immer wieder begegnet man der Behauptung, der syrisch-palédstinensische
Raum sei geistig zum groBten Teil von Agypten, Kleinasien und vom Zwei-
stromland abhéngig gewesen und habe deswegen kaum eine originelle Kultur
hervorgebracht, besonders was die bildenden Kiinste betrifft. Héchstens in
den Elfenbeinschnitzereien glaubt man die Merkmale einer solchen Kultur zu
finden.

Diese These stiitzt sich erstens auf die bekannte Tatsache, dafl Syrien-
Palistina von jeher die Funktion eines Briickenlandes zwischen den Grof3-
méchten des alten Mittelostens innehatte, wobeil diese Lander einen einseiti-
gen kulturellen Einflul auf den « Pufferstaat» ausgetibt haben sollen; dagegen
erhebt sich nun das Bedenken, ob Syrien-Paldstina wirklich nur der Neh-
mende, oder, wenigstens teilweise, nicht auch der Gebende gewesen sei. Zwei-
tens aber fullt die obgenannte These auf der Beobachtung eines verhaltnis-
méBig geringen Fundbestandes in Bezug auf die bildenden Kiinste, was die
Vergleichsmoglichkeiten mit Produkten anderer Kulturen erheblich redu-
ziert.

Dennoch hat es immer wieder Forscher gegeben, die sich fir die Originali-
tat und kulturelle Unabhéngigkeit auf kunstschaffendem Gebiet von Syrien-

1 Theodoret in der Einleitung zu seinem Kommentar zum PG 81, 27. —
Eine erschépfende Ubersicht iiber alle text- und literarkritischen Fragen zum
Hohenliede geben unter Beriicksichtigung aller Versionen A. Robert, R. Tour-
nay und A. Feuillet in Le Cantique des Cantiques. Traduction et commen-
taire (1963). V. Hamp untersucht in seiner Arbeit Zur Textkritik am Hohen-
liede: Bibl. Zeitschr. 1 (1957), S. 197-214, nur den hebriischen Text und
dessen Metrum.



	Miszelle

