Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Offenbarung als Sprachereignis
Autor: Thurneysen, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung als Sprachereignis

Der Begriff Sprachereignis verweist auf jene bestimmte Thematik,
die heute, jedenfalls im deutschen Sprachgebiet, im Vordergrund
des Interesses der theologischen Forschung steht. Die damit be-
zeichnete Denkbewegung ist wesentlich ausgel6st worden durch die
sogenannte existentiale Interpretation der biblischen Texte, wie sie
durch R. Bultmann, E. Fuchs und G. Ebeling in Gang gebracht
worden ist. Man ist dabei auf eine tiefe Entfremdung gestoflen zwi-
schen der wissenschaftlichen Exegese und der kirchlichen Verkiindi-
gung. Die Uberwindung dieser Entfremdung ist gewif3 das Anliegen
der genannten Forscher. Die Frage ist nur, ob ihr Ansatz zu solcher
Uberwindung richtig ist. Es bestehen Anzeichen, daB durch sie
gerade diese Entfremdung eher gesteigert worden ist’.

Merkwiirdigerweise haben die Vertreter der Praktischen Theologie
nur selten oder mehr beildufig zu der ganzen hier vorliegenden
Thematik sich geduBlert. So etwa hat sich H. Traub in einem scharf
kritischen Aufsatz mit H. Braun beschéftigt. Aber nun hat Hans-
Rudolf Miiller-Schwefe, der Professor fiir Praktische Theologie in
Hamburg, ein Buch geschrieben, das als Prolegomenon zur Homile-
tik gedacht ist, und dem in zwei weiteren Banden die Durchfiihrung
der eigentlichen Predigtlehre und wohl auch Liturgik folgen soll®.

1.

Miiller-Schwefe entfaltet eine ganze Sprachlehre, «eine Art Theo-
logie der Sprache» nennt er sie selber. Er greift dabei weit ausin die
Bereiche der Literatur und Philosophie und ld8t alles gipfeln in einer
Konfrontation der menschlichen Sprache mit dem Worte Gottes.

1 Man vergleiche dazu etwa das Buch von L. Steiger, Die Hermeneutik
als dogmatisches Problem (1961), in welchem die Abhéngigkeit der Schule
Bultmanns von der Philosophie Heideggers als fiir die theologische Exegese
verhéngnisvoll nachgewiesen wird. Ferner die gewichtige Abhandlung von
R. Bohren, Die Krisis der Predigt als Frage an die Exegese: Predigt und
Gemeinde (1963), vor allem aber H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes im Be-
kenntnis des Glaubens (1963), wo in sorgfiltiger Auseinandersetzung mit
R. Bultmann, E. Fuchs, H. Braun und G. Ebeling eine vorldufig abschlieBende
Darstellung und Kritik des ganzen Fragenkomplexes geboten wird.

2 H.-R. Muller-Schwefe, Die Sprache und das Wort. Grundlagen der Ver-
kiindigung. = Homiletik, 1. Hamburg, Furche-Verlag, 1961. 268 S. DM 28.—-.



. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 193

Er begriundet sein Vorgehen folgendermallen: «Als ich versuchte tiber die
Voraussetzungen von Exegese und Verkiindigung nachzudenken, stie ich
auf das Problem der Sprache. In ihr griinden sich beide. MuBten also nicht
Auslegung und Verkiindigung sich beide als Geschéft der Sprache verstehen
lassen? So machte ich mich daran, dem Geheimnis der Sprache unter An-
leitung der Sprachphilosophie unserer Tage nachzugehen. Auf das Wort
Gottes hin und von ihm her mullte zu verstehen sein, was Sprache ist und
leisten kann. Dabei leitete mich die Uberzeugung, daB Wort Gottes und
Sprache sich gegenseitig erhellen, weil Gott in Jesus Christus mit dem
Menschen spricht» (so im Vorwort).

Das Buch gliedert sich in vier Teile: 1. Die Struktur der Sprache,
2. Sprache und Existenz, 3. Sprache und Geschichte, 4. Die Sprache
und das Wort Gottes. Es geht dem Verfasser darum, zunéchst die
Gesetze der Sprache, ihre Beziehung zur Existenz des Menschen und
ihre Geschichte darzustellen. Aber so sehr er sich in breiter Weise
auf sprachphilosophische Erorterungen einldf3t, so durchgingig hilt
er an der Erkenntnis fest, dall man das Wesen der Sprache nur ver-
stehen kann, wenn man den Einbruch des Wortes Gottes in den
Sprachraum des Menschen vor Augen hat. Die Sprachen der Bibel,
in welchen Gottes Wort Fleisch geworden ist, werden darum einer
eingehenden Untersuchung unterzogen. Das geschieht im vierten
Teil des Buches, der also zum gewichtigsten Teil wird. Er macht
auch dem Umfang nach nicht ganz die Hilfte des Buches aus und
enthélt eine Fiille von historisch und philologisch gewichtigen ex-
egetischen Beobachtungen und Neuentdeckungen.

Es dréngt sich allerdings die Frage auf, ob es methodisch nicht richtig ge-
wesen wiire, die in diesem letzten Teil dargestellten grundlegenden Erkennt-
nisse, die doch schon die sprachphilosophischen Untersuchungen der ersten
Teile bestimmen und durchdringen, an den Anfang zu stellen als Thesen, die
dann nachtriglich durch die sprachphilosophischen Untersuchungen erhirtet
werden. Jedenfalls ist das ganze Buch sozusagen von rickwirts, das heit von
seinem abschlieBenden vierten Teil her zu verstehen.

Die Grundthese, dafl die biblische Offenbarung die Gestalt eines
Sprachereignisses annimmt, ist heute Gemeingut der Forschung.
Miiller-Schwefe entwickelt sie auf eine neuartige und bestechende
Weise. Sprachereignis bedeutet: Gott offenbart sich, indem er redet.
«Die Worte seiner Zeugen, der Propheten und Apostel» (so formu-
liert Miiller-Schwefe in einem Selbstreferat iiber sein Buch in
«Pastoralblédtter», Februarheft 1962) sind schon rein sprachlich
nicht AuBerungen ihres Selbstverstindnisses, sondern das Zeugnis,

13



194 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

das die Begegnung mit der Offenbarung bezeugen will. Die Basis
dieser Zeugnisse ist nicht, wie es die Mehrzahl deutscher Exegeten
heute noch vertritt, die «Selbstaussage» oder der «historische Be-
richt», sondern das Bekenntnis. In ihren Aussagen ist das reale Ge-
geniiber (Gottes) immer mit darin. Wenn also ihr Zeugnis nur sub-
jektiv genommen wird, und die Wirklichkeit des geschichtlichen
Jesus Christus dahinter verschwindet, dann ist der Ansatz der
Sprache verfehlt, die von den Zeugen gesprochen wird. Dann kann
also Jesus Christus nicht von dem Zeugnis gelost werden oder in ihm
aufgehen... Es kann im Ernst von Offenbarung Gottes nicht die
Rede sein, wenn Jesus nur der gliubige Mensch gewesen ist, der bis
zum Kreuz hin selbst nicht gewul3t oder gar aktiv bewirkt hat, daf3
er der Christus ist. Soweit die Definition Miiller-Schwefes.

Es ist darauf hinzuweisen, dafl schon die formgeschichtliche For-
schung diesen Aussagecharakter der Zeugenworte erkannt hat, in-
dem sie diese als «Botenworte» (M. Dibelius) charakterisierte. Sie
eroffnen den Bereich einer in die Menschheitsgeschichte herein-
brechenden Gottesgeschichte, wie sie den Gehalt des ganzen bibli-
schen Zeugnisses beider Testamente ausmacht. In, mit und unter
dieser Gottesgeschichte vollzieht sich der Bund Gottes mit den
Menschen. Weil und indem alle Zeugenworte diesen Gnadenbund
zum Gegenstand haben, darum sind sie von Haus aus und als solche,
was immer sie im einzelnen aussagen, Gnadenworte. Und weil und
indem die Mitte dieser gottlichen Bundesgeschichte Jesus Christus
ist, gehen alle Zeugnisse der Propheten und Apostel auf Jesus
Christus hin oder kommen von ihm her.

So kann Miller-Schwefe im SchluBlteil seines Buches sagen: «Christus
realisiert in sich, in seinem Anspruch und in seinem Leben, die VerheiBungen,
die Gott seinem Volk im BundesschluB und im Prophetenwort gegeben
hatte. Er kiindigt Gottes Tun durch sein Wort an, und er verwirklicht diese
Ankundigung in Leben, Sterben und Auferstehen. In alledem aber ist er
darum und insofern das Wort (Gottes), als er nie aus eigener Machtvoll-
kommenheit spricht, sondern aus Vollmacht. Er redet nicht von sich, sondern
bezeugt seinen Vater als den Herrn der Wirklichkeit... So wird das Wort
(Gottes), nicht im Sinne der Selbstaussage (der Zeugen erster Hand), noch
im Sinne bloBer historischer Darstellung, sondern als Vollzug der Gemein-
schaft in Christus Wirklichkeit. In Christus realisiert sich Gott als Gott fir
die Welt, indem er Gemeinschaft mit den Menschen und unter ihnen stiftet»
(S. 219).

Damit wird klar: In den biblischen Texten ist nicht das Berichtete



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 195

als solches primér wichtig, sondern das Zeugnis. In ihm will Gott mit
seiner Offenbarung dem Menschen begegnen. Das heil3t zugleich,
daf} das offenbarende Wort Ereignischarakter hat. «In der Heiligen
Schrift handelt es sich (durchgingig) um Anrede, um den Vollzug
personaler Beziehung» (S. 240). Von hier aus stellt sich nun die
Frage, wie denn das Wort Gottes selber in Jesus Christus im Ver-
kiindigungswort, das von ihm zeugt, auf den Plan tritt und ein zu
uns gegenwirtig redendes Wort wird. Das heilt aber: Es wird nach
dem besondern Sprachcharakter des verkiindigenden Wortes gefragt.
Dafl Gottes eigenes Wort im Menschenwort der Zeugen erster und
zweiter Hand erscheint, bedeutet, dafl die menschliche Sprache von
Gott in Anspruch genommen wird und es also mit dem Worte Gottes
zu tun bekommt.

W

Von da aus greift Miiller-Schwefe die Frage nach Wesen und Ge-
stalt der Sprache iberhaupt auf. Er ist der Auffassung, dafl die
Sprache, und zwar alle, auch die profane Sprache des Menschen
aller Zungen iiberhaupt erst «von der Fleischwerdung des Wortes
(Gottes) in ihrer Struktur und Aufgabe erhellt werden kann», daf3
aber auch «umgekehrt die Beobachtung der menschlichen Sprache
Wesensziige des Wortes Gottes sichtbar mache» («Pastoralbliatter»
1962). In vier Schritten wird diese «Theologie der Sprache» ent-
wickelt.

In einem ersten Schritt wird unter den drei Paragraphen: «An-
rufen, Ausdriicken, Begreifen» (S. 19-60) die «Struktur der Sprache»
geklirt. Der «Anruf» ist die erste und wesentlichste Dimension der
Sprache. Durch den Anruf von seiten eines Andern erwacht der
Mensch zu seinem Wesen. Er wird zu einem Angerufenen, und das
heil3t zum Du, das sich dann als ein Selbst, ein Ich entdeckt, womit
schon die zweite Dimension der Sprache beginnt. Der Mensch als
dieser Angerufene bekommt das Vermdégen, zu antworten und also
sich auszudriicken. Miiller-Schwefe beriihrt sich hier mit Erkennt-
nissen der modernen Psychologie, wonach der Mensch alles, was er
ist und hat, der Umwelt verdankt, aus der heraus er angerufen wird.
Und noch einmal iiberschreitet er auch diese Dimension, die Dimen-
sion des Ausdrucks, indem er der Umwelt gegeniibertritt, er beob-
achtet, er gewinnt Erfahrungen und sammelt und ordnet sie in von



196 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

ihm gebildeten Begriffen. Er entwickelt die Féhigkeit zum Ab-
strahieren. Immer aber bleibt der Anruf, durch welchen der Mensch
benannt wird, seinen Namen bekommt und dann als ein Selbst, ein
Ich, auch Menschen und Dinge benennen und im Vermogen seines
Abstrahierens begreifen kann, der grundlegende Bereich der Sprache.
Miiller-Schwefe nennt ihn die Dimension des Du, des « Namens», in
welchem die Kommunikation von Mensch zu Mensch ersteht. Und
zugleich wird von Anfang an festgehalten, daBl dabei immer der
Mensch in der Ganzheit seiner Existenz im Angerufenwerden und im
Selberanrufen in Anspruch genommen wird. Die Sprachdimensionen
stellen keinen rein geistigen Bereich dar. Zum Angesprochenwerden
und Ansprechen, zum Begreifen und Begriffenwerden gehort immer
wesentlich der Gestus, das Leibhaftwerden des Menschen. Wiederum
wiire hier zu verweisen auf die Psychologie der Sprache. Das von der
Mutter angerufene Kind erwacht unter diesem Anruf nicht nur
geistig oder seelisch, sondern auch leibhaftig. Es antwortet auf den
Anruf mit Blick und Gebirde. Und es antwortet der Mutter nicht
nur mit einer Antwort, die rein seelisch oder geistig wére. So etwas
gibt es gar nicht, sondern es streckt die Hand nach ihr aus, es
braucht seine Zunge, es lichelt oder es weint. Und auch das Ent-
decken und wenn auch noch so kleine Begreifen der Umwelt ist
immer ein Akt des ganzen Menschen. Miiller-Schwefe hat recht,
wenn er das Leibhaftigsein des Menschen auch im Bereich der
Sprache stark herausstellt. Der angerufene und antwortende
Mensch ist das erste und letzte, und zwar der ganzheitlich Angeru-
fene. Miiller-Schwefe bezieht sich dabei nicht nur auf die Psycho-
logie, sondern er entfaltet aus einem erstaunlich umfassenden Wis-
sen heraus seine Aufstellungen aus dem Bereich der ganzen heutigen
Sprachphilosophie. Der Mensch lebt, indem er immer neu vom
Anruf der Umwelt herkommt und dadurch zur wirklichen, eigen-
stindigen Existenz kommt. Die Sprache, die der Mensch auf diese
Weise empfingt, ist nichts rein Geistiges, auch nicht etwas vom
Menschen selber Erfundenes oder Geschaffenes, sie ist «das Haus des
Daseins» (Heidegger), in das er hineingerufen wird.

Von daher setzt sich Miiller-Schwefe in einem zweiten Schritt in
einem besondern Kapitel: «Sprache als Existenz» (S. 61-94) ausein-
ander mit der Sprachphilosophie von Martin Buber, Martin Hei-
degger und Jean Paul Sartre. Es geht hier um die Frage, wie denn
der Mensch seine Existenz, in der er durch den Anruf des Du zum



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 197

BewulBtsein seiner selbst erwacht, deutet, versteht und bemeistert.
Wohl widerfihrt ihm das Geschehnis des Anrufes, und sein Leben
kommt in Bewegung, es wird aus einem blofl naturhaften zum ge-
schichtlichen Dasein. Aber jetzt erhebt sich die Frage nach dem
Woher dieses Anrufes und also nach dem Woher der Sprache, kraft
deren er alles deutet und begreift. Was oder wer ist es, von dem her
er herausgefordert wird zum sich Ausdriicken und Begreifen? Ist es
einfach ein «Geschick» (Heidegger), hinter das er nicht mehr zuriick-
fragen kann? Ist es nicht Gott, der sich ihm in der Wirklichkeit seines
Daseins offenbart, und zwar so, daf3 alles dem Menschen zum Wort
wird, die Natur und der Mitmensch? Aber Gott geht nicht auf in
diesem Wort, er ist und bleibt «das ewige Du», das der Mensch «in
der seligen Gegenwart seines Wortes erfahrt» (S. 65). Ist das nicht
der letzte Ursprung und das tiefste Geheimnis der Sprache? Und
ist damit der Mensch nicht zu einer Umkehr gefordert, zur Umkehr
zu Gott? Aber gibt es solch eine Umkehr ohne die Begegnung mit
Gott in seiner Offenbarung ?

Buber kommt diesem Geheimnis der Offenbarung am néchsten.
Denn fiir ihn ist die Dimension des Anrufes die urspriingliche Di-
mension der Sprache. Die Umkehr, zu der Buber den Menschen
gerufen sieht, ist immer die Umkehr zum Du. Aber es ist das
menschliche Du, auf das er verweist. Die biblische Wahrheit, daf3
der Mensch nicht damit zur wahren Umkehr gelangt, daf} er in die
Begegnung mit seinem Nichsten eintritt, sondern dafl das Du und
das Ich und die ganze Umwelt des Es Schopfung Gottes ist, die
Schéptung, durch die Gott, ohne in ihr aufzugehen und hinter ihr zu
verschwinden, alles Geschaffene zu sich ruft, bleibt Buber verbor-
gen. Er endet, auch da, wo er von der zwischenmenschlichen Be-
gegnung handelt, in einem wortlosen Mystizismus (S. 671f.).

Anders steht es bei Heidegger. Fiir ihn ist das Hervortreten des
Seins in der Erscheinung des Daseins das Erste. Das Du kennt er im
Grunde nicht. Der Mensch ist sozusagen eine in sich verschlossene
Monade, die immer neu in «die Lichtung des Seins» hineintritt, wie
sie in der Erscheinung sich vollzieht, und damit zum Sichaus-
driicken und Sichdarstellen gelangt. Die Dimension des Ausdruckes
ist ihm die entscheidende Sprachdimension. Das Sein ist das Letzte,
das wir kennen, ein summum ens, ein an sich ganz Unbestimmtes,
von dem her doch alles erst im Geschehnis der Erscheinung seine
Bestimmung erhilt. Diese Bestimmung vollzieht sich im Ereignis



198 H. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

der Sprache. Insofern ist «die Sprache das Haus des Daseins». Im
Dasein des Menschen kommt das Sein zur Sprache. Der Mensch
stoflt dabei auf den Rufcharakter des Seins. Und so wird sein, des
Menschen, Wort zur Antwort. Aber der eigentliche Ursprung dieses
Rufes und damit das Ziel der Antwort des Menschen bleibt auch bei
Heidegger villig verborgen. Der Mensch bleibt im Angerufenwerden
und im Antworten vollig allein mit sich selber. Bis zuletzt, also auch
in der Endentwicklung des Heideggerschen Denkens, bleibt es da-
bei: «Die Sprache ist Monolog» (S. 78). Wiederum entféllt auch bei
Heidegger die Erkenntnis des Du Gottes, der den Menschen in seiner
Offenbarung anruft. Erst von Christus aus, sagt Miiller-Schwefe
schon hier, sei «der Du-Raum der Sprache eriffnet, aber so, dafl das
Du primiir eine Sprache Gottes ist und erst dadurch die Moglichkeit
des Menschen». Das sei die Umkehrung, die Barth in seiner Anthro-
pologie gebracht hat. «Erst von Christus als dem Du Gottes her
eroffnet sich das Du des Néachsten. Weil Heidegger dieses Du Gottes
nicht kennt, ist es nur folgerichtig, daBl die Dimension des Du bei
ihm iberhaupt ausfillt» (S. 77).

Sartre endlich sieht in der Kraft, alles zu objektivieren, die Kraft
des Wortes. Die Moglichkeit, alles in der Reflexion zu bewiltigen,
aber damit auch zu zersetzen und hinter sich zu lassen, ist das reale
Vermogen des Menschen in seiner Sprache. Und eben das nennt
Sartre «Freiheit» und spricht die Trostlosigkeit solcher Freiheit
damit aus, dal er sagt: Zu solcher Freiheit sind wir «verurteilt».
Auch fiir Sartre gibt es keine Freiheit, die darin bestiinde, sich zum
Du hin wirklich zu 6ffnen. Wohl weill auch er um die Beziehung zum
Andern, also um Begegnung. Aber der Andere ist fiir ihn nur der
Spiegel, in dem das Ich sich selber erkennt und dadurch seine Frei-
heit verwirklicht, wie auch der Andere mich braucht als Objekt, um
zur Freiheit seines Subjektseins zu gelangen. Immer neu st6Bt sich
mein Ich im Denken und Sprechen von der Umwelt ab, zu der auch
der Andere gehort, und kommt damit, in Entfremdung von ihr, zu
sich selbst (S. 83). Die Existenz des Andern bedeutet also fiir mich
die Infragestellung meiner Freiheit. Ich bin fiir ihn ein Stiick Welt,
also ein Objekt, das er in Besitz nimmt. Diesen seinen Besitz mul}
ich in meine Freiheit zuriickgewinnen, indem ich, in der Begegnung
mit ihm, ihn meinerseits in Frage stelle, so daf} ich fiir ihn nicht
mehr Objekt bin, sondern ein Ich, das ihn in Besitz nimmt. Ich
zwinge sozusagen den Andern zur Liebe, in der er sich mir unter-



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 199

wirft, und damit bestdtige ich mich in meiner Freiheit. Unzweifel-
haft hat Sartre damit die Begegnungssituation, in der wir uns
fatalerweise immer wieder befinden, in ihrer ganzen Hoffnungs-
losigkeit genial erfallt. Aber eben, was heillt, wenn es so steht, «Be-
gegnung», was heillt hier vollends «Liebe»? Ist sie etwas anderes als
ein Manover, das je einer dem andern gegeniiber anstellt, um als
freies Ich zum Zuge zu kommen? Die Sprache aber wire der Raum,
in welchem sich dieses stindige einander Anziehen und Abstollen
vollzieht, indem einer vom andern angesprochen wird und einer den
andern anspricht. Die dadurch verwirklichte Freiheit des Ich aber
st63t immer neu ins Leere hinein, weil sie selber ein Letztes ist, das
kein wirkliches Gegeniiber kennt, weil sie jedes Gegeniiber auflost,
indem sie es nur braucht, um sich selber zu rechtfertigen. Der
Mensch schafft sich seine Sprache, um in ihrer Kraft sich selber zu
verwirklichen, sich und die Welt als sein Gebilde zu erschaffen. Der
Mensch bleibt «der Kinzelne und sein Eigentum». Er bleibt selbst-
herrlich allein bei sich selber. Ist das nicht die « Holle», die Sartre im
«Huis clos» dargestellt hat? Jedenfalls gibt es hier in keinem Sinne
mehr eine Umkehr, eine Wende in ein heiles Dasein, sondern immer
nur neu jenes Engagement der Freiheit, wie Sartre sie versteht. Der
Raum des Daseins selber aber und der darin sich entfaltende
Sprachraum des Menschen bleibt ein in sich selber ausweglos ver-
schlossener Raum, ein reines Inseits ohne Jenseits.

Und nun handelt Miiller-Schwefe in einem dritten Teil von
Sprache und Geschichte unter drei Paragraphen: «Die Geschichtlich-
keit der Sprache, die Sprache der Gegenwart, Sprache und Religion»
(S. 95-139). In den eben an Buber, Heidegger, Sartre exemplifizier-
ten Entwiirfen der Struktur der Sprache zeichnet sich ein bestimm-
tes Gefille ab, das Gefille vom Du zum Ich, zum Es. Das heil3t
aber, da3 die Sprache eine Geschichte hat. Sie bleibt dabei jener
in sich geschlossene Raum. Aber die Wirklichkeit, deren der Mensch
sich in seiner Sprache bewult wird, ja deren er sich in ihr zu be-
michtigen trachtet, ist hintergriindig. Diese Hintergrindigkeit der
Wirklichkeit verfithrt den Menschen dazu, in der Gestalt von Wort-
magie, von Symbolen und Mythen, die er sich schafft, in Bildern von



200 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

Gottheiten, die Méichte zu bannen, die ihn bestimmen. Seine
Sprache wird religios. Er baut sich selber in seiner Sprache eine
hintergriindliche Welt auf. Miiller-Schwefe entfaltet in weitgespann-
ten religionsgeschichtlichen Darstellungen die Entstehung der Reli-
gionen. « Der Mensch versteht was ihn umgibt nach Analogie seiner
selbst. So erfahrt er die Michte um sich, die er bei Namen nennen
kann, als lebendige Wesen, die er deutet» (S. 131). «Im Namen wird
die fremde Macht konkret gemacht, zur Gegenwart gebracht»
(S. 135). So kommt es zum Kultus. «Im Kultus wird die erfahrene
Gottheit gegenwartig» (S. 134). Aber immer bleibt der Mensch auch
in seinen Religionen bei sich selber. « Wohl erfahrt er alle Wirklich-
keit, sein Leben selbst, als Ruf, auf den er antwortet. Aber immer
80, dal}3 er sich vom wahren Gott, der in aller Wirklichkeit ihn an-
ruft, stets schon abgewendet hat. Er mifitraut ihm, er sucht ihn zu
bestimmen durch Zauber und Magie. Er unterwirft sich den gewalti-
gen Bildkriften der Welt um ihn herum und macht sich die Welt
zum, Bildnis und Gleichnis Gottes und verstellt damit die Stelle, an
der Gott sich ihm offenbaren will» (so in den «Pastoralbliattern»
1962). Alle Religion ist also Abfall von dem Gott, der allein von sich
sagen kann: Ich bin der Herr, dein Gott! Und der als dieser «Ich-
Gott» zum Du-Gott fiir den Menschen wird, ohne abhéingig zu wer-
den von irgendwelchen andern, menschlich-geschopflichen Ich-Du-
Beziehungen. Sein Du, in welchem er den Menschen anruft, ist das
Du des jenseitigen, lebendigen Gottes, der in seiner Wortoffenbarung
diesseitig wird, ohne seine Jenseitigkeit zu verlieren. Der Mensch
aber wird jetzt endgiiltig herausgerissen aus allem Mifbrauch, den
er mit dem Namen seiner selbstgemachten Gotter in seinen Reli-
gionen getrieben hat. Er muf} sich keine eigenen Bilder machen von
Gott. Denn Gott selber hat sich ihm geschenkt als sein Gott und
Vater.

Hier nimmt Miiller-Schwefe jene «Entlarvung der Religion als
Unglaube» auf, wie sie Karl Barth als erster in voller Konsequenz
vollzogen hat?. Barth unterstreicht dabei: «Es ist Gottes Offen-
barung in Jesus Christus und sie allein, durch die die Charakteri-
sierung der Religion als Gotzendienst und damit als Unglaube wirk-
lich vollzogen wird.» Wobei Barth heraushebt, dall es wohl «auch
eine immanente Problematik der Religion» gibt, die aber von ihrer
wirklichen Aufhebung als Religion durch die Offenbarung zu unter-

3 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I, 2 (*1948), S. 305ff.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 201

scheiden ist. « Religion ist», sagt Barth, «<immer ein sich selbstwider-
sprechendes, ein in sich selbst unmogliches Unternehmen.» Niemals
und nirgends dringt sie auch nicht in ihren hochsten Formen zu
wirklicher Erkenntnis Gottes vor?. Ja sie endet geradezu im Atheis-
mus. Diese These hat Miscotte in einem in dieser Sache bahn-
brechenden Buch aufgenommen und durchgefithrt; auch Bon-
hoeffers ist hier zu gedenken mit seiner Forderung, von Gott miisse
heute, und zwar gerade von einer Kirche, die wieder weill, was
Offenbarung ist, «religionslos» geredet werden®.

Um diese grundsétzliche Konfrontation der religisen Phinomene
mit dem Worte Gottes in der biblischen Offenbarung geht es nun
auch Miiller-Schwefe in seiner Darstellung des Sprachgeschehens.
Auch sie ist ganz und gar von einer echt theologischen und d.h.
immer christologischen Voraussetzung her entworfen.

4.

Das wird endgiiltig klar im vierten Teil seines Buches, zu dem die
drei ersten Teile als «Vorstufen» verstanden werden sollen. Dieser
vierte Teil trigt die Uberschrift Die Sprache und das Wort Gottes und
gliedert sich in die vier Paragraphen: « Sprache und Wort im Alten
Testament», «Sprache und Wort im Neuen Testament», «Jesus
Christus — das Wort Gottes», «Das Wort und die Sprache». Hier
wird dargetan, wie der verschlossene Sprachraum des Menschen auf-
gebrochen und also frei wird fiir ein Menschenwort, das im Unter-
schied zu den religivsen Worten allen zur Herberge wird eines Wor-
tes, das Gottes Wort selber ist. Freilich ist die Sprache des Menschen
von Anfang an keine Erfindung oder Machenschaft des Menschen.
Gott selber hat ja sein Geschopf in seinem Wort zur Sprache ge-
schaffen. Immer schon lebt der Mensch im Anruf Gottes, aber er hat
es vergessen und miffbraucht seine Sprache, um Gott in seinen Reli-
gionen auszuweichen.

1 Ebd., 8. 343.

8 K. H. Miskotte, Wenn die Gotter schweigen. Vo Sinn des Alten Testa-
ments (1963). Miskotte hat Bonhoeffers paradoxes Reden vom «miindigen
Menschen» endlich eindeutig interpretiert, im Gegensatz zu der unrichtigen
Inanspruchnahme Bonhoeffers durch den englischen Bischof Robinson in

seiner flachen, die Substanz des Glaubens preisgebenden Schrift Honest to
God.



202 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

Darum «muf seine Sprache erlost, gereinigt werden. Gott kommt, um dem
Menschen das Ausweichen unmdéglich zu machen, in die menschliche Sprache
und wird Mensch. Der Mensch soll konkret vor ihn gestellt werden, darum
erscheint Gott im Fleisch. Kdme er als Mythos, so wire die Ausflucht in die
Vieldeutigkeit der Symbole offen. Kéme er als Logos im Sinne der Stoa, so
wiirde der Mensch im Allgemeinen und Vertretbaren seine Zuflucht suchen.
Gott aber schneidet alle Flucht in die Metaphysik und in die Poesie ab. Er
tritt dem Menschen leibhaft entgegen. Damit will er ihn stellen. Damit will er
ihm Gemeinschaft anbieten, konkrete, leibhafte Gemeinschaft... Ist Gottes
eines Wort in Jesus Christus das Wort, das Liebe und Treue verwirklicht,
dann ist damit der Mensch zur Antwort herausgefordert und ist ihm die Ant-
wort ermoglicht» (S. 148).

«Ein Durchbruch des Gottes der Freiheit mit seinem schopferi-
schen Reden inmitten der Maskerade der Gottesmacht» in den Reli-
gionen hat sich ereignet 8. Und nun wird auch die Sprache des Men-
schen von diesem Durchbruch ergriffen und gewandelt. Wer ein-
sieht, daf3 die Heilige Schrift in beiden Testamenten «anders redet»?,
der wird offen werden fiir ihre unvergleichliche Bedeutung. Er wird
zum Glauben gerufen. Und solcher «Glaube wird wieder die Quelle
werden einer Freude eigener Art, zu der man sich nicht ,religios auf-
zuschwingen braucht‘». Miiller-Schwefe will zu dieser Quelle hin-
fithren, indem er an der Sprache der Heiligen Schrift im einzelnen
dartut, inwiefern Gott sich hier und gerade hier als der Anrufende
offenbart und die vor, nach und neben der Offenbarung vorhandene
natiirliche Sprachwelt wandelt in sein neues Wort.

Er beginnt mit dem Alten Testament (S. 151-174). Eine eingehende
Untersuchung widmet er der hebrdischen Sprache, weil sie die
Sprache des Volkes ist, in dessen Mitte sich Gott als Bundesgott den
Menschen zugewendet hat. Das Hebréische ist nicht als solches die
eigentliche Sprache der Offenbarung, aber sie ist die Sprache, die als
erste der Offenbarung «dienstbar» wird. Thre Menschlichkeit wird
damit in keiner Weise ausgeklammert. Es geht ja in der Offenbarung
gerade darum, dall alles Menschliche geweiht wird. Wére das He-
briische als solches schon heilige Sprache, so bediirfte es keiner
Weihung mehr. Damit geschieht die Weihung, dal3 Gott in Israel
und dessen Sprache seinen Namen offenbart. Die Entgotterung der
Welt geschieht durch die Verkiindigung des Namens des Gottes, der

& So Miscotte (A. 5), S. 63.
7 Miscotte (A.5), S. 7T1f1.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 203

Himmel und Erde und also die Welt in allen ihren Bereichen ge-
schaffen hat. JHWH heil3t sieser Name. Er ist fiir den Israeliten ein
unaussprechlicher Name. Denn er ist nicht nur ein Priadikat Gottes,
sondern dieser Name ist Gott selber, der in ihm hervortritt als der,
der der Herr ist.

«Gott ruft sich selber aus in seinem Namen: Ich bin der Herr, dein Gott!
Deutlich spricht das 1. Gebot es aus wie auch die Offenbarung im brennenden
Busch, dal Gott als der freie Herr sich offenbart und gerade als solcher zu dem
Menschen in Beziehung tritt, dafl er einen Bund stiftet. Treue, Glaube und
Gehorsam, Segen und Fluch sind Kennzeichen dieses Verhéltnisses. Und:
Die Offenbarung Gottes ist konkret. Sie hat sozusagen einen Leib. Und sie
macht deutlich: Der Israelit kann von ihr als einem Geschehen berichten.
Freilich dieser Bericht ist keine objektive Beschreibung, sondern Bekenntnis,
Lobpreis, Antwort. Die hebraische Sprache aber, in der sich dieses Sprach-
ereignis der Offenbarung vollzieht, lebt vom Hoéren und nicht vom Sehen.
Darum ist sie arm an Adjektiven: Die Sprache der Bilder ist in ihr nicht stark
entwickelt. Da3 im 2. Gebot verboten wird, die groBen Krifte iiber, auf und
unter der Erde zu verehren und anzubeten, wirkt sich in der Sprache dahin
aus, dal die Farben und Figuren der Wirklichkeit keine Eigenbedeutung
haben. Auch kann niemals der Glaube das Sichtbare als Transparenz fur Gott
nehmen, der hinter den Erscheinungen west. Von daher mufl auch der
Anthropomorphismus neu gedeutet werden. In der Dimension des Namens,
des Anrufes bedeutet das Reden von Gottes Zorn, von seiner Hand, seinem
Arm nicht, daBl wir Gott vermenschlichen sollen. Vielmehr verhilt es sich um-
gekehrt: Weil Gott der Wirkende ist, darum muBl von seiner Hand, seinem
Arm geredet werden. Der Mensch selber, als der in seiner ganzen Leibhaftig-
keit von Gottes Ruf konkret Getroffene, kann jetzt erst als der in diesem
konkreten Anruf Gottes Stehende verstanden werden. Und wo etwa die
Propheten in Gleichnishandlungen oder in Bildern das Wort Gottes ver-
kiindigen, da wird nicht in Metaphern durch die Blume geredet, sondern im
Bilde wird das Handeln Gottes wirksam angekundigt» (so Miller-Schwefe in
den «Pastoralbléttern» 1962).

«Offenbart sich Gott im Namen selbst, proklamiert er sich als der einzig
Wirkliche, so wird Wort und Sprechen Gottes zur eigentlichen Wesensbe-
schreibung Gottes. Gott spricht, und dieses Reden Gottes macht wahr: Wort
und Tat sind eins... Darum kann sich der Mensch auf Gottes Wort, das Be-
fehl und Verheiung zugleich ist, verlassen... Und doch wirkt Gottes Wort
nicht mchanisch: Denn Gott handelt als Person. Er meint den Menschen als
Person, daher schlieBt sein Tatwort die Freiheit nicht aus, sondern ein»
(S. 156). Ja das Wort Gottes schafft erst die Freiheit des Menschen. « Aber die
Offenbarung Gottes in seinem Tatwort ist nur die eine Seite. Die andere ist,
dafl3 sein Anruf Antwort sucht und schafft. Der sich offenbart, stiftet mit
seiner Anrede Vertrauen und Gehorsam... Israel hat diese Relation verstan-
den. Es macht Gottes Wort zum Ersten in seinem Leben und antwortet auf
den Ruf mit Lob und Bekenntnis» (8. 157). Von daher sind die Psalmen zu



204 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

deuten. Und zwar entziindet sich dieses Gotteslob an der geschichtlichen
Erfahrung. «Immer wieder ist es das Geschehen am Schilfmeer oder das
Wunder der Gesetzgebung, das den Lobgesang auslést» (S. 157).

Nie werden die GroBitaten Gottes magisch gedeutet, immer geht
es um Gottes Lob. Damit stehen wir eben an jener Quelle der Freude.
Im Glauben an diesen Gott wird «die Freude verstanden und erlebt
als das Wesen aller Dinge, ja, dafl in Gott etwas wie ein ewiger Jubel
herrscht»®. Man denke an Ps. 126, 1-2: « Wenn der Herr die Ge-
fangenen Zions erlésen wird... dann wird unser Mund voll Lachens
und unsere Zunge voll Rithmens sein.» Das ist Sinn und Ziel der
Offenbarung schon im Alten Testament.

Im Neuen Testament kommt alles auf seinen Hohepunkt (S. 175—
246). Die griechische Sprache des N.T. wird nun ebenso wie die
hebriische von Miiller-Schwefe als eine dem Ereignis der Offen-
barung unterworfene untersucht.

«In Jesus Christus geht die Offenbarung ganz ein in die menschlich-irdische
Wirklichkeit. Und das heillt doch, sie geht ein in das Menschenwort, indem
Gott Mensch wird. Da wird es endgiiltig klar, dal wir die Zeugen des Neuen
Testamentes in ihrer eigenen Intention nur dann richtig verstehen, wenn wir
als den Ansatz ihrer Aussagen rein sprachlich nicht die AuBerung ihres Selbst-
verstdndnisses nehmen, sondern das Zeugnis, das die Begegnung mit der
Offenbarung bezeugen willy («Pastoralblétter» 1962).

Unser Referat kann sich hier darauf beschrianken, dafl Miiller-
Schwefe sich eingehend auseinandersetzt mit den Vertretern der
existentialen Iixegese, also mit Bultmann und seiner ganzen Schule.
Das ist es, was dem ganzen Buch seine theologische Relevanz in der
heutigen Debatte um die Hermeneutik gibt. Eingehend werden die
Selbstaussagen Jesu interpretiert. Ausdriicklich wird festgehalten,
dal3 auch hier Wort und Tat im Leben Jesu eins sind.

«Jesus Christus kann als das Wort Gottes nur verstanden werden, wenn sein
Leben, sein Handeln und Leiden als Wort gehért wird... Jesus Christus, ist
er das Wort Gottes, legt sich in seinem leiblichen Leben selber aus, nicht nur
im Sinne einer Verwirklichung, sondern in der urspringlicheren Bedeutung,
daf} sein konkret leibliches Leben nur vom Du (Gottes) her als Realisierung
dieses Du genommen werden kann. Darum haben auch die Gleichnisse (die
ausfiihrlich behandelt werden) die Bedeutung, da3 Jesus sich selber auslegt,
und zwar so, daBl er darin zugleich seinen Weg, sein Handeln wirksam an-
kiindigt... Auch der Bereich der lehrhaften Aussagen im Neuen Testament
wird vom Anruf der Offenbarung aufgeschlossen. Und die Parénesen wollen

8 Miscotte (A. 5), S. 72.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 205

nicht nur den Willen des Hoérers in Bewegung setzen durch einen Appell an
die Vernunft oder an die Erfahrung. Sie wollen vielmehr aus der Gemeinschaft
mit Christus Leben erwecken» (so Miiller-Schwefe in den «Pastoralbldattern»
1962).

Das alles wird ausfiihrlich exegetisch begriindet. Und endlich
wird dargelegt, dafl Jesus Christus als Gottes Wort das eigentliche
Subjekt in der Verkiindigung der Kirche ist. Das ist nur von der
Auferstehung her sinnvoll.

«Als das Wort Gottes, das aller Wirklichkeit gilt, wirkt Christus nur, weil
er in der Auferweckung von den Toten, die wiederum Gottes eigene Tat ist,
in den Bereich Gottes eingegangen ist. Eben darin vollendet er seine Liebe,
daf3 er das menschliche Leben und Wesen mitnimmt zum Zeichen dafiir, dal3
wir Menschen Zukunft haben in Gott. Wenn also die Gemeinde sein Leben,
Sterben und Auferstehen, das alles in seinem Wort verfaf3t ist, ausruft und
hort, dann will darin Gottes Wort selbst im Heiligen Geist gegenwértig sein.
Indem wir uns auf die Rolle der Sprache in unserer Existenz besinnen und
zugleich vernehmen, wie Gottes Wort in seiner Offenbarung unsere Sprache
heimsucht, werden wir Horer des Wortes und seine Zeugen» («Pastoral-
blatter» 1962). — In diesem SchluBlsatz seines Selbstreferates fat Miller-
Schwefe Inhalt und Intention seines ganzen Buches zusammen.

Am Ende seiner Untersuchung weist der Verfasser aber in einem
besondern Paragraphen auf Pfingsten hin. Die Wandlung der mensch-
lichen Sprachen, die sie in der Offenbarung zum Ort des sich selbst
bezeugenden Gotteswortes macht, geschieht durch den Heiligen
Geist Gottes selber und allein. Die Kraft seines Geistes ist es, die uns
zu Horern seines den direkten Zeugen durch den gleichen Heiligen
Geist offenbarten Wortes Gottes macht. Davon redet das Sprachen-
wunder der Pfingstgeschichte. So, auf diese Weise, «wird die Sprache
der Menschen dem Worte Gottes unterworfen und dienstbar». Das
solitdre, immer neu sich ereignende Wirken des Heiligen Geistes
gehort mit zur Wortoffenbarung. Ja es ist noch einmal sie selber.
Aber auch die Antwort, die der Mensch mit seiner ganzen Existenz,
mit Herzen, Mund und Hénden, auf den Anruf Gottes gibt, ist allein
gewirkt durch den Heiligen Geist. Sie erfolgt an erster Stelle im
Gebet und im Zeugnis der Verkiindigung. Hier erdffnet sich die
Quelle, aus der Liturgie und Predigt, Predigt und sie tragende und
durchwirkende Liturgie entspringen (S. 247-259).

«Worum es ging», sagt der Verfasser abschlieBend, «war dies: Der
Zusammenhang von Wort Gottes, Heiliger Schrift, Liturgie, Aus-
legung, Predigt sollte deutlich werden. Wir wollten die Tiir aufstoBen



206 K. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

zu diesem ganzen Raum, ohne in ihn selber einzutreten» (S. 258). Er
verweist damit auf die Fortsetzung seines Buches in einer Entfaltung
der Lehre von Predigt und Liturgie.

Eine Fiille von Material liegt ausgebreitet in diesem Buche. Mit
den Einzelheiten und mit dem Ganzen seiner Darstellung werden
sich die exegetische und die systematische Forschung befassen
miissen. Wesentlich bleibt fiir uns, daf3 hier von bewéhrten Voraus-
setzungen aus, aber auf neuen Wegen der Versuch gemacht worden
ist, die Bahn zu 6ffnen, die von der Exegese zur Predigt und zum
Gebet der Kirche hinfiihrt.

Eduard Thurneysen, Basel



	Offenbarung als Sprachereignis

