
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Offenbarung als Sprachereignis

Autor: Thurneysen, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung als Sprachereignis

Der Begriff Sprachereignis verweist auf jene bestimmte Thematik,
die heute, jedenfalls im deutschen Sprachgebiet, im Vordergrund
des Interesses der theologischen Forschung steht. Die damit
bezeichnete Denkbewegung ist wesentlich ausgelöst worden durch die

sogenannte existentiale Interpretation der biblischen Texte, wie sie

durch R. Bultmann, E. Fuchs und G. Ebeling in Gang gebracht
worden ist. Man ist dabei auf eine tiefe Entfremdung gestoßen
zwischen der wissenschaftlichen Exegese und der kirchlichen Verkündigung.

Die Überwindung dieser Entfremdung ist gewiß das Anliegen
der genannten Forscher. Die Frage ist nur, ob ihr Ansatz zu solcher
Überwindung richtig ist. Es bestehen Anzeichen, daß durch sie

gerade diese Entfremdung eher gesteigert worden ist1.

Merkwürdigerweise haben die Vertreter der Praktischen Theologie

nur selten oder mehr beiläufig zu der ganzen hier vorliegenden
Thematik sich geäußert. So etwa hat sich H. Traub in einem scharf
kritischen Aufsatz mit H. Braun beschäftigt. Aber nun hat Hans-
Rudolf Müller-Schwefe, der Professor für Praktische Theologie in
Hamburg, ein Buch geschrieben, das als Prolegomenon zur Homiletik

gedacht ist, und dem in zwei weiteren Bänden die Durchführung
der eigentlichen Predigtlehre und wohl auch Liturgik folgen soll2.

1.

Müller-Schwefe entfaltet eine ganze Sprachlehre, «eine Art Theologie

der Sprache» nennt er sie selber. Er greift dabei weit aus in die
Bereiche der Literatur und Philosophie und läßt alles gipfeln in einer
Konfrontation der menschlichen Sprache mit dem Worte Gottes.

1 Man vergleiche dazu etwa das Buch von L. Steiger, Die Hermeneutik
als dogmatisches Problem (1961), in welchem die Abhängigkeit der Schule
Bultmanns von der Philosophie Heideggers als für die theologische Exegese
verhängnisvoll nachgewiesen wird. Ferner die gewichtige Abhandlung von
R. Bohren, Die Krisis der Predigt als Frage an die Exegese: Predigt und
Gemeinde (1963), vor allem aber H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes im
Bekenntnis des Glaubens (1963), wo in sorgfältiger Auseinandersetzung mit
R. Bultmann, E. Fuchs, H. Braun und G. Ebeling eine vorläufig abschließende
Darstellung und Kritik des ganzen Fragenkomplexes geboten wird.

2 H.-R. Müller-Schwefe, Die Sprache und das Wort. Grundlagen der
Verkündigung. Homiletik, 1. Hamburg, Furche-Verlag, 1961. 268 S. DM 28.—.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 193

Er begründet sein Vorgehen folgendermaßen: «Als ich versuchte über die
Voraussetzungen von Exegese und Verkündigung nachzudenken, stieß ich
auf das Problem der Sprache. In ihr gründen sich beide. Mußten also nicht
Auslegung und Verkündigung sich beide als Geschäft der Sprache verstehen
lassen? So machte ich mich daran, dem Geheimnis der Sprache unter
Anleitung der Sprachphilosophie unserer Tage nachzugehen. Auf das Wort
Gottes hin und von ihm her mußte zu verstehen sein, was Sprache ist und
leisten kann. Dabei leitete mich die Überzeugung, daß Wort Gottes und
Sprache sich gegenseitig erhellen, weil Gott in Jesus Christus mit dem
Menschen spricht» (so im Vorwort).

Das Buch gliedert sich in vier Teile : 1. Die Struktur der Sprache,
2. Sprache und Existenz, 3. Sprache und Geschichte, 4. Die Sprache
und das Wort Gottes. Es geht dem Verfasser darum, zunächst die
Gesetze der Sprache, ihre Beziehung zur Existenz des Menschen und
ihre Geschichte darzustellen. Aber so sehr er sich in breiter Weise
auf sprachphilosophische Erörterungen einläßt, so durchgängig hält
er an der Erkenntnis fest, daß man das Wesen der Sprache nur
verstehen kann, wenn man den Einbruch des Wortes Gottes in den

Sprachraum des Menschen vor Augen hat. Die Sprachen der Bibel,
in welchen Gottes Wort Fleisch geworden ist, werden darum einer
eingehenden Untersuchung unterzogen. Das geschieht im vierten
Teil des Buches, der also zum gewichtigsten Teil wird. Er macht
auch dem Umfang nach nicht ganz die Hälfte des Buches aus und
enthält eine Fülle von historisch und philologisch gewichtigen
exegetischen Beobachtungen und Neuentdeckungen.

Es drängt sich allerdings die Frage auf, ob es methodisch nicht richtig
gewesen wäre, die in diesem letzten Teil dargestellten grundlegenden Erkenntnisse,

die doch schon die sprachphilosophischen Untersuchungen der ersten
Teile bestimmen und durchdringen, an den Anfang zu stellen als Thesen, die
dann nachträglich durch die sprachphilosophischen Untersuchungen erhärtet
werden. Jedenfalls ist das ganze Buch sozusagen von rückwärts, das heißt von
seinem abschließenden vierten Teil her zu verstehen.

Die Grundthese, daß die biblische Offenbarung die Gestalt eines

Sprachereignisses annimmt, ist heute Gemeingut der Forschung.
Müller-Schwefe entwickelt sie auf eine neuartige und bestechende
Weise. Sprachereignis bedeutet : Gott offenbart sich, indem er redet.
«Die Worte seiner Zeugen, der Propheten und Apostel» (so formuliert

Müller-Schwefe in einem Selbstreferat über sein Buch in
«Pastoralblätter», Eebruarheft 1962) sind schon rein sprachlich
nicht Äußerungen ihres Selbstverständnisses, sondern das Zeugnis,

13



194 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

das die Begegnung mit der Offenbarung bezeugen will. Die Basis
dieser Zeugnisse ist nicht, wie es die Mehrzahl deutscher Exegeten
heute noch vertritt, die «Selbstaussage» oder der «historische
Bericht», sondern das Bekenntnis. In ihren Aussagen ist das reale
Gegenüber (Gottes) immer mit darin. Wenn also ihr Zeugnis nur
subjektiv genommen wird, und die Wirklichkeit des geschichtlichen
Jesus Christus dahinter verschwindet, dann ist der Ansatz der
Sprache verfehlt, die von den Zeugen gesprochen wird. Dann kann
also Jesus Christus nicht von dem Zeugnis gelöst werden oder in ihm
aufgehen... Es kann im Ernst von Offenbarung Gottes nicht die
Rede sein, wenn Jesus nur der gläubige Mensch gewesen ist, der bis

zum Kreuz hin selbst nicht gewußt oder gar aktiv bewirkt hat, daß

er der Christus ist. Soweit die Definition Müller-Schwefes.
Es ist darauf hinzuweisen, daß schon die formgeschichtliche

Forschung diesen Aussagecharakter der Zeugenworte erkannt hat,
indem sie diese als «Botenworte» (M. Dibelius) charakterisierte. Sie

eröffnen den Bereich einer in die Menschheitsgeschichte
hereinbrechenden Gottesgeschichte, wie sie den Gehalt des ganzen
biblischen Zeugnisses beider Testamente ausmacht. In, mit und unter
dieser Gottesgeschichte vollzieht sich der Bund Gottes mit den
Menschen. Weil und indem alle Zeugenworte diesen Gnadenbund
zum Gegenstand haben, darum sind sie von Haus aus und als solche,

was immer sie im einzelnen aussagen, Gnadenworte. Und weil und
indem die Mitte dieser göttlichen Bundesgeschichte Jesus Christus
ist, gehen alle Zeugnisse der Propheten und Apostel auf Jesus
Christus hin oder kommen von ihm her.

So kann Müller-Schwefe im Schlußteil seines Buches sagen: «Christus
realisiert in sich, in seinem Anspruch und in seinem Leben, die Verheißungen,
die Gott seinem Volk im Bundesschluß und im Prophetenwort gegeben
hatte. Er kündigt Gottes Tun durch sein Wort an, und er verwirklicht diese

Ankündigung in Leben, Sterben und Auferstehen. In alledem aber ist er
darum und insofern das Wort (Gottes), als er nie aus eigener
Machtvollkommenheit spricht, sondern aus Vollmacht. Er redet nicht von sich, sondern
bezeugt seinen Vater als den Herrn der Wirklichkeit... So wird das Wort
(Gottes), nicht im Sinne der Selbstaussage (der Zeugen erster Hand), noch
im Sinne bloßer historischer Darstellung, sondern als Vollzug der Gemeinschaft

in Christus Wirklichkeit. In Christus realisiert sich Gott als Gott für
die Welt, indem er Gemeinschaft mit den Menschen und unter ihnen stiftet»
(S. 219).

Damit wird klar : In den biblischen Texten ist nicht das Berichtete



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 195

als solches primär wichtig, sondern das Zeugnis. In ihm will Gott mit
seiner Offenbarung dem Menschen begegnen. Das heißt zugleich,
daß das offenbarende Wort Ereignischarakter hat. «In der Heiligen
Schrift handelt es sich (durchgängig) um Anrede, um den Vollzug
personaler Beziehung» (S. 240). Von hier aus stellt sich nun die

Frage, wie denn das Wort Gottes selber in Jesus Christus im
Verkündigungswort, das von ihm zeugt, auf den Plan tritt und ein zu
uns gegenwärtig redendes Wort wird. Das heißt aber: Es wird nach
dem besondern Sprachcharakter des verkündigenden Wortes gefragt.
Daß Gottes eigenes Wort im Menschenwort der Zeugen erster und
zweiter Hand erscheint, bedeutet, daß die menschliche Sprache von
Gott in Anspruch genommen wird und es also mit dem Worte Gottes
zu tun bekommt.

2.

Von da aus greift Müller-Schwefe die Frage nach Wesen und
Gestalt der Sprache überhaupt auf. Er ist der Auffassung, daß die
Sprache, und zwar alle, auch die profane Sprache des Menschen
aller Zungen überhaupt erst «von der Eleischwerdung des Wortes
(Gottes) in ihrer Struktur und Aufgabe erhellt werden kann», daß
aber auch «umgekehrt die Beobachtung der menschlichen Sprache
Wesenszüge des Wortes Gottes sichtbar mache» («Pastoralblätter»
1962). In vier Schritten wird diese «Theologie der Sprache»
entwickelt.

In einem ersten Schritt wird unter den drei Paragraphen :

«Anrufen, Ausdrücken, Begreifen» (S. 19-60) die «Struktur der Sprache»

geklärt. Der «Anruf » ist die erste und wesentlichste Dimension der
Sprache. Durch den Anruf von seifen eines Andern erwacht der
Mensch zu seinem Wesen. Er wird zu einem Angeratenen, und das

heißt zum Du, das sich dann als ein Selbst, ein Ich entdeckt, womit
schon die zweite Dimension der Sprache beginnt. Der Mensch als
dieser Angerufene bekommt das Vermögen, zu antworten und also
sich auszudrücken. Müller-Schwefe berührt sich hier mit Erkenntnissen

der modernen Psychologie, wonach der Mensch alles, was er
ist und hat, der Umwelt verdankt, aus der heraus er angerufen wird.
Und noch einmal überschreitet er auch diese Dimension, die Dimension

des Ausdrucks, indem er der Umwelt gegenübertritt, er
beobachtet, er gewinnt Erfahrungen und sammelt und ordnet sie in von



196 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

ihm gebildeten Begriffen. Er entwickelt die Fähigkeit zum
Abstrahieren. Immer aber bleibt der Anruf, durch welchen der Mensch
benannt wird, seinen Namen bekommt und dann als ein Selbst, ein
Ich, auch Menschen und Dinge benennen und im Vermögen seines
Abstrahierens begreifen kann, der grundlegende Bereich der Sprache.
Müller-Schwefe nennt ihn die Dimension des Du, des «Namens», in
welchem die Kommunikation von Mensch zu Mensch ersteht. Und
zugleich wird von Anfang an festgehalten, daß dabei immer der
Mensch in der Ganzheit seiner Existenz im Angerufenwerden und im
Selberanrufen in Anspruch genommen wird. Die Sprachdimensionen
stellen keinen rein geistigen Bereich dar. Zum Angesprochenwerden
und Ansprechen, zum Begreifen und Begriffenwerden gehört immer
wesentlich der Gestus, das Leibhaftwerden des Menschen. Wiederum
wäre hier zu verweisen auf die Psychologie der Sprache. Das von der
Mutter angerufene Kind erwacht unter diesem Anruf nicht nur
geistig oder seelisch, sondern auch leibhaftig. Es antwortet auf den
Anruf mit Blick und Gebärde. Und es antwortet der Mutter nicht
nur mit einer Antwort, die rein seelisch oder geistig wäre. So etwas
gibt es gar nicht, sondern es streckt die Hand nach ihr aus, es

braucht seine Zunge, es lächelt oder es weint. Und auch das
Entdecken und wenn auch noch so kleine Begreifen der Umwelt ist
immer ein Akt des ganzen Menschen. Müller-Schwefe hat recht,
wenn er das Leibhaftigsein des Menschen auch im Bereich der
Sprache stark herausstellt. Der angerufene und antwortende
Mensch ist das erste und letzte, und zwar der ganzheitlich Angerufene.

Müller-Schwefe bezieht sich dabei nicht nur auf die Psychologie,

sondern er entfaltet aus einem erstaunlich umfassenden Wissen

heraus seine Aufstellungen aus dem Bereich der ganzen heutigen
Sprachphilosophie. Der Mensch lebt, indem er immer neu vom
Anruf der Umwelt herkommt und dadurch zur wirklichen,
eigenständigen Existenz kommt. Die Sprache, die der Mensch auf diese
Weise empfängt, ist nichts rein Geistiges, auch nicht etwas vom
Menschen selber Erfundenes oder Geschaffenes, sie ist «das Haus des

Daseins» (Heidegger), in das er hineingerufen wird.
Von daher setzt sich Müller-Schwefe in einem zweiten Schritt in

einem besondern Kapitel: «Sprache als Existenz» (S. 61-94) auseinander

mit der Sprachphilosophie von Martin Buber, Martin
Heidegger und Jean Paul Sartre. Es geht hier um die Frage, wie denn
der Mensch seine Existenz, in der er durch den Anruf des Du zum



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 197

Bewußtsein seiner selbst erwacht, deutet, versteht und bemeistert.
Wohl widerfährt ihm das Geschehnis des Anrufes, und sein Leben
kommt in Bewegung, es wird aus einem bloß naturhaften zum
geschichtlichen Dasein. Aber jetzt erhebt sich die Frage nach dem
Woher dieses Anrufes und also nach dem Woher der Sprache, kraft
deren er alles deutet und begreift. Was oder wer ist es, von dem her
er herausgefordert wird zum sich Ausdrücken und Begreifen Ist es

einfach ein «Geschick» (Heidegger), hinter das er nicht mehr zurücktragen

kann? Ist es nicht Gott, der sich ihm in der Wirklichkeit seines

Daseins offenbart, und zwar so, daß alles dem Menschen zum Wort
wird, die Natur und der Mitmensch? Aber Gott geht nicht auf in
diesem Wort, er ist und bleibt «das ewige Du», das der Mensch «in
der seligen Gegenwart seines Wortes erfährt» (S. 65). Ist das nicht
der letzte Ursprung und das tiefste Geheimnis der Sprache? Und
ist damit der Mensch nicht zu einer Umkehr gefordert, zur Umkehr
zu Gott? Aber gibt es solch eine Umkehr ohne die Begegnung mit
Gott in seiner Offenbarung

Buber kommt diesem Geheimnis der Offenbarung am nächsten.
Denn für ihn ist die Dimension des Anrufes die ursprüngliche
Dimension der Sprache. Die Umkehr, zu der Buber den Menschen

gerufen sieht, ist immer die Umkehr zum Du. Aber es ist das

menschliche Du, auf das er verweist. Die biblische Wahrheit, daß
der Mensch nicht damit zur wahren Umkehr gelangt, daß er in die

Begegnung mit seinem Nächsten eintritt, sondern daß das Du und
das Ich und die ganze Umwelt des Es Schöpfung Gottes ist, die

Schöpfung, durch die Gott, ohne in ihr aufzugehen und hinter ihr zu
verschwinden, alles Geschaffene zu sich ruft, bleibt Buber verborgen.

Er endet, auch da, wo er von der zwischenmenschlichen

Begegnung handelt, in einem wortlosen Mystizismus (S. 67ff.).
Anders steht es bei Heidegger. Für ihn ist das Hervortreten des

Seins in der Erscheinung des Daseins das Erste. Das Du kennt er im
Grunde nicht. Der Mensch ist sozusagen eine in sich verschlossene

Monade, die immer neu in «die Lichtung des Seins» hineintritt, wie
sie in der Erscheinung sich vollzieht, und damit zum Sichausdrücken

und Sichdarstellen gelangt. Die Dimension des Ausdruckes
ist ihm die entscheidende Sprachdimension. Das Sein ist das Letzte,
das wir kennen, ein summum ens, ein an sich ganz Unbestimmtes,
von dem her doch alles erst im Geschehnis der Erscheinung seine

Bestimmung erhält. Diese Bestimmung vollzieht sich im Ereignis



198 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

der Sprache. Insofern ist «die Sprache das Haus des Daseins». Im
Dasein des Menschen kommt das Sein zur Sprache. Der Mensch
stößt dabei auf den Rufcharakter des Seins. Und so wird sein, des

Menschen, Wort zur Antwort. Aber der eigentliche Ursprung dieses

Rufes und damit das Ziel der Antwort des Menschen bleibt auch bei

Heidegger völlig verborgen. Der Mensch bleibt im Angerufenwerden
und im Antworten völlig allein mit sich selber. Bis zuletzt, also auch
in der Endentwicklung des Heideggerschen Denkens, bleibt es
dabei: «Die Sprache ist Monolog» (S. 78). Wiederum entfällt auch bei

Heidegger die Erkenntnis des Du Gottes, der den Menschen in seiner

Offenbarung anruft. Erst von Christus aus, sagt Müller-Schwefe
schon hier, sei «der Du-Raum der Sprache eröffnet, aber so, daß das

Du primär eine Sprache Gottes ist und erst dadurch die Möglichkeit
des Menschen». Das sei die Umkehrung, die Barth in seiner Anthropologie

gebracht hat. «Erst von Christus als dem Du Gottes her
eröffnet sich das Du des Nächsten. Weil Heidegger dieses Du Gottes
nicht kennt, ist es nur folgerichtig, daß die Dimension des Du bei
ihm überhaupt ausfällt» (S. 77).

Sartre endlich sieht in der Kraft, alles zu objektivieren, die Kraft
des Wortes. Die Möglichkeit, alles in der Reflexion zu bewältigen,
aber damit auch zu zersetzen und hinter sich zu lassen, ist das reale
Vermögen des Menschen in seiner Sprache. Und eben das nennt
Sartre «Freiheit» und spricht die Trostlosigkeit solcher Freiheit
damit aus, daß er sagt: Zu solcher Freiheit sind wir «verurteilt».
Auch für Sartre gibt es keine Freiheit, die darin bestünde, sich zum
Du hin wirklich zu öffnen. Wohl weiß auch er um die Beziehung zum
Andern, also um Begegnung. Aber der Andere ist für ihn nur der
Spiegel, in dem das Ich sich selber erkennt und dadurch seine Freiheit

verwirklicht, wie auch der Andere mich braucht als Objekt, um
zur Freiheit seines Subjektseins zu gelangen. Immer neu stößt sich
mein Ich im Denken und Sprechen von der Umwelt ab, zu der auch
der Andere gehört, und kommt damit, in Entfremdung von ihr, zu
sich selbst (S. 83). Die Existenz des Andern bedeutet also für mich
die Infragestellung meiner Freiheit. Ich bin für ihn ein Stück Welt,
also ein Objekt, das er in Besitz nimmt. Diesen seinen Besitz muß
ich in meine Freiheit zurückgewinnen, indem ich, in der Begegnung
mit ihm, ihn meinerseits in Frage stelle, so daß ich für ihn nicht
mehr Objekt bin, sondern ein Ich, das ihn in Besitz nimmt. Ich
zwinge sozusagen den Andern zur Liebe, in der er sich mir unter-



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 199

wirft, und damit bestätige ich mich in meiner Freiheit. Unzweifelhaft

hat Sartre damit die Begegnungssituation, in der wir uns
fatalerweise immer wieder befinden, in ihrer ganzen Hoffnungslosigkeit

genial erfaßt. Aber eben, was heißt, wenn es so steht,
«Begegnung», was heißt hier vollends «Liebe»? Ist sie etwas anderes als
ein Manöver, das je einer dem andern gegenüber anstellt, um als
freies Ich zum Zuge zu kommen? Die Sprache aber wäre der Raum,
in welchem sich dieses ständige einander Anziehen und Abstoßen
vollzieht, indem einer vom andern angesprochen wird und einer den
andern anspricht. Die dadurch verwirklichte Freiheit des Ich aber
stößt immer neu ins Leere hinein, weil sie selber ein Letztes ist, das
kein wirkliches Gegenüber kennt, weil sie jedes Gegenüber auflöst,
indem sie es nur braucht, um sich selber zu rechtfertigen. Der
Mensch schafft sich seine Sprache, um in ihrer Kraft sich selber zu
verwirklichen, sich und die Welt als sein Gebilde zu erschaffen. Der
Mensch bleibt «der Einzelne und sein Eigentum». Er bleibt
selbstherrlich allein bei sich selber. Ist das nicht die «Hölle», die Sartre im
«Huis clos» dargestellt hat? Jedenfalls gibt es hier in keinem Sinne
mehr eine Umkehr, eine Wende in ein heiles Dasein, sondern immer
nur neu jenes Engagement der Freiheit, wie Sartre sie versteht. Der
Raum des Daseins selber aber und der darin sich entfaltende
Sprachraum des Menschen bleibt ein in sich selber ausweglos
verschlossener Raum, ein reines Inseits ohne Jenseits.

3.

Und nun handelt Müller-Schwefe in einem dritten Teil von
Sprache und Geschichte unter drei Paragraphen: «Die Geschichtlich-
keit der Sprache, die Sprache der Gegenwart, Sprache und Religion»
(S. 95-139). In den eben an Buber, Heidegger, Sartre exemplifizierten

Entwürfen der Struktur der Sprache zeichnet sich ein bestimmtes

Gefälle ab, das Gefälle vom Du zum Ich, zum Es. Das heißt
aber, daß die Sprache eine Geschichte hat. Sie bleibt dabei jener
in sich geschlossene Raum. Aber die Wirklichkeit, deren der Mensch
sich in seiner Sprache bewußt wird, ja deren er sich in ihr zu
bemächtigen trachtet, ist hintergründig. Diese Hintergründigkeit der
Wirklichkeit verführt den Menschen dazu, in der Gestalt von
Wortmagie, von Symbolen und Mythen, die er sich schafft, in Bildern von



200 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

Gottheiten, die Mächte zu bannen, die ihn bestimmen. Seine

Sprache wird religiös. Er baut sich selber in seiner Sprache eine

hintergründliche Welt auf. Müller-Schwefe entfaltet in weitgespannten

religionsgeschichtlichen Darstellungen die Entstehung der
Religionen. «Der Mensch versteht was ihn umgibt nach Analogie seiner
selbst. So erfährt er die Mächte um sich, die er bei Namen nennen
kann, als lebendige Wesen, die er deutet» (S. 131). «ImNamenwird
die fremde Macht konkret gemacht, zur Gegenwart gebracht»
(S. 135). So kommt es zum Kultus. «Im Kultus wird die erfahrene
Gottheit gegenwärtig» (S. 134). Aber immer bleibt der Mensch auch
in seinen Religionen bei sich selber. «Wohl erfährt er alle Wirklichkeit,

sein Leben selbst, als Ruf, auf den er antwortet. Aber immer
so, daß er sich vom wahren Gott, der in aller Wirklichkeit ihn
anruft, stets schon abgewendet hat. Er mißtraut ihm, er sucht ihn zu
bestimmen durch Zauber und Magie. Er unterwirft sich den gewaltigen

Bildkräften der Welt um ihn herum und macht sich die Welt
zum Bildnis und Gleichnis Gottes und verstellt damit die Stelle, an
der Gott sich ihm offenbaren will» (so in den «Pastoralblättern»
1962). Alle Religion ist also Abfall von dem Gott, der allein von sich

sagen kann: Ich bin der Herr, dein Gott! Und der als dieser «Ich-
Gott» zum Du-Gott für den Menschen wird, ohne abhängig zu werden

von irgendwelchen andern, menschlich-geschöpflichen Ich-Du-
Beziehungen. Sein Du, in welchem er den Menschen anruft, ist das

Du des jenseitigen, lebendigen Gottes, der in seiner Wortoffenbarung
diesseitig wird, ohne seine Jenseitigkeit zu verlieren. Der Mensch
aber wird jetzt endgültig herausgerissen aus allem Mißbrauch, den

er mit dem Namen seiner selbstgemachten Götter in seinen
Religionen getrieben hat. Er muß sich keine eigenen Bilder machen von
Gott. Denn Gott selber hat sich ihm geschenkt als sein Gott und
Vater.

Hier nimmt Müller-Schwefe jene «Entlarvung der Religion als

Unglaube» auf, wie sie Karl Barth als erster in voller Konsequenz
vollzogen hat3. Barth unterstreicht dabei: «Es ist Gottes
Offenbarung in Jesus Christus und sie allein, durch die die Charakterisierung

der Religion als Götzendienst und damit als Unglaube wirklich

vollzogen wird.» Wobei Barth heraushebt, daß es wohl «auch
eine immanente Problematik der Religion» gibt, die aber von ihrer
wirklichen Aufhebung als Religion durch die Offenbarung zu unter-

3 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I, 2 (41948), S. 305ff.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 201

scheiden ist. «Religion ist», sagt Barth, «immer ein sich
selbstwidersprechendes, ein in sich selbst unmögliches Unternehmen.» Niemals
und nirgends dringt sie auch nicht in ihren höchsten Formen zu
wirklicher Erkenntnis Gottes vor4. Ja sie endet geradezu im Atheismus.

Diese These hat Miscotte in einem in dieser Sache
bahnbrechenden Buch aufgenommen und durchgeführt; auch
Bonhoeffers ist hier zu gedenken mit seiner Forderung, von Gott müsse

heute, und zwar gerade von einer Kirche, die wieder weiß, was
Offenbarung ist, «religionslos» geredet werden5.

Um diese grundsätzliche Konfrontation der religiösen Phänomene
mit dem Worte Gottes in der biblischen Offenbarung geht es nun
auch Müller-Schwefe in seiner Darstellung des Sprachgeschehens.
Auch sie ist ganz und gar von einer echt theologischen und d.h.
immer christologischen Voraussetzung her entworfen.

4.

Das wird endgültig klar im vierten Teil seines Buches, zu dem die
drei ersten Teile als «Vorstufen» verstanden werden sollen. Dieser
vierte Teil trägt die Überschrift Die Sprache und das Wort Gottes und
gliedert sich in die vier Paragraphen: «Sprache und Wort im Alten
Testament», «Sprache und Wort im Neuen Testament», «Jesus

Christus - das Wort Gottes», «Das Wort und die Sprache». Hier
wird dargetan, wie der verschlossene Sprachraum des Menschen

aufgebrochen und also frei wird für ein Menschenwort, das im Unterschied

zu den religiösen Worten allen zur Herberge wird eines Wortes,

das Gottes Wort selber ist. Freilich ist die Sprache des Menschen

von Anfang an keine Erfindung oder Machenschaft des Menschen.
Gott selber hat ja sein Geschöpf in seinem Wort zur Sprache
geschaffen. Immer schon lebt der Mensch im Anruf Gottes, aber er hat
es vergessen und mißbraucht seine Sprache, um Gott in seinen
Religionen auszuweichen.

4 Ebd., S. 343.
6 K. H. Miskotte, Wenn die Götter schweigen. Vom Sinn des Alten Testaments

(1963). Miskotte hat Bonhoeffers paradoxes Reden vom «mündigen
Menschen» end lieh eindeutig interpretiert, im Gegensatz zu der unrichtigen
Inanspruchnahme Bonhoeffers durch den englischen Bischof Robinson in
seiner flachen, die Substanz des Glaubens preisgebenden Schrift Honest to
God.



202 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

Darum «muß seine Sprache erlöst, gereinigt werden. Gott kommt, um dem
Menschen das Ausweichen unmöglich zu machen, in die menschliche Sprache
und wird Mensch. Der Mensch soll konkret vor ihn gestellt werden, darum
erscheint Gott im Fleisch. Käme er als Mythos, so wäre die Ausflucht in die
Vieldeutigkeit der Symbole offen. Käme er als Logos im Sinne der Stoa, so
würde der Mensch im Allgemeinen und Vertretbaren seine Zuflucht suchen.
Gott aber schneidet alle Flucht in die Metaphysik und in die Poesie ab. Er
tritt dem Menschen leibhaft entgegen. Damit will er ihn stellen. Damit will er
ihm Gemeinschaft anbieten, konkrete, leibhafte Gemeinschaft... Ist Gottes
eines Wort in Jesus Christus das Wort, das Liebe und Treue verwirklicht,
dann ist damit der Mensch zur Antwort herausgefordert und ist ihm die
Antwort ermöglicht» (S. 148).

«Ein Durchbrach des Gottes der Freiheit mit seinem schöpferischen

Reden inmitten der Maskerade der Gottesmacht» in den
Religionen hat sich ereignet6. Und nun wird auch die Sprache des
Menschen von diesem Durchbruch ergriffen und gewandelt. Wer
einsieht, daß die Heilige Schrift in beiden Testamenten «anders redet»7,
der wird offen werden für ihre unvergleichliche Bedeutung. Er wird
zum Glauben gerufen. Und solcher «Glaube wird wieder die Quelle
werden einer Freude eigener Art, zu der man sich nicht,religiös
aufzuschwingen braucht'». Müller-Schwefe will zu dieser Quelle
hinführen, indem er an der Sprache der Heiligen Schrift im einzelnen
dartut, inwiefern Gott sich hier und gerade hier als der Anrufende
offenbart und die vor, nach und neben der Offenbarung vorhandene
natürliche Sprachwelt wandelt in sein neues Wort.

Er beginnt mit dem Alten Testament (S. 151-174). Eine eingehende
Untersuchung widmet er der hebräischen Sprache, weil sie die
Sprache des Volkes ist, in dessen Mitte sich Gott als Bundesgott den
Menschen zugewendet hat. Das Hebräische ist nicht als solches die
eigentliche Sprache der Offenbarung, aber sie ist die Sprache, die als
erste der Offenbarung «dienstbar» wird. Ihre Menschlichkeit wird
damit in keiner Weise ausgeklammert. Es geht ja in der Offenbarung
gerade darum, daß alles Menschliche geweiht wird. Wäre das
Hebräische als solches schon heilige Sprache, so bedürfte es keiner
Weihung mehr. Damit geschieht die Weihung, daß Gott in Israel
und dessen Sprache seinen Namen offenbart. Die Entgötterang der
Welt geschieht durch die Verkündigung des Namens des Gottes, der

6 So Misootte (A. 5), S. 63.
7 Miscotte (A. 5), S. 71f.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 203

Himmel und Erde und also die Welt in allen ihren Bereichen
geschaffen hat. JHWH heißt sieser Name. Er ist für den Israeliten ein
unaussprechlicher Name. Denn er ist nicht nur ein Prädikat Gottes,
sondern dieser Name ist Gott selber, der in ihm hervortritt als der,
der der Herr ist.

«Gott ruft sich selber aus in seinem Namen: Ich bin der Herr, dein Gott!
Deutlich spricht das 1. Gebot es aus wie auch die Offenbarung im brennenden
Busch, daß Gott als der freie Herr sich offenbart und gerade als solcher zu dem
Mensehen in Beziehung tritt, daß er einen Bund stiftet. Treue, Glaube und
Gehorsam, Segen und Fluch sind Kennzeichen dieses Verhältnisses. Und:
Die Offenbarung Gottes ist konkret. Sie hat sozusagen einen Leib. Und sie
macht deutlich : Der Israelit kann von ihr als einem Geschehen berichten.
Freilich dieser Bericht ist keine objektive Beschreibung, sondern Bekenntnis,
Lobpreis, Antwort. Die hebräische Sprache aber, in der sich dieses
Sprachereignis der Offenbarung vollzieht, lebt vom Hören und nicht vom Sehen.
Darum ist sie arm an Adjektiven: Die Sprache der Bilder ist in ihr nicht stark
entwickelt. Daß im 2. Gebot verboten wird, die großen Kräfte über, auf und
unter der Erde zu verehren und anzubeten, wirkt sich in der Sprache dahin
aus, daß die Farben und Figuren der Wirklichkeit keine Eigenbedeutimg
haben. Auch kann niemals der Glaube das Sichtbare als Transparenz für Gott
nehmen, der hinter den Erscheinungen west. Von daher muß auch der
Anthropomorphismus neu gedeutet werden. In der Dimension des Namens,
des Anrufes bedeutet das Reden von Gottes Zorn, von seiner Hand, seinem
Arm nicht, daß wir Gott vermenschlichen sollen. Vielmehr verhält es sich
umgekehrt: Weil Gott der Wirkende ist, dämm muß von seiner Hand, seinem
Arm geredet werden. Der Mensch selber, als der in seiner ganzen Leibhaftigkeit

von Gottes Ruf konkret Getroffene, kann jetzt erst als der in diesem
konkreten Anruf Gottes Stehende verstanden werden. Und wo etwa die
Propheten in Gleichnishandlungen oder in Bildern das Wort Gottes
verkündigen, da wird nicht in Metaphern durch die Blume geredet, sondern im
Bilde wird das Handeln Gottes wirksam angekündigt» (so Müller-Schwefe in
den «Pastoralblättern» 1962).

«Offenbart sich Gott im Namen selbst, proklamiert er sich als der einzig
Wirkliche, so wird Wort und Sprechen Gottes zur eigentlichen
Wesensbeschreibung Gottes. Gott spricht, und dieses Reden Gottes macht wahr: Wort
und Tat sind eins... Darum kann sich der Mensch auf Gottes Wort, das
Befehl und Verheißung zugleich ist, verlassen... Und doch wirkt Gottes Wort
nicht mchanisch : Denn Gott handelt als Person. Er meint den Menschen als
Person, daher schließt sein Tatwort die Freiheit nicht aus, sondern ein»
(S. 156). Ja das Wort Gottes schafft erst die Freiheit des Menschen. «Aber die
Offenbarung Gottes in seinem Tatwort ist nur die eine Seite. Die andere ist,
daß sein Anruf Antwort sucht und schafft. Der sich offenbart, stiftet mit
seiner Anrede Vertrauen und Gehorsam... Israel hat diese Relation verstanden.

Es macht Gottes Wort zum Ersten in seinem Leben und antwortet auf
den Ruf mit Lob und Bekenntnis» (S. 157). Von daher sind die Psalmen zu



204 E. Thumeysen, Offenbarung als Sprachereignis

deuten. Und zwar entzündet sich dieses Gotteslob an der geschichtliehen
Erfahrimg. «Immer wieder ist es das Geschehen am Schilfmeer oder das
Wunder der Gesetzgebung, das den Lobgesang auslöst» (S. 157).

Nie werden die Großtaten Gottes magisch gedeutet, immer geht
es um Gottes Lob. Damit stehen wir eben an jener Quelle der Freude.
Im Glauben an diesen Gott wird «die Freude verstanden und erlebt
als das Wesen aller Dinge, ja, daß in Gott etwas wie ein ewiger Jubel
herrscht»8. Man denke an Ps. 126, 1-2: «Wenn der Herr die
Gefangenen Zions erlösen wird... dann wird unser Mund voll Lachens
und unsere Zunge voll Rühmens sein.» Das ist Sinn und Ziel der
Offenbarung schon im Alten Testament.

Im Neuen Testament kommt alles auf seinen Höhepunkt (S. 175-
246). Die griechische Sprache des N.T. wird nun ebenso wie die
hebräische von Müller-Schwefe als eine dem Ereignis der
Offenbarung unterworfene untersucht.

«In Jesus Christus geht die Offenbarung ganz ein in die menschlich-irdische
Wirklichkeit. Und das heißt doch, sie geht ein in das Menschenwort, indem
Gott Mensch wird. Da wird es endgültig klar, daß wir die Zeugen des Neuen
Testamentes in ihrer eigenen Intention nur dann richtig verstehen, wenn wir
als den Ansatz ihrer Aussagen rein sprachlich nicht die Äußerung ihres
Selbstverständnisses nehmen, sondern das Zeugnis, das die Begegnung mit der
Offenbarung bezeugen will» («Pastoralblätter» 1962).

Unser Referat kann sich hier darauf beschränken, daß Müller-
Schwefe sich eingehend auseinandersetzt mit den Vertretern der
existentialen Exegese, also mit Bultmann und seiner ganzen Schule.
Das ist es, was dem ganzen Buch seine theologische Relevanz in der
heutigen Debatte um die Hermeneutik gibt. Eingehend werden die
Selbstaussagen Jesu interpretiert. Ausdrücklich wird festgehalten,
daß auch hier Wort und Tat im Leben Jesu eins sind.

«Jesus Christus kann als das Wort Gottes nur verstanden werden, wenn sein
Leben, sein Handeln und Leiden als Wort gehört wird... Jesus Christus, ist
er das Wort Gottes, legt sich in seinem leiblichen Leben selber aus, nicht nur
im Sinne einer Verwirklichung, sondern in der ursprünglicheren Bedeutung,
daß sein konkret leibliches Leben nur vom Du (Gottes) her als Realisierung
dieses Du genommen werden kann. Darum haben auch die Gleichnisse (die
ausführlich behandelt werden) die Bedeutung, daß Jesus sich selber auslegt,
und zwar so, daß er darin zugleich seinen Weg, sein Handeln wirksam
ankündigt... Auch der Bereich der lehrhaften Aussagen im Neuen Testament
wird vom Anruf der Offenbarung aufgeschlossen. Und die Paränesen wollen

8 Miscotte (A. 5), S. 72.



E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis 205

nicht nur den Willen des Hörers in Bewegung setzen durch einen Appell an
die Vernunft oder an die Erfahrung. Sie wollen vielmehr aus der Gemeinschaft
mit Christus Leben erwecken» (so Müller-Schwefe in den «Pastoralblättern»
1962).

Das alles wird ausführlich exegetisch begründet. Und endlich
wird dargelegt, daß Jesus Christus als Gottes Wort das eigentliche
Subjekt in der Verkündigung der Kirche ist. Das ist nur von der
Auferstehung her sinnvoll.

«Als das Wort Gottes, das aller Wirklichkeit gilt, wirkt Christus nur, weil
er in der Auferweckimg von den Toten, die wiederum Gottes eigene Tat ist,
in den Bereich Gottes eingegangen ist. Eben darin vollendet er seine Liebe,
daß er das menschliche Leben und Wesen mitnimmt zum Zeichen dafür, daß
wir Menschen Zukunft haben in Gott. Wenn also die Gemeinde sein Leben,
Sterben und Auferstehen, das alles in seinem Wort verfaßt ist, ausruft und
hört, dann will darin Gottes Wort selbst im Heiligen Geist gegenwärtig sein.
Indem wir uns auf die Rolle der Sprache in unserer Existenz besinnen und
zugleich vernehmen, wie Gottes Wort in seiner Offenbarung unsere Sprache
heimsucht, werden wir Hörer des Wortes und seine Zeugen» («Pastoralblätter»

1962). — In diesem Schlußsatz seines Selbstreferates faßt Müller-
Schwefe Inhalt und Intention seines ganzen Buches zusammen.

Arn. Ende seiner Untersuchung weist der Verfasser aber in einem
besondern Paragraphen auf Pfingsten hin. Die Wandlung der menschlichen

Sprachen, die sie in der Offenbarung zum Ort des sich selbst

bezeugenden Gotteswortes macht, geschieht durch den Heiligen
Geist Gottes selber und allein. Die Kraft seines Geistes ist es, die uns
zu Hörern seines den direkten Zeugen durch den gleichen Heiligen
Geist offenbarten Wortes Gottes macht. Davon redet das Sprachenwunder

der Pfingstgeschichte. So, auf diese Weise, «wird die Sprache
der Menschen dem Worte Gottes unterworfen und dienstbar». Das
solitäre, immer neu sich ereignende Wirken des Heiligen Geistes

gehört mit zur Wortoffenbarung. Ja es ist noch einmal sie selber.
Aber auch die Antwort, die der Mensch mit seiner ganzen Existenz,
mit Herzen, Mund und Händen, auf den Anruf Gottes gibt, ist allein
gewirkt durch den Heiligen Geist. Sie erfolgt an erster Stelle im
Gebet und im Zeugnis der Verkündigung. Hier eröffnet sich die
Quelle, aus der Liturgie und Predigt, Predigt und sie tragende und
durchwirkende Liturgie entspringen (S. 247-259).

«Worum es ging», sagt der Verfasser abschließend, «war dies: Der
Zusammenhang von Wort Gottes, Heiliger Schrift, Liturgie,
Auslegung, Predigt sollte deutlich werden. Wir wollten die Tür aufstoßen



206 E. Thurneysen, Offenbarung als Sprachereignis

zu diesem ganzen Raum, ohne in ihn selber einzutreten» (S. 258). Er
verweist damit auf die Fortsetzung seines Buches in einer Entfaltung
der Lehre von Predigt und Liturgie.

Eine Fülle von Material liegt ausgebreitet in diesem Buche. Mit
den Einzelheiten und mit dem Ganzen seiner Darstellung werden
sich die exegetische und die systematische Forschung befassen
müssen. Wesentlich bleibt für uns, daß hier von bewährten
Voraussetzungen aus, aber auf neuen Wegen der Versuch gemacht worden
ist, die Bahn zu öffnen, die von der Exegese zur Predigt und zum
Gebet der Kirche hinführt.

Eduard Thurneysen, Basel


	Offenbarung als Sprachereignis

