
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Theologischer Liberalismus und österreichischer Protestantismus im
19. Jahrhundert

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologischer Liberalismus und österreichischer
Protestantismus im 19. Jahrhundert

l.

Der Liberalismus als Epoche der Theologiegeschichte erlebte
seinen Höhepunkt in zeitlichem Zusammenhang mit dem politischen
Liberalismus und wirkt - ähnlich wie dieser - bis in die Gegenwart
fort. Sein geschichtliches Hinterland ist der Rationalismus des

18. Jahrhunderts, der im Raum der Theologie seinen klassischen
Ausdruck fand in Johann Salomo Semlers «Liberalis Theologia».

Der Rationalismus paßte «Predigt, Gesangbuch, Agende usw (seinen)
religiösen Bedürfnissen an. Die Predigt der aufgeklärten Pfarrer ließ das

eigentlich Dogmatische zurücktreten und pflegte dafür einen schlichten,
herzlichen Vorsehungsglauben und die Moral; bisweilen entartete die Kanzel-
rede zu sentimentaler Naturpredigt oder gar zur Nützlichkeitsrede über
Dinge des praktischen Lebens. Was veraltet schien, wurde beseitigt ; die alten
Wandmalereien in den Kirchen wurden übertüncht, die alten Kirchenlieder
dem sprachlichen Ausdruck und den Anschauungen des 18. Jahrhunderts
angepaßt. ...Ebenso wurden die alten Agenden an vielen Orten durch neue
ersetzt. ...Die symbolischen Bücher, tatsächlich bedeutungslos, blieben
rechtlich in Kraft... »1

Für die evangelische Kirche in Österreich brachte das 1781 erlassene

Toleranzpatent über Nacht die Notwendigkeit, Pfarrer aus den
verschiedensten deutschen Landeskirchen zu berufen, da es
Jahrzehnte dauerte, bis ein einheimischer Theologenstand herangebildet
war. Die meisten der aus Deutschland einwandernden Geistlichen
kamen von Universitäten, an denen der theologische Rationalismus
in höchster Blüte stand.

Das Urteil des ehemaligen Wiener Kirchenhistorikers G. Loesche
über diese Zuwanderer nach 1781 wirft nicht nur in menschlich-
charakterlicher Hinsicht ein schlechtes Licht auf viele von ihnen,
sondern läßt auch die mit ihrer theologischen Ausbildung und
Haltung verbundenen Gefahren für die Gemeinden erkennen: «Die
Pastoren, aus allen Ecken und Enden zusammengeholt, oft sittlich
nicht tadellos, mit Mietlingen, sogar mit Wüstlingen durchsetzt,
elend bezahlt, meist mäßig gebildet. Ihre Amtsgnade berührte sie

1 K. Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (101949), S. 414.



G. Müller, Theologischer Liberalismus 173

oft nicht tiefer als der Puder der Amtstracht ihre Haare.»2 Selbst
auf katholischer Seite bemerkte man im Laufe der Zeit die negativen

Auswirkungen der rationalistischen Philosophie und Theologie
in den evangelischen Reihen. So schrieb ein Katholik im Jahr 1815 :

«... und nach meiner Meinung kann es sogar lange nicht mehr
dauern, so wird dieser Rationalismus unter den protestantischen
Gelehrten allgemein werden. Pflanzt er sich dann von den Gelehrten
auch noch auf die Masse des Volkes fort, dann wird der Verfall
allgemein. »3

Unter den Evangelischen in Österreich kam es zu starken
Spannungen, als sich die altgläubigen Kreise gegen den Rationalismus
zur Wehr setzten4, der in fast allen Teilen des Reiches die unter den

protestantischen Theologen herrschende Richtung war. «Aufler in
Böhmen, wo namentlich in reformierten Gebieten die Orthodoxie5,
und in Oberösterreich, wo der Pietismus eine Zuflucht fand, waren
sie (sc. die evangelischen Pfarrer) dem Rationalismus der Mode
verhaftet.»6 «Die alte pietistische, durch orthodoxe Nachwirkungen
gestärkte Strömung verlor (sc. im Protestantismus) unter den
Gebildeten, aber auch unter dem Bürgertum, seit den siebziger Jahren
zunehmend an Boden.»7 Die innerevangelischen Auseinandersetzungen

«endeten bereits bald nach 1800 mit dem Sieg einer
gemäßigt-rationalistischen Richtung, die auch andersgeartete
Strömungen des Protestantismus umklammerte und das ganze 19.

Jahrhundert hindurch die Oberhand behielt»8. «Auf josefinischer Seite

trug man keine Bedenken, die protestantische Kanzelberedsamkeit
und Katechetik als vorbildlich zu erklären»9, und eine katholische
Stimme tadelte schon fünf Jahre nach Erlaß des Toleranzpatentes,
daß «bei uns Katholiken nicht nur Jedermann protestantische
Predigten, Erbauungsbücher, Gesangbücher» liest, «sondern sogar auf

2 G. Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung (1911), S. XLVI.
3 Zitiert bei: F. Valjavec, Der Josephinismus (2. Aufl. 1945), S. 11, A. 2.
4 Vgl. ebd.
5 Nach allen eingesehenen Quellen scheint der Rationalismus in der

reformierten Kirche Altösterreichs weit weniger Eingang gefunden zu haben
als in der lutherischen.

6 Loesche (A. 2), 8. XLVI.
7 Valjavec (A. 3), S. 109.
8 Ebd., S. 110.
9 Ebd., S. 108.



174 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

den Universitäten in Österreich wird nach dem Buch eines
Protestanten10 die Kirchengeschichte gelehrt»11.

Evangelische Universitätstheologen und Pfarrer gaben dem
Druck des Zeitgeistes nach, verleugneten ihre Bindung an die Heilige
Schrift und wandten sich in fragwürdigen literarischen Produkten
vornehmlich an die Gebildeten aller Konfessionen und Religionen.

Es erscheint dem heutigen Leser kaum glaublich, daß der «k.k.
Consistorialrath und ev. Prediger A.C. (Augsburgischer Confession)
in Wien» Jakob Glatz 1816 im Vorwort zur 2. Auflage seines
«Andachtsbuches für gebildete Familien ohne Unterschied des
Glaubensbekenntnisses»12 davon berichten konnte, daß sein Werk «nicht
nur bey den verschiedenen christlichen, sondern auch nicht-christlichen

Glaubensgenossen sich einer sehr günstigen Aufnahme zu
erfreuen hatte »13. Liest man einige Seiten dieses Buches aus der Feder
eines lutherischen Pfarrers und Konsistorialrats, so wird man sehr
schnell und kräftig aus dem Traum von der «guten alten Zeit» in
Kirche und Theologie auf den Boden der geschichtlichen Wirklichkeit

versetzt.

Über die religiöse Andacht schreibt Glatz: «Ja, eine Verklärerinn unsers
innersten Wesens, eine Bewahrerinn unsrer edleren Anlagen, eine treue,
sorgsame Pflegerinn unsrer höhern Natur, eine mächtige Beschützerinn unsers
Sinnes für das Überirdische und Unvergängliche bist du, stille, heilige
Andacht des Herzens.»14 Die Tugend preist der Autor mit folgenden Worten:
«Ja, ein höchst kostbares Kleinod ist die Tugend; wer in ihrem Besitze ist,
besitzt das höchste Gut des Lebens, und ohne sie hat alles andere für uns
keinen wahren Werth.»15 Seine Christologie tritt uns in folgendem
Weihnachtsgebet entgegen: «Denn befreyt hat er sein Geschlecht von den
entehrenden Fesseln des Irrthums, des Aberglaubens und des Vorurtheils, zu
erlösen hat er es gesucht aus der Sclaverey der Sünde, zu beruhigen das
menschliche Gemüth über so viele beängstigende Zweifel und über das

Dunkel, das über der Zukunft jenseits des Grabes liegt ; zu erfüllen das Herz
mit stillem Frieden und mit jener Heiterkeit und Freude, die ein Vorschmack
des Himmels ist. Was wir an trostreichen Wahrheiten, an Gütern des Geistes,
an milden und andern gemeinnützigen Anstalten, an weisen, wohlthätigen
Einrichtungen, an höheren Annehmlichkeiten und Genüssen des Lebens be-

10 Das vielbändige Kirchengeschichtswerk des in Wien geborenen Wittenberger

Theologen Johann Matthias Schröckh (1733-1808)?
11 Zitiert ebd.
12 J. Glatz, Andachtsbuch, 2. Aufl. (Wien 1816; 7. Aufl. 1845).
13 Ebd., S. IV.
14 Ebd., S. 6.
16 Ebd., S. 7.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 175

sitzen, es ist - tiefer erwogen - größtenteils das Werk des Göttlichen, den wir
als Heiland preisen, die Wirkung seiner erhabnen, beseligenden Lehre. »16 Ein
Gebet am « Charfreytage » läßt uns seine Christologie noch deutlicher erkennen:

«Denn gelitten hast du für eine große, herrliche Sache, gestorben bist du
für das Glück des menschlichen Geschlechts. Die Menschheit aus den Fesseln
der Geistesfinsterniß und der Sünde zu erlösen, und sie zur Wahrheit, Tugend
und Frömmigkeit, und hiedurch zu innerer Ruhe und wahrer Glückseligkeit
hinzuleiten, die Welt dem sittlichen Verderben zu entreißen, auf ihr ein
Reich des Lichts und der Gerechtigkeit zu gründen, Gott auf Erden zu
verklären, und diese mit dem Himmel zu verbinden - dieß war dein großer Plan,
das Ziel deines preiswürdigen Lebens, o Jesu! Beglücken wolltest du deine
Zeitgenossen, beglücken unser ganzes Geschlecht, beglücken alle die, die
nach dir kommen würden.»17

Die katechetische Aufgabe der Kirche umschreibt Glatz im «Gebeth eines

Religionslehrers » ganz im Sinne der rationalistischen Moralisierung des
christlichen Glaubens: «Einen sehr ehrwürdigen und wichtigen Beruf hast du
mir angewiesen, Alliebender! Ich soll im Reiche der Wahrheit und Tugend
arbeiten, und auf die höchsten Angelegenheiten der Menschheit, auf Sittlichkeit

und Frömmigkeit, wohlthätig und kräftig mit einwirken. Erheben soll
ich den Geist derer, deren religiöse Bildung mir anvertraut ist, von dem Staub
der Erde zu einer unsichtbaren, höheren Welt, von dem Sinnlichen zum
Übersinnlichen, von dem Vergänglichen zum Ewigen ; unablässig hinrichten
soll ich ihre Blicke auf alle höhere Ordnung der Dinge, sie an ihre große
Bestimmung erinnern, und sie nachdrücklich ermuntern, derselben vollkommen
zu entsprechen ; soll ihr Herz zu gewinnen suchen für alles Rechte, Gute und
Edle, und es begeistern zu treuer Erfüllung der Pflicht.»18

Wie hätte sich angesichts des Vorhandenseins einer solchen «Theologie»

unter den führenden Vertretern des österreichischen
Protestantismus die kleine Diasporakirche der Donaumonarchie dem
Ansturm liberaler Ideen mit Aussicht auf Erfolg erwehren sollen? Der
theologische Rationalismus hatte unter der österreichischen
evangelischen Pfarrerschaft so viele Anhänger gefunden, daß damit dem
Liberalismus Tür und Tor geöffnet war.

Das Erbe des theologischen Rationalismus übernahm dann ungefähr

um die Mitte des 19. Jahrhunderts der Liberalismus, dessen

ältere Schule hauptsächlich durch Männer wie Biedermann, Dorner,
Lipsius und A. Schweitzer vertreten wurde, während seine jüngere
Richtung über A. Ritsehl zur religionsgeschichtlichen Schule führte,
als deren systematische Hauptgestalt E. Troeltsch zu gelten hat.

16 Ebd., S. 175f.
17 Ebd., S. 185f.
18 Ebd., S. 244f.



176 O. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

Der theologische Liberalismus verband mit der Ablehnung des

strengen kirchlichen Bibel-, Dogmen- und Bekenntnisdenkens eine
rein auf profanwissenschaftlichen Axiomen und Methoden beruhende

Forschung, verwarf den Konfessionalismus, schuf neue Formen des

kirchlichen Lebens (die Vereine), des Gottesdienstes und änderte
Agenden und Gesangbücher nach «modernen» Gesichtspunkten um.

2.

Seinen organisatorischen Ausdruck fand der deutsche kirchliche
Liberalismus in dem 1863 von M. Baumgarten und R. Rothe mit aus
der Taufe gehobenen Protestanten-Verein, «dem es nicht auf die

Verneinung von Dogmen und Auflösung von gemeinem Erbe
ankam, sondern auf Freiheit innerhalb der Überlieferung und Gemeinschaft,

auf Bewegungsfreiheit des berufenen Individuums innerhalb
der Kirche, auf Bewegungsfreiheit auch der Gemeinden gegenüber
der kirchlichen Ordnung und Obrigkeit»19.

Aus dem Bericht über die 2. (gemeinsame20) Generalsynode 1871

in Wien geht indirekt hervor, daß es unter den österreichischen

evangelischen Pfarrern eine ganze Reihe von Anhängern des

Protestantenvereins und seiner theologisch-kirchenpolitischen
Zielsetzungen gegeben hat21.

War schon der Zustrom rationalistisch geprägter deutscher Pfarrer
im späten 18. Jahrhundert beachtlich, so konnte dies auch in bezug
auf den späteren theologischen Liberalismus nicht wesentlich anders

sein, dies um so mehr, als das evangelische Österreich im frühen
19. Jahrhundert noch keinerlei gewachsene bodenständige
theologische Tradition besaß und damit vornehmlich auf Anleihen aus
dem deutschsprachigen Ausland angewiesen war.

Als ein Hauptausgangspunkt liberaler Gedanken hat die Wiener
«Evangelisch-theologische Lehranstalt» zu gelten, an der in den
ersten Jahren ihres Bestehens einige stark rationalistisch und liberal
bestimmte Professoren lehrten, die größtenteils von den Hochburgen

19 Die Rel. in Gesch. u. Geg., 2. Aufl., 3 (1929), Sp. 1628 (eine etwas
unscharfe Charakterisierung).

20 D.h. : A. C., dem augsburgischen, und H. C., dem helvetischen Bekenntnisse

gemeinsam.
21 Vgl. den gedruckten Bericht über die 2. Generalsynode (1871), S. 571.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 177

des Rationalismus und aufstrebenden Liberalismus in Deutschland
(Jena, Halle und Göttingen) kamen. Zu ihnen gehörten u. a. : J.C.Th.
Otto, der seit 1851 Professor für Kirchengeschichte war und bei dem
berühmten Jenaer rationalen Supranaturalisten Baumgarten-Cru-
sius studiert hatte22, «dessen theologischer Richtung er folgt»23.
Von seinem Fakultätskollegen Schimko bekannte Gustav Frank,
daß dieser, «ein Mann von kindlicher Gutmüthigkeit», «seines
Zeichens Rationahst im alten Sinne und nicht ohne neologischen Eifer
gegen Heuchelei, Aberglauben und Jesuitismus» gewesen sei24.

Die theologische Einstellung der Wiener Konsistorien25 zeigte
sich unzweideutig, als Dr. Julius Kolatschek im Jahr 1856 Privatdozent

an der inzwischen zur theologischen Fakultät erhobenen
Lehranstalt werden wollte, und der Lehrkörper derselben ihn «wegen

seiner declarirten Tübinger Richtung» ablehnte26. In einer von
der Mehrheit der Konsistorialräte gutgeheißenen Erklärung wurde
Kolatschek dennoch mit der Begründung empfohlen: «Die Con-
sistorien sind weit entfernt, der Tübinger Schule in Allem das Wort
zu reden, aber ebenso entschieden sprechen sie vom Standpunkt
ihrer Kirche die Überzeugung aus, tüchtige Männer sind nicht um
dieser Schule willen von einer Lehrkanzel fern zu halten, insbesondere

nicht von der hiesigen k.k. evangelisch-theologischen Facultät,
weil ein neuer Geist auch ihr nur wohlthun kann. »27 Man wußte demnach

bei der Wiener Kirchenleitung sehr wohl um die Unbrauchbar-

keit des «alten Geistes», beschritt aber zu seiner erwünschten
Beseitigung den falschen Weg der Eintauschimg einer veralteten
theologischen Mode zugunsten einer neuen Mode, mit der man wohl
kaum bessere Gemeindepfarrer heranbilden konnte als mit der
ausgedienten alten

Gustav Roskoff erhielt 1850 die Lehrkanzel für alttestamentliche
Exegese. Er war Schüler des Hallenser Hegelianers Johann Eduard
Erdmann28 und verfaßte eine zweibändige «Geschichte des Teufels»

(Leipzig 1869), die «den reichen Stoff mit philosophischem Geist»
22 Über Baumgarten-Crusius Die Rel. in Gesch. u. Geg.21 (1927), Sp. 815.
23 G. Frank, Die k.k. evangelisch-theologische Facultät in Wien (1871),

S. 60.
24 Frank (A. 23), S. 41 f.
25 D.h.: A. C. und H. C.
28 Frank (A. 23), S. 47.
27 Ebd.
28 Vgl. über ihn: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 24 (1930), Sp. 2110.

12



178 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

durchdringt29, und orthodoxe Kritiker wegen ihrer Hauptthese
(«Den Dualismus von Gott und Teufel widerlegt die Geschichte»30)

zu der Bemerkung veranlaßte, «daß der Verfasser der Geschichte
des Teufels den Teufel totgeschlagen habe»31.

Die theologische Haltung des ersten Wiener Exegeten A.C.,
Johann Georg Wenrich, der seine Lehrtätigkeit zusammen mit
Johann Genersich bereits 1821 begann, erhellt aus einem Urteil, das

er über die Schriften von Glatz abgab : « Da findet sich nichts von
dem sinnlosen und ekelhaften Geschwätze der Mystiker, nichts von
dem himmlischen Bräutigam, von der Süßigkeit der Liebesküsse
Jesu, von der Wollust der Vereinigung einer gläubigen Seele mit
Gott. Eben sowenig hört man da das Jammern und Wehklagen der
Frömmler über die heillose Verdorbenheit der menschlichen Natur,
über ihre gänzliche Unfähigkeit, durch eigene Kraft zum Guten
anzustreben (sie!), über die zeitliche und ewige Verdammung aller
derer, die nicht durch Christi Blut von Sünden reingewaschen werden.

»32

Als eine ah. Entschließung vom 28. März 1837 die österreichische
Ordnung, akademische Vorlesungen nach bestimmten Lehrbüchern
zu halten, auch der evangelisch-theologischen Lehranstalt zur Pflicht
machte, schlugen die Konsistorien z.T. Werke vor, die vom
Professorenkollegium oder dem zuständigen Ministerium wegen ihrer
übertrieben rationalistischen Tendenzen abgelehnt wurden.

Darunter befand sich Ch. F. von Ammons « Summa Theologiae Christianae »

(3. Aufl. 1816), die der Ablehnung verfiel, «da dieses Werk sowohl in der
frühern als in der gegenwärtigen Auflage von der Censur mit erga schedam33
beschränkt worden ist»34. Das als Ersatz für das von Ammonsche Kompendium

ins Auge gefaßte Schottsche Lehrbuch «Epitome Theologiae Christianae
Dogmaticae in Usum Scholarum Academicarum Adornata» (1811) wurde
beanstandet, «weil der Verfasser nicht ganz frei von Fehlern des Schwankens
und antisymbolischen Räsonnirens sei, das kirchliche Dogma von der Erb-

29 Frank (A. 23), S. 59.
30 Zitiert nach Loesche (wie A. 28).
31 Vgl. G. Roskoff, Geschichte des Teufels, 2 (1869), S. 613: «Wir sind bei

dem modernen Bewußtsein angelangt, welches den Dualismus zur Einheit
zusammenfaßt, wobei es dem Teufel keinen Raum mehr gönnt. »

32 Frank (A. 23), S. 29.
33 D.h. das Werk durfte im Buchhandel nicht frei verkauft, sondern von

Studenten nur mit einem von dem zuständigen Professor ausgestellten
Erlaubnisschein bezogen werden.

34 Frank (A. 23), S. 21.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 179

sünde gewissermaßen aufhebe, dieses Dogma als bloße Privatansicht des

heiligen Augustinus darstelle, sich etwas zweideutig über die Ewigkeit der
Höllenstrafen erkläre, ohne jedoch dieselbe gerade zu leugnen, endlich die
Satansidee zum Theile aus der persischen Religion ableite». Die Konsistorien
erklärten daraufhin, daß es schwer sei, gerade für die Dogmatik ein passendes
Lehrbuch zu finden: ältere Bücher ließen «die neuern Untersuchungen
vermissen oder polemisirten zu viel, viele neuere seien nicht zu gebrauchen, weil
sie sich theils zur rationalistischen, theils zur mystischen Ansicht hinneigten;
sie müßten daher bei Schotts Lehrbuch verharren, das inzwischen (1822) in
zweiter Auflage erschienen sei, und diese zeichne sich vor der ersten dadurch
aus, daß der Verfasser sich wo möglich noch genauer an die Vorstellungsart
der symbolischen Bücher anschließe, ihm daher noch weniger irgendeine Art
des Schwankens und antisymbolischen Räsonnirens zur Last gelegt werden
könne, und daß insbesondere die beanstandeten Stellen so ausgedrückt seien,
daß in denselben noch weniger als in der älteren Auflage eine antisymbolische
Tendenz bemerkbar sei»35.

J. C. W. Augustis «Dogmengeschichte» (1. Aufl. 1805) wurde «wegen mehrerer

darin enthaltenen anstößigen Stellen und bei seiner rationalistischen
Tendenz»36 nicht in Gebrauch genommen.

Diese wenigen Hinweise mögen genügen, um ein Bild davon zu
geben, wie stark sich rationalistische Strömungen von Deutschland
aus in der jungen österreichischen Kirche bemerkbar machten, wie
man einerseits in der Donaustadt die gefährlichsten Einflüsse des

Rationalismus fernzuhalten wußte, andererseits aber durch die
besondere Geschichte der Wiener evangelisch-theologischen Lehranstalt

darauf angewiesen war, sich in der einen oder anderen Form
der in Deutschland gerade gängigen Modetheologie mehr oder minder

stark anzugleichen.
Zu den im eigentlichen Sinne liberalen Koryphäen der Wiener

theologischen Fakultät ist der im Jahr 1861 als Nachfolger Professor
Stählins auf die Lehrkanzel für lutherische Dogmatik berufene R.A.
Lipsius zu rechnen, der im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts mit
Biedermann und A. Schweizer die Phalanx der liberalen Systematiker

bildete. G.W. Frank schreibt über ihn: «In Kiel hat er seine
wissenschaftliche Thätigkeit rüstig fortgesetzt, auf Kirchen- und
Protestanten-Tagen sein vernehmliches Wort im Sinne des liberalen
Protestantismus gesprochen, für die freie Gestaltung der Kirche
gekämpft, nicht ohne bischöfliche Anfechtung. Luthardt's Kirchenzeitung

erzählt es klagend ihren Lesern, daß Lipsius einen immer
35 Ebd., S. 22.
36 Ebd., S. 21.



180 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

größeren Beifall und zahlreichen Anhang hei den jungen Theologen
in Kiel finde. »37

Hierher gehört schließlich auch G.W. Frank, der als Schüler und
Freund des großen Karl (von) Hase38 mit einer dem liberalen
Fortschrittsglauben huldigenden zweibändigen «Geschichte der
protestantischen Theologie» einige Bedeutung gewann.

Es bedürfte eingehender Studien, um die Transformation des

liberalen Geistes aus der Wiener Fakultät in die Predigt und
Katechese der pfarramtlichen Praxis im einzelnen nachzuzeichnen.

Auch in die Konsistorien und Synoden drang die Theologie des

Liberalismus ein und kämpfte um entsprechenden Einfluß. Wir sind
in der glücklichen Lage, im Bericht der zweiten (gemeinsamen)
Generalsynode von 1871 eine heftige Auseinandersetzung zwischen
lutherischen Synodalen aufgezeichnet zu finden. Nach diesem
Bericht hatten sich «die Rechte und die Linke in der Synode A.C.»
eingebürgert, zwischen denen es «nicht selten zu (zu) äußerster Schroffheit

sich steigernden Gegensätzen» kam, wobei sich die Linke als
«die Vertreterin der sogenannten liberalen Richtung auf religiösem
Gebiete im Besonderen des bekannten Standpunktes des
Protestantenvereines»39 aufspielte. Der vom Oberkirchenrat, welcher wohl
selbst zum Liberalismus neigte40, mit der Synodalpredigt beauftragte

galizische Superintendent Hönel ließ in seiner Predigt «in der
bekannten Weise des Protestantenvereins das gröbste Geschütz
gegen den positiven Standpunkt in der evang. Kirche» auffahren41.
Dieses Vorgehen empfanden die rechtsgerichteten Synodalen als
eine «rücksichtslose Herausforderung», die dazu noch «gleichsam im
Auftrage der obersten evang. Kirchenbehörde» ergangen zu sein
schien42.

37 Ebd., S. 67.
38 Hase wollte «den Rationalismus mit dem Schwünge der Phantasie und

der Wärme des Herzens verbinden». Er griff August Hahn sehr scharf an, als
dieser in einer Disputation den Rationalismus als ein «dem Christentinn
feindliches Prinzip» verpönte: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 22 (1928), Sp.
1642 f.

39 Bericht (A. 21), S. 571.
10 G. Loesche spricht in seinem Werk: Geschichte des Protestantismus im

vormaligen und im neuen Österreich (3. Aufl. 1930), S. 657, auch von «liberalen

Räten».
41 Bericht (A. 21), S. 574.
42 Ebd., S. 572.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 181

Das Verhalten der Liberalen, die wegen des Falles Erhard
Schultz43 «anstatt einzulenken, in einer Gereiztheit sich festsetzte(n),
die schließlich leider bis zur äußersten Feindschaft sich steigerte...,
war ein höchst beschämendes, ja beunruhigendes Symptom, und
mußte die entschiedenen Vertreter des lauteren Evangeliums in der
Synode zu energischer Aufnahme des Kampfes gegen diese Richtung
bestimmen»44. Der von den liberalen Synodalen um die Einstellung
des nicht zum Pfarramt befähigten Kandidaten Schultz als zweiten
Pfarrers in Graz geführte Streit («immerhin der dunkle Punkt in der
zweiten österreichischen Generalsynode»45), Heß die eigentlichen
theologischen Divergenzen und Diskrepanzen innerhalb des
österreichischen Protestantismus offenbar werden, die die beiden kleinen
Kirchen in zwei Lager spalteten.

Die Liberalen forderten Abänderungen des kirchlichen Bekenntnisses,

die «geradezu als ein rücksichtsloses Anstürmen gegen die
Ehre und das Recht der evang. Kirche A.C. erkannt» wurden. Die
Linke suchte «immer wieder mit dem Bekenntniß aufzuräumen, um
jeder beliebigen religiösen Richtung zum Eintritt und zum Schalten
und Walten in unserer Kirche Thür und Thor zu öffnen»46.

Man merkte bald in der Synode, daß den Liberalen alles daran gelegen
war, «lediglich dem eigenen Geiste für Lehre und Leben der Kirche einen so
weiten Spielraum zu erringen, daß schließlich auch der crasseste Unglaube in
der Kirche mitzurathen und zu thaten (sie berechtigt gewesen wäre, vorausgesetzt

nur, daß derselbe als ,auf der Höhe der Zeit' stehend sich legitimiren
und damit als ,radicaler Liberalismus' sich auszuweisen vermöchte. Was
sollte man aber dazu sagen, wenn man sehen mußte, wie weltliche und geistliche

Würdenträger mit einander die Pfeiler untergraben halfen, auf welche
die Väter ihre mit Märtyrerblut theuer erworbene Kirche sicher zu stützen
sorgfältig bedacht waren. Wie wehe mußte es einem thun, wenn man immer
wieder die ehrwürdigen Bekenntnisse der Kirche mit den abgenützten
Schlagwörtern: vergilbtes Papier, todter Buchstabe, verknöchertes Wesen,
mußte verunehren hören. Wie Ist die Lehre von Gott dem Vater, dem Sohne
und dem Heiligen Geiste, das Pormal- und Materialprincip der Reformation,
der schriftgemäße Nachweis der inneren und äußeren Ordnung der evang.
Kirche und ihr darin gegründeter und berechtigter Gegensatz gegen Papismus
ein vergilbtes Papier, ein todter Buchstabe geworden?»47

43 Vgl. dazu ebd., S. 251 und 572ff.
44 Ebd., S. 572.
46 Ebd., S. 573.
46 Ebd., S. 574.
47 Ebd.



182 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

Der Ernst und die Härte der damaligen Auseinandersetzungen
werden einem in vollem Umlang bewußt, wenn man liest, was
der Berichterstatter der zweiten Generalsynode am Ende des

Abschnittes über den Ausgang der Verhandlungen schreibt:

«Doch wir ziehen den Schleier über diese partie honteuse der Minorität der
Synode, und danken dem Herrn, der auch heute noch am Steuerruder seines
Kirchenschiffleins sitzt und Wind und Wetter zum Schweigen bringt; der
auch jenes protestantenvereinliehen Windes mächtig werden wird, der wenigstens

in der zweiten österreichischen Generalsynode die Verwirklichung seiner
Pläne, auf die er mit Sicherheit gerechnet haben mochte, glücklicherweise
nicht gefunden hat. Die Geschichte der evang. Kirche in Osterreich wird es

in ihren Blättern der Majorität der Synode zur Ehre verzeichnen, daß die
den Bekenntnisstand der Kirche gegen alle Angriffe auf denselben siegreich
schützte. Für alle Schmach aber, die diese Majorität über ihr entschiedenes
Eintreten für den Glauben und das Bekenntnis der evang. Kirche bereits
getragen hat und wohl noch wird tragen müssen, wird sie reichlich durch das

gute Bewußtsein entschädigt, einfach ihre Pflicht gegen ihre Kirche gethan
zu haben und in dieser Pflichterfüllung sieh mit allen treuen Gliedern der
theuren evang. Kirche eins zu wissen. »4S

Die Stärke und Intensität der liberalen Einflüsse und
Bestrebungen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts innerhalb des

österreichischen Protestantismus geht schließlich aus einer
überleitenden Bemerkung in dem schon mehrfach zitierten Synodalbericht

(S. 575) hervor: «War die Synode in fast allen innerkirchlichen

Angelegenheiten... in zwei Lager getheilt...»

3.

Der obenerwähnte Fall Schultz wirft ein wenig erfreuliches Licht
auf die Haltung des Wiener Konsistoriums, der Synode und führender

Theologen jener Jahre. Zugleich gewährt er schlaglichtartig
einen Einblick in die praktischen Konsequenzen einer kritik- und
bedenkenlos von sich überzeugten Theologie.

Eberhard Schultz wurde 1869 ohne examen pro candidatura und
examen pro ministerio vom Presbyterium der evang. Gemeinde A.C.
in Graz als Lehrer und Hilfsprediger an die Heilandskirche berufen,
wo er «unter großem Beifall der Mehrheit der betreffenden Eltern»
an der evangelischen Schule wirkte. «Nicht minder gefielen seine

48 Ebd., S. 574f.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 183

freisinnigen Predigten»49, die bei der Gemeinde solchen Anklang
fanden, daß Schnitz am 20. Februar 1870 mit 113 von 128 Stimmen
zum zweiten Pfarrer gewählt wurde, also mit einer Mehrheit, die
keinen Zweifel darüber offenläßt, wie beliebt Schultz als Lehrer und
Prediger war. Nach einer am 22. Februar 1871 von Schultz über
Hebr. 11, 1 gehaltenen «Fastenpredigt» («Was ist unter dem Wort
Glauben zu verstehen? »), die innerhalb kürzester Frist in drei
Auflagen erschien60, entzog ihm der zuständige Superintendent die
licentia concionandi.

Im Bericht der zweiten Generalsynode A.C. finden sich einige
Auszüge daraus. An ihnen läßt sich verdeutlichen, welchen
theologischen Ansichten Schultz huldigte und wie eine Gemeinde
beschaffen gewesen sein muß, die ihn auf Grund einer solchen Theologie
nahezu einstimmig zum Pfarrer wählte. «Von einem Glauben an die
Geburt oder den Tod Jesu, an seine Wunder, seine Auferstehung
und die übrigen Vorgänge in seinem Leben kann durchaus nicht die
Rede sein... Es kann ferner von einem Glauben an Jesus von Nazareth,

als einer geschichtlichen Persönlichkeit, die der Sinnenwelt
angehört, durchaus nicht die Rede sein, sondern nur von einem
Glauben an die Ideen, an das Ideale, an das Göttliche, was in seiner
Person, in seinem Charakter, in seinem Wirken und Streben
hervorgetreten ist.»51

Unter sechs Fragen, die der Wiener Oberkirchenrat am 30. Mai
1871 Schultz zur Beantwortung zusandte, lautete die fünfte: «Ob

er, den Fetisch mit dem Jehovah Israels, das Paradies Muhameds
mit dem christlichen Himmel, das apostolische Glaubensbekenntnis
mit dem neuesten Katechismus Roms zusammenstellend, die
Ermahnung des Apostels 1. Cor. 8, 9 : ,Sehet zu, daß eure Freiheit nicht
den Schwachen zum Anstoß werde' befolgt zu haben glaubt »52.

In Graz kam es infolge des Falles Schultz zu einem schweren
Zerwürfnis zwischen dem liberalen Presbyterium und dem ersten
Pfarrer Dr. Leidenfrost53. Die Liberalen im ganzen Lande agitierten
lieftig gegen die Behandlung ihres Gesinnungsgenossen Schultz.

49 Bericht (A. 21), S. 58.
50 Sie war in keinem kirchlichen Archiv Österreichs auszumachen.
51 Bericht (A. 21), S. 59, A. 3 u. 4.
52 Ebd., S. 59, A. 5.
63 Vgl. dazu: Kirchlicher Anzeiger der evangelischen Gemeinde in Graz, 1,

6 (vom 10. November 1872), S. 40.



184 6. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

«Die gedruckten Brandbriefe wurden in die entferntesten Gemeinden

gesendet und thaten ihre Wirkung. »64 Das Wiener Presbyterium
A.C. und eine große «Anzahl der Presbytérien A.C. der diesseitigen
Reichshälfte »ss wandten sich zugunsten des Herrn Schultz mit
Eingaben an den Oberkirchenrat, während sich die liberalen Synodalen
der zweiten Generalsynode darüber beklagten, «daß die bisherige
Amtirung des O.K.R. zu langsam gewesen sei, daß die Grundsätze
der Gewissensfreiheit und der Freiheit der Forschung vom O.K.R.
bisher nicht berücksichtigt und von ihm die Interessen der
Gemeinde Gratz nicht gewahrt worden seien»66. Ein mehr als beredtes
Zeugnis dafür, daß viele Presbytérien A.C. und nicht wenige Synodale

ganz auf der Seite der liberalen Ideen des Herrn Schultz standen.

Anläßlich der zweiten Generalsynode A.C. versuchten die Vertreter
des theologischen Liberalismus, ihre Überzeugung auf dem Weg über
zwei KatecMsmus-\je\irbücher in die Gemeinden zu tragen. Sie legten

der Synode zur Genehmigung für den kirchlichen Gebrauch
folgende Werke vor: «Die Lehre vom Reiche Gottes oder Neuer
Katechismus in 12 Hauptstücken» und «Neuer kleiner Katechismus
für die christliche Volksschule», beide von einem gewissen Oskar
Bagge (Leipzig 1869).

«Bagge sieht in beiden Büchern von Luthers Katechismus ab, indem dieser
weder der Sprache der Gegenwart, noch den heutigen wissenschaftlichen
Erkenntnissen entsprechend sei.»5' Lesen wir, was der Verfasser «nach seiner
Anschauung noch für wahr halten zu können glaubt»58 : «Die Sacramente
verlieren bei ihm den Character eines Gnadenmittels, Christus wird ,der Mann
von Gott' genannt, sein Vater ist Josef, seine Würdigkeit ruht nur auf seiner
Sittlichkeit. Das apostolische Glaubensbekenntniß ist zwar dem Buche
vorgedruckt, aber der Inhalt des letztern widerspricht dem ersteren; sogar den
Geburtsort Jesu übergeht Bagge. Von der Rechtfertigung aus dem Glauben
weiß er nichts ; die Erlösung geschieht für ihn mittelst der Lehre und des
vorbildlichen Lebens Jesu, und das letzte Wort des Buches heißt : ,durch
Gottseligkeit zur Seligkeit'.»59

Als der Schulausschuß der Synode den Antrag stellte: «Die Generalsynode
wolle erklären, beide Katechismen von Bagge seien in den Schulen der

54 Ebd. Nr. 3 (vom 10. September 1872), S. 17.
55 Anzeiger (A. 53), S. 39.
56 Bericht (A. 21), S. 61.
57 Ebd., S. 69.
58 Ebd.
59 Ebd.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 185

evang. Kirche A.C. in Österreich als Volksschulbücher nicht zugelassen»60,
sprachen sich die liberalen Synodalen entschieden gegen diesen Antrag aus,
indem sie erklärten, «daß es wie in der Theologie, so auch in der Kirche
verschiedene Richtungen gebe, von denen jede einzelne sich als berechtigt fühlt
und weiß ; es könne keiner Gemeinde verwehrt werden, in ihren Schulen
denjenigen Katechismus einzuführen, der ihrer Richtung entspricht. Wenn
orthodoxen Büchern die Zulassung zuerkannt wurde, so könne man sie auch
den Bagge'schen nicht absprechen, — gleiches Recht für Alle! Geschehe das
nicht, so sei das Verdict und Bann.»61 Und Senior Dr. Haase fügte dem hinzu:
«Ich glaube, daß wir die Bagge'schen Bücher nicht abweisen können. ...Ich
ersuche Sie, nicht zu vergessen, daß Sie in dem Augenblicke, wo Sie den
Bagge'schen Katechismus, trotzdem keine pädagogischen Gründe gegen
dessen Einführung vorgebracht worden sind, verwerfen, auch erklären, es
habe die Richtung Bagge's keine Berechtigung innerhalb der evangelischen
Kirche. Dagegen aber müßte ich in meinem Namen, im Namen meiner
Freunde, im Namen meiner Gemeinde und im Namen vieler anderen evang.
Gemeinden Österreichs Protest einlegen, daß man der freisinnigen Richtung
innerhalb der evangelischen Kirche die Existenz nicht vergönnen will. Wir
sind ebenso berechtigt, als die Andern.»62 Dr. Haase wurde von seinem
Freund, Superintendent Hönel, lebhaft unterstützt: «Gleiches Recht für
Alle. Auch ich habe für alle noch so orthodoxen Katechismen gestimmt,
sobald eine Gemeinde sie verlangte, aber ich muß ebenfalls Verwahrung
einlegen, daß man einer Gemeinde, welche die Einführung eines Katechismus
verlangt, die Einführung der Richtung halber verweigert.»63

Die Ablehnung des Antrages der Liberalen begründete der Synodale
Professor Dr. Vogel mit folgendem Argument: «Nun, wir haben ganz einfach die
Nöthigung an uns herankommen gesehen, über die Stellung des Katechismus
zu der Schrift und zu dem Bekenntnisse zu urtheilen, und wir haben nichts
weiter, als diese Stellung klar gemacht. Wir wissen, daß der Oberkirchenrath
nach unserer K.V.64 ein Buch, das irgendwie dem Bekenntnisse widerstreitet,
garnicht zulassen darf; sollen wir, wenn wir dasselbe sagen, bloß einer Richtung

zuwider sein sollen »65

Die Mißachtung der Autorität der Heiligen Schrift und der
kirchlichen Bekenntnisse unter den Pfarrern war bereits soweit
fortgeschritten, daß ein Grazer Gemeindeglied in einem Aufsatz, der

anonym erschien, den Theologen folgenden Rat geben zu müssen
meinte :

«Auch die Kirche ist ein Organismus, der in dem auf die Bibel begründeten
Bekenntniß und in der Kirchenordnung seine innere und äußere Verfassung

60 Ebd., S. 70.
61 Ebd.
62 Bericht (A. 21), S. 455.
63 Ebd., S. 456.
64 Kirchen-Verfassung.
66 Ebd., S. 456f.



186 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

besitzt. Beide sind von den Angehörigen der Kirche zu respectiren! Wer dies
nicht vermag, dem steht der Austritt aus der Kirche jederzeit frei, aber er
hat nicht das Recht, seinen eigenen Fund für evangelisch-christliche Lehre
auszugeben, oder sich einen Diener, einen Prediger der evangelisch-protestantischen

Kirche zu nennen. Kommt nun noch dazu, daß sich ein Prediger
eidlich zu jener inneren Verfassung der Kirche, d.h zur Lehre derselben
bekannte, so wird er als Ehrenmann keinen Augenblick anstehen, sein Amt
niederzulegen, sobald er es nicht mehr seinem Eide gemäß mit gutem
Gewissen führen kann.»66

Während der zweiten (gemeinsamen) Generalsynode kam es wegen
der Bekenntnisserpflichtung der Pfarrer zu einer heftigen Debatte
mit den Liberalen, die den Standpunkt vertraten: «Die symbolischen

Bücher seien nur Zeugnisse, wie man zu ihrer Zeit den christlichen

Glauben verstanden habe, und repräsentirten die damalige
Stufe der Wissenschaft, über welche die Gegenwart weit hinausgeschritten

sei. ...Die (Bekenntnis-) Formel sei darum so weit zu
fassen, daß sie auch solche Männer, wie einen Lessing, Reimarus
und David Strauß einschließen könne.»67 Der liberale Redner
Dr. Zarncke «erklärte ...die dogmatische Seite des Christentimms,
die Lehre der Kirche und die confessionellen Unterschiede derselben,
und somit die Bekenntnisschriften, für völlig unwesentlich; das
Essentielle des Christenthums sei das Lebensbild Jesu, aber vom
Standpunkt der sich selbst kritisirenden Wissenschaft aus, so daß
auch ein ,David Strauß, der jetzt wie ein Geächteter an den Wänden
sich herumdrücken müsse', als Verkündiger desselben in der Kirche
auftreten dürfe.»68 Welch ein Glück, daß es «der größte Theil der
weltlichen Synodalmitglieder fühlte und erkannte, ...daß auf
diesem Wege die lutherische Kirche der Selbstauflösung entgegengeführt

würde»69.

Ein weltlicher Synodale trat mutig gegen die liberalen Irrlehren
auf und berief sich darauf, «daß er gelobt habe, das Bekenntniß
eines evangelisch-lutherischen Christen festzuhalten bis ans Ende;
jedes Gemeindeglied könne verlangen, daß ihm Gottes Wort lauter
und rein in der Kirche gepredigt werden, und niemand dürfe ihm
zumuthen, sich menschliche Weisheit als Gottes Wort verkünden zu
lassen»70.

66 Anzeiger (A. 53), Nr. 5 (vom 15. Oktober 1872), S. 30.
67 Bericht (A. 21), S. 460.
66 Ebd. 69 Ebd. 70 Ebd.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 187

Mit dem rechten Verständnis der biblischen Botschaft verlor der

theologische Liberalismus auch die reformatorische Klarheit des

Kirchenbegriffs. Nicht nur, daß man in weiten Kreisen des Bürger -

tums bei einer sonst ziemlich passiven Kirchlichkeit die Kirche als

Ort religiöser Erhebung und Eeierlichkeit mißbrauchte, wobei sich
Glanz und Klang der letzteren nicht selten nach der sozialen Stellung

der Gemeindeglieder richteten71, sondern man «umfaßte in
einem fast verwirrend verästelten Vereinswesen alle Lebensalter
und Verhältnisse»72. «Dazu kam, daß die Kirche unter dem Einfluß
liberaler Tendenzen... und unter dem Bemühen, inneres Leben
tunlichst vom Befruchten der Landeskirche abzuschalten, gar manche
Gebiete ihrer Arbeit selbst nicht durchführte, so die Jugendarbeit,
die Frauen- und Männerarbeit, die Arbeit der Kirchenchöre und der
Innern Mission. War die oberste Kirchenleitung bestrebt gewesen,
reine Verwaltungsbehörde zu bleiben, so hatten die Pfarrer infolge
ihrer großen Sprengel gar nicht die Zeit, neue Arbeitsgebiete zu
eröffnen und zu führen. »73

In den zahlreichen Vereinen tummelte sich das natürliche Ge-

selligkeits- und Betätigungsbedürfnis, während die Kirchen immer
leerer wurden. Der Wiener praktische Theologe und Kirchenrechtler
Kuzmâny beklagte sich schon 1856 darüber, daß in den Städten
keine Nachmittagsgottesdienste mehr stattfänden74. Der Liberalismus

setzte auch in diesem Punkt die Tradition des Rationalismus
fort, die bereits 1809 einen Ödenburger die traurige Feststellung
treffen ließ: «Aber leyder! leyder! hört das Kirchengehen, sonderlich

bei den evangelischen fast gänzlich auf. »75

71 Ein in seiner Bedeutung noch gar nicht erkannter Umstand der liberalen
Ära war die Tatsache, daß sich der theologische Liberalismus - ähnlich wie
der politische - in erster Linie an die gehobenen Schichten des Bürgertums
wandte (vgl. dazu etwa: Valjavec, A. 3, S. 141 u. 167), wobei es zu einer fatalen

Ver-Bürgerlichung der Kirche kam (vgl. Loesche, A. 40, S. 654), die
wesentlich dazu beitrug, daß die Kirche den Anschluß an die sozialistischen
Massen des beginnenden Industriezeitalters versäumte und damit — von ihrem
Auftrag her gesehen - eine schwere Schuld auf sich lud, deren Folgen heute
auch mit der größten Mühe nicht mehr zu beseitigen sind.

72 Loesche (A. 40), S. 670.
73 H. Liptak in: H. Eder, Die evangelische Kirche in Osterreich (1940),

S. 163.
74 K. Kumäny, Lehrbuch des allgemeinen und österreichischen

evangelisch-protestantischen Kirchenrechtes... I, 1 (1856), S. 632.
76 Zitiert bei Valjavec (A. 3), S. 109, A. 1.



188 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

Führende Männer des österreichischen Protestantismus galten in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts als «Kidturprotestanten»76,
denen weltliche Kultur mehr am Herzen lag als die eschatologische
Predigt von dem in Jesus Christus angebrochenen Gottesreich.
Einem Superintendenten sagte man «Vornehmheit des gewandten
Weltmannes»77 nach, dem vor allem «die Pflege christlichen
Menschentums am Herzen lag»78.

Die vom Liberalismus herbeigeführte Vergesellschaftlichung des

kirchlichen Lebens scheint dem österreichischen Naturell besonders

gut eingegangen zu sein. Für die Mitarbeit in den Gremien der
Kirche kam es oft in erster Linie auf bürgerliche Stellung und
gesellschaftliches Ansehen an, nicht so sehr auf rege Beteiligung am
gottesdienstlichen Leben, auf tätiges Dabeisein und inneres und
äußeres Verantwortungsbewußtsein gegenüber der Kirche und ihren
Aufgaben. Man darf es nicht als unrealistische oder gar böswillige
Ironisierung der tatsächlichen Verhältnisse beiseite schieben und
leichtfertig verharmlosen, daß noch 1920 eine führende evangelische
Stimme klagen konnte: «Es sollen in manchen Presbytérien Leute
sitzen, die sich rühmen, an keinen Gott zu glauben, aber sie haben
Geld. »79

Der Senior des Seniorates diesseits der Drau führte 1877 in einem
Bericht an den Oberkirchenrat aus, «daß, trotz der Selbstverwaltung
der Gemeinden, die anberaumten Sitzungen der Presbytérien und
Gemeindevertretungen, rücksichtlichVersammlungen,oft so schwach
besucht sind, daß nicht einmal die beschlußfähige Anzahl der
Mitglieder zusammenkommt»80.

Die greifbaren Folgen der liberalen Theologie in den Gemeinden
blieben nicht aus. Ein Senioratsausschußbericht der siebziger Jahre
sprach davon, daß «die geistige Zeitströmung, die dem Sichtbaren
und Irdischen über Gebühr sich zuwendet, allerdings manche, zumal
die Gemüter der männlichen Jugend, dem ewigen Guthe entfremdet»

habe81. Die Zahl der Abendmahlsgäste fiel in der liberalen Ära
bisweilen erheblich. In Marburg lag sie im Jahr 1872 unter 20% und

76 Loesche (A. 40), S. 670.
77 Ebd., S. 670f.
78 Ebd.
79 Zitiert bei Loesche (A. 40), S. 667.
80 Bericht des Oberkirchenrates an die 3. Generalsynode, S. 71.
81 Ebd.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 189

betrug einige Zeit später kaum mehr als 30 %82. Überall machte sich
die «freie Geistesrichtung unserer Zeit» geltend83.

In Graz ging - wohl hauptsächlich wegen des Falles Schultz -
trotz schnell ansteigender Bevölkerungszahl die Gemeinde von 1740

Seelen im Jahr 1871 auf 1390 im Jahr 1876 zurück84, wobei man
annehmen darf, daß viele liberal gesinnte Gemeindeglieder aus Protest

gegen die dem Hilfsprediger Schultz versagte Bestätigung durch den
Oberkirchenrat demonstrativ aus der Kirche austraten.

Von vielen Seiten wurden Klagen über das Nachlassen einer
bewußt kirchlichen Haltung laut. Während man - ganz dem Geist der
Zeit entsprechend - mancherorts einer ungezügelten «Baulust einiger

Presbyterial-Koryphäen» frönte85, schwand der kirchliche Sinn
unter den Evangelischen in einem bedrohlichen Maß.

«Die Anzahl der Theologie-Studirenden (nahm) in schreckender
Weise (ab), zu Schullehrer-Stellen aber (wurden) schon beinahe
keine Individuen (mehr) gefunden..., und alles dieß ist bei beiden
Confessionen und in allen Kronländern der Fall»86, ein Tatbestand,
den schon ein wachsamer und einsichtiger Zeitgenosse z.T. auf «die

rationalistische Glaubenslosigkeit der Vorfahren in der Amtsführung»

zurückführte87.
Während Senior Dr. Haase auf der zweiten (gemeinsamen)

Generalsynode bei der Aussprache über das evangelische Gymnasium, in
Teschen sich dafür einsetzte, «daß unsere Jugend an einem
Gymnasium studire, an welchem sie, frei von allen katholisirenden
Einflüssen, von dem Hauche echter protestantischer Freiheit ange-
wehnt» werde88, berichtete der Superintendentialkurator Rudolf
Seeliger aus Biala über die Auswirkungen des «freien Geistes» im
Teschener Gymnasium:

«Ich kenne mehrere Jünglinge, die von Natur aus angewiesen, die nach
ihrer innersten jugendlichen Neigung gar nicht im Zweifel waren, welchen
Lehensberuf sie zu wählen hatten — die Theologie. Ich selbst habe einige
solche unterstützt, und zwar überzeugt, daß sie zum Heile unserer Kirche

82 Vgl. ebd., S. 68.
83 Ebd., S. 88.
84 Vgl. ebd., S. 61.
85 Kuzmâny (A. 74), S. 667.
86 Ebd., S. 670.
87 Ebd., A. 6.
88 (A. 21), S. 502f.



190 G. Müller, Theologischer Liberalismus und österreichischer

tüchtige Diener derselben werden. Kaum aber waren sie einige Jahre in
Teschen, so war die Frucht dieses so ungemein guten Religions-Unterrichtes,
daß Einer nach dem Andern feierlich protestirte und zu Allem eher zu bringen
war, als zur Ergreifung des theologischen Studiums. Ich habe von den
gesammten acht Classen wiederholt den Nothruf gehört, sie haben mich
flehentlich ersucht, mich dieser Noth anzunehmen.»89

Kein Wunder, daß auch das karitative Verantwortungsbewußtsein
in den Gemeinden dahinschwand, und Vermächtnisse an die Kirche
«wohl seltener jetzt als ehemals» wurden90, ja weite Kreise sogar die
Gaben für die Armen «abgeschafft wissen» wollten91.

Der liberale Persönlichkeits- und Obrigkeitskult trieb in der Zeit
der sich ihrem Ende zuneigenden Monarchie bisweilen Blüten, die
ein vertretbares Maß weit hinter sich ließen und bereits ins Gebiet
des Unverantwortlichen reichten. «Man wird freilich bedauern können,

daß die Ergebenheitsbeweise zuweilen die Linien der Männlichkeit

und des guten Geschmacks überschritten.92» Geht es nicht
entschieden zu weit, wenn es in einer Dankesadresse 1821 heißt: «Jedes

Trostwort, das ein Sterbender aus dem Munde seines Pastors
empfangen wird, wird verehrt als ein letztes Geschenk Eurer Majestät)

»93

4.

Ein zusammenfassender Rückblick auf die Ära des theologischen
Liberalismus im protestantischen Österreich zeigt, daß sie in hohem
Maße unter dem bestimmenden Einfluß der liberalen Bewegung
innerhalb der deutschen Theologie stand und alle die Stadien durchlief

und Erscheinungsbilder aufwies, die auch für den deutschen
kirchlichen Liberalismus kennzeichnend sind.

Daß die kleine und im 19. Jahrhundert noch schwer um ihre
äußere Gleichberechtigung ringende evangelische Kirche in Österreich

dennoch die Zeit des großen Umbruchs letztlich gut überstand,
verdankte sie nicht zuletzt der Tatsache, daß die politischen Ideen

89 Ebd., S. 506.
90 Kuzmâny (A. 74), S. 665.
91 Ebd., S. 642.
92 Loesche, Von der Toleranz zur Parität in Österreich. 1781-1861 (1911),

S. 78.
93 Loesche (A. 2), S. 525.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 191

des Liberalismus entscheidend dazu beitrugen, ihr innerhalb des

österreichischen Staates einen genügend großen und freien Lebensraum

zu gewähren, in dem sie trotz aller inneren Gefahren stetig und
kräftig weiterwachsen konnte, um in unserem Jahrhundert die mit
dem ersten und zweiten Weltkrieg verbundenen Katastrophen zu
bestehen und bis auf diesen Tag eine lebendige kleine Diasporakirche

zu sein, in der das Evangelium ungehindert laut wird.
Über die Auswirkungen des politischen Liberalismus auf das

äußere Werden des österreichischen Protestantismus im 19.

Jahrhundert wird an anderer Stelle berichtet.94

Gotthold Müller, Tübingen

94 G. Müller, Politischer Liberalismus und evangelische Kirche in Österreich

während des 19. Jahrhunderts: Österreich. Arch. f. Kirchenrecht 15

(1964), S. 103-125.


	Theologischer Liberalismus und österreichischer Protestantismus im 19. Jahrhundert

