Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Theologischer Liberalismus und 6sterreichischer Protestantismus im
19. Jahrhundert

Autor: Muller, Gotthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologischer Liberalismus und 6sterreichischer
Protestantismus im 19, Jahrhundert

Der Liberalismus als Epoche der Theologiegeschichte erlebte sei-
nen Hohepunkt in zeitlichem Zusammenhang mit dem politischen
Liberalismus und wirkt — dhnlich wie dieser — bis in die Gegenwart
fort. Sein geschichtliches Hinterland ist der Rationalismus des
18. Jahrhunderts, der im Raum der Theologie seinen klassischen
Ausdruck fand in Johann Salomo Semlers «Liberalis Theologia».

Der Rationalismus pafte «Predigt, Gesangbuch, Agende usw.... (seinen)
religiosen Bedurfnissen an. Die Predigt der aufgeklarten Pfarrer liel das
eigentlich Dogmatische zuriicktreten und pflegte dafiir einen schlichten,
herzlichen Vorsehungsglauben und die Moral ; bisweilen entartete die Kanzel-
rede zu sentimentaler Naturpredigt oder gar zur Nitzlichkeitsrede iiber
Dinge des praktischen Lebens. Was veraltet schien, wurde beseitigt ; die alten
Wandmalereien in den Kirchen wurden ubertiincht, die alten Kirchenlieder
dem sprachlichen Ausdruck und den Anschauungen des 18. Jahrhunderts
angepaft. ... Ebenso wurden die alten Agenden an vielen Orten durch neue
ersetzt. ...Die symbolischen Biicher, tatsédchlich bedeutungslos, blieben
rechtlich in Kraft...»*

Fiir die evangelische Kirche in Osterreich brachte das 1781 erlas-
sene Toleranzpatent iiber Nacht die Notwendigkeit, Pfarrer aus den
verschiedensten deutschen Landeskirchen zu berufen, da es Jahr-
zehnte dauerte, bis ein einheimischer Theologenstand herangebildet
war. Die meisten der aus Deutschland einwandernden Geistlichen
kamen von Universitdten, an denen der theologische Rationalismus
in hochster Bliite stand.

Das Urteil des ehemaligen Wiener Kirchenhistorikers Gi. Loesche
iiber diese Zuwanderer nach 1781 wirft nicht nur in menschlich-
charakterlicher Hinsicht ein schlechtes Licht auf viele von ihnen,
sondern ldfit auch die mit ihrer theologischen Ausbildung und Hal-
tung verbundenen Gefahren fir die Gemeinden erkennen: «Die
Pastoren, aus allen Ecken und Enden zusammengeholt, oft sittlich
nicht tadellos, mit Mietlingen, sogar mit Wiistlingen durchsetzt,
elend bezahlt, meist mifig gebildet. Thre Amtsgnade beriihrte sie

! K. Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (1°1949), S. 414.



Q. Miiller, Theologischer Liberalismus . . . 173

oft nicht tiefer als der Puder der Amtstracht ihre Haare.»? Selbst
auf katholischer Seite bemerkte man im Laufe der Zeit die nega-
tiven Auswirkungen der rationalistischen Philosophie und Theologie
in den evangelischen Reihen. So schrieb ein Katholik im Jahr 1815:
«... und nach meiner Meinung kann es sogar lange nicht mehr
dauern, so wird dieser Rationalismus unter den protestantischen
Gelehrten allgemein werden. Pflanzt er sich dann von den Gelehrten
auch noch auf die Masse des Volkes fort, dann wird der Verfall
allgemein. »®

Unter den Evangelischen in Osterreich kam es zu starken Span-
nungen, als sich die altgliubigen Kreise gegen den Rationalismus
zur Wehr setzten?, der in fast allen Teilen des Reiches die unter den
protestantischen Theologen herrschende Richtung war. «Auller in
Bohmen, wo namentlich in reformierten Gebieten die Orthodoxie?,
und in Oberdsterreich, wo der Pietismus eine Zuflucht fand, waren
sie (sc. die evangelischen Pfarrer) dem Rationalismus der Mode ver-
haftet.»® « Die alte pietistische, durch orthodoxe Nachwirkungen ge-
stirkte Stromung verlor (sc. im Protestantismus) unter den Gebil-
deten, aber auch unter dem Biirgertum, seit den siebziger Jahren
zunehmend an Boden.»” Die innerevangelischen Auseinander-
setzungen «endeten bereits bald nach 1800 mit dem Sieg einer ge-
maéiBigt-rationalistischen Richtung, die auch andersgeartete Stro-
mungen des Protestantismus umklammerte und das ganze 19. Jahr-
hundert hindurch die Oberhand behielt»8. «Auf josefinischer Seite
trug man keine Bedenken, die protestantische Kanzelberedsamkeit
und Katechetik als vorbildlich zu erkliren»®, und eine katholische
Stimme tadelte schon fiinf Jahre nach Erlafl des Toleranzpatentes,
daB «bei uns Katholiken nicht nur Jedermann protestantische Pre-
digten, Erbauungsbiicher, Gesangbiicher» liest, «sondern sogar auf

2 G. Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung (1911), S. XLVT.

3 Zitiert bei: F. Valjavee, Der Josephinismus (2. Aufl. 1945), S. 11, A. 2.

* Vgl. ebd.

5 Nach allen eingesehenen Quellen scheint der Rationalismus in der re-
formierten Kirche Altésterreichs weit weniger Eingang gefunden zu haben
als in der lutherischen.

8 Loesche (A. 2), S. XLVIL

7 Valjavec (A. 3), S. 109.

8 Ebd., S. 110.

® Ebd., S. 108.



174 . Miiller, Theologischer Liberalismus und oOsterreichischer

den Universitidten in Osterreich wird nach dem Buch eines Pro-
testanten1® die Kirchengeschichte gelehrt»!!,

Evangelische Universititstheologen und Pfarrer gaben dem
Druck des Zeitgeistes nach, verleugneten ihre Bindung an die Heilige
Schrift und wandten sich in fragwiirdigen literarischen Produkten
vornehmlich an die Gebildeten aller Konfessionen und Religionen.

Es erscheint dem heutigen Leser kaum glaublich, dafl der «k.k.
Consistorialrath und ev. Prediger A.C. (Augsburgischer Confession)
in Wien» Jakob Glatz 1816 im Vorwort zur 2. Auflage seines «An-
dachtsbuches fiir gebildete Familien ohne Unterschied des Glau-
bensbekenntnisses»!? davon berichten konnte, daf} sein Werk «nicht
nur bey den verschiedenen christlichen, sondern auch nicht-christ-
lichen Glaubensgenossen sich einer sehr giinstigen Aufnahme zu er-
freuen hatte»'®. Liest man einige Seiten dieses Buches aus der Feder
eines lutherischen Pfarrers und Konsistorialrats, so wird man sehr
schnell und kriftig aus dem Traum von der «guten alten Zeit» in
Kirche und Theologie auf den Boden der geschichtlichen Wirklich-
keit versetzt.

Uber die religiése Andacht schreibt Glatz: «Ja, eine Verklirerinn unsers
innersten Wesens, eine Bewahrerinn unsrer edleren Anlagen, eine treue, sorg-
same Pflegerinn unsrer hohern Natur, eine michtige Beschiitzerinn unsers
Sinnes fiir das Uberirdische und Unvergingliche bist du, stille, heilige An-
dacht des Herzens.»'* Die Tugend preist der Autor mit folgenden Worten:
«Ja, ein hochst kostbares Kleinod ist die Tugend; wer in ihrem Besitze ist,
besitzt das hoéchste Gut des Lebens, und ohne sie hat alles andere fiir uns
keinen wahren Werth.»'® Seine Christologie tritt uns in folgendem Weih-
nachtsgebet entgegen: «Denn befreyt hat er sein Geschlecht von den ent-
ehrenden Fesseln des Irrthums, des Aberglaubens und des Vorurtheils, zu er-
losen hat er es gesucht aus der Sclaverey der Siinde, zu beruhigen das
menschliche Gemiith iiber so viele beéngstigende Zweifel und iiber das
Dunkel, das iiber der Zukunft jenseits des Grabes liegt; zu erfiillen das Herz
mit stillem Frieden und mit jener Heiterkeit und Freude, die ein Vorschmack
des Himmels ist. Was wir an trostreichen Wahrheiten, an Giitern des Geistes,
an milden und andern gemeinniitzigen Anstalten, an weisen, wohlthitigen
Einrichtungen, an héheren Annehmlichkeiten und Geniissen des Lebens be-

10 Das vielbédndige Kirchengeschichtswerk des in Wien geborenen Witten-
berger Theologen Johann Matthias Schréckh (1733-1808)?

11 Zitiert ebd.

12 J. Glatz, Andachtsbuch, 2. Aufl. (Wien 1816; 7. Aufl. 1845).

13 Ebd., S. IV.

11 Ebd., S. 6.

15 Ebd., S. 7.



Protestantismus tvm 19. Jahrhundert 175

sitzen, es ist — tiefer erwogen — grof3tenteils das Werk des Gottlichen, den wir
als Heiland preisen, die Wirkung seiner erhabnen, beseligenden Lehre.»'® Ein
Gebet am «Charfreytage» 1at uns seine Christologie noch deutlicher erken-
nen: « Denn gelitten hast du fiir eine gro3e, herrliche Sache, gestorben bist du
fiir das Gliick des menschlichen Geschlechts. Die Menschheit aus den Fesseln
der Geistesfinsternif und der Stinde zu erlésen, und sie zur Wahrheit, Tugend
und Frommigkeit, und hiedurch zu innerer Ruhe und wahrer Gliickseligkeit
hinzuleiten, die Welt dem sittlichen Verderben zu entreien, auf ihr ein
Reich des Lichts und der Gerechtigkeit zu griinden, Gott auf Erden zu ver-
kldren, und diese mit dem Himmel zu verbinden — die war dein groBer Plan,
das Ziel deines preiswirdigen Lebens, o Jesu! Begliicken wolltest du deine
Zeitgenossen, begliicken unser ganzes Geschlecht, begliicken alle die, die
nach dir kommen wiirden.»'?

Die katechetische Aufgabe der Kirche umschreibt Glatz im «Gebeth eines
Religionslehrers» ganz im Sinne der rationalistischen Moralisierung des
christlichen Glaubens: «Einen sehr ehrwiirdigen und wichtigen Beruf hast du
mir angewiesen, Alliebender! Ich soll im Reiche der Wahrheit und Tugend
arbeiten, und auf die héchsten Angelegenheiten der Menschheit, auf Sittlich-
keit und Frommigkeit, wohlthéitig und kréftig mit einwirken. Erheben soll
ich den Geist derer, deren religi¢se Bildung mir anvertraut ist, von dem Staub
der Erde zu einer unsichtbaren, héheren Welt, von dem Sinnlichen zum
Ubersinnlichen, von dem Verginglichen zum Ewigen ; unablissig hinrichten
soll ich ihre Blicke auf alle hhere Ordnung der Dinge, sie an ihre gro3e Be-
stimmung erinnern, und sie nachdriicklich ermuntern, derselben vollkommen
zu entsprechen ; soll ihr Herz zu gewinnen suchen fiir alles Rechte, Gute und
Edle, und es begeistern zu treuer Erfiillung der Pflicht.»!®

Wie hétte sich angesichts des Vorhandenseins einer solchen «Theo-
logie» unter den fithrenden Vertretern des Gsterreichischen Prote-
stantismus die kleine Diasporakirche der Donaumonarchie dem An-
sturm liberaler Ideen mit Aussicht auf Erfolg erwehren sollen? Der
theologische Rationalismus hatte unter der dsterreichischen evan-
gelischen Pfarrerschaft so viele Anhénger gefunden, dafl damit dem
Liberalismus Tiir und Tor gedffnet war.

Das Erbe des theologischen Rationalismus {ibernahm dann unge-
fihr um die Mitte des 19. Jahrhunderts der Liberalismus, dessen
dltere Schule hauptsichlich durch Manner wie Biedermann, Dorner,
Lipsius und A. Schweitzer vertreten wurde, wihrend seine jiingere
Richtung iiber A. Ritschl zur religionsgeschichtlichen Schule fiihrte,
als deren systematische Hauptgestalt I. Troeltsch zu gelten hat.

1¢ Ebd., S. 175f.

17 Ebd., S. 185f.
18 Ebd., S. 244f.



176 G. Miiller, Theologischer Liberalismus und Osterreichischer

Der theologische Liberalismus verband mit der Ablehnung des
strengen kirchlichen Bibel-, Dogmen- und Bekenntnisdenkens eine
rein auf profanwissenschaftlichen Axiomen und Methoden beruhende
Forschung, verwarf den Konfessionalismus, schuf neue Formen des
kirchlichen Lebens (die Vereine), des Gottesdienstes und anderte
Agenden und Gesangbiicher nach «modernen» Gesichtspunkten um.

2.

Seinen organisatorischen Ausdruck fand der deutsche kirchliche
Liberalismus in dem 1863 von M. Baumgarten und R. Rothe mit aus
der Taufe gehobenen Protestanten-Verein, «dem es nicht auf die
Verneinung von Dogmen und Auflosung von gemeinem KErbe an-
kam, sondern auf Freiheit innerhalb der Uberlieferung und Gemein-
schaft, auf Bewegungsfreiheit des berufenen Individuums innerhalb
der Kirche, auf Bewegungsfreiheit auch der Gemeinden gegeniiber
der kirchlichen Ordnung und Obrigkeit»®.

Aus dem Bericht tiber die 2. (gemeinsame ?°) Generalsynode 1871
in Wien geht indirekt hervor, dall es unter den dsterreichischen
evangelischen Pfarrern eine ganze Reihe von Anhingern des Pro-
testantenvereins und seiner theologisch-kirchenpolitischen Ziel-
setzungen gegeben hat 21,

War schon der Zustrom rationalistisch geprigter deutscher Pfarrer
im spéaten 18. Jahrhundert beachtlich, so konnte dies auch in bezug
auf den spiteren theologischen Liberalismus nicht wesentlich anders
sein, dies um so mehr, als das evangelische Osterreich im frithen
19. Jahrhundert noch keinerlei gewachsene bodenstindige theo-
logische Tradition besall und damit vornehmlich auf Anleihen aus
dem deutschsprachigen Ausland angewiesen war.

Als ein Hauptausgangspunkt liberaler Gedanken hat die Wiener
«Evangelisch-theologische Lehranstalty zu gelten, an der in den
ersten Jahren ihres Bestehens einige stark rationalistisch und liberal
bestimmte Professoren lehrten, die grofitenteils von den Hochburgen

1% Die Rel. in Gesch. u. Geg., 2. Aufl., 3 (1929), Sp. 1628 (eine etwas un-
scharfe Charakterisierung).

20 D.h.: A. C., dem augsburgischen, und H. C., dem helvetischen Bekennt-
nisse gemeinsam.

21 Vgl. den gedruckten Bericht tiber die 2. Generalsynode (1871), S. 571.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 177

des Rationalismus und aufstrebenden Liberalismus in Deutschland
(Jena, Halle und Géttingen) kamen. Zu ihnen gehorten u.a.: J.C.Th.
Otto, der seit 1851 Professor fiir Kirchengeschichte war und bei dem
berithmten Jenaer rationalen Supranaturalisten Baumgarten-Cru-
sius studiert hatte??, «dessen theologischer Richtung er folgt»23.
Von seinem Fakultdtskollegen Schimko bekannte Gustav Frank,
daf} dieser, «ein Mann von kindlicher Gutmiithigkeit», «seines Zei-
chens Rationalist im alten Sinne und nicht ohne neologischen Eifer
gegen Heuchelei, Aberglauben und Jesuitismus» gewesen sei?%.

Die theologische Einstellung der Wiener Konsistorien?® zeigte
sich unzweideutig, als Dr. Julius Kolatschek im Jahr 1856 Privat-
dozent an der inzwischen zur theologischen Fakultit erhobenen
Lehranstalt werden wollte, und der Lehrkorper derselben ihn «we-
gen seiner declarirten Tibinger Richtung» ablehnte 26. In einer von
der Mehrheit der Konsistorialrite gutgeheilenen Erklirung wurde
Kolatschek dennoch mit der Begriindung empfohlen: «Die Con-
sistorien sind weit entfernt, der Tibinger Schule in Allem das Wort
zu reden, aber ebenso entschieden sprechen sie vom Standpunkt
ihrer Kirche die Uberzeugung aus, tiichtige Méinner sind nicht um
dieser Schule willen von einer Lehrkanzel fern zu halten, insbeson-
dere nicht von der hiesigen k.k. evangelisch-theologischen Facultét,
weil ein neuer Geist auch ihr nur wohlthun kann.»?? Man wul3te dem-
nach bei der Wiener Kirchenleitung sehr wohl um die Unbrauchbar-
keit des «alten Geistes», beschritt aber zu seiner erwiinschten Be-
seitigung den falschen Weg der Eintauschung einer veralteten theo-
logischen Mode zugunsten einer neuen Mode, mit der man wohl
kaum bessere Gemeindepfarrer heranbilden konnte als mit der aus-
gedienten alten!

Gustav Roskoff erhielt 1850 die Lehrkanzel fiir alttestamentliche
Exegese. Er war Schiiler des Hallenser Hegelianers Johann Eduard
Erdmann 28 und verfafite eine zweibindige « Geschichte des Teufels»
(Leipzig 1869), die «den reichen Stoff mit philosophischem Geist»

22 Uber Baumgarten-Crusius Die Rel. in Gesch. u. Geg. 21 (1927), Sp. 815.

28 (3. Frank, Die k.k. evangelisch-theologische Facultit in Wien (1871),
S. 60.

2t Frank (A. 23), S. 41f.

%% D.h.: A. C. und H. C.

28 Frank (A. 23), S. 47.

27 Ebd.
28 Vgl. iiber ihn: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 24 (1930), Sp. 2110.



178 G. Miiller, Theologischer Liberalismus und &sterreichischer

durchdringt?’, und orthodoxe Kritiker wegen ihrer Hauptthese
(¢Den Dualismus von Gott und Teufel widerlegt die Geschichte»3°)
zu der Bemerkung veranlafite, «dall der Verfasser der Geschichte
des Teufels den Teufel totgeschlagen habe»3!.

Die theologische Haltung des ersten Wiener Exegeten A.C.,
Johann Georg Wenrich, der seine Lehrtitigkeit zusammen mit
Johann Genersich bereits 1821 begann, erhellt aus einem Urteil, das
er iiber die Schriften von Glatz abgab: «Da findet sich nichts von
dem sinnlosen und ekelhaften Geschwitze der Mystiker, nichts von
dem himmlischen Bréutigam, von der Siiligkeit der Liebeskiisse
Jesu, von der Wollust der Vereinigung einer glidubigen Seele mit
Gott. Eben sowenig hért man da das Jammern und Wehklagen der
Frommler iiber die heillose Verdorbenheit der menschlichen Natur,
iiber ihre ginzliche Unfiahigkeit, durch eigene Kraft zum Guten an-
zustreben (sic!), iiber die zeitliche und ewige Verdammung aller
derer, die nicht durch Christi Blut von Siinden reingewaschen wer-
den.»3?

Als eine ah. EntschlieBung vom 28. Mérz 1837 die Gsterreichische
Ordnung, akademische Vorlesungen nach bestimmten Lehrbiichern
zu halten, auch der evangelisch-theologischen Lehranstalt zur Pflicht
machte, schlugen die Konsistorien z.T. Werke vor, die vom Pro-
fessorenkollegium oder dem zustandigen Ministerium wegen ihrer
iibertrieben rationalistischen Tendenzen abgelehnt wurden.

Darunter befand sich Ch. F. von Ammons « Summa Theologiae Christianae»
(3. Aufl. 1816), die der Ablehnung verfiel, «da dieses Werk sowohl in der
fridhern als in der gegenwirtigen Auflage von der Censur mit erga schedam 33
beschrankt worden ist»3*. Das als Ersatz fiir das von Ammonsche Kompen-
dium ins Auge gefalte Schottsche Lehrbuch «Epitome Theologiae Christianae
Dogmaticae in Usum Scholarum Academicarum Adornata» (1811) wurde be-
anstandet, «weil der Verfasser nicht ganz frei von Fehlern des Schwankens
und antisymbolischen Résonnirens sei, das kirchliche Dogma von der Erb-

29 Frank (A. 23), S. 59.

30 Zitiert nach Loesche (wie A. 28).

31 Vgl. G. Roskoff, Geschichte des Teufels, 2 (1869), S. 613: « Wir sind bei
dem modernen Bewul3tsein angelangt, welches den Dualismus zur Einheit zu-
sammenfallt, wobei es dem Teufel keinen Raum mehr génnt.»

32 Frank (A. 23), S. 29.

33 D.h. das Werk durfte im Buchhandel nicht frei verkauft, sondern von
Studenten nur mit einem von dem zustidndigen Professor ausgestellten Er-
laubnisschein bezogen werden.

3¢ Frank (A. 23), S. 21.



Protestantismus vm 19. Jahrhundert 179

stinde gewissermaflen aufhebe, dieses Dogma als bloBe Privatansicht des
heiligen Augustinus darstelle, sich etwas zweideutig liber die Ewigkeit der
Hollenstrafen erkldre, ohne jedoch dieselbe gerade zu leugnen, endlich die
Satansidee zum Theile aus der persischen Religion ableite». Die Konsistorien
erklarten daraufhin, dafl es schwer sei, gerade fur die Dogmatik ein passendes
Lehrbuch zu finden: iltere Biicher lielen «die neuern Untersuchungen ver-
missen oder polemisirten zu viel, viele neuere seien nicht zu gebrauchen, weil
sie sich theils zur rationalistischen, theils zur mystischen Ansicht hinneigten ;
sie miillten daher bei Schotts Lehrbuch verharren, das inzwischen (1822) in
zweiter Auflage erschienen sei, und diese zeichne sich vor der ersten dadurch
aus, dal} der Verfasser sich wo mdéglich noch genauer an die Vorstellungsart
der symbolischen Bicher anschliefle, ihm daher noch weniger irgendeine Art
des Schwankens und antisymbolischen Résonnirens zur Last gelegt werden
konne, und dafl insbesondere die beanstandeten Stellen so ausgedriickt seien,
dal} in denselben noch weniger als in der édlteren Auflage eine antisymbolische
Tendenz bemerkbar sei»3®.

J.C. W. Augustis « Dogmengeschichte» (1. Aufl. 1805) wurde «wegen mehre-
rer darin enthaltenen anstoBigen Stellen und bei seiner rationalistischen
Tendenz»*® nicht in Gebrauch genommen.

Diese wenigen Hinweise mdgen geniigen, um ein Bild davon zu
geben, wie stark sich rationalistische Strémungen von Deutschland
aus in der jungen Gsterreichischen Kirche bemerkbar machten, wie
man einerseits in der Donaustadt die gefdhrlichsten Einfliisse des
Rationalismus fernzuhalten wulite, andererseits aber durch die be-
sondere Geschichte der Wiener evangelisch-theologischen Lehran-
stalt darauf angewiesen war, sich in der einen oder anderen Form
der in Deutschland gerade gingigen Modetheologie mehr oder min-
der stark anzugleichen.

Zu den im eigentlichen Sinne liberalen Koryphien der Wiener
theologischen Fakultit ist der im Jahr 1861 als Nachfolger Professor
Stahlins auf die Lehrkanzel fiir lutherische Dogmatik berufene R.A.
Lipsius zu rechnen, der im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts mit
Biedermann und A. Schweizer die Phalanx der liberalen Systemati-
ker bildete. G.W. Frank schreibt iiber ihn: «In Kiel hat er seine
wissenschaftliche Thitigkeit riistig fortgesetzt, auf Kirchen- und
Protestanten-Tagen sein vernehmliches Wort im Sinne des liberalen
Protestantismus gesprochen, fiir die freie Gestaltung der Kirche ge-
kimpft, nicht ohne bischofliche Anfechtung. Luthardt’s Kirchen-
zeitung erzahlt es klagend ihren Lesern, dafl Lipsius einen immer

3 Ebd., S. 22.
36 Ebd., S. 21.



180 Q. Miiller, Theologischer Liberalismus und dsterreichischer

groBeren Beifall und zahlreichen Anhang bei den jungen Theologen
in Kiel finde.»%?

Hierher gehort schlieBlich auch G.W. Frank, der als Schiiler und
Freund des grofen Karl (von) Hase*® mit einer dem liberalen Fort-
schrittsglauben huldigenden zweibédndigen «Geschichte der pro-
testantischen Theologie» einige Bedeutung gewann.

Es bediirfte eingehender Studien, um die Transformation des
liberalen Geistes aus der Wiener Fakultit in die Predigt und
Katechese der pfarramtlichen Praxis im einzelnen nachzuzeichnen.

Auch in die Konsistorien und Synoden drang die Theologie des
Liberalismus ein und kimpfte um entsprechenden Einflull. Wir sind
in der gliicklichen Lage, im Bericht der zweiten (gemeinsamen)
Generalsynode von 1871 eine heftige Auseinandersetzung zwischen
lutherischen Synodalen aufgezeichnet zu finden. Nach diesem Be-
richt hatten sich «die Rechte und die Linke in der Synode A.C.» ein-
gebiirgert, zwischen denen es «nicht selten zu (zu) dullerster Schroff-
heit sich steigernden Gegensitzen» kam, wobei sich die Linke als
«die Vertreterin der sogenannten liberalen Richtung auf religiosem
Gebiete im Besonderen des bekannten Standpunktes des Protestan-
tenvereines»®® aufspielte. Der vom Oberkirchenrat, welcher wohl
selbst zum Liberalismus neigte, mit der Synodalpredigt beauf-
tragte galizische Superintendent Honel lie3 in seiner Predigt «in der
bekannten Weise des Protestantenvereins das grobste Geschiitz ge-
gen den positiven Standpunkt in der evang. Kirche» auffahren 4.
Dieses Vorgehen empfanden die rechtsgerichteten Synodalen als
eine «riicksichtslose Herausforderung», die dazu noch «gleichsam im
Auftrage der obersten evang. Kirchenbehérde» ergangen zu sein
schien 2.

37 Ebd., S. 67.

38 Hase wollte ¢den Rationalismus mit dem Schwunge der Phantasie und
der Wirme des Herzens verbinden». Er griff August Hahn sehr scharf an, als
dieser in einer Disputation den Rationalismus als ein «dem Christentum
feindliches Prinzip» verpénte: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 22 (1928), Sp.
1642f.

3% Bericht (A. 21), S. 571.

40 (. Loesche spricht in seinem Werk: Geschichte des Protestantismus im
vormaligen und im neuen Osterreich (3. Aufl. 1930), S. 657, auch von «libera-
len Réten».

il Bericht (A. 21), S. 574.

12 Ebd., S. 572.



Protestantismus tm 19. Jahrhundert 181

Das Verhalten der Liberalen, die wegen des Falles Erhard
Schultz 43 «canstatt einzulenken, in einer Gereiztheit sich festsetzte(n),
die schlieBlich leider bis zur duflersten Feindschaft sich steigerte...,
war ein héchst beschimendes, ja beunruhigendes Symptom, und
mubBte die entschiedenen Vertreter des lauteren Evangeliums in der
Synode zu energischer Aufnahme des Kampfes gegen diese Richtung
bestimmen»*4. Der von den liberalen Synodalen um die Einstellung
des nicht zum Pfarramt befdhigten Kandidaten Schultz als zweiten
Pfarrers in Graz gefiihrte Streit («<immerhin der dunkle Punkt in der
zweiten Osterreichischen Generalsynode»ts), liel die eigentlichen
theologischen Divergenzen und Diskrepanzen innerhalb des oster-
reichischen Protestantismus offenbar werden, die die beiden kleinen
Kirchen in zwei Lager spalteten.

Die Liberalen forderten Abénderungen des kirchlichen Bekennt-
nisses, die «geradezu als ein riicksichtsloses Anstiirmen gegen die
Ehre und das Recht der evang. Kirche A.C. erkannt» wurden. Die
Linke suchte «immer wieder mit dem Bekenntnif3 aufzurdumen, um
jeder beliebigen religiésen Richtung zum Eintritt und zum Schalten
und Walten in unserer Kirche Thiir und Thor zu &ffnen»46.

Man merkte bald in der Synode, dal den Liberalen alles daran gelegen
war, «lediglich dem eigenen Geiste fir Lehre und Leben der Kirche einen so
weiten Spielraum zu erringen, daf schlieB3lich auch der crasseste Unglaube in
der Kirche mitzurathen und zu thaten (sic!) berechtigt gewesen wire, voraus-
gesetzt nur, dall derselbe als ,auf der Hoéhe der Zeit‘ stehend sich legitimiren
und damit als ,radicaler Liberalismmus® sich auszuweisen vermochte. Was
sollte man aber dazu sagen, wenn man sehen muf3te, wie weltliche und geist-
liche Wiirdentriger mit einander die Pfeiler untergraben halfen, auf welche
die Vater ihre mit Mértyrerblut theuer erworbene Kirche sicher zu stiitzen
sorgfiltig bedacht waren. Wie wehe mullte es einem thun, wenn man immer
wieder die ehrwirdigen Bekenntnisse der Kirche mit den abgenutzten
Schlagwoértern: vergilbtes Papier, todter Buchstabe, verknichertes Wesen,
muflite verunehren héren. Wie ? Ist die Lehre von Gott dem Vater, dem Sohne
und dem Heiligen Geiste, das Formal- und Materialprincip der Reformation,
der schriftgemifle Nachweis der inneren und duBeren Ordnung der evang.
Kirche und ihr darin gegriindeter und berechtigter Gegensatz gegen Papismus
ein vergilbtes Papier, ein todter Buchstabe geworden ?»%7

18 Vgl. dazu ebd., S. 251 und 572ff.
11 Ebd., 8. 572.

4 Ebd., S. 573.

16 Ebd., S. 574.

47 Ebd.



182 G. Miiller, Theologischer Liberalismus und osterreichischer

Der Ernst und die Hérte der damaligen Auseinandersetzungen
werden einem in vollem Umfang bewufllt, wenn man liest, was
der Berichterstatter der zweiten Generalsynode am Ende des Ab-
schnittes iiber den Ausgang der Verhandlungen schreibt:

«Doch wir ziehen den Schleier tiber diese partie honteuse der Minoritéit der
Synode, und danken dem Herrn, der auch heute noch am Steuerruder seines
Kirchenschiffleins sitzt und Wind und Wetter zum Schweigen bringt; der
auch jenes protestantenvereinlichen Windes michtig werden wird, der wenig-
stens in der zweiten ésterreichischen Generalsynode die Verwirklichung seiner
Pline, auf die er mit Sicherheit gerechnet haben mochte, glucklicherweise
nicht gefunden hat. Die Geschichte der evang. Kirche in Osterreich wird es
in ihren Bléttern der Majoritdat der Synode zur Ehre verzeichnen, daf3 die
den Bekenntnisstand der Kirche gegen alle Angriffe auf denselben siegreich
schiitzte. Fur alle Schmach aber, die diese Majoritat iiber ihr entschiedenes
Eintreten fiir den Glauben und das Bekenntnis der evang. Kirche bereits
getragen hat und wohl noch wird tragen miissen, wird sie reichlich durch das
gute BewufBltsein entschidigt, einfach ihre Pflicht gegen ihre Kirche gethan
zu haben und in dieser Pflichterfilllung sich mit allen treuen Gliedern der
theuren evang. Kirche eins zu wissen.»*8

Die Stéirke und Intensitit der liberalen Einfliisse und Bestre-
bungen in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts innerhalb des
osterreichischen Protestantismus geht schlieBlich aus einer iiber-
leitenden Bemerkung in dem schon mehrfach zitierten Synodal-
bericht (S. 575) hervor: « War die Synode in fast allen innerkirch-
lichen Angelegenheiten... in zwei Lager getheilt...»

Der obenerwihnte Trall Schultz wirft ein wenig erfreuliches Licht
auf die Haltung des Wiener Konsistoriums, der Synode und fiithren-
der Theologen jener Jahre. Zugleich gewihrt er schlaglichtartig
einen Einblick in die praktischen Konsequenzen einer kritik- und
bedenkenlos von sich iiberzeugten Theologie.

Eberhard Schultz wurde 1869 ohne examen pro candidatura und
examen pro ministerio vom Presbyterium der evang. Gemeinde A.C.
in Graz als Lehrer und Hilfsprediger an die Heilandskirche berufen,
wo er «unter groBem Beifall der Mehrheit der betreffenden Eltern»
an der evangelischen Schule wirkte. «Nicht minder gefielen seine

5 1bd., S. 574F.



Protestantismus vm 19. Jahrhundert 183

freisinnigen Predigten»?®, die bei der Gemeinde solchen Anklang
fanden, dafl Schultz am 20. Februar 1870 mit 113 von 128 Stimmen
zum zweiten Pfarrer gewihlt wurde, also mit einer Mehrheit, die
keinen Zweifel dartiber offenlidf3t, wie beliebt Schultz als Lehrer und
Prediger war. Nach einer am 22, Februar 1871 von Schultz tber
Hebr. 11, 1 gehaltenen «Fastenpredigt» (« Was ist unter dem Wort
Glauben zu verstehen?»), die innerhalb kiirzester Frist in drei Auf-
lagen erschien®®, entzog ihm der zustindige Superintendent die
licentia concionandi.

Im Bericht der zweiten Generalsynode A.C. finden sich einige
Ausziige daraus. An ihnen ldBt sich verdeutlichen, welchen theo-
logischen Ansichten Schultz huldigte und wie eine Gemeinde be-
schaffen gewesen sein muB, die ihn auf Grund einer solchen Theologie
nahezu einstimmig zum Pfarrer wéhlte. « Von einem Glauben an die
Geburt oder den Tod Jesu, an seine Wunder, seine Auferstehung
und die iibrigen Vorgédnge in seinem Leben kann durchaus nicht die
Rede sein... Es kann ferner von einem Glauben an Jesus von Naza-
reth, als einer geschichtlichen Personlichkeit, die der Sinnenwelt
angehdrt, durchaus nicht die Rede sein, sondern nur von einem
Glauben an die 1deen, an das Ideale, an das Gottliche, was in seiner
Person, in seinem Charakter, in seinem Wirken und Streben her-
vorgetreten ist.»5!

Unter sechs Fragen, die der Wiener Oberkirchenrat am 30. Mai
1871 Schultz zur Beantwortung zusandte, lautete die fiinfte: «Ob
er, den Fetisch mit dem Jehovah Israels, das Paradies Muhameds
mit dem christlichen Himmel, das apostolische Glaubensbekenntnis
mit dem neuesten Katechismus Roms zusammenstellend, die Er-
mahnung des Apostels 1. Cor. 8, 9: ,Sehet zu, dall eure Freiheit nicht
den Schwachen zum Ansto werde‘ befolgt zu haben glaubt?»%2.

In Graz kam es infolge des Falles Schultz zu einem schweren Zer-
wiirfnis zwischen dem liberalen Presbyterium und dem ersten
Pfarrer Dr. Leidenfrost %3. Die Liberalen im ganzen Lande agitierten
heftig gegen die Behandlung ihres Gesinnungsgenossen Schultz.

% Bericht (A. 21), S. 58.

50 Sie war in keinem kirchlichen Archiv Osterreichs auszumachen.

51 Bericht (A. 21), 8. 59, A. 3 u. 4.

52 Ebd., 8. 59, A. 5.

58 Vgl. dazu: Kirchlicher Anzeiger der evangelischen Gemeinde in Graz, 1,
6 (vom 10. November 1872), S. 40.



184 G'. Miiller, Theologischer Liberalismus und dsterreichischer

«Die gedruckten Brandbriefe wurden in die entferntesten Gemein-
den gesendet und thaten ihre Wirkung.»%* Das Wiener Presbyterium
A.C. und eine groBe «Anzahl der Presbyterien A.C. der diesseitigen
Reichshilfte»®® wandten sich zugunsten des Herrn Schultz mit Ein-
gaben an den Oberkirchenrat, wihrend sich die liberalen Synodalen
der zweiten Generalsynode dariiber beklagten, «dafl die bisherige
Amtirung des O.K.R. zu langsam gewesen sei, dal} die Grundsitze
der Gewissensfreiheit und der Freiheit der Forschung vom O.K.R.
bisher nicht beriicksichtigt und von ihm die Interessen der Ge-
meinde Gratz nicht gewahrt worden seien»®¢. Ein mehr als beredtes
Zeugnis dafiir, daf} viele Presbyterien A.C. und nicht wenige Synod-
ale ganz auf der Seite der liberalen Ideen des Herrn Schultz stan-
den.

AnléBlich der zweiten Generalsynode A.C. versuchten die Vertreter
des theologischen Liberalismus, ihre Uberzeugung auf dem Weg iiber
zwel Katechismus-Lehrbiicher in die Gemeinden zu tragen. Sie leg-
ten der Synode zur Genehmigung fiir den kirchlichen Gebrauch
folgende Werke vor: «Die Lehre vom Reiche Gottes oder Neuer
Katechismus in 12 Hauptstiicken» und «Neuer kleiner Katechismus
fiir die christliche Volksschule», beide von einem gewissen Oskar
Bagge (Leipzig 1869).

«Bagge sieht in beiden Blichern von Luthers Katechismus ab, indem dieser
weder der Sprache der Gegenwart, noch den heutigen wissenschaftlichen Ir-
kenntnissen entsprechend sei.»” Lesen wir, was der Verfasser «nach seiner
Anschauung noch fiir wahr halten zu kénnen glaubt»*®: ¢« Die Sacramente ver-
lieren bei ihm den Character eines Gnadenmittels, Christus wird ,der Mann
von Gott® genannt, sein Vater ist Josef, seine Wiirdigkeit ruht nur auf seiner
Sittlichkeit. Das apostolische Glaubensbekenntni} ist zwar dem Buche vor-
gedruckt, aber der Inhalt des letztern widerspricht dem ersteren; sogar den
Geburtsort Jesu iibergeht Bagge. Von der Rechtfertigung aus dem Glauben
weil} er nichts; die Erlosung geschieht fiir ihn mittelst der Lehre und des vor-
bildlichen Lebens Jesu, und das letzte Wort des Buches hei3t: ,durch Gott-
seligkeit zur Seligkeit.»%?

Als der Schulausschull der Synode den Antrag stellte: «Die Generalsynode
wolle erkldren, beide Katechismen von Bagge seien in den Schulen der

54 Ebd. Nr. 3 (vom 10. September 1872), S. 17.
55 Anzeiger (A. 53), S. 39.

56 Bericht (A. 21), S. 61.

57 Ebd., S. 69.

58 Ebd.

59 Ebd.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 185

evang. Kirche A.C. in Osterreich als Volksschulbiicher nicht zugelassen»®°,
sprachen sich die liberalen Synodalen entschieden gegen diesen Antrag aus,
indem sie erklédrten, «daf} es wie in der Theologie, so auch in der Kirche ver-
schiedene Richtungen gebe, von denen jede einzelne sich als berechtigt fiihlt
und weil} ; es kénne keiner Gemeinde verwehrt werden, in ithren Schulen den-
jenigen Katechismus einzufithren, der ihrer Richtung entspricht. Wenn
orthodoxen Biichern die Zulassung zuerkannt wurde, so kénne man sie auch
den Bagge’schen nicht absprechen, — gleiches Recht fiir Alle! Geschehe das
nicht, so sei das Verdict und Bann.»%! Und Senior Dr. Haase fliigte dem hinzu:
«Ich glaube, daB wir die Bagge’schen Biicher nicht abweisen koénnen. ...Ich
ersuche Sie, nicht zu vergessen, dafl Sie in dem Augenblicke, wo Sie den
Bagge’schen Katechismus, trotzdem keine piadagogischen Grunde gegen
dessen Einfithrung vorgebracht worden sind, verwerfen, auch erkléren, es
habe die Richtung Bagge’s keine Berechtigung innerhalb der evangelischen
Kirche. Dagegen aber miufite ich in meinem Namen, im Namen meiner
Freunde, im Namen meiner Gemeinde und im Namen vieler anderen evang.
Gemeinden Osterreichs Protest einlegen, da3 man der freisinnigen Richtung
innerhalb der evangelischen Kirche die Existenz nicht vergénnen will. Wir
sind ebenso berechtigt, als die Andern.»%? Dr. Haase wurde von seinem
Freund, Superintendent Honel, lebhaft unterstiitzt: «Gleiches Recht fir
Alle. Auch ich habe fiir alle noch so orthodoxen Katechismen gestimmt,
sobald eine Gemeinde sie verlangte, aber ich muf} ebenfalls Verwahrung ein-
legen, dal man einer Gemeinde, welche die Einfithrung eines Katechismus
verlangt, die Einfithrung der Richtung halber verweigert.»%

Die Ablehnung des Antrages der Liberalen begriindete der Synodale Pro-
fessor Dr. Vogel mit folgendem Argument: « Nun, wir haben ganz einfach die
Né6thigung an uns herankommen gesehen, tiber die Stellung des Katechismus
zu der Schrift und zu dem Bekenntnisse zu urtheilen, und wir haben nichts
weiter, als diese Stellung klar gemacht. Wir wissen, dal3 der Oberkirchenrath
nach unserer K.V.% ein Buch, das irgendwie dem Bekenntnisse widerstreitet,
garnicht zulassen darf; sollen wir, wenn wir dasselbe sagen, blof3 einer Rich-
tung zuwider sein sollen ?»%

Die MiBachtung der Autoritit der Heiligen Schrift und der kirch-
lichen Bekenntnisse unter den Pfarrern war bereits soweit fortge-
schritten, dal} ein Grazer Gemeindeglied in einem Aufsatz, der
anonym erschien, den Theologen folgenden Rat geben zu miissen
meinte :

«Auch die Kirche ist ein Organismus, der in dem auf die Bibel begriindeten

Bekenntnif3 und in der Kirchenordnung seine innere und duflere Verfassung

60 Ebd., S. 70.

61 Ebd.

82 Bericht (A. 21), S. 455.
% Ebd., S. 456.

84 Kirchen-Verfassung.

8 Ebd., S. 456f.



186 G. Miiller, Theologischer Liberalismus und osterreichischer

besitzt. Beide sind von den Angehdrigen der Kirche zu respectiren! Wer dies
nicht vermag, dem steht der Austritt aus der Kirche jederzeit frei, aber er
hat nicht das Recht, seinen eigenen Fund fiir evangelisch-christliche Lehre
auszugeben, oder sich einen Diener, einen Prediger der evangelisch-protestan-
tischen Kirche zu nennen. Kommt nun noch dazu, daf} sich ein Prediger eid-
lich zu jener inneren Verfassung der Kirche, d.h zur Lehre derselben be-
kannte, so wird er als Ehrenmann keinen Augenblick anstehen, sein Amt
niederzulegen, sobald er es nicht mehr seinem Eide gemaf3 mit gutem Ge-
wissen fiithren kann.»%¢

Wihrend der zweiten (gemeinsamen) Generalsynode kam es wegen
der Bekenntnisverpflichtung der Pfarrer zu einer heftigen Debatte
mit den Liberalen, die den Standpunkt vertraten: «Die symboli-
schen Biicher seien nur Zeugnisse, wie man zu ihrer Zeit den christ-
lichen Glauben verstanden habe, und représentirten die damalige
Stufe der Wissenschaft, iiber welche die Gegenwart weit hinausge-
schritten sei. ...Die (Bekenntnis-) Formel sei darum so weit zu
fassen, dal} sie auch solche Ménner, wie einen Lessing, Reimarus
und David Straull einschliefen konne.»®” Der liberale Redner
Dr. Zarncke «erklirte ...die dogmatische Seite des Christenthums,
die Lehre der Kirche und die confessionellen Unterschiede derselben,
und somit die Bekenntnisschriften, fiir vollig unwesentlich; das
Essentielle des Christenthums sei das Lebensbild Jesu, aber vom
Standpunkt der sich selbst kritisirenden Wissenschaft aus, so daf3
auch ein ,David StrauB, der jetzt wie ein Geichteter an den Winden
sich herumdriicken miisse‘, als Verkiindiger desselben in der Kirche
auftreten diirfe.»®® Welch ein Gliick, dafl es «der grofite Theil der
weltlichen (!) Synodalmitglieder fiithlte und erkannte, ...daB auf
diesem Wege die lutherische Kirche der Selbstauflosung entgegen-
gefiihrt wiirde»$®.

Ein weltlicher Synodale trat mutig gegen die liberalen Irrlehren
auf und berief sich darauf, «da er gelobt habe, das Bekenntni}
eines evangelisch-lutherischen Christen festzuhalten bis ans Ende;
jedes Gemeindeglied konne verlangen, dafl ihm Gottes Wort lauter
und rein in der Kirche gepredigt werden, und niemand diirfe ihm
zumuthen, sich menschliche Weisheit als Gottes Wort verkiinden zu
lassen»7°.

86 Anzeiger (A. 53), Nr. 5 (vom 15. Oktober 1872), S. 30.
67 Bericht (A. 21), S. 460.
88 Ebd. 8 Ebd. 70 Ebd.



Protestantismus tm 19. Jahrhundert 187

Mit dem rechten Verstdndnis der biblischen Botschaft verlor der
theologische Liberalismus auch die reformatorische Klarheit des
Kirchenbegriffs. Nicht nur, dafi man in weiten Kreisen des Biirger-
tums bei einer sonst ziemlich passiven Kirchlichkeit die Kirche als
Ort religioser Erhebung und Feierlichkeit miBBbrauchte, wobei sich
Glanz und Klang der letzteren nicht selten nach der sozialen Stel-
lung der Gemeindeglieder richteten?, sondern man «umfafBite in
einem fast verwirrend veristelten Vereinswesen alle Lebensalter
und Verhéaltnisse»?. «Dazu kam, daf} die Kirche unter dem Einflul}
liberaler Tendenzen... und unter dem Bemiihen, inneres Leben tun-
lichst vom Befruchten der Landeskirche abzuschalten, gar manche
Gebiete ihrer Arbeit selbst nicht durchfiihrte, so die Jugendarbeit,
die Frauen- und Ménnerarbeit, die Arbeit der Kirchenchore und der
Innern Mission. War die oberste Kirchenleitung bestrebt gewesen,
reine Verwaltungsbehorde zu bleiben, so hatten die Pfarrer infolge
ihrer groBen Sprengel gar nicht die Zeit, neue Arbeitsgebiete zu er-
6ffnen und zu fiithren.»”®

In den zahlreichen Vereinen tummelte sich das natiirliche Ge-
selligkeits- und Betédtigungsbediirfnis, wihrend dve Kvrchen immer
leerer wurden. Der Wiener praktische Theologe und Kirchenrechtler
Kuzmany beklagte sich schon 1856 dariiber, dal} in den Stédten
keine Nachmittagsgottesdienste mehr stattfinden?d. Der Liberalis-
mus setzte auch in diesem Punkt die Tradition des Rationalismus
fort, die bereits 1809 einen Odenburger die traurige Feststellung
treffen liel: «Aber leyder! leyder! hort das Kirchengehen, sonder-
lich bei den evangelischen fast géinzlich auf.»?

71 Kin in seiner Bedeutung noch gar nicht erkannter Umstand der liberalen
Ara war die Tatsache, daB3 sich der theologische Liberalismus — dhnlich wie
der politische — in erster Linie an die gehobenen Schichten des Biirgertums
wandte (vgl. dazu etwa: Valjavec, A. 3, S. 141 u. 167), wobei es zu einer fata-
len Ver-Biirgerlichung der Kirche kam (vgl. Loesche, A. 40, S. 654), die
wesentlich dazu beitrug, dal die Kirche den Anschlufl an die sozialistischen
Massen des beginnenden Industriezeitalters versidumte und damit — von ihrem
Auftrag her gesehen — eine schwere Schuld auf sich lud, deren Folgen heute
auch mit der groBten Miithe nicht mehr zu beseitigen sind.

72 Loesche (A. 40), S. 670.

7% H. Liptak in: H. Eder, Die evangelische Kirche in Osterreich (1940),
S. 163.

“ K. Kumény, Lehrbuch des allgemeinen und 6sterreichischen evange-
lisch-protestantischen Kirchenrechtes... I, 1 (1856), 5. 632.

"5 Zitiert bei Valjavec (A. 3), S. 109, A. 1.



188 Q. Miiller, Theologischer Liberalismus und osterreichischer

Fiithrende Manner des osterreichischen Protestantismus galten in
der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts als « Kulturprotestanten»?¢,
denen weltliche Kultur mehr am Herzen lag als die eschatologische
Predigt von dem in Jesus Christus angebrochenen Gottesreich.
Einem Superintendenten sagte man «Vornehmheit des gewandten
Weltmannes»”” nach, dem vor allem «die Pflege christlichen Men-
schentums am Herzen lag»?®.

Die vom Liberalismus herbeigefiihrte Vergesellschaftlichung des
kirchlichen Lebens scheint dem sterreichischen Naturell besonders
gut eingegangen zu sein. Fir die Mitarbeit in den Gremien der
Kirche kam es oft in erster Linie auf biirgerliche Stellung und gesell-
schaftliches Ansehen an, nicht so sehr auf rege Beteiligung am
gottesdienstlichen Leben, auf titiges Dabeisein und inneres und
dubleres VerantwortungsbewuBtsein gegeniiber der Kirche und ihren
Aufgaben. Man darf es nicht als unrealistische oder gar boswillige
Ironisierung der tatséchlichen Verhéaltnisse beiseite schieben und
leichtfertig verharmlosen, dafl noch 1920 eine fithrende evangelische
Stimme klagen konnte: «KEs sollen in manchen Presbyterien Leute
sitzen, die sich rithmen, an keinen Gott zu glauben, aber sie haben
Geld.»7?

Der Senior des Seniorates diesseits der Drau fithrte 1877 in einem
Bericht an den Oberkirchenrat aus, «da}, trotz der Selbstverwaltung
der Gemeinden, die anberaumten Sitzungen der Presbyterien und
Gemeindevertretungen, riicksichtlich Versammlungen, oft soschwach
besucht sind, dafl nicht einmal die beschlu3fdhige Anzahl der Mit-
glieder zusammenkommt»°.

Die greifbaren Folgen der liberalen Theologie in den Gemeinden
blieben nicht aus. Ein Senioratsausschullbericht der siebziger Jahre
sprach davon, daf} «die geistige Zeitstrémung, die dem Sichtbaren
und Irdischen iiber Gebiihr sich zuwendet, allerdings manche, zumal
die Gemiiter der mannlichen Jugend, dem ewigen Guthe entfrem-
det» habe®!. Die Zahl der Abendmahlsgiste fiel in der liberalen Ara
bisweilen erheblich. In Marburg lag sie im Jahr 1872 unter 20 %, und

76 Loesche (A. 40), S. 670.

7 Ebd., S. 670f.

8 Ebd.

79 Zitiert bei Loesche (A. 40), S. 667.

80 Bericht des Oberkirchenrates an die 3. Generalsynode, S. 71.
81 Ebd.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 189

betrug einige Zeit spiter kaum mehr als 30 %82, Uberall machte sich
die «freie Geistesrichtung unserer Zeit» geltend %3.

In Graz ging — wohl hauptsichlich wegen des Falles Schultz —
trotz schnell ansteigender Bevolkerungszahl die Gemeinde von 1740
Seelen im Jahr 1871 auf 1390 im Jahr 1876 zuriick 3¢, wobei man an-
nehmen darf, daf} viele liberal gesinnte Gemeindeglieder aus Protest
gegen die dem Hilfsprediger Schultz versagte Bestédtigung durch den
Oberkirchenrat demonstrativ aus der Kirche austraten.

Von vielen Seiten wurden Klagen iiber das Nachlassen einer be-
wubt kirchlichen Haltung laut. Wiahrend man — ganz dem Geist der
Zeit entsprechend — mancherorts einer ungeziigelten «Baulust eini-
ger Presbyterial-Koryphden» fronte 83, schwand der kirchliche Sinn
unter den Evangelischen in einem bedrohlichen Maf.

«Die Anzahl der Theologie-Studirenden (nahm) in schreckender
Weise (ab), zu Schullehrer-Stellen aber (wurden) schon beinahe
keine Individuen (mehr) gefunden..., und alles dieB3 ist bei beiden
Confessionen und in allen Kronldndern der Fall»®, ein Tatbestand,
den schon ein wachsamer und einsichtiger Zeitgenosse z.T. auf «die
rationalistische Glaubenslosigkeit der Vorfahren in der Amtstiih-
rung» zuriickfiihrte 87,

Wihrend Senior Dr. Haase auf der zweiten (gemeinsamen) Gene-
ralsynode bei der Aussprache iiber das evangelische Gymnasium in
Teschen sich dafiir einsetzte, «da3 unsere Jugend an einem Gym-
nasium studire, an welchem sie, frei von allen katholisirenden Ein-
fliissen, von dem Hauche echter protestantischer Freiheit ange-
wehnt» werde®®, berichtete der Superintendentialkurator Rudolf
Seeliger aus Biala iiber die Auswirkungen des «freien Geistes» im
Teschener Gymnasium:

«Ich kenne mehrere Jiinglinge, die von Natur aus angewiesen, die nach
ihrer innersten jugendlichen Neigung gar nicht im Zweifel waren, welchen
Lebensberuf sie zu wihlen hatten — die Theologie. Ich selbst habe einige
solche unterstiitzt, und zwar uberzeugt, dal sie zum Heile unserer Kirche

82 Vgl. ebd., S. 68.

8 Kbd., S. 88.

8 Vgl. ebd., S. 61.

8 Kuzmény (A. 74), S. 667.
8 Ebd., S. 670.

87 Kbd., A. 6.

8 (A. 21), S. 502f.



190 G. Miiller, Theologischer Liberalismus und dsterreichischer

tuchtige Diener derselben werden. Kaum aber waren sie einige Jahre in
Teschen, so war die Frucht dieses so ungemein guten Religions-Unterrichtes,
daB Einer nach dem Andern feierlich protestirte und zu Allem eher zu bringen
war, als zur Ergreifung des theologischen Studiums. Ich habe von den
gesammten acht Classen wiederholt den Nothruf gehért, sie haben mich
flehentlich ersucht, mich dieser Noth anzunehmen. »8?

Kein Wunder, dafl auch das karitative VerantwortungsbewuBtsein
in den Gemeinden dahinschwand, und Verméichtnisse an die Kirche
«wohl seltener jetzt als ehemals» wurden?, ja weite Kreise sogar die
Gaben fiir die Armen «abgeschafft wissen» wollten 1.

Der liberale Personlichkeits- und Obrigkeitskult trieb in der Zeit
der sich ihrem Ende zuneigenden Monarchie bisweilen Bliiten, die
ein vertretbares Mall weit hinter sich lieBen und bereits ins Gebiet
des Unverantwortlichen reichten. «Man wird freilich bedauern kon-
nen, daf3 die Ergebenheitsbeweise zuweilen die Linien der Ménnlich-
keit und des guten Geschmacks tiberschritten,®?» Geht es nicht ent-
schieden zu weit, wenn es in einer Dankesadresse 1821 heilt: «Jedes
Trostwort, das ein Sterbender aus dem Munde seines Pastors emp-
fangen wird, wird verehrt als ein letztes Geschenk Eurer Maj(e-
stiit)» 932

4.

Ein zusammenfassender Riickblick auf die Ara des theologischen
Liberalismus im protestantischen Osterreich zeigt, daB sie in hohem
MafBle unter dem bestimmenden Einfluf3 der liberalen Bewegung
innerhalb der deutschen Theologie stand und alle die Stadien durch-
lief und Erscheinungsbilder aufwies, die auch fiir den deutschen
kirchlichen Liberalismus kennzeichnend sind.

Dal3 die kleine und im 19. Jahrhundert noch schwer um ihre
duBere Gleichberechtigung ringende evangelische Kirche in Oster-
reich dennoch die Zeit des grofen Umbruchs letztlich gut {iberstand,
verdankte sie nicht zuletzt der Tatsache, dal die politischen Ideen

89 Ebd., S. 506.

90 Kuzmany (A. 74), S. 665.

1 Ebd., S. 642.

92 Loesche, Von der Toleranz zur Paritéit in Osterreich. 1781-1861 (1911),
S. 78.

93 Loesche (A. 2), S. 525.



Protestantismus im 19. Jahrhundert 191

des Liberalismus entscheidend dazu beitrugen, ihr innerhalb des
Osterreichischen Staates einen geniigend grofen und freien Lebens-
raum zu gewihren, in dem sie trotz aller inneren Gefahren stetig und
kraftig weiterwachsen konnte, um in unserem Jahrhundert die mit
dem ersten und zweiten Weltkrieg verbundenen Katastrophen zu
bestehen und bis auf diesen Tag eine lebendige kleine Diaspora-
kirche zu sein, in der das Evangelium ungehindert laut wird.

Uber die Auswirkungen des politischen Liberalismus auf das
dullere Werden des osterreichischen Protestantismus im 19. Jahr-
hundert wird an anderer Stelle berichtet.®*

Gotthold Muller, Tiibingen

9 (3. Miiller, Politischer Liberalismus und evangelische Kirche in Oster-
reich wihrend des 19. Jahrhunderts: Osterreich. Arch. f. Kirchenrecht 15
(1964), S.103-125.



	Theologischer Liberalismus und österreichischer Protestantismus im 19. Jahrhundert

