
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Im Anfang : zur Erklärung des ersten Wortes der Bibel

Autor: Eichrodt, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 20 Heft 3 Mai-Juni 1964

Im Anfang
Zur Erklärung des ersten Wortes der Bibel

Wie die wertvolle Studie von Prof. J.B. Bauer über Gen. 1 zeigt1, ist
meine Abhandlung zur Erklärung des ersten Wortes der Bibel «In the
beginning» im deutschen Sprachraum unbekannt geblieben, da sie in der
Festschrift für Muilenburg nur wenigen zu Gesicht kommen konnte2. Ich bin dem
Verlag Harper & Row in New York und der Schriftleitung der Theol. Zeitschr.
dankbar, daß hier die deutsche Version jener Abhandlung mit unwesentlicher
Kürzung zum Abdruck gebracht werden darf.

Jedem Bibelleser ist der lapidare Satz, mit dem das erste Kapitel
der Bibel beginnt, Gen. 1,1, vertraut: «Im Anfang schuf Gott Himmel

und Erde. »

1.

Dieser Beginn des Schöpfungsberichts scheint so sachentsprechend,

daß die Erwägung, ob er das Original falsch wiedergebe, von
vornherein abwegig erscheinen könnte. Und doch geht diese

Erwägung bis auf das frühe Mittelalter zurück, indem jüdische
Schriftgelehrte, Ihn Esra (f 1167) und Raschi (j* 1105), in ihren
Kommentaren die Auffassung vertreten, daß es sich bei diesem Satz

um eine relative Zeitbestimmung handle, die entweder den folgenden
Vers einleite («Im Anfang, da Gott den Himmel und die Erde
schuf, da war die Erde... », so Ihn Esra) oder über die Parenthese

von Vers 2 auf Vers 3 hin übergreife («Im Anfang, da Gott den
Himmel und die Erde schuf... da sprach Gott...», so Raschi). Der
Hauptgrund für diese Abschwächung von Vers 1 zu einer
Nebenbestimmung des folgenden lag wohl immer in der Schwierigkeit, die

Aussage von Vers 2 über den chaotischen Urzustand der Erde mit
einer umfassenden Aussage über die Schöpfung des Alls in Einklang

1 J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1 : Theol.
Zeitschr. 20 (1964), S. 1-9.

2 W. Eichrodt, In the Beginning. A Contribution to the Interpretation of
the First Word of the Bible: Israel's Prophetic Heritage. Essays in Honor of
James Muilenburg, ed. by B. W. Anderson and W. Harrelson (Harper and
Brothers, New York, 1962), S. 1-10.

ll



162 W. Eichrodt, Im Anfang

zu bringen. So sind denn auch viele christliche Exegeten dem einen
oder anderen Übersetzungsvorschlag gefolgt, meist dem von Rasclii3.

Demgegenüber hielten andere an der schon von der griechischen
Übersetzung bezeugten Auffassung des ersten Satzes der Bibel als

grundsätzlicher Aussage über die alles ins Dasein rufende Schöpfertätigkeit

Gottes fest, indem sie sich mit den in Vers 2 liegenden
exegetischen Schwierigkeiten in verschiedener Weise auseinandersetzten4.

Daß dabei die eine wie die andere Übersetzung philologisch-
grammatisch gerechtfertigt werden könne, wurde auf allen Seiten
zugestanden. Die Gründe für die Bevorzugung der einen oder andern
Textdeutung waren mehr religionsgeschichtlicher und theologischer
Natur, je nachdem man dem priesterlichen Erzähler ein prinzipielles
Hinausgreifen über das Niveau alttestamentlicher Schöpfungsaussagen

zutrauen wollte oder nicht.
Diese Linie wurde erst von P. Humbert überschritten, der die

Meinung vertrat, daß die Alleinberechtigung der relativen Passung
von Gen. 1, 1 sehr wohl durch sprachgeschichtliche Gründe dargetan
werden könne5. Er glaubte sagen zu können: La seule traduction
correcte est donc: «Lorsque Dieu commença de créer l'Univers, le
monde était alors en état chaotique etc.» Diese Passung des Resultats

seiner Untersuchung ist so scharf formuliert, daß kein Exeget an
ihr vorübergehen kann. Wäre sie stichhaltig, so hätte eine
jahrhundertealte exegetische Meinungsverschiedenheit ihre Lösimg
gefunden. Es dürfte darum von allgemeinem Interesse sein, sie

nachzuprüfen. Wir sind gewiß, damit auch im Sinne des durch seine

scharfsinnigen alttestamentlichen Untersuchungen bekannten
Gelehrten zu handeln.

Von den rund 50 Erwägungen von rësît im Alten Testament sind
nach Humbert nur 12 im Sinne eines Zeitanfangs verstanden, während

drei vom temporalen zum prinzipiellen Sinn hinübergleiten.
Schon hier wäre zu fragen, ob zu den 12 genannten Stellen nicht Gen. 10,

10; Hos. 9, 10 und Mi. 1, 13 hinzuzurechnen wären, während Spr. 8, 22 und
Hi. 40, 19 zu den Stellen mit schillernder Bedeutung gehören dürften. Doch
kommt es für die uns beschäftigende Hauptfrage auf diese Stellen nicht an, so
daß wir keinen besonderen Wert darauf legen möchten.

3 Vgl. die Kommentare von Budde, Dillmann, Holzinger, Skinner u.a.
4 Vgl. H. Strack, H. Gunkel, O. Proksch, W. Zimmerli, G. von Rad u.a.
6 P. Humbert, Trois notes sur Genèse 1 : Interpretationes ad Vêtus Testa-

mentum pertinentes Sigmundo Mowinckel septuagenario missae (1955),
S. 85 ff.



W. Eichrodt, Im Anfang 163

Von den Stellen, die rësît in temporalem Sinn verwenden, zeigen

nur zwei eine auf den ersten Blick absolute Konstruktion, nämlich
Jes. 46, 10 und Gen. 1, 1. Läßt sich zeigen, daß auch die Prophetenstelle

keine absolute Zeitangabe machen will, so scheint die Beweiskette

geschlossen, daß auch in Gen. 1, 1 auf Grund des im ganzen
Alten Testament wahrzunehmenden Gebrauchs von rësît nur von
einem relativen Anfang geredet sein kann.

2.

Wir müssen nun allerdings gestehen, daß wir von der Stringenz
dieser Beweisführung nicht restlos überzeugt sind. Ist bei einer
solchen Verwendung der alttestamentlichen Stellen der geringe Umfang

der alttestamentlichen Literatur, die uns erhalten geblieben
ist, nicht zu wenig in Rücksicht genommen? Und ist es so
unumstößlich sicher, daß eine Stelle, die einen auch in anderer Hinsicht
durchaus eigenartigen und im Alten Testament alleinstehenden
Denker zum Verfasser hat, nur im Sinne der 12 oder 15, bzw. der
einzigen Stelle aus dem Propheten verstanden werden darf? Kann
man also hier von mehr als einer angesichts der vorhandenen Zeugnisse

hohen Wahrscheinlichkeit reden? Auch so bekäme ja der
Übersetzer eine immerhin wohlbegründete Wegleitung mit.

Nun scheinen uns aber in dem vorgeführten Beweismaterial einige
wichtige Stellen zu fehlen, die hier nicht außer acht gelassen werden
dürfen.

Hier ist vor allem die vom gleichen Wortstamm wie rësît
stammende Zeitbestimmung ttfiöa a von Anfang an » zu nennen. Sie findet
sich bei Deuterojesaja viermal, nämlich 40, 21; 41, 4; 41, 26; 48, 16.

Davon sind die beiden letzten Stellen nach dem Zusammenhang in
relativem Sinn zu verstehen. In 41, 26 steht der Ausdruck in
Parallele zu «vorlängst» und deutet auf den Anfang des

Eingreifens des Kyros in die Geschichte der vorderasiatischen Staaten ;

von Anfang an begleitete ihn der prophetische Hinweis auf die ihm
von Jahwe zugedachte Rolle im Schicksal dieses Volkes. Auch 48, 16

muß in diesem Sinne verstanden werden; die Anspielung auf den
Weissagungsbeweis von Jahwes alleiniger Lenkung der Geschichte
ist trotz des fraglichen Textes in 16c sehr deutlich.

Anders steht es jedoch mit den beiden erstgenannten Stellen. In



164 W. Eichrodt, Im Anfang

40, 21 ist die parallel stehende Zeitangahe fiK nwa «von der Gründung

der Erde her»6 ein deutlicher Hinweis auf den hier gemeinten
absoluten Anfang. «Von Anfang der Welt her» (Duhm) hat sich
Jahwe durch seine Schöpfungstat als der Hocherhabene bewiesen,

vor dem alle menschliche Größe im Nichts versinkt. Und wenn in
41, 4 der erstaunliche Siegeszug des Kyros auf den Gott zurückgeführt

wird, der die Geschlechter rief « von Anfang », so ist ein absoluter
Anfang der Geschichte gemeint, an dem Jahwe den Völkern ihre
Aufgabe bestimmte. Die Fortsetzung in Vers 4b: «Ich, Jahwe, der
Erste, und bei den Letzten bin ich derselbe », leitet zum Gedanken der

Ewigkeit Gottes hin und zieht damit aus der am Anfang stehenden

Schöpfertat eine Folgerung von höchster Bedeutung für die
Erkenntnis des göttlichen Wesens.

Daß Deuterojesaja mit diesem Hinweis auf einen absoluten
Anfang der Welt nicht allein steht, ist aus Spr. 8,23 zu ersehen, wo t2?X7D

durch das vorausgehende oViSlü «von Ewigkeit her» und das

nachfolgende «von den Urzeiten der Erde her» eindeutig
bestimmt ist. Wenn die so als uranfänglich geschaffen bezeichnete
Weisheit im vorausgehenden Verse die Würde des 1377 rPti>N7 und
pVSBÖ D7p erhält, so dürfte die zweite Bezeichnung mit Köhler
temporal als «das früheste seiner Werke» zu übersetzen sein, während

man bei der ersten zwischen dem «Erstling» (cf. Sir. 1, 4) und
dem «Einzigartigen seiner Machtbeweise» schwanken7 und somit
auch an dieser Stelle den von Humbert erwähnten Übergang von
der zeithchen zur sachlichen Bedeutung von D7PN7 finden kann.

So werden die zeitlichen Aussagen in dem entsprechenden Satz

von Sir. 24, 9 : upö toö aîûivoç ùu' àpxf)ç «KTiaév ue als Übersetzung
von hebräischem und $N7ü anzusehen sein.8

Es verdient festgehalten zu werden, daß die hier als Zeitadverbien
gebrauchten Vokabeln sowohl für eine absolute wie für eine relative
Zeitangabe Verwendung finden können: für ttfN7» vgl. S. 163f. ; für
07j? im Sinne von pimab vgl. 2. Kön. 19, 25; ohne V Jes. 23,

6 So wird heute von den meisten gelesen. Der Artikel vor darf wohl mit
der Qumran-Handschrift Jes. I weggelassen werden.

7 Vgl. J. Savignac, Note sur le sens du verset Prov. VIII. 22: Vet. Test. 4

(1954), S. 429; J. B. Bauer, Encore une fois Proverbes VIII. 22 : ebd. 8 (1958),
S. 91 f.

8 So V. Ryssel in Kautzschs Apokryphen und Pseudepigraphen, 1 (1900),
S. 353; R. Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach hebr. u. deutsch (1906).



W. Eichrodt, Im Anfang 165

7; Mi. 7, 20 usw. Im strengen Sinne von Urzeit steht in Jes. 51, 9

mp parallel nrVT; in Spr. 8, 23 pX-'inp» (vgl. S. 164);
dViSIö absolut in Spr. 8, 23, relativ in Jes. 42, 14; 47, 7 usw. Man
wird sich also nicht wundern dürfen, wenn ähnliches für rpstfin der
Fall sein sollte.

Für den Gebrauch von rviPNID in Jes. 46, 10 scheint es ausschlaggebend,

daß es nnnN als Korrelat hat. Steht damit nicht wie in Hi.
8, 7; 42, 12; Pred. 7, 8 dem terminus a quo ein terminus ad quem
gegenüber, um eine bestimmte Zeitstrecke zu bezeichnen 11n diesem
Fall würde die Korrelation also Relation bedeuten auch bei formal
absoluter Konstruktion von IPPiO9. Nun ist aber die Prophetenstelle
gegenüber den angeführten Parallelstellen durchaus ungleichartig;
denn während dort deutlich eine Zeitstrecke innerhalb des irdischen
Zeitverlaufs gemeint ist, kann das von Jes. 46, 10 nur behauptet
werden, wenn man den Kontext nicht berücksichtigt. Aus dem
vorausgehenden V. 9 wird deutlich, daß der Prophet an etwas von der
Urzeit her Bestehendes denkt, die aVlSID fPUZhn. Was darunter zu
verstehen ist, sagt V. 9b deutlich genug : es ist die alleinige Gottheit
Jahwes. Mit dieser Ewigkeit Gottes, der wir bereits an anderen
Stellen begegnet sind10, verbindet er seine Verfügung über Anfang
und Ausgang. Dieses Wortpaar aber kann man nicht einfach auf das

Aufkommen und den endlichen Erfolg des Kyros beziehen, von dem
V. 11 redet. Die Macht zur Berufung des Kyros wird vielmehr hier
wie in 44, 24ff. ; 48, 12-15 aus der uranfänglichen Schöpferhoheit
Jahwes abgeleitet, der das, was noch nicht geschaffen war, von
urher (E7pa) kundtun kann (10a, ß), und daher vom ersten Anfang
schon den Ausgang verkünden läßt. Wer hierbei der Verkünder sein
soll, ob die Schöpfungswerke selbst (Ps. 19, 2f.) oder die Weisheit
(Spr. 8, 30f.) oder die Morgensterne (Hi. 38, 4), darüber reflektiert
der Prophet ebensowenig wie er in 40, 21 sagt, durch wen die
Menschen von Grundlegung der Erde her zur Einsicht in Gottes
welterhabene Hoheit geführt worden sein sollen. Genug, daß der
welterhabene Gott mit dem Anfang auch schon den Ausgang bestimmt
hat und darum über die ganze Weltentwicklung gebietet. Hier ist
also der Überblick über die Weltzeit von Anfang bis zu Ende
gemeint, wie ihn nur der Schöpfer haben kann. Eben deshalb kann er
seinen Ratschluß als unumstößlich und seine Pläne als sicher be-

9 Vgl. Humbert (A. 5), S. 87.
10 Vgl. S. 163f.



166 W. Eichrodt, Im Anfang

zeichnen (10b). Was so im Blick auf die Weltregierung Gottes kraft
seiner alleinigen Gottheit gilt, das erhält seine spezielle Anwendung
in dem Moment der Geschichte, in dem der Prophet und seine
Zuhörer stehen : Mit der absoluten Verfügungsgewalt der die Welt
gründenden Allmacht ist die Berufung an den Stoßvogel ergangen
und wird das damit eingeleitete umstürzende Geschehen bis zum
Ende durchgeführt (11).

Anfang und Ausgang umfassen hier also nicht einen bestimmten
Zeitabschnitt innerhalb der Geschichte, sondern die Geschichtszeit
überhaupt. Denn diese Geschichtszeit ist jetzt, das ist ja die
grundlegende und alle prophetischen Aussagen bestimmende Überzeugung

Deuterojesajas, an der Wende zum neuen Aeon angelangt, sie

erlebt ihren 'aharit in der Vollendung des göttlichen Ratschlusses,
durch den die Völker, ja der ganze Kosmos dem alleinigen Herrn der
Welt zu Büßen gelegt werden (45, 14-25; 51, 6-8). In diesen großen
Zusammenhang hineingestellt dürfte der absolute Gebrauch von
rvttfma gesichert sein.

3.

Damit steht aber auch der absolute Gebrauch von berësît in Gen.
1, 1 nicht so vereinzelt und analogielos da, wie man es gerne
hinstellt. Er bildet vielmehr nur ein allerdings durchaus eigenständiges
Zeugnis unter mehreren anderen aus der exilischen und nachexilischen
Zeit, in denen sich ein damals wach gewordenes und früher nicht so
vorhandenes gemeinsames geistiges Anliegen bezeugt. Daß der
priesterliche Erzähler dafür die sonst nicht mehr bezeugte absolut
stehende Form von rësît mit der Präposition 3 in Anspruch nimmt,
wird man bei der ausgesprochenen Eigenart seiner Sprache und
seines Denkens einfach hinnehmen müssen. Hier kann die
Sprachgeschichte offenbar nicht mehr das geeignete Instrument der
Beurteilung bilden. Auch die Frage, ob unter den bei Deuterojesaja,
in den Proverbien und bei P festgestellten Zeugnissen, denen doch
wohl auch Ps. 90, 2 sinngemäß angereiht werden müßte, eine gegenseitige

Beeinflussung besteht, wird sich kaum beantworten lassen.

Mit Recht hat v. Rad sich gegen den Versuch gewendet, ein so stark
in der durch Jahrhunderte bewahrten und weitergegebenen priesterlichen

Tradition verwurzeltes Werk wie die Priesterschrift des



W. Eichrodt, Im Anfang 167

Hexateuch zeitlich eindeutig festlegen zu wollen11. Wichtiger scheint
es, nach der Stelle zu fragen, an welcher der Gedanke eines absoluten
Anfangs der irdischen Welt in den so verschiedenen Schriftwerken
mit einer Art inneren Zwangs sich zum Wort meldet, und so zu der
sprachgeschichtlichen eine geistesgeschichtliche Rechtfertigung des

umstrittenen Ausdrucks zu geben.
Am leichtesten dürfte das beim Propheten des Exils gelingen, der

ja mehrmals in seiner Botschaft auf jenen Gedanken zurückkommt.
Denn die unentbehrliche Hilfe, die er hier bei seiner Auseinandersetzung

mit der heidnischen Weltbetrachtung fand, liegt offen
zutage. Rendtorff hat anschaulich gezeigt, wie bei Deuterojesaja das

Schöpfungshandeln Jahves mit seinem Heilshandeln an Israel in
Gegenwart und Zukunft aufs engste verknüpft wird und durch die
persönliche Zuspitzung der Schöpfungsaussage auf Israels Existenz
aktuelle Bedeutung für die Gegenwart gewinnt12. Wiederholt wird
dabei betont, daß Jahwe allein, ohne irgendeinen Helfer, die Himmel
ausbreitete und die Erde gründete (Jes. 44, 24; 45, 12. 18), ja daß
sich die äußersten Gegensätze in Natur und Geschichte, Licht und
Finsternis, Heil und Unheil, in seinem Schöpferwillen zusammenfassen

und ihn als den alleinigen Gott und Herrn ausweisen (45, 6-8).
Wenn in diesen Zusammenhängen der Beginn der Schöpfung und
der ihr in souveräner Freiheit gegenüberstehende Gott vor das Auge
des Propheten tritt, so erlebt er in dieser Schau offenbar die höchste
Steigerung der göttlichen Welterhabenheit: Es ist der ewige Gott,
der im Gegensatz zu den in die Kosmogonie verflochtenen heidnischen

Göttern wahrhaft überweltliche Hoheit besitzt und darum die
absolute Gewalt über die geschöpfliehe Welt mit Recht beansprucht
(40, 21-24. 2813; 41, 4; 45, 6f. 21; 46, 9f.; 48, 12f.). Kein Wunder,
daß gegenüber dem widerspruchslosen Schaffen dieses ewigen Gottes
das Chaos verschwindet. In der Ausdrucksweise von 44, 27 und
50, 2f. mag man vielleicht eine Nachwirkung einzelner Züge des

Chaosbildes annehmen. Aber selbst dort, wo es noch einmal im Bild
des mythischen Chaoskampfes auftaucht (51, !)f.), besitzt es keine
eigentliche Wirklichkeit mehr, sondern wird sofort auf die Über-

11 G. von Bad, Die Priesterschrift im Hexateuch (1954), S. 189.
12 R. Rendtorff, Die theologische Stellung des Schöpferglaubens bei

Deuterojesaja: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 51 (1954), S. 3ff.
13 Zu 0*7157 "71*7 N vgl. E. Jenni, Das Wort 'oläm im Alten Testament (1953),

S. 68.



168 W. Eichrodt, Im, Anfang

windung aller geschichtlichen Gewalten bezogen, die das Heil Israels
in Frage stellen könnten. Von diesem zeitüberlegenen Gott, dessen

Güte und Gerechtigkeit ewig währen (51, 8; 54, 8), kommen denn
auch Heilsgaben, die durch keine Zeit in Frage gestellt werden
können: ein ewiges Wort (40, 8), eine ewige Rettimg (45, 17; 51, 6),
ein ewiger Bund (54, 10; 55, 3). Den höchsten Flug aber nimmt die

prophetische Gewißheit um den ewigen Gott dort, wo auch das von
ihm geschenkte Heil als der ganzen Schöpfungsherrlichkeit
überlegen bezeichnet wird (51, 6-8). Über den Untergang der
gegenwärtigen Schöpfung hinaus hat es unzerstörbare Dauer und nimmt
an der Ewigkeit des Schöpfers teil. Damit erst ist die Heilsansage
für das an seinem Gott verzweifelte Volk gegen allen Widerspruch
des Augenscheins gesichert, weil allein im Wesen Gottes selbst
verankert. Die Schüler des Propheten haben mit der Ankündigung
des neuen Himmels und der neuen Erde die Folgerung daraus gezogen

(Jes. 65, 17; 66, 22). So ist es also ein unmittelbares Glaubensinteresse

und keine philosophische Hilfskonstruktion, wodurch der
Blick auf einen absoluten Anfang dieser Welt und entsprechend
auch auf ihr Ende gelenkt wird.

Gegenüber dieser von der Dynamik des göttlichen Heilshandelns
beherrschten Verkündigung vom Anfang der Schöpfungswelt
scheint die Darstellung des priesterlichen Schriftstellers mehr zur
statischen Auffassung der Schöpfung als eines Ereignisses der
Vergangenheit zu neigen, von dem die Welterhaltung durch die göttliche

Vorsehung zu unterscheiden ist. Und doch zeigt sich bei näherem

Zusehen, daß auch Gen. 1 keine für sich stehende Aussage vom
Ursprung der Welt machen will, sondern im Dienst einer großen
Gesamtschau von Gottes Handeln mit Israel steht. Die Zubereitung
des im Gottesvolk verwirklichten Heils als einer für die Welt grundlegend

wichtigen Gottesgabe, die Stück für Stück in immer neuen
göttlichen Setzungen Gestalt gewinnt und den tiefsten Sinn des

Geschieh tsverlaufs bildet, ist das beherrschende Thema der priesterlichen

Erzählung. Diese Weltbedeutung des Heils Israels schattet
sich schon in der Auswahl der entscheidenden Manifestationen ab,
in denen P die göttliche Offenbarung entfaltet sieht: Schöpfung,
Noahbund, Abrahamsbund, Sinaioffenbarung. Ob schon die Vierzahl

als Welt- und Ganzheitszahl auf den allumfassenden Charakter
der hier sich vollziehenden Geschichte hinweist14, mag dahingestellt

14 Vgl. W. Zimmerli, 1. Mose 1—11. Die Urgeschichte, 1 (1943), S. 108ff.



W. Eichrodt, Im Anfang 169

bleiben. Auch ohne dies erhält die Gottestat der Schöpfung durch
ihre Einstellung in diesen Aufriß den Charakter des grundlegenden
Akts in einem Heilsgeschehen, das dem Menschen die Gemeinschaft
mit seinem Gott aufschließt. Das uranfängliche Tun Gottes, durch das

er die Grundordnungen der irdischen Welt bestimmt, wird damit zur
feststehenden Verbürgung für die Unumstößlichkeit und ewige
Dauer des Israel geschenkten Heils. Die Heiligung des Sabattages
als Abschluß der Schöpfungswunder bildet dabei das deutliche
Merkzeichen für den inneren Zusammenhang der Welterschaffung
mit der vollen Erschließung der Gottesgnade an Israel. Obgleich die
hier erschlossene Segensquelle vor dem Menschen noch verhüllt
bleibt, verkündet sie doch schon am Beginn der Zeiten den Willen
Gottes zur Gemeinschaft mit der Kreatur und besonders mit dem zur
Herrschaft in ihr berufenen Menschen. Die Schöpfung erscheint von
vornherein auf den Rhythmus von Arbeit und feiernder Ruhe angelegt,

mit dem sie auf alle Eigengeltung verzichtet und ihre Kräfte
und Leistungen dem Gott zu Füßen legt, der sie zu seinem Lob und
zu seiner Anbetung bestimmt hat.

Hier offenbart also der priesterliche Erzähler eine Schau des

Weltgeschehens, die dem Kosmos keine selbständige Bedeutung
mehr zuerkennt, sondern ihn in jedem Moment dem alles
beherrschenden Gotteswillen unterwirft, der ihn in souveräner Verfügung
seiner Zielsetzung unterordnet. Dabei spielt nun die Zeit als der
Raum, in dem sich alles Leben abspielt, eine bedeutsame Rolle. Mit
der Schöpfung zugleich, durch sie begründet und garantiert,
entsteht die Siehentagewoche mit dem Sabbat als Abschluß. Die
Gestirne, erst am 4. Schöpfungstag geschaffen, haben, sehr im Gegensatz

zu der heidnischen Gestirnverehrung, keine andere Aufgabe,
als die von Gott mit der Schöpfungswoche geschaffene und gegliederte

Zeit zu bestätigen und als Zeitordner und Periodenzähler, als

Bestimmer von Jahren und Bestzeiten noch weiter zu ihrer
übersichtlichen Einteilung im Dienst des bürgerlichen und kultischen
Lebens zu helfen. So vollendet die Einschätzung der Zeit als des für
Gottes Schöpfung bestimmten Ordnungsprinzips die totale
Abhängigkeit der geschaffenen Welt von dem ihr in voller Freiheit
gegenübertretenden Herrn.

Damit aber erweist sich der Gedanke des absoluten Anfangs der

Schöpfungswelt als folgerichtiger Ausdruck der Gesamtanschauung
des priesterlichen Erzählers, unentbehrliches Glied in der Einord-



170 W. Eichrodt, Im Anfang

nung des Heilsgeschehens an Israel in Gottes Weltregierung. Was
Deuterojesaja im Blick auf die kommende Vollendung der
Geschichte als festes Glaubensfundament erfaßt, das bietet dem
Priester die Möglichkeit, in kürzester Formulierung die göttliche
Transzendenz gegenüber der Erscheinungswelt hervorzuheben, die
die ganze irdische Welt zum Abbild ihrer jenseitigen Herrlichkeit
macht, um in der Offenbarung an Israel die Fülle ihres Heils
kundzutun.

In ganz anderer Lage befinden sich bereits die Weisheitslehrer,
wenn sie den Blick auf den absoluten Anfang der Schöpfungswelt
richten. Die Erweiterung des Begriffs der hokmah zu einem
kosmischen Prinzip, auf das die Zweckmäßigkeit und Ordnung der
irdischen Welt zurückgeführt wird, und ihre Erhebung zu einer
Hypostase, die vom Schöpfergott bei der Erschaffung des Alls als
Vermittlerin seines Willens gebraucht wird, führen das Nachdenken
mit Notwendigkeit auf den Uranfang des göttlichen Schaffens, da
der aus Gott hervorgegangene Weltgedanke als alles wirkende Macht
in Erscheinung tritt15. Damit ist nicht nur der Transzendenz des

göttlichen Wesens Genüge geleistet, ohne sein direktes Eingreifen
in das innerweltliche Geschehen zu leugnen, sondern die Autorität
der Weisheit für die menschliche Lebensgestaltung empfängt aus
ihrer Vermittlerrolle bei der Grundlegung des Alls eine Verstärkung,
die sie mit Wort und Geist Gottes auf eine Linie rückt. Kein Wunder
also, wenn die Ausdrücke für den absoluten Anfang vermehrt und
gehäuft auftreten.

Damit dürfte deutlich geworden sein, daß die Reflexion über den

Anfang der Schöpfung je an ihrem Ort eine wichtige Funktion in der
Gesamtanschauung des betreffenden Schriftstellers ausübt. Wenn
wir also berësît in Gen. 1, 1 absolut verstehen, so ist das keine Willkür,

sondern steht in enger Verbindung mit dem wichtigsten
Anliegen des priesterlichen Geschichtsaufrisses. Durch die relative Deutung

des Ausdrucks würde dagegen ein dem ganzen Interesse dieser

Schöpfungserzählung fremdes Gewicht auf die Selbständigkeit der
chaotischen Materie am Beginn der Schöpfung gelegt. Nicht was
dem göttlichen Schaffen vorausgegeben war, bewegt das Nachdenken
des Erzählers, sondern daß über die Gestalt der Schöpfung nichts
anderes als die völlig freie Setzung des jenseitigen Gottes entschied.

16 Spr. 8, 22 f. ; Hi. 28, 25-27. ; Sir. 1, 4, 24, 3. 9. ; Weish. 7, 12. 15-22. 25 f. ;

9, 9.



W. Eichrodt, Im Anfang 171

Daß damit die creatio ex nihilo ins Blickfeld rückt, ist imbestreitbar

; doch weisen auch andere Begriffe der priesterlichen Schöpfungserzählung

in diese Richtung, auf die wir in diesem Zusammenhang
nicht eingehen können16. Genug, daß die Übersetzung des ersten
Satzes der Bibel: «Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde», nicht
nur vom ästhetisch-stilistischen, sondern auch vom sprach- und
geistesgeschichtlichen Gesichtspunkt aus sich als wirklich
sachentsprechend ausweist.

Walther Eichrodt, Basel

16 Vgl. dazu meine Theologie des A.T., 2/3 4 (1961), § 15. II. 1. e.


	Im Anfang : zur Erklärung des ersten Wortes der Bibel

