Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 3

Artikel: Im Anfang : zur Erklarung des ersten Wortes der Bibel
Autor: Eichrodt, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 20 Heft 3 Mai-Juni 1964

Im Anfang
Zur Erklirung des ersten Wortes der Bibel

Wie die wertvolle Studie von Prof. J.B. Bauer tiber Gen. 1 zeigt?, ist
meine Abhandlung zur Erkldrung des ersten Wortes der Bibel «In the be-
ginning» im deutschen Sprachraum unbekannt geblieben, da sie in der Fest-
schrift fur Muilenburg nur wenigen zu Gesicht kommen konnte?. Ich bin dem
Verlag Harper & Row in New York und der Schriftleitung der Theol. Zeitschr.
dankbar, da$ hier die deutsche Version jener Abhandlung mit unwesentlicher
Kirzung zum Abdruck gebracht werden darf.

Jedem Bibelleser ist der lapidare Satz, mit dem das erste Kapitel
der Bibel beginnt, Gen. 1, 1, vertraut: «Im Anfang schuf Gott Him-
mel und Erde.»

i

Dieser Beginn des Schopfungsberichts scheint so sachentspre-
chend, dafi die Erwigung, ob er das Original falsch wiedergebe, von
vornherein abwegig erscheinen koénnte. Und doch geht diese Er-
wiagung bis auf das frithe Mittelalter zuriick, indem jiidische
Schriftgelehrte, Ibn Esra (1 1167) und Raschi (1 1105), in ihren
Kommentaren die Auffassung vertreten, daB es sich bei diesem Satz
um eine relative Zeitbestimmung handle, die entweder den folgenden
Vers einleite («Im Anfang, da Gott den Himmel und die Erde
schuf, da war die Erde...», so Tbn Esra) oder iiber die Parenthese
von Vers 2 auf Vers 3 hiniibergreife («Im Anfang, da Gott den
Himmel und die Erde schuf... da sprach Gott...», so Raschi). Der
Hauptgrund fiir diese Abschwidchung von Vers 1 zu einer Neben-
bestimmung des folgenden lag wohl immer in der Schwierigkeit, die
Aussage von Vers 2 iiber den chaotischen Urzustand der Erde mit
einer umfassenden Aussage iiber die Schépfung des Alls in Einklang

1 J. B. Bauer, Der priesterliche Schépfungshymnus in Gen. 1: Theol.
Zeitschr. 20 (1964), S. 1-9.

2 W. Eichrodt, In the Beginning. A Contribution to the Interpretation of
the First Word of the Bible: Israel’'s Prophetic Heritage. Essays in Honor of
James Muilenburg, ed. by B. W. Anderson and W. Harrelson (Harper and
Brothers, New York, 1962), S. 1-10.

11



162 W. Eichrodt, Im Anfang

zu bringen. So sind denn auch viele christliche Exegeten dem einen
oder anderen Ubersetzungsvorschlag gefolgt, meist dem von Raschi3.

Demgegeniiber hielten andere an der schon von der griechischen
Ubersetzung bezeugten Auffassung des ersten Satzes der Bibel als
grundsdtzlicher Aussage iber die alles ins Dasein rufende Schopfer-
tatigkeit Gottes fest, indem sie sich mit den in Vers 2 liegenden
exegetischen Schwierigkeiten in verschiedener Weise auseinander-
setztent. DaB dabei die eine wie die andere Ubersetzung philologisch-
grammatisch gerechtfertigt werden kénne, wurde auf allen Seiten
zugestanden. Die Griinde fiir die Bevorzugung der einen oder andern
Textdeutung waren mehr religionsgeschichtlicher und theologischer
Natur, je nachdem man dem priesterlichen Erzéhler ein prinzipielles
Hinausgreifen iiber das Niveau alttestamentlicher Schopfungsaus-
sagen zutrauen wollte oder nicht.

Diese Linie wurde erst von P. Humbert iiberschritten, der die
Meinung vertrat, daf3 die Alleinberechtigung der relativen Fassung
von Gen. 1, 1 sehr wohl durch sprachgeschichtliche Griinde dargetan
werden konne®. Er glaubte sagen zu konnen: La seule traduction
correcte est, donc: «Lorsque Dieu commenca de créer I’Univers, le
monde était alors en état chaotique ete.» Diese Fassung des Resul-
tats seiner Untersuchung ist so scharf formuliert, dafl kein Exeget an
ihr voriibergehen kann. Wire sie stichhaltig, so héitte eine jahr-
hundertealte exegetische Meinungsverschiedenheit ihre Losung ge-
funden. Es diirfte darum von allgemeinem Interesse sein, sie nach-
zupriifen. Wir sind gewill, damit auch im Sinne des durch seine
scharfsinnigen alttestamentlichen Untersuchungen bekannten Ge-
lehrten zu handeln.

Von den rund 50 Erwédgungen von résit im Alten Testament sind
nach Humbert nur 12 im Sinne eines Zeitanfangs verstanden, wih-
rend drei vom temporalen zum prinzipiellen Sinn hiniibergleiten.

Schon hier wire zu fragen, ob zu den 12 genannten Stellen nicht Gen. 10,
10; Hos. 9, 10 und Mi. 1, 13 hinzuzurechnen wéren, wihrend Spr. 8, 22 und
Hi. 40, 19 zu den Stellen mit schillernder Bedeutung gehéren durften. Doch
kommt es fiir die uns beschéftigende Hauptfrage auf diese Stellen nicht an, so
daB wir keinen besonderen Wert darauf legen méchten.

3 Vgl. die Kommentare von Budde, Dillmann, Holzinger, Skinner u.a.

4+ Vgl. H. Strack, H. Gunkel, O. Proksch, W. Zimmerli, G. von Rad u.a.

5 P. Humbert, Trois notes sur Genése 1: Interpretationes ad Vetus Testa-
mentum pertinentes Sigmundo Mowinckel septuagenario missae (1955),
S. 85ff.



W. Eichrodt, Im Anfang 163

Von den Stellen, die résit in temporalem Sinn verwenden, zeigen
nur zwei eine auf den ersten Blick absolute Konstruktion, niamlich
Jes. 46, 10 und Gen. 1, 1. LaBt sich zeigen, dafl auch die Propheten-
stelle keine absolute Zeitangabe machen will, so scheint die Beweis-
kette geschlossen, dall auch in Gen. 1, 1 auf Grund des im ganzen
Alten Testament wahrzunehmenden Gebrauchs von résit nur von
einem relativen Anfang geredet sein kann.

Wir miissen nun allerdings gestehen, dafl wir von der Stringenz
dieser Beweisfiihrung nicht restlos iiberzeugt sind. Ist bei einer
solchen Verwendung der alttestamentlichen Stellen der geringe Um-
fang der alttestamentlichen Literatur, die uns erhalten geblieben
ist, nicht zu wenig in Riicksicht genommen? Und ist es so unum-
stoBlich sicher, dal} eine Stelle, die einen auch in anderer Hinsicht
durchaus eigenartigen und im Alten Testament alleinstehenden
Denker zum Verfasser hat, nur im Sinne der 12 oder 15, bzw. der
einzigen Stelle aus dem Propheten verstanden werden darf? Kann
man also hier von mehr als einer angesichts der vorhandenen Zeug-
nisse hohen Wahrscheinlichkeit reden ? Auch so bekime ja der Uber-
setzer eine immerhin wohlbegriindete Wegleitung mit.

Nun scheinen uns aber in dem vorgefiihrten Beweismaterial einige
wichtige Stellen zu fehlen, die hier nicht auller acht gelassen werden
diirfen.

Hier ist vor allem die vom gleichen Wortstamm wie resit stam-
mende Zeitbestimmung YR «von Anfang an» zu nennen. Sie findet
sich bei Deuterojesaja viermal, ndmlich 40, 21; 41, 4; 41, 26; 48, 16.
Davon sind die beiden letzten Stellen nach dem Zusammenhang in
relativem Sinn zu verstehen. In 41, 26 steht der Ausdruck in
Parallele zu 0199% «vorlingst» und deutet auf den Anfang des Ein-
greifens des Kyros in die Geschichte der vorderasiatischen Staaten;
von Anfang an begleitete ihn der prophetische Hinweis auf die ihm
von Jahwe zugedachte Rolle im Schicksal dieses Volkes. Auch 48, 16
muf} in diesem Sinne verstanden werden; die Anspielung auf den
Weissagungsbeweis von Jahwes alleiniger Lenkung der Geschichte
ist trotz des fraglichen Textes in 16 ¢ sehr deutlich.

Anders steht es jedoch mit den beiden erstgenannten Stellen. In



164 W. Eichrodt, Im Anfang

40, 21 ist die parallel stehende Zeitangabe 78 MM «von der Griin-
dung der Erde her»® ein deutlicher Hinweis auf den hier gemeinten
absoluten Anfang. «Von Anfang der Welt her» (Duhm) hat sich
Jahwe durch seine Schopfungstat als der Hocherhabene bewiesen,
vor dem alle menschliche Gréfe im Nichts versinkt. Und wenn in
41, 4 der erstaunliche Siegeszug des Kyros auf den Gott zuriickge-
fiithrt wird, der die Geschlechter rief «von Anfang», so ist ein absoluter
Anfang der Geschichte gemeint, an dem Jahwe den Vdilkern ihre
Aufgabe bestimmte. Die Fortsetzung in Vers 4b: «Ich, Jahwe, der
Erste, und bei den Letzten bin ich derselbe», leitet zum Gedanken der
Ewigkeit Gottes hin und zieht damit aus der am Anfang stehenden
Schopfertat eine Folgerung von hochster Bedeutung fiir die Er-
kenntnis des gottlichen Wesens.

DalBl Deuterojesaja mit diesem Hinweis auf einen absoluten An-
fang der Welt nicht allein steht, ist aus Spr. 8,23 zu ersehen, wo ¥Rn
durch das vorausgehende D'g‘m?_._‘a «von Ewigkeit her» und das nach-
folgende yR="17pn «von den Urzeiten der Erde her» eindeutig be-
stimmt ist. Wenn die so als uranfinglich geschaffen bezeichnete
Weisheit im vorausgehenden Verse die Wiirde des 1297 nWR9 und
ToyEn TP erhiilt, so diirfte die zweite Bezeichnung mit Kohler
temporal als «das fritheste seiner Werke» zu iibersetzen sein, wih-
rend man bei der ersten zwischen dem «Erstling» (cf. Sir. 1, 4) und
dem «Kinzigartigen seiner Machtbeweise» schwanken? und somit
auch an dieser Stelle den von Humbert erwiihnten Ubergang von
der zeitlichen zur sachlichen Bedeutung von N"WK3 finden kann.

So werden die zeitlichen Aussagen in dem entsprechenden Satz
von Sir. 24, 9: mpo 100 aivog am’ dpxfig éxTioév pe als Ubersetzung
von hebriischem 229n und Y& anzusehen sein.?

Es verdient festgehalten zu werden, daf die hier als Zeitadverbien
gebrauchten Vokabeln sowohl fiir eine absolute wie fiir eine relative
Zeitangabe Verwendung finden kénnen: fiir WX vgl. S. 163f.; fir
o7p "»n% im Sinne von PRk vgl. 2. Kon. 19, 25; ohne 2 Jes. 23,

¢ So wird heute von den meisten gelesen. Der Artikel vor 7R darf wohlmit
der Qumran-Handschrift Jes. I weggelassen werden.

7 Vgl. J. Savignac, Note sur le sens du verset Prov. VIII. 22: Vet. Test. 4
(1954), S. 429; J. B. Bauer, Encore une fois Proverbes VIII. 22: ebd. 8 (1958),
S. 91f.

8 So V. Ryssel in Kautzschs Apokryphen und Pseudepigraphen, 1 (1900),
S. 353; R. Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach hebr. u. deutsch (1906).



W. Eichrodt, Im Anfang 165

7; Mi. 7, 20 usw. Im strengen Sinne von Urzeit steht in Jes. 51, 9
07p 1> parallel @1y MIT; in Spr. 8, 23 YIR-MTPn (vgl. S. 164);
o9>19n absolut in Spr. 8, 23, relativ in Jes. 42, 14; 47, 7 usw. Man
wird sich also nicht wundern diirfen, wenn dhnliches fiir N"WRX" der
Fall sein sollte.

Fiir den Gebrauch von NWX9n in Jes. 46, 10 scheint es ausschlag-
gebend, dafl es N*INK als Korrelat hat. Steht damit nicht wie in Hi.
8, 7; 42, 12; Pred. 7, 8 dem terminus a quo ein terminus ad quem
gegeniiber, um eine bestimmte Zeitstrecke zu bezeichnen? In diesem
Fall wiirde die Korrelation also Relation bedeuten auch bei formal
absoluter Konstruktion von n"W&9°. Nun ist aber die Prophetenstelle
gegeniiber den angefiihrten Parallelstellen durchaus ungleichartig;
denn wihrend dort deutlich eine Zeitstrecke innerhalb des irdischen
Zeitverlaufs gemeint ist, kann das von Jes. 46, 10 nur behauptet
werden, wenn man den Kontext nicht berticksichtigt. Aus dem vor-
ausgehenden V. 9 wird deutlich, daf} der Prophet an etwas von der
Urzeit her Bestehendes denkt, die @2wn n"wx". Was darunter zu
verstehen ist, sagt V. 9b deutlich genug: es ist die alleinige Gottheit
Jahwes. Mit dieser Ewigkeit Gottes, der wir bereits an anderen
Stellen begegnet sind!?, verbindet er seine Verfiigung iiber Anfang
und Ausgang. Dieses Wortpaar aber kann man nicht einfach auf das
Aufkommen und den endlichen Erfolg des Kyros beziehen, von dem
V. 11 redet. Die Macht zur Berufung des Kyros wird vielmehr hier
wie in 44, 241f.; 48, 12-15 aus der uranfinglichen Schopferhoheit
Jahwes abgeleitet, der das, was noch nicht geschaffen war, von
urher (87pn) kundtun kann (10a, £), und daher vom ersten Anfang
schon den Ausgang verkiinden lifit. Wer hierbei der Verkiinder sein
soll, ob die Schopfungswerke selbst (Ps. 19, 2f.) oder die Weisheit
(Spr. 8, 30f.) oder die Morgensterne (Hi. 38, 4), dariiber reflektiert
der Prophet ebensowenig wie er in 40, 21 sagt, durch wen die Men-
schen von Grundlegung der Erde her zur Einsicht in Gottes welt-
erhabene Hoheit gefiihrt worden sein sollen. Genug, dal3 der welt-
erhabene Gott mit dem Anfang auch schon den Ausgang bestimmt
hat und darum iiber die ganze Weltentwicklung gebietet. Hier ist
also der Uberblick iiber die Weltzeit von Anfang bis zu Ende ge-
meint, wie ihn nur der Schopfer haben kann. Eben deshalb kann er
seinen Ratschlufl als unumstéflich und seine Pline als sicher be-

9 Vgl. Humbert (A. 5), S. 87.
10 Vel. S. 163f.



166 W. Eichrodt, Im Anfang

zeichnen (10b). Was so im Blick auf die Weltregierung Gottes kraft
seiner alleinigen Gottheit gilt, das erhélt seine spezielle Anwendung
in dem Moment der Geschichte, in dem der Prophet und seine Zu-
horer stehen: Mit der absoluten Verfiigungsgewalt der die Welt
griindenden Allmacht ist die Berufung an den StoBvogel ergangen
und wird das damit eingeleitete umstiirzende Geschehen bis zum
Ende durchgefiihrt (11).

Anfang und Ausgang umfassen hier also nicht einen bestimmten
Zeitabschnitt innerhalb der Geschichte, sondern die Geschichtszeit
iiberhaupt. Denn diese Geschichtszeit ist jetzt, das ist ja die grund-
legende und alle prophetischen Aussagen bestimmende Uberzeu-
gung Deuterojesajas, an der Wende zum neuen Aeon angelangt, sie
erlebt ihren *aharit in der Vollendung des géttlichen Ratschlusses,
durch den die Volker, ja der ganze Kosmos dem alleinigen Herrn der
Welt zu Fiilen gelegt werden (45, 14-25; 51, 6-8). In diesen groBlen
Zusammenhang hineingestellt diirfte der absolute Gebrauch von
RN gesichert sein.

Damit steht aber auch der absolute Gebrauch von beresit in Gen.
1, 1 nicht so vereinzelt und analogielos da, wie man es gerne hin-
stellt. Er bildet vielmehr nur ein allerdings durchaus eigenstéindiges
Zeugnis unter mehreren anderen aus der exilischen und nachexilischen
Zeit, in denen sich ein damals wach gewordenes und frither nicht so
vorhandenes gemeinsames geistiges Anliegen bezeugt. Dall der
priesterliche Erzihler dafiir die sonst nicht mehr bezeugte absolut
stehende Form von résit mit der Priposition 2 in Anspruch nimmt,
wird man bei der ausgesprochenen Eigenarﬁ seiner Sprache und
seines Denkens einfach hinnehmen miissen. Hier kann die Sprach-
geschichte offenbar nicht mehr das geeignete Instrument der Be-
urteilung bilden. Auch die Frage, ob unter den bei Deuterojesaja,
in den Proverbien und bei P festgestellten Zeugnissen, denen doch
wohl auch Ps. 90, 2 sinngemif} angereiht werden miil3te, eine gegen-
seitige Beeinflussung besteht, wird sich kaum beantworten lassen.
Mit Recht hat v. Rad sich gegen den Versuch gewendet, ein so stark
in der durch Jahrhunderte bewahrten und weitergegebenen priester-
lichen Tradition verwurzeltes Werk wie die Priesterschrift des



W. Eichrodt, Im Anfang 167

Hexateuch zeitlich eindeutig festlegen zu wollen. Wichtiger scheint
es, nach der Stelle zu fragen, an welcher der Gedanke eines absoluten
Anfangs der irdischen Welt in den so verschiedenen Schriftwerken
mit einer Art inneren Zwangs sich zum Wort meldet, und so zu der
sprachgeschichtlichen eine geistesgeschichtliche Rechtfertigung des
umstrittenen Ausdrucks zu geben.

Am leichtesten diirfte das beim Propheten des Exils gelingen, der
ja mehrmals in seiner Botschaft auf jenen Gedanken zuriickkommt.
Denn die unentbehrliche Hilfe, die er hier bei seiner Auseinander-
setzung mit der heidnischen Weltbetrachtung fand, liegt offen zu-
tage. Rendtorff hat anschaulich gezeigt, wie bei Deuterojesaja das
Schépfungshandeln Jahves mit seinem Heilshandeln an Israel in
Gegenwart und Zukunft aufs engste verkniipft wird und durch die
persinliche Zuspitzung der Schopfungsaussage auf Israels Existenz
aktuelle Bedeutung fiir die Gegenwart gewinnt'2. Wiederholt wird
dabei betont,dall Jahwe allein, ohne irgendeinen Helfer, die Himmel
ausbreitete und die Erde griindete (Jes. 44, 24; 45, 12. 18), ja daB
sich die duBersten Gegensitze in Natur und Geschichte, Licht und
Finsternis, Heil und Unbheil, in seinem Schopferwillen zusammen-
fassen und ihn als den alleinigen Gott und Herrn ausweisen (45, 6-8).
Wenn in diesen Zusammenhingen der Beginn der Schopfung und
der ihr in souverdner Freiheit gegeniiberstehende Gott vor das Auge
des Propheten tritt, so erlebt er in dieser Schau offenbar die hochste
Steigerung der gottlichen Welterhabenheit: Es ist der ewige Gott,
der im Gegensatz zu den in die Kosmogonie verflochtenen heidni-
schen Goéttern wahrhaft iiberweltliche Hoheit besitzt und darum die
absolute Gewalt iiber die geschopfliche Welt mit Recht beansprucht
(40, 21-24. 2813; 41, 4; 45, 6f. 21; 46, 9f.; 48, 12f.). Kein Wunder,
dal} gegeniiber dem widerspruchslosen Schaffen dieses ewigen Gottes
das Chaos verschwindet. In der Ausdrucksweise von 44, 27 und
50, 2f. mag man vielleicht eine Nachwirkung einzelner Ziige des
Chaosbildes annehmen. Aber selbst dort, wo es noch einmal im Bild
des mythischen Chaoskampfes auftaucht (51, 9f.), besitzt es keine
eigentliche Wirklichkeit mehr, sondern wird sofort auf die Uber-

11 G. von Rad, Die Priesterschrift im Hexateuch (1954), S. 189.

12 R. Rendtorff, Die theologische Stellung des Schopferglaubens bei
Deuterojesaja: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 51 (1954), S. 3ff.

13 Zu o'y bR vgl. E. Jenni, Das Wort *olam im Alten Testament (1953),
S. 68.



168 W. Eichrodt, Im Anfang

windung aller geschichtlichen Gewalten bezogen, die das Heil Israels
in Frage stellen kénnten. Von diesem zeitiiberlegenen Gott, dessen
Giite und Gerechtigkeit ewig wahren (51, 8; 54, 8), kommen denn
auch Heilsgaben, die durch keine Zeit in Frage gestellt werden
konnen : ein ewiges Wort (40, 8), eine ewige Rettung (45, 17; 51, 6),
ein ewiger Bund (54, 10; 55, 3). Den hochsten Flug aber nimmt die
prophetische Gewillheit um den ewigen Gott dort, wo auch das von
ihm geschenkte Heil als der ganzen Schépfungsherrlichkeit iiber-
legen bezeichnet wird (51, 6-8). Uber den Untergang der gegen-
wartigen Schopfung hinaus hat es unzerstérbare Dauer und nimmt
an der Ewigkeit des Schopfers teil. Damit erst ist die Heilsansage
fir das an seinem Gott verzweifelte Volk gegen allen Widerspruch
des Augenscheins gesichert, weil allein im Wesen Gottes selbst ver-
ankert. Die Schiiler des Propheten haben mit der Ankiindigung
des neuen Himmels und der neuen Erde die Folgerung daraus gezo-
gen (Jes. 65, 17; 66, 22). So ist es also ein unmittelbares Glaubens-
interesse und keine philosophische Hilfskonstruktion, wodurch der
Blick auf einen absoluten Anfang dieser Welt und entsprechend
auch auf ihr Ende gelenkt wird.

Gegeniiber dieser von der Dynamik des gottlichen Heilshandelns
beherrschten Verkiindigung vom Anfang der Schopfungswelt
scheint die Darstellung des priesterlichen Schriftstellers mehr zur
statischen Auffassung der Schopfung als eines Ereignisses der Ver-
gangenheit zu neigen, von dem die Welterhaltung durch die gott-
liche Vorsehung zu unterscheiden ist. Und doch zeigt sich bei néhe-
rem Zusehen, dal3 auch Gen. 1 keine fiir sich stehende Aussage vom
Ursprung der Welt machen will, sondern im Dienst einer groflen
Gesamtschau von Gottes Handeln mit Israel steht. Die Zubereitung
des im Gottesvolk verwirklichten Heils als einer fiir die Welt grund-
legend wichtigen Gottesgabe, die Stiick fiir Stiick in immer neuen
gottlichen Setzungen Gestalt gewinnt und den tiefsten Sinn des
Geschichtsverlaufs bildet, ist das beherrschende Thema der priester-
lichen Erzihlung. Diese Weltbedeutung des Heils Israels schattet
sich schon in der Auswahl der entscheidenden Manifestationen ab,
in denen P die gottliche Offenbarung entfaltet sieht: Schopfung,
Noahbund, Abrahamsbund, Sinaioffenbarung. Ob schon die Vier-
zahl als Welt- und Ganzheitszahl auf den allumfassenden Charakter
der hier sich vollziehenden Geschichte hinweist 14, mag dahingestellt
14 Vgl. W. Zimmerli, 1. Mose 1-11. Die Urgeschichte, 1 (1943), S. 1081f.



W. Hichrodt, Im Anfang 169

bleiben. Auch ohne dies erhélt die Gottestat der Schépfung durch
ihre Einstellung in diesen Aufril den Charakter des grundlegenden
Akts in einem Heilsgeschehen, das dem Menschen die Gemeinschaft
mit seinem Goit aufschliefit. Das uranfingliche Tun Gottes, durch das
er die Grundordnungen der irdischen Welt bestimmt, wird damit zur
feststehenden Verbiirgung fiir die Unumstoflichkeit und ewige
Dauer des Israel geschenkten Heils. Die Heiligung des Sabattages
als AbschluBl der Schopfungswunder bildet dabei das deutliche
Merkzeichen fiir den inneren Zusammenhang der Welterschaffung
mit der vollen ErschlieBung der Gottesgnade an Israel. Obgleich die
hier erschlossene Segensquelle vor dem Menschen noch verhiillt
bleibt, verkiindet sie doch schon am Beginn der Zeiten den Willen
Goltes zur Gemeinschaft mit der Kreatur und besonders mit dem zur
Herrschaft in thr berufenen Menschen. Die Schopfung erscheint von
vornherein auf den Rhythmus von Arbeit und feiernder Ruhe ange-
legt, mit dem sie auf alle Higengeltung verzichtet und ihre Krifte
und Leistungen dem Gott zu Fiillen legt, der sie zu seinem Lob und
zu seiner Anbetung bestimmt hat.

Hier offenbart also der priesterliche Erzdhler eine Schau des
Weltgeschehens, die dem Kosmos keine selbstindige Bedeutung
mehr zuerkennt, sondern ihn in jedem Moment dem alles beherr-
schenden Gotteswillen unterwirft, der ihn in souverdner Verfiigung
seiner Zielsetzung unterordnet. Dabei spielt nun die Zeit als der
Raum, in dem sich alles Leben abspielt, eine bedeutsame Rolle. Mit
der Schopfung zugleich, durch sie begriindet und garantiert, ent-
steht die Siebentagewoche mit dem Sabbat als Abschlufl. Die Ge-
stirne, erst am 4. Schopfungstag geschaffen, haben, sehr im Gegen-
satz zu der heidnischen Gestirnverehrung, keine andere Aufgabe,
als die von Gott mit der Schépfungswoche geschaffene und geglie-
derte Zeit zu bestétigen und als Zeitordner und Periodenzihler, als
Bestimmer von Jahren und Festzeiten noch weiter zu ihrer iiber-
sichtlichen Einteilung im Dienst des biirgerlichen und kultischen
Lebens zu helfen. So vollendet die Einschéitzung der Zeit als des fir
Gottes Schoptung bestimmten Ordnungsprinzips die totale Ab-
hingigkeit der geschaffenen Welt von dem ihr in voller Freiheit
gegeniibertretenden Herrn.

Damit aber erweist sich der Gedanke des absoluten Anfangs der
Schopfungswelt als folgerichtiger Ausdruck der Gesamtanschauung
des priesterlichen Erzdhlers, unentbehrliches Glied in der Einord-



170 W. Hichrodt, Im Anfang

nung des Heilsgeschehens an Israel in Gottes Weltregierung. Was
Deuterojesaja im Blick auf die kommende Vollendung der Ge-
schichte als festes Glaubensfundament erfaft, das bietet dem
Priester die Moglichkeit, in kiirzester Formulierung die gottliche
Transzendenz gegeniiber der Erscheinungswelt hervorzuheben, die
die ganze irdische Welt zum Abbild ihrer jenseitigen Herrlichkeit
macht, um in der Offenbarung an Israel die Fiille ihres Heils kund-
zutun.

In ganz anderer Lage befinden sich bereits die Weisheitslehrer,
wenn sie den Blick auf den absoluten Anfang der Schopfungswelt
richten. Die Erweiterung des Begriffs der hokmah zu einem kos-
mischen Prinzip, auf das die ZweckmiBigkeit und Ordnung der
irdischen Welt zuriickgefiihrt wird, und ihre Erhebung zu einer
Hypostase, die vom Schopfergott bei der Erschaffung des Alls als
Vermittlerin seines Willens gebraucht wird, fiihren das Nachdenken
mit Notwendigkeit auf den Uranfang des gottlichen Schaffens, da
der aus Gott hervorgegangene Weltgedanke als alles wirkende Macht
in Erscheinung tritt1®. Damit ist nicht nur der Transzendenz des
gottlichen Wesens Geniige geleistet, ohne sein direktes Eingreifen
in das innerweltliche Geschehen zu leugnen, sondern die Autoritéit
der Weisheit fiir die menschliche Lebensgestaltung empfingt aus
ihrer Vermittlerrolle bei der Grundlegung des Alls eine Verstirkung,
die sie mit Wort und Geist Gottes auf eine Linie riickt. Kein Wunder
also, wenn die Ausdriicke fiir den absoluten Anfang vermehrt und
gehiuft auftreten.

Damit diirfte deutlich geworden sein, dafl die Reflexion iiber den
Anfang der Schopfung je an ihrem Ort eine wichtige Funktion in der
Gesamtanschauung des betreffenden Schriftstellers ausiibt. Wenn
wir also beresit in Gen. 1, 1 absolut verstehen, so ist das keine Will-
kiir, sondern steht in enger Verbindung mit dem wichtigsten An-
liegen des priesterlichen Geschichtsaufrisses. Durch die relative Deu-
tung des Ausdrucks wiirde dagegen ein dem ganzen Interesse dieser
Schopfungserzihlung fremdes Gewicht auf die Selbstindigkeit der
chaotischen Materie am Beginn der Schépfung gelegt. Nicht was
dem gottlichen Schaffen vorausgegeben war, bewegt das Nachdenken
des Erzihlers, sondern dafl tiber die Gestalt der Schopfung nichts
anderes als die vollig freie Setzung des jenseitigen Gottes entschied.

15 Spr. 8, 22f.; Hi. 28, 25-27.; Sir. 1, 4, 24, 3. 9.; Weish. 7, 12. 15-22. 25 f.;
9, 9.



W. Lichrodt, Im Anfang 171

Dal damit die creatio ex nihilo ins Blickfeld riickt, ist unbestreit-
bar; doch weisen auch andere Begriffe der priesterlichen Schépfungs-
erzihlung in diese Richtung, auf die wir in diesem Zusammenhang
nicht eingehen kénnen1. Genug, daB die Ubersetzung des ersten
Satzes der Bibel: «Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde», nicht
nur vom dsthetisch-stilistischen, sondern auch vom sprach- und
geistesgeschichtlichen Gesichtspunkt aus sich als wirklich sachent-

sprechend ausweist.
Walther Eichrodt, Basel

18 Vgl. dazu meine Theologie des A.T., 2/3 1(1961), § 15. II. 1. e.



	Im Anfang : zur Erklärung des ersten Wortes der Bibel

